Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Uber die Philosophie Anton Giinthers
Autor: Weber, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DIE

PHILOSOPHIE ANTON GUNTHERS.

Auf dem

vierten internationalen Altkatholikenkongresse zu Wien am 2. September 18¢7
vorgetragen von -

Bischot THEODOR WEBER.

An den drei ersten Tagen des September im Jahre 1897
wurde zu Wien der vierte internationale Altkatholikenkongress
gehalten. Es schien mir undenkbar, dass auf demselben die
Wissenschaft eines oder besser zweier Méanner, Anton Giinthers
und Johann Kmanuwel Veiths, nicht in irgend einer Art zur
Sprache gebracht werden sollte. Denn beide sind geborene
Osterreicher (Deutsch-Bohmen); beide haben in Wien jahre-
lang fir das Gedeihen und die Wohlfahrt der katholischen
Kirche gearbeitet; beide haben durch eine erstaunlich frucht-
bare litterarische Wirksamkeit eine Wissenschaft begriindet
und verbreitet, der in dem schon langst entbrannten und in
der Zukunft zur Entscheidung treibenden Kampfe zwischen
Christentum und Antichristentum ganz unzweifelhaft eine grosse
Bedeutung zukommen wird; beide endlich ruhen mit ihrem
Freunde Greif aut dem Matzleinsdorfer Kirchhofe Wiens in
gemeinsamem Grabe. Ein einfaches Monument aus grauem
Granit bezeichnet ihre Ruhestitte. Die Gesinnung und Willens-
richtung beider ist auf demselben treffend charakterisiert durch
die paulinischen Worte: ,Christus ist mein Leben und Sterben
mein Gewinn® (Phil. I, 21). Von der Wirksamkeit beider Helden



des Wissens und Glaubens also musste auf dem Wiener Alt-
katholikenkongresse nach meiner Ansicht auf irgend eine Art
die Rede sein. Da nun aber bis kurz vor dem Kongresse von
keiner Seite hieriiber etwas verlautete, so entschloss ich mich,
noch in letzter Stunde, der Versammlung folgende These zu
unterbreiten:

,Die Philosophie des 0sterreichischen Gelehrten Anton
Giunther stellt gegeniiber den Leistungen fritherer Zeiten einen
bedeutenden Fortschritt dar in dem wissenschaftlichen Ver-
stindnisse und in der Begrindung des positiven Christentums.
Es ist nicht zu rechtfertigen, dass sie durch Papst Pius IX.
verurteilt wurde und dass Glnthers Schriften auf das Ver-
zeichnis der verbotenen Blicher gesetzt worden sind.“

In der These liess ich den Namen Veiths weg. Es geschah
dies deshalb, weil Veith durch seine fast zahllosen Schriften
hauptséchlich nur zur Verbreitung und Popularisierung der durch
Gunthers Genialitit begrindeten Wissenschaft beigetragen hat.
Daher ist denn auch in den Handbiichern der Geschichte mit
Recht wohl von der Philosophie Giinthers, nicht aber von der
Veiths die Rede. Gunther war der Bergmann, der das Gold
einer eben so autonomen (selbsténdigen) als echt christlichen
Wissenschaft aus der Tiefe herausholte:; Veith war es, der es
von den ihm in Giinthers Sprache noch anklebenden Schlacken
siuberte und in gangbare Minze umprigte und diese in weiten
Kreisen in Kurs setzte. Aber zu welchem Zwecke brachte ich
die eben mitgeteilte These vor den Kongress? Sicherlich nicht
in der Absicht, damit tiber dieselbe eine weitlaufige Verhand-
lung gefiihrt werden oder sogar der Kongress als solcher eine
bestimmte Stellung zu Giinthers Wissenschaft nehmen sollte.
Zu dem einen und andern — das wusste ich wohl — war
der Kongress nicht das Organ; er war dazu ganz ausser
stande. Ein Urteil {iber wissenschaftliche Leistungen abgeben,
wenn anders es irgend einen Wert haben soll, ist nicht Sache
von sehr verschiedenartig zusammengesetzten Versammlungen;
es ist und bleibt einzig und allein das Privilegium derjenigen,
die mit jenen Leistungen sich eingehend befasst, sie nach allen
Seiten griindlich erwogen und dadurch einen tiefen Einblick
in ihre wahre Beschaffenheit, ihre Gewissheit und Tragweite
gewonnen haben. Dass die meisten der Kongressmitglieder
eine solche Arbeit vollbracht und eine solche Bekanntschaft



mit Ginthers Schriften gemacht hétten, konnte nicht voraus-
gesetzt werden. Demnach ging meine Absicht nur dahin,
der Versammlung durch Besprechung einiger weniger, aber
wichtiger Punkte auseinanderzusetzen, welch ein Arsenal an
scharfen, zweischneidigen Waffen zur Erftillung seiner Aufgabe,
der Verteidigung und Begrindung der Welt- und Lebensauf-
fassung des positiven Christentums, der Altkatholizismus an
Glinthers Wissenschaft besitze. Dabei gab ich mich zugleich
der stillen Hoffnung hin, durch meine Ausfiihrungen den einen
oder andern, dem die Versshnung von Glauben und Wissen,
von Theologie und Philosophie am Herzen liege und der zum Be-
triebe der letztern wie Geschick und Anlage so Lust und Neigung
in sich verspiire, vielleicht aufzumuntern, den Guntherschen
Schriften seine Aufmerksamkeit zuzuwenden, ja ihnen ein sorg-
faltiges und nachhaltiges Studium zu widmen. Und ganz die-
selben Beweggriinde sind es auch, die mich bestimmen, die auf
dem Kongresse gemachten Ausfiihrungen in dieser Zeitschrift
dem Drucke zu ttbergeben. Hier sind sie.

Wie Schopfung und Erlosung, die beiden grossen Werke
Gottes nach aussen (opera Dei ad extra), so stehen nach
Gtinther Philosophie und Theologie in einem innern, unléslichen
Zusammenhange. Die Erlosung im Sinne des positiven Christen-
tums ist die Wiederherstellung der Schopfung (restitutio in in-
tegrum), sofern sie durch die Stinde, den Missbrauch und Frevel
der kreatiirlichen Freiheit, ins Schlechtere verkehrt worden
ist. Daher ist auch das wissenschaftliche Verstandnis der Kr-
losung, d. i. die Theologie, auf das gleiche Verstindnis der
Schopfung, d. i. die Philosophie, diese in der weitesten Bedeutung
des Wortes verstanden, wonach alle nicht-theologischen Wissen-
schaften dazu gerechnet werden, stets hin- und angewiesen.
Einen wvollgtltigen Beweis fiir die Richtigkeit dieser Sitze
liefert die Thatsache, dass der jeweilige Zustand der Theologie
zu allen Zeiten von dem jeweiligen Zustande der herrschenden
Philosophie mehr oder weniger bestimmt wird, indem jene dem
bald fordernden, bald hemmenden Einflusse dieser sich nicht
entziehen kann. Es wird nicht nétig sein und geht hier aus
Mangel an Zeit nicht an, aus der Geschichte der Wissenschaft
in der Vergangenheit und Gegenwart dafiir Belege beizu-
bringen; sie liessen sich in ungezihlter Menge mit Leichtig-



97

keit finden. Nun erhebt die Philosophie Giinthers den An-
spruch, durch das von ihr gewonnene und ans Licht ge-
stellte Weltverstindnis der Theologie den Boden bereitet zu
haben, von dem aus sie ein ebenso begriindetes als vollkom-
menes Verstindnis der Eriosung durch den Gottmenschen Christus
Jesus ohne Alterierung derselben zu gewinnen im stande sel.
Ist der Anspruch gerechtfertigt? Zur Beantwortung dieser
Frage in Kiirze folgendes.

Ginthers Philosophie kulminiert in dem wissenschaftlichen
Nachweise zweier Thatsachen, nimlich in dem Nachweise des
Dualismus (der Wesensverschiedenheit) wvon Geist und Natwr
innerhalb der Welt und in dem des Dualismus von Gott und
Welt in allen ihren Faktoren (Geist, Natur und Mensch) — zwel
Thatsachen, in denen die Erlosungstheorie des positiven Christen-
tums ihrem ganzen Umfange nach wurzelt, von denen sic ge-
tragen und gehalten wird und ohne deren volles Verstiandnis
ein volles Verstindnis dieser nicht zu erreichen ist. Im Jahre
1849 begannen Gilinther und Veith, der damalige berithmte
Prediger im St. Stephansdome zu Wien, gemeinsam ein philo-
sophisches Taschenbuch herauszugeben, das in 5 Jahrgéingen
5 Bande erlebte nnd eine Menge inhaltreicher, auch heute
noch sehr lesens- und beherzigenswerter Abhandlungen enthalt.
Die Jahresschrift sollte ein Gegenstiick bilden zu der von
Arnold Ruge, dem revolutiondren Agitator der vierziger Jahre,
herausgegebenen ,Akademie“. Giinther und Veith gaben ihrem
Taschenbuche den Titel ,Lydia“. Und warum? ,Lydia“, so
heisst es in dem Vorworte zum ersten Bande S. XII, ,die Ge-
lehrige und Forschende, die vom Heidentum zum Jehovadienste
tbertrat und von da hochst konsequent zum positiven Christen-
tum gelangte, soll als Schiilerin des grossen Paulus die christ-
liche Philosophie reprisentieren, welche auf den Ideen der
gottlichen Transscendenz , der Kreation (d. i. der Wesens-Ver-
schiedenheit von Gott und Welt) und des kreatiirlichen Dualismus
(d. i, der Wesensverschiedenheit von Geist und Natur) erbaut
ist. Auf die KElucidation und Rechtfertigung dieser Ideen, im
Gegensatze zu den modernen Emanations- und Immanenzlehren
und zu den Aggregierten unter der Fahne des Monismus, be-
ziehen sich die Aufsitze dieses Taschenbuches, deren Uber-
schriften die Inhaltsanzeige aufzahlt.“



— 98 —

Um den Nachweis der beiden vorher erwihnten Thatsachen
in wissenschaftlicher Form zu erbringen, ging Giinther aus von
der Anthropologie, von der Erforschung des Wesens und der
Beschaffenheit des Menschen, vor allem von der des mensch-
lichen Geistes. Und hier muss der Kenner von Giinthers freilich
nicht immer leicht zu verstehenden Schriften dem frommen
und gottesfurchtigen Priester, dem grossen Gelehrten und
scharfsinnigen Denker nachrithmen, dass es ihm gelungen, einen
richtigern und tiefern Hinblick in das geheimnisvolle Wesen
des Menschen zu gewinnen, als dies bel irgend einem andern
Forscher der Vergangenheit und Gegenwart der Fall ist.
Glinther stellt durch seine tiefeindringenden Untersuchungen,
namentlich durch seine Leistungen auf dem Gebiete der Evkenntnis-
theorie, in wahrhaft wissenschaftlicher, unwiderleglicher Weise
fest, dass in direktem Gegensatze zu der naturalistisch-monisti-
schen Ansicht beispielshalber eines Charles Darwin, Emil Du
Bois-Reymond, Ernst Hickel, oder zu der idealistisch-monisti-
schen eines Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Helmholtz, Ed. von
Hartmann, Schopenhauer, und zu den wie immer gearteten
monistischen Ansichten zahlloser Philosophen, Theologen und
Naturforscher der Gegenwart — Giinther stellt, sage ich, fest,
dass der Mensch tberhaupt kein monistisches sondern ein dua-
listisches Wesen ist, bestehend aus Geist und Natur, aus Seele
und Leib. Wer ihn als monistisches Wesen, in welcher Modi-
fikation auch immer, denkt, der hat nach Ginthers lichtvoller
Erorterung nicht seine wahre Beschaffenheit, sondern nur eine
Karikatur und ein vollig verfehltes Bild derselben in seiner
Vorstellung. Auch den Punkt, in welchem die dualistische
Beschaffenheit des Menschen oder die Wesensverschiedenheif
von Geist und Natur (Seele und Leib) desselben in letzter In-
stanz und unaufhebbar begriindet ist, hat Giinther in helles
Licht gesetzt. Er liegt darin, dass der Geist (die Seele) eines
jeden Menschen ein einfaches, d. 1. ein ganzheitliches, ungeteiltes
und unteilbares Wesen, eine Substanz an und fir sich ist, wihrend
jedes Naturprodukt, also auch der Leib des Menschen, nur als
ein Teilganzes, als ein Bruchteil der einen allgemeinen Natur-
substanz dasteht, in welche diese durch Zerteilung ihrer selbst
in threm Entwicklungs-(Differenzierungs-)prozesse gich besondert
und individualisiert hat. Daher kommt es auch, dass, withrend
der Leib eines jeden Menschen — Adam (Eva) und Christus,



29

der zweite Adam, sind hier wegen ihrer eigenttimlichen Stellung
in dem einen Menschengeschlechte allein ausgenommen —
mittelst geschlechtlicher Zeugung ins Dasein tritt, der Geist
(die Seele) eines jeden nur durch einen Kreationsalt Gottes, d. i.
infolge einer Setzung desselben aus Nichts durch die gottliche
Willensallmacht zur Existenz gelangen kann. Der Kreatianis-
mus des Menschengeistes ist nach Ginthers Begriindung eine
philosophisch nicht zu bezweifelnde Wahrheit — ein Resultat
wissenschaftlicher Forschung, welches Augustinus, der grosse
Afrikaner des 5. Jahrhunderts, schon sehnlichst herbeiwiinschte,
ohne es aber auch mit den thm zu Gebote stehenden Mitteln
erreichen zu konnen.

Als dualistisches Wesen ist der Mensch die Synthese, das
Vereinwesen von Geist und Natur, Seele und Leib. Auch dieser
Nachweis ist Ginther vollkommen gelungen. Infolgedessen
ist der Leib ein eben so wesentlicher und unerlasslicher Be-
standteil des IMenschen als der Geist desselben. Beide sind in
dem Menschen fiir einander da, sie sind auf einander hin- und
angewiesen, gehoren zusammen und bilden in der Verbindung
mit einander zu einem Ich oder zu eimer Person erst den Men-
schen. Und da nun der Geist des Menschen als ganzheitliche
Substanz oder als Substanz an und fiar sich seinem Wesen nach
unsterblich ist, so dass ein sterblicher Geist als cine contra-
dictio in adjecto oder als ein holzernes Eisen in der Philosophie
erscheint, so gewinnt von hier aus die biblische und christliche
Lehre, dass Gott den Menschen urspringlich aws Gunade (non
quidem naturese ipsius vi sed divino beneficio sagt ganz richtig
der romische Katechismus) auch dem Leibe nach zur Unsterb-
lichkeit bestimmt und mit ihr ausgeritstet habe, ihre rechte und
volle Beleuchtung. Der Tod im Menschengeschlechte ist nach
Gunthers philosophischer Beweisfithrung nicht Werk Gottes, des
Schopfers, sondern Folge der Siinde des ersten Menschen. Dagegen
giebt Tod und Sterben in der Natur sich als einen in der
Wesens-Beschaffenheit der letztern begriindeten Vorgang zu
erkennen, wenngleich die Art und Weise, wie der Tod in ihr
auftritt, also die Erscheinungsweise desselben, vielfach durch
die Stnde des Menschen und ihre Folgen auch auf die Natur
beeinflusst sein mag.

Als Synthese von Geist und Natur hat der Mensch endlich
die beiden Antithesen, den reinen (naturlosen) Geist in einem



30 —

reinen Geisterreiche, von der Schrift ,FEngel®“ genannt, und die
reine (geistlose) Natur zur Voraussetzung. Die letztere liegt
in dem materiellen Universum sichtbar ausgebreitet vor un-
seren Augen. Sie ist (oder war urspringlich, vor dem Beginne
ihrer Entwicklung oder Differenzierung) ein einziges, ebenfalls
ganzheitliches Wesen, eine einzige ganzheitliche Substanz, die
sich aber in ihrer Entwicklung durch Zerteilung ihrer selbst
in zahllose (materielle) Teilwesen, angefangen von dem unter-
sten anorganischen bis zu dem hochsten organischen Natur-
produkte in dem vollkommensten Wirbeltiere, den sogenannten
anthropoiden Affen, besondert und individualisiert hat. Das
reine Geisterreich aber besteht gegeniiber der Natur aus einer
zahllosen Vielheit ganzheitlicher, ungeteilter und unteilbarer
Wesen oder Substanzen, von denen jede eine Grosse und ein
(Ganzes an und fiir sich ist und von denen eine jede durch
den Entwicklungs- oder Differenzierungsprozess, welchen auch
sie durchgemacht, zu einer selbstbewussten und frei wollenden
Personlichkeit (einem Ich wie der Geist des Menschen) sich
entfaltet hat. Die Hine won Gott geschaffene Welt ist daher
durch den absoluten Willen oder die Allmacht Gottes nach
Glinthers Lehre und philosophischem Nachweise verwirklicht
(realisiert) in drei grossen Weltgliedern oder Weltfaktoren: in dem
Reiche der reinen (naturlosen) Geister, in der reinen (geistlosen)
Natur und in dem Menschen oder dem Menschengeschlechte.
Von diesen bilden die beiden ersten Faktoren die grossen kos-
mischen Gegensiitze, die antithetischen Faktoren oder die Anti-
thesen, wihrend der Mensch den synthetischen Faktor oder
die Synthese jener Antithesen darstellt.

In dem Vorhergehenden wurde schon betont, dass nach
(iinther jeder der drei Welttaktoren eine Kreatur Gottes, und
zwar eine solche in dem Sinne des positiven Christentums ist.
Auch hierfiir hat der geniale Denker den wahrhaft wissen-
schaftlichen und unwiderleglichen Beweis erbracht. Denn er
hat aus der wesentlichen Beschaffenheit jener Faktoren, zu-
nichst wieder aus der des menschlichen Geistes, dargethan,
dass derselbe wnichts Absolutes, somit weder eine Erscheinung
(ein Entwicklungsmoment) der Gottheit noch etwas wvon dem
Wesen oder der Substanz Gottes ist oder sein kann. Vielmehr
beweist Giinther den Geist des Menschen (und ebenso die tibrigen
Weltsubstanzen) als nicht-absolute oder relative Substanzen, auf



31 —

welche zur Begrindung ihrer Existenz der Kausalititsgedanke
Anwendung finden muss. Als nicht-absolute Substanzen oder
als Substanzen nicht-schlechthin haben sie namlich samt und
sonders den Grund (die zureichende Ursache) ihrer Existenz
nicht in und an sich selbst, d. i. sie sind nicht so beschaffen, dass
sie bloss infolge ihrer Beschaffenheit da sind und nicht nicht da-
sein kénnen, sondern sie miussen als einmal geworden, und zwar
mittelst Schopfung in dem Sinne des positiven Christentums ge-
worden gedacht und anerkannt werden. Schaffen in diesem
einzig wahren und legitimen Sinne als Sefzen von Substanzen
aus Nichts lediglich durch einen allmdchtigen Willensakt Kann
aber keine Kreatur; es ist das Privilegium des selbst nicht-
kreierten absoluten Wesens, Gottes. Somit liefert Giinther aus
der Beschaffenheit der Welt, vor allem aus der des mensch-
lichen Geistes, auch den wissenschaftlichen Nachweis fir die
Existenz des absoluten Wesens oder Gottes als des Welt-
schopfers. Und was fiir eines Schépfers?

Nicht eines solchen, der in der sogenannten Schiépfung
sich selbst, sein eigenes gottliches Wesen in die Welt entlassen
hat, wie der (durch und durch antichristliche) Pantheismus,
er sel nun ganz oder nur halb durchgefihrt, zu allen Zeiten
in dieser oder jener Form es behauptet, sondern eines solchen,
der seinen ewigen Weltgedanken von wicht-gittlichen (kreatiirlichen)
Wesen (Substanzen) durch seinen allmdchtigen Willen vealisiert,
Jenen aus der blossen Iormalitdt, wie er von Twigkeit her in
seiner Intelligenz war, in die Realitit iibergesetzt hat. Die Welt
erscheint in Glinthers Wissenschaft in der Totalitat ihrer Wesen
als der durch Gottes Allmacht aus Nichts ins Dasein gerufene
Nicht-Glott, und zwar zu dem Zwecke ins Dasein gerufen, damit
der Nicht-Gott, trotz seiner Wesensverschiedenheit von Gott,
an Gottes absoluter Herrlichkeit und Seligkeit dennoch leben-
digen Anteil nehme.

Schliesslich wirft Giinther in seinen philosophischen Unter-
suchungen auch die Frage noch auf: Wie denn nun Gott als
Schopfer der Welt an wnd fiir sich, in seinem innergittlichen
Sein und Leben beschaffen sei und von dem Geiste des Menschen
beschaffen gedacht werden miisse. Und auch hier ist ihm der
grosse Wurf gelungen, den wissenschaftlich unanfechtbaren
Beweis zu fiihren, dass man von einem Gotte iberhaupt
schweigen miisse, wenn man nicht von einem solchen im Sinne



des dreieinigen Gottes des positiven Christentums reden wolle.
Giinther thut aufs deutlichste dar, dass die Eine absolute Sub-
stanz von Kwigkeit her zu drei gleichwesentlichen absoluten
Personen (mit der Kirchensprache zu reden, zu Vater, Sohn
und heiligem Geiste) aus und durch sich selbst sich entfaltet hat,
so dass der dreigliedrigen Welt in Geist, Natur und Mensch
der dreieinige Gott in Wesensverschiedenheit gegentibersteht
und in beiden, in Gott und Welt, alles Daseiende beschlossen
ist. Diese philosophische Iirkenntnis Gottes und der Welt und
ihrer Beziehungen auf- und zueinander ist die Grundiage,
welche, gehorig verwertet, die Theologie des positiven Christen-
thums selbst in unserer ungliubigen Zeit noch zu neuen Trium-
phen fihren und ihr ein Verstindnis der Erlosung durch
den Gottmenschen Christus Jesus vermitteln kann, vor welchem
die antichristliche Wissenschaft der Gegenwart und Zukunft
ohnméichtig die Waffen strecken muss.

Naturlich fallt mir trotz der Hochschétzung, die ich fir
Ginther und die von ihm begriindete Philosophie hege, nicht
ein, die letztere als in allem und jedem vollkommen oder als
vollig irrtumlos und einer Berichtigung oder Vervollkommnung
in dieser oder jener Beziehung unfihig oder unbediirftig hin-
zustellen. Einen Versuch dieser Art habe ich selbst nach ver-
schiedenen Richtungen unternommen in meiner ,Metaphysik.
Eine wissenschaftliche Begriundung der Ontologie des positiven
Christentums.“ 2 Bénde. Gotha, Friedrich Andreas Perthes, 1888
und 1891. Alles Menschenwerk ist unvollkommen. Deshalb
strebt auch jedes Geschlecht mit Recht, das geistige Erbgut
seiner Vorfahren zu berichtigen, zu verbessern und zu hoéherer
Vollkommenheit zu erheben. Aber sclbst nach den wenigen,
nur skizzenhaft hingeworfenen Mitteilungen, die ich gemacht,
wird die Frage erlaubt sein, ob Papst Pius IX. gut daran ge-
than hat, Giinthers Philosophie im Anfang des Jahres 1857 als
,von dem orthodoxen Pfade der Viiter“ (ab orthodoxo tramite
patrum) abweichend zu verurteilen und seine zahlreichen tief-
sinnigen und genialen Schriften auf das Verzeichnis der ver-
botenen Bilicher zu setzen? Auch diese Gewaltmassregel be-
weist, ausser unzéhligen anderen, fiir den Einsichtigen sonnenklar,
dass dem Papsttume und seinen Helfershelfern, vor allem den Jesui-
ten — denn diese haben mit Hiilfe einiger kurzsichtiger deutscher
Bischofe, Priester und Laien die Verwerfung der Gilintherschen



Philosophie in Rom betrieben und durchgesetzt — die Beurtei-
lungsfihigkeit dessen, was der Kirche Christi in unseren Tagen
not thut und was in erster Linie zur Stiitze von Thron und
Altar dienen wiirde, verloren gegangen ist. Denn, mit Gtlinthers
eigenen Worten zu schliessen: ,Aussdthnung der sogenannten
Weltweisheit mit der Gottesgelehrtheit des positiven Christen-
tums, des Schulaxioms mit dem Kkirchlichen Dogma ist der
ernste und laute Weheruf des Bediirfnisses der Zeit.“ (,,Vor-
schule“ II, 2. Aufl.,, Vorwort S. VII.) Die Aussthnung beider Ge-
dankenmichte und nichts anderes hat Gunther durch rastloses
Arbeiten im Dienste Christi und seiner Kirche erstrebt, und er hat
fiir sie Bedeutendes, ja tiberaus Grosses und Unvergiéngliches
geleistet. Zwar haben die Gewalthaber in der abendlindischen
Kirche seine Leistung nicht anerkannt. Aber gerade dies
wird und muss fiir den Altkatholizismus, mit Giinther zu reden,
ein Sporn und Stachel sein, nicht zu rasten und zu ruhen, ,bis
der Sieg der mneubelebten Wissenschaft vollkommen errungen
und die Verklirung der alten Lehre (des positiven Christen-
tums) in vollem Glanze strahlt“. Diesen Mut und diese Kraft
trauen wir dem Altkatholizismus zu, obgleich wir uns nicht
verbergen, dass es fiir diejenigen in ihm, welche die durch
den Gang der Geschichte ihm auferlegte Aufgabe wirklich
losen und an dem vorher niher bezeichneten grossen aber
unerlisslichen Kampfe im Gebiete der Wissenschaft sich be-
teiligen wollen, ,auch noch manche tritbe Stunde geben wird*.
{y,Peregrins Gastmahl“ S. 482.)

Revue intern. de Théologie. Heft 21, 1898, 3



	Über die Philosophie Anton Günthers

