
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Über die Philosophie Anton Günthers

Autor: Weber, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24

ÜBER DIE

PHILOSOPHIE ANTON GÜNTHERS.

Auf clexn

vierten internationalen Altkatholikenkongresse zu Wien am 2. September 1897

vorgetragen von

Bischof THEODOR WEBER.

An den. drei ersten Tagen des September im Jahre 1897

wurde zu Wien der vierte internationale Altkatholikenkongress
gehalten. Es schien mir undenkbar, class auf demselben die
Wissenschaft eines oder besser zweier Männer, Anton Günthers
und Johann Emanuel Veiths, nicht in irgend einer Art zur
Sprache gebracht werden sollte. Denn beide sind geborene
Österreicher (Deutsch-Böhmen); beide haben in Wien jahrelang

für das Gedeihen, und die Wohlfahrt der katholischen
Kirche gearbeitet; beide haben durch eine erstaunlich fruchtbare

litterarische Wirksamkeit eine Wissenschaft begründet
und verbreitet, der in dem schon längst entbrannten und in
der Zukunft zur Entscheidung treibenden Kampfe zwischen
Christentum und AntiChristentum ganz unzweifelhaft eine grosse
Bedeutung zukommen wird; beide endlich ruhen mit ihrem
Freunde Greif auf dem Matzleinsdorfer Kirchhofe Wiens in

gemeinsamem Grabe. Ein einfaches Monument aus grauem
Granit bezeichnet ihre Ruhestätte. Die Gesinnung und
Willensrichtung beider ist auf demselben treffend charakterisiert durch
die paulinischen Worte: „Christus ist mein Leben und Sterben
mein Gewann" (Phil. I, 21). Von der Wirksamkeit beider Helden



— 25 —

des Wissens und Glaubens also musste auf dem Wiener
Altkatholikenkongresse nach meiner Ansicht auf irgend eine Art
die Rede sein. Da nun aber bis kurz vor dem Kongresse von
keiner Seite hierüber etwas verlautete, so entschloss ich mich,
noch in letzter Stunde, der Versammlung folgende These zu
unterbreiten :

„Die Philosophie des österreichischen Gelehrten Anton
Günther stellt gegenüber den Leistungen früherer Zeiten einen
bedeutenden Fortschritt dar in dem wissenschaftlichen
Verständnisse und in der Begründung des positiven Christentums.
Es ist nicht zu rechtfertigen, dass sie durch Papst Pius IX.
verurteilt wurde und dass Günthers Schriften auf das
Verzeichnis der verbotenen Bücher gesetzt worden sind."

In der These liess ich den Namen Veiths weg. Es geschah
dies deshalb, weil Veith durch seine fast zahllosen Schriften
hauptsächlich nur zur Verbreitung und Popidarisierung der durch
Günthers Genialität begründeten Wissenschaft beigetragen hat.
Daher ist denn auch in den Handbüchern der Geschichte mit
Recht wohl von der Philosophie Günthers, nicht aber von der
Veiths die Rede. Günther war der Bergmann, der das Gold
einer eben so autonomen (selbständigen) als echt christlichen
Wissenschaft aus der Tiefe herausholte; Veith war es, der es

von den ihm in Günthers Sprache noch anklebenden Schlacken
säuberte und in gangbare Münze umprägte und diese in weiten
Kreisen in Kurs setzte. Aber zu welchem Zwecke brachte ich
die eben mitgeteilte These vor den Kongress Sicherlich nicht
in der Absicht, damit über dieselbe eine weitläufige Verhandlung

geführt werden oder sogar der Kongress als solcher eine
bestimmte Stellung zu Günthers Wissenschaft nehmen sollte.
Zu dem einen und andern — das wusste ich wohl — war
der Kongress nicht das Organ ; er war dazu ganz ausser
stände. Ein Urteil über wissenschaftliche Leistungen abgeben,
wenn anders es irgend einen Wert haben soll, ist nicht Sache
von sehr verschiedenartig zusammengesetzten A^ersammlungen ;

es ist und bleibt einzig und allein das Privilegium derjenigen,
die mit jenen Leistungen sich eingehend befasst, sie nach allen
Seiten gründlich erwogen und dadurch einen tiefen Einblick
in ihre wahre Beschaffenheit, ihre Gewissheit und Tragweite
gewonnen haben. Dass die meisten der Kongressmitgiieder
eine solche Arbeit vollbracht und eine solche Bekanntschaft



__ 26 —

mit Günthers Schriften gemacht hätten, konnte nicht vorausgesetzt

werden. Demnach ging meine Absicht nur dahin,
der Versammlung durch Besprechung einiger weniger, aber
wichtiger Punkte auseinanderzusetzen, welch ein Arsenal an
scharfen, zweischneidigen Waffen zur Erfüllung seiner Aufgabe,
der Verteidigung und Begründung der Welt- und Lebensauffassung

des positiven Christentums, der Altkatholizismus an
Günthers Wissenschaft besitze. Dabei gab ich mich zugleich
der stillen Hoffnung hin, durch meine Ausführungen den einen
oder andern, dem die Versöhnung von Glauben und Wissen,
von Theologie und Philosophie am Herzen liege und der zum
Betriebe der letztern wie Geschick und Anlage so Lust und Neigung
in sich verspüre, vielleicht aufzumuntern, den Güntherschen
Schriften seine Aufmerksamkeit zuzuwenden, ja ihnen ein
sorgfältiges und nachhaltiges Studium zu widmen. Und ganz
dieselben Beweggründe sind es auch, die mich bestimmen, die auf
dem Kongresse gemachten Ausführungen in dieser Zeitschrift
dem Drucke zu übergeben. Hier sind sie.

Wie Schöpfung und Erlösung, die beiden grossen Werke
Gottes nach aussen (opera Dei ad extra), so stehen nach
Günther Philosophie und Theologie in einem innern, unlöslichen
Zusammenhange. Die Erlösung im Sinne des positiven Christentums

ist die Wiederherstellung der Schöpfung (restitutio in
integrum), sofern sie durch die Sünde, eleu Missbrauch und Frevel
der kreatürlichen Freiheit, ins Schlechtere verkehrt worden
ist. Daher ist auch das wissenschaftliche Verständnis der
Erlösung, d. i. die Theologie, auf das gleiche Verständnis der
Schöpfung, d. i. die Philosophie, diese in der weitesten Bedeutung
des Wortes verstanden, wronach alle ni cht-theologischen
Wissenschaften dazu gerechnet werden, stets hin- und angewiesen.
Einen vollgültigen Beweis für die Richtigkeit dieser Sätze
liefert die Thatsache, dass der jeweilige Zustand der Theologie
zu allen Zeiten von dem jeweiligen Zustande der herrschenden
Philosophie mehr oder weniger bestimmt wird, indem jene dem
bald fördernden, bald hemmenden Einflüsse dieser sich nicht
entziehen kann. Es wird nicht nötig sein und geht hier aus
Mangel an Zeit nicht an, aus der Geschichte der Wissenschaft
in der Vergangenheit und Gegenwart dafür Belege
beizubringen; sie Messen sich in ungezählter Menge mit Leichtig-



— 27 —

keit finden. Nun erhebt die Philosophie Günthers den

Anspruch, durch das von ihr gewonnene und ans Licht
gestellte Weltverständnis der Theologie den Boden bereitet zu

haben, von dem aus sie ein ebenso begründetes als vollkommenes

Verständnis der Erlösung durch den Gottmenschen Christus
Jesus ohne Alterierung derselben zu gewinnen im stände sei.

Ist der Anspruch gerechtfertigt? Zur Beantwortung dieser

Frage in Kürze folgendes.
Günthers Philosophie kulminiert in dem wissenschaftlichen

Nachweise zweier Thatsachen, nämlich in dem Nachweise des

Dualismus (der Wesensverschiedenheit) von Geist und Natur
innerhalb der Welt und in dem des Dualismus von Gott und
Welt in allen ihren Faktoren (Geist, Natur und Mensch) — zwei
Thatsachen, in denen die Erlösungstheorie des positiven Christentums

ihrem ganzen Umfange nach wurzelt, von denen sie

getragen und gehalten wird und ohne deren volles Verständnis
ein volles Verständnis dieser nicht zu erreichen ist. Im Jahre
1849 begannen Günther und Veith, der damalige berühmte
Prediger im St. Stephansdome zu Wien, gemeinsam ein
philosophisches Taschenbuch herauszugeben, das in 5 Jahrgängen
5 Bände erlebte nnd eine Menge inhaltreicher, auch heute
noch sehr lesens- und beherzigenswerter Abhandlungen enthält.
Die Jahresschrift sollte ein Gegenstück bilden zu der von
Arnold Buge, dem revolutionären Agitator der vierziger Jahre,
herausgegebenen „Akademie". Günther und Veith gaben ihrem
Taschenbuche den Titel „Lydia". Und warum? „Lydia", so
heisst es in dem Vorworte zum ersten Bande S. XII, „die
Gelehrige und Forschende, die vom Heidentum zum Jehovadienste
übertrat und von da höchst konsequent zum positiven Christentum

gelangte, soll als Schülerin des grossen Paulus die christliche

Philosophie repräsentieren, welche auf den Ideen der
göttlichen Transscendenz, der Kreation (d. i. der Wesens-Verschiedenheit

von Gott und Welt) und des kreatürlichen Dualismus
(d. i. der Wesensverschiedenheit von Geist und Natur) erbaut
ist. Auf die Elucidation und Rechtfertigung dieser Ideen, im
Gegensatze zu den modernen Emanations- und Immanenzlehren
und zu eleu Aggregierten unter der Fahne des Monismus,
beziehen sich die Aufsätze dieses Taschenbuches, deren
Überschriften die Inhaltsanzeige aufzählt."



— 28 —

Um den Nachweis der beiden vorher erwähnten Thatsachen
in wissenschaftlicher Form zu erbringen, ging Günther aus von
der Anthropologie, von der Erforschung des Wesens und der
Beschaffenheit des Menschen, vor allem von der des menschlichen

Geistes. Und liier muss der Kenner von Günthers freilich
nicht immer leicht zu verstehenden Schriften dem frommen
und gottesfürchtigen Priester, dem grossen Gelehrten und
scharfsinnigen Denker nachrühmen, dass es ihm gelungen, einen
richtigem und tiefern Einblick in das geheimnisvolle Wesen
des Menschen zu gewinnen, als dies bei irgend einem andern
Forscher der Vergangenheit und Gegenwart der Fall ist,
Günther stellt durch seine tiefeindringenden Untersuchungen,
namentlich durch seme Leistungen auf dem Gebiete der Erkenntnistheorie,

in wahrhaft wissenschaftlicher, unwiderleglicher Weise
fest, class in direktem Gegensatze zu der naturalistisch-monistischen

Ansicht beispielshalber eines Charles Darwin, Emil Du
Bois-Reymoncl, Ernst Häckel, oder zu der idealistisch-monistischen

eines Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Helmholtz, Ed. von
Hartmann, Schopenhauer, und zu den wie immer gearteten
monistischen Ansichten zahlloser Philosophen, Theologen und
Naturforscher der Gegenwart — Günther stellt, sage ich, fest,
dass der Mensch überhaupt kein monistisches sondern ein
dualistisches Wesen ist, bestehend aus Geist und Natur, aus Seele
und Leib. Wer ihn als monistisches Wesen, in welcher
Modifikation auch immer, denkt, der hat nach Günthers lichtvoller
Erörterung nicht seine wahre Beschaffenheit, sondern nur eine
Karikatur und ein völlig verfehltes Bild derselben in seiner
Vorstellung. Auch den Punkt, in welchem die dualistische
Beschaffenheit des Menschen oder die Wesensverschiedenheit
von Geist und Natur (Seele und Leib) desselben in letzter
Instanz und unaufhebbar begründet ist, hat Günther in helles
Licht gesetzt. Er liegt darin, dass der Geist (die Seele) eines

jeden Menschen ein einfaches, d. i. ein ganzheitliches, ungeteiltes
und unteilbares Wesen, eine Substanz an und für sich ist, während
jedes Naturprodukt, also auch der Leib des Menschen, nur als
ein Teilganzes, als ein Bruchteil der einen allgemeinen
Natursubstanz dasteht, in welche diese durch Zerteilung ihrer selbst
in ihrem Entwucklungs-(Differenzierungs-)prozesse sich besondert
und individualisiert hat. Daher kommt es auch, dass, während
der Leib eines jeden Menschen — Adam (Eva) und Christus,



— 29 —

der zweite Adam, sind hier wegen ihrer eigentümlichen Stellung
in dem einen Menschengeschlechte allein ausgenommen —
mittelst geschlechtlicher Zeugung ins Dasein tritt, der Geist

(die Seele) eines jeden nur durch einen Kreationsakt Gottes, d. i.
infolge einer Setzung desselben aus Nichts durch die göttliche
Willensallmacht zur Existenz gelangen kann. Der Kreatianis-
mus des Menschengeistes ist nach Günthers Begründung eine

philosophisch nicht zu bezweifelnde Wahrheit — ein Resultat
wissenschaftlicher Forschung, welches Augustinus, der grosse
Afrikaner des 5. Jahrhunderts, schon sehnlichst herbeiwünschte,
ohne es aber auch mit den ihm zu Gebote stehenden Mitteln
erreichen zu können.

Als dualistisches Wesen ist der Mensch die Synthese, das
Vereinioesen von Geist und Natur, Seele und Leib. Auch dieser
Nachweis ist Günther vollkommen gelungen. Infolgedessen
ist der Leib ein eben so wesentlicher und unerlässlicher
Bestandteil cles Menschen als der Geist desselben. Beide sind in
dem Menschen für einander da, sie sind auf einander hin- und
angewiesen, gehören zusammen und bilden in der Verbindung
mit einander zu einem Ich oder zu einer Person erst den
Menschen. Und da nun der Geist des Menschen als ganzheitliche
Substanz oder als Substanz an und für sich seinem Wesen nach
unsterblich ist, so dass ein sterblicher Geist als eine contra -

clictio in adjeeto oder als ein hölzernes Eisen in der Philosophie
erscheint, so gewinnt von hier aus die biblische und christliche
Lehre, dass Gott den Menschen ursprünglich aus Gnade (non
quidem naturse ipsius vi sed divino beneficio sagt ganz richtig
der römische Katechismus) auch dem Leibe nach zur Unsterblichkeit

bestimmt und mit ihr ausgerüstet habe, ihre rechte und
volle Beleuchtung. Der Tod im Menschengeschlechte ist nach
Günthers philosophischer Beweisführung nicht Werk Gottes, des

Schöpfers, sondern Folge der Sünde des ersten Menschen. Dagegen
giebt Tod und Sterben in der Natur sich als einen in der
Wesens-Beschaffenheit der letztern begründeten Vorgang zu
erkennen, wenngleich die Art und Weise, wde der Tod in ihr
auftritt, also die Erscheinungsweise desselben, vielfach durch
die Sünde des Menschen und ihre Folgen auch auf die Natur
beeinflusst sein mag.

Als Synthese von Geist und Natur hat der Mensch endlich
die beiden Antithesen, den reinen (naturlosen) Geist in einem



— 30 —

reinen Geisterreiche, von der Schrift „Engel" genannt, und die
reine (geistlose) Natur zur Voraussetzung. Die letztere liegt
in dem materiellen Universum sichtbar ausgebreitet vor
unseren Augen. Sie ist (oder war ursprünglich, vor dem Beginne
ihrer Entwicklung oder Differenzierung) ein einziges, ebenfalls
ganzheitliches Wesen, eine einzige ganzheitliche Substanz, die
sich aber in ihrer Entwicklung durch Zerteilung ihrer selbst
in zahllose (materielle) Teilwesen, angefangen von dem untersten

anorganischen bis zu dem höchsten organischen
Naturprodukte in dem vollkommensten Wirbeltiere, den sogenannten
anthropoiden Affen, besondert und individualisiert hat. Das
reine Geisterreich aber besteht gegenüber der Natur aus einer
zahllosen Vielheit ganzheitlicher, ungeteilter und unteilbarer
Wesen oder Substanzen, von denen jede eine Grösse und ein
Ganzes an und für sich ist und von denen eine jede durch
den Entwicklungs- oder Differenzierungsprozess, welchen auch
sie durchgemacht, zu einer selbstbewussten und frei wollenden
Persönlichkeit (einem Ich wie der Geist des Menschen) sich
entfaltet hat. Die Eine von Gott geschaffene Welt ist daher
durch den absoluten Willen oder die Allmacht Gottes nach
Günthers Lehre und philosophischem Nachweise verwirklicht
(realisiert) in drei grossen Weltgliedern oder Weltfaktoren : in dem
Reiche der reinen (naturlosen) Geister, in der reinen (geistlosen)
Natur und in dem Menschen oder dem Menschengeschlechte.
Von diesen bilden die beiden ersten Faktoren die grossen
kosmischen Gegensätze, die antithetischen Faktoren oder die
Antithesen, während der Mensch den synthetischen Faktor oder
die Synthese jener Antithesen darstellt.

In dem Vorhergehenden wurde schon betont, dass nach
Günther jeder der drei Weltfaktoren eine Kreatur Gottes, und
zwar eine solche in dem Sinne des positiven Christentums ist.
Auch hierfür hat der geniale Denker den wahrhaft
wissenschaftlichen und unwiderleglichen Beweis erbracht. Denn er
hat aus der wesentlichen Beschaffenheit jener Faktoren,
zunächst wieder aus der des menschlichen Geistes, dargethan,
dass derselbe nichts Absolutes, somit wTeder eine Erscheinung
(ein Entwicklungsmoment) der Gottheit noch etwas von dem

Wesen oder der Siebstanz Gottes ist oder sein kann. Vielmehr
beweist Günther den Geist des Menschen (und ebenso die übrigen
Weltsubstanzen) als nicht-absolute oder relative Substanzen, auf



— 31 —

welche zur Begründung ihrer Existenz der Kausalitätsgedanke
Anwendung finden muss. Als nicht-absolute Substanzen oder
als Substanzen nicht-schlechthin haben sie nämlich samt und
sonders den Grund (die zureichende Ursache) ihrer Existenz
nicht in und an sich selbst, d. i. sie sind nicht so beschaffen, dass

sie bloss infolge ihrer Beschaffenheit da sind und nicht nicht
dasein können, sondern sie müssen als einmal geworden, und zwar
mittelst Schöpfung in dein Sinne des positiven Christentums
geworden gedacht und anerkannt werden. Schaffen in diesem

einzig wahren und legitimen Sinne als Setzen von Substanzen

aus Nichts lediglich durch einen allmächtigen Willensakt kann
aber keine Kreatur; es ist das Privilegium des selbst nicht-
kreierten absoluten Wesens, Gottes. Somit liefert Günther aus
der Beschaffenheit der Welt, vor allem aus der des menschlichen

Geistes, auch den wissenschaftlichen Nachweis für die
Existenz des absoluten Wesens oder Gottes als des
Weltschöpfers. Und wras für eines Schöpfers?

Nicht eines solchen, der in der sogenannten Schöpfung
sich selbst, sein eigenes göttliches Wesen in die Welt entlassen
hat, wie der (durch und durch antichristliche) Pantheismus,
er sei nun ganz oder nur halb durchgeführt, zu allen Zeiten
in dieser oder jener Form es behauptet, sondern eines solchen,
der seinen ewigen Weltgedanken von nicht-göttlichen (kreatürlichen)
Wesen (Substanzen) durch seinen allmächtigen Willen realisiert,

jenen aus der blossen Formalität, wde er von Ewigkeit her in
seiner Intelligenz war, in die Realität übergesetzt hat. Die Welt
erscheint in Günthers Wissenschaft in der Totalität ihrer Wesen
als der durch Gottes Allmacht aus Nichts ins Dasein gerufene
Nicht-Gott, und zwar zu dem Zwecke ins Dasein gerufen, damit
der Nicht-Gott, trotz seiner Wesensverschiedenheit von Gott,
an Gottes absoluter Herrlichkeit und Seligkeit dennoch lebendigen

Anteil nehme.
Schliesslich wirft Günther in seinen philosophischen

Untersuchungen auch die Frage noch auf: Wie denn nun Gott als
Schöpfer der Welt an und für sich, in seinem innergöttlichen
Sein und Leben beschaffen sei und von dem Geiste des Menschen
beschaffen gedacht werden müsse. Und auch hier ist ihm der
grosse Wurf gelungen, den wissenschaftlich unanfechtbaren
Beweis zu führen, class man von einem Gotte überhaupt
schweigen müsse, wenn man nicht von einem solchen im Sinne



— 32 —

des dreieinigen Gottes des positiven Christentums reden wolle.
Günther thut aufs deutlichste dar, dass die Eine absolute
Substanz von Ewigkeit her zu drei gleichwesentlichen absoluten
Personen (mit der Kirchensprache zu reden, zu Vater, Sohn
und heiligem Geiste) aus und durch sich selbst sich entfaltet hat,
so dass der dreigliedrigen Welt in Geist, Natur und Mensch
der dreieinige Gott in Wesensverschiedenheit gegenübersteht
und in beiden, in Gott und Welt, alles Daseiende beschlossen
ist. Diese philosophische Erkenntnis Gottes und der Welt und
ihrer Beziehungen auf- und zueinander ist die Grundlage,
welche, gehörig verwertet, die Theologie des positiven Christenthums

selbst in unserer ungläubigen Zeit noch zu neuen Triumphen

führen und ihr ein Verständnis der Erlösung durch
den Gottmenschen Christus Jesus vermitteln kann, vor welchem
die antichristliche Wissenschaft der Gegenwart und Zukunft
ohnmächtig die Waffen strecken muss.

Natürlich fällt mir trotz der Hochschätzung, die ich für
Günther und die von ihm begründete Philosophie hege, nicht
ein, die letztere als in allem und jedem vollkommen oder als
völlig irrtumlos und einer Berichtigung oder Vervollkommnung
in dieser oder jener Beziehung unfähig oder unbedürftig
hinzustellen. Einen Versuch dieser Art habe ich selbst nach
verschiedenen Richtungen unternommen in meiner „Metaphysik.
Eine wissenschaftliche Begründung der Ontologie des positiven
Christentums." 2 Bände. Gotha, Friedrich Andreas Perthes, 1888

und 1891. Alles Menschenwerk ist unvollkommen. Deshalb
strebt auch jedes Geschlecht mit Recht, das geistige Erbgut
seiner Vorfahren zu berichtigen, zu verbessern und zu höherer
Vollkommenheit zu erheben. Aber selbst nach den wenigen,
nur skizzenhaft hingeworfenen Mitteilungen, die ich gemacht,
wird die Frage erlaubt sein, ob Papst Pius IX. gut daran
gethan hat, Günthers Philosophie im Anfang des Jahres 1857 als

„von dem orthodoxen Pfade der Väter" (ab orthodoxo tramite
patrum) abweichend zu verurteilen und seine zahlreichen
tiefsinnigen und genialen Schriften auf das Verzeichnis der
verbotenen Bücher zu setzen? Auch diese Gewaltmassregel
beweist, ausser unzähligen anderen, für den Einsichtigen sonnenklar,
dass dem Papsttume und seinen Helfershelfern, vor allem den Jesuiten

— denn diese haben mit Hülfe einiger kurzsichtiger deutscher
Bischöfe, Priester und Laien die Verwerfung der Güntherschen



— 33 —

Philosophie in Rom betrieben und durchgesetzt — die
Beurteilungsfähigkeit dessen, was der Kirche Christi in unseren Tagen
not thut und was in erster Linie zur Stütze von Thron und
Altar dienen würde, verloren gegangen ist. Denn, mit Günthers
eigenen Worten zu schüessen : „Aussöhnung der sogenannten
Weltweisheit mit der Gottesgelehrtheit des positiven Christentums,

des Schulaxioms mit dem kirchlichen Dogma ist der
ernste und laute Weheruf des Bedürfnisses der Zeit."
(„Vorschule" II, 2. Aufl., Vorwort S. VII.) Die Aussöhnung beider
Gedankenmächte und nichts anderes hat Günther durch rastloses
Arbeiten im Dienste Christi und seiner Kirche erstrebt, und er hat
für sie Bedeutendes, ja überaus Grosses und Unvergängliches
geleistet. Zwar haben die Gewalthaber in der abendländischen
Kirche seine Leistung nicht anerkannt. Aber gerade dies
wdrd und muss für den Altkatholizismus, mit Günther zu reden,
ein Sporn und Stachel sein, nicht zu rasten und zu ruhen, „bis
der Sieg der neubelebten Wissenschaft vollkommen errungen
und die Verklärung der alten Lehre (des positiven Christentums)

in vollem Glänze strahlt". Diesen Mut und diese Kraft
trauen wir dem Altkatholizismus zu, obgleich wir uns nicht
verbergen, dass es für diejenigen in ihm, welche die durch
den Gang der Geschichte ihm auferlegte Aufgabe wirklich
lösen und an dem vorher näher bezeichneten grossen aber
unerlässlichen Kampfe im Gebiete der Wissenschaft sich
beteiligen wollen, „auch noch manche trübe Stunde geben ward".
(„Peregrins Gastmahl" S. 482.)

Kevuo intern, de Théologie. Heft 21, 189S.


	Über die Philosophie Anton Günthers

