Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Die Valdesier

Autor: Dollinger, J. von / Friedrich, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE VALDESIER.

FRAGMENT von J. von DOLLINGER +.

Vorbemerkung des Herausgebers.

Déllinger hatte schon um die Blitte der dreissiger Jahre
tir ein grosses Werk: ,Ketzergeschichte des Mittelalters®,
Quellen zu sammeln begonnen. ¥s sollte urspriinglich alle
ketzerischen Bewegungen und Vorginge des Mittelalters, auch
das Eingreifen der Inquisition umfassen, wie noch sein Notiz-
buch IV in Folio zeigt. Das gedruckte und ungedruckte Ma-
terial in Munchen, drei Biande Inedita (N. B. IV in Fol.), war
gesammelt und schon Anfang 1839 die Geschichte dazu ge-
schrieben oder wenigstens begonnen. Um diese Zeit bietet er
es auch dem Buchhéindler Manz in Regensburg an, und beginnt
der Druck. Doch nachdem schon einige Bogen der Geschichte
abgezogen waren, stelite er den Druck wieder ein. Fr hatte
bemerkt, dass sein Material immer noch nicht ausgiebig genug
sel, und benlitzte seine Reise im Jahre 1839 {tiber Holland
und Belgien nach Frankreich, um in den kgl. Bibliotheken zu
Briissel und Paris, auch in den Buchhandlungen dieser und
anderer Stadte neue Quellen zu erwerben. Zu gleicher Zeit
bietet er seine Freunde, wie Mr. Delbés und Graf Rességuier
in Paris, Ginzel in Leitmeritz, Mr. James R. Hope, der nach
Ttalien ging, Stenglein in Bamberg, Ruland und Denzinger in
Wiirzburg, Baron Reiffenberg in Briissel, Capponi in Florenz
und Maret in Paris, die damals nach Minchen gekommen
waren, u. a. auf, ihm Biicher und Abschriften aus Handschriften
zu besorgen. Manches Wertvolle kam auf diese Weise in seine

Revue intern. de Théologie, Heft 21, 1898, 1



— 2

Héande, so von Ruland eine prachtvolle Abschrift der Schriften
des Priscillianus, welche kurz vor Déllingers Tode Schepss
herausgab. Er hat sie spiter so wenig beachtet als z. B. die
wichtige Kopie Dr. Heines iiber die Paulikianer. Seine ,Quellen
zur mittelalterlichen Ketzergeschichte wie seine ,Ketzer-
geschichte® hétten dadurch einen noch viel grosseren Wert
erhalten. Ir hatte die erstere Abschrift zu seinem Verdrusse
vergessen, die zweite aber, da der erste Teil schon bekannt
war, offenbar ganz iibersehen. Auch wihrend seines Aufent-
haltes beim Frankfurter Parlament geht er in Frankfurt,
Darmstadt, Giessen und Mainz der Sache nach. Doch am aus-
giebigsten wurde seine Ausbeute in Italien, wohin er Anfang
der funfziger Jahre mehrmals reiste, und in Rom (1857). Im
Laufe der sechziger Jahre liess er allmihlich eine Auswahl des
gesammelten Materials drucken und um Ostern 1869, wenn ich
mich recht erinnere, sagte er mir auf einem Spaziergange
zwischen Giesing und Harlaching vergnugt: ,Nun endlich sind
die Quellen zur Ketzergeschichte fertig gedruckt.” Ich fragte:
,Werden sie auch im Buchhandel erscheinen?“ und lachend
gab er mir zur Antwort: ,Das wird nicht geschehen. Ich habe
mich lange Jahre geplagt, die Quellen zu sammeln, und nun
soll ich sie hinausgeben, damit ein anderer die Geschichte dazu
schreibe ? die werde ich selbst schreiben.* Unwillkirlich schoss
mir der Gedanke, den ich natiirlich nicht aussprach, durch
den Kopt: ,Dann wird tberhaupt keine Geschichte dazu ge-
schrieben.“ Ich hatte ja Jahre hindurch seine Art zu arbeiten
beobachtet und léngst vermutet und die Vermutung auch aus-
gesprochen, dass Dollinger ein grosseres Werk nicht mehr zu
stande bringen werde. Es folgten auch nur noch, mehr durch
dussere Verhiltnisse veranlasst, seine Biicher: ,Kirche und
Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat® (1861) und , Janus“ (1869),
die er beide im Laufe einiger Monate verfasste.

Meine Vermutung war richtig. Er machte sich zwar an
die Abfassung einer Geschichte, aber sie wurde nicht vollendet.
Die Konzilsfrage, etwas spiter seine akademischen Vortrége,
die er als Prisident der Akademie zu halten pflegte und die
ihn von einem Vortrag zum andern in Anspruch nahmen, hin-
derten ihn daran, die ,Ketzergeschichte“ zu ¥nde zu flhren.
Was er davon zu stande gebracht hat, liess er als Einleitung
zu den ,Quellen zur mittelalterlichen Ketzergeschichte“ (1890) er-



')
P s} —

scheinen. KEs ist eine Umarbeitung und Irgénzung der schon
1839 oder 1840 verfassten Geschichte, welche noch in einer
Reinschrift aus jener Zeit vorhanden ist und auch die Ge-
schichte der Albigenserkriege, der Waldenser, Wicleifs, der
Lollharden und des Hussitismus enthalt, wéihrend noch die
Partien iiber die Priscillianisten, tiber Berengar von Tours und
Peter Bruys, sowie tber die Katharer unter den Slaven fehlen.
Nur ein Stiick, das unten mitzuteilende Fragment tiber die
Valdesier, hielt er 1890 zurtick, offenbar deswegen, weil es ein
Fragment geblieben war, und er spiter zu einer Fortsetzung
nicht mehr kam. Denn dass es mit der tbrigen gedruckten
Partie, also vor den Studien Pregers tiber die Valdesier in den
siebziger Jahren, abgefasst ist, das beweist seine Berufung auf
seinen eigenen dritten Band, woraus auch hervorgeht, dass er
die ,Ketzergeschichte® auf zwei Bénde berechnet hatte. Gemeint
ist das Sendschreiben der lombardischen Valdesier an ihre
deutschen Glaubensgenossen, das Preger um das Jahr 1230,
K. Miuller gleich nach dem Jahre 1218 ansetzte; Dollinger
sagt dartiber auf einem Blatt seiner Vorarbeiten: ,Konferenz
1218, wahrscheinlich der Brief zwischen 1220 und 1235 ge-
schrieben.“ Auch der Umstand, dass er Yvonnet noch als den
Verfasser des tractatus de heeresi pauperum de Lugduno be-
zeichnet, beweist, dass er dieses Fragment vor den Pregerschen
Arbeiten schrieb. Nicht minder ist es aber beachtenswert, dass
Dollinger auch bereits das Chronicon Laudunense herangezogen
hatte, das nach K. Miiller erst Comba 1880 hervorgeholt hat.
Ich hoffe, mit der Veroffentlichung dieser Reliquie den Ver-
ehrern Déllingers eine Freude zu machen; es werden aber auch
die Kirchenhistoriker dieselbe nicht ohne Interesse lesen.
Die Noten, welche in der Abschrift nur durch Zahlen be-
zeichnet sind, sind nicht mehr vorhanden. Ich setzte sie auch
nicht bei, da sie im Grunde nur fiir Forscher auf diesem Ge-
biete Interesse haben, diese aber ohnehin die Beweisstellen
kennen oder leicht finden. J. FRIEDRICH.

Ein Burger zu Liyon, Valdez, der sich durch Wucher grossen
Reichtum gesammelt hatte, traf an einem Sonntage des Jahres
1173 einen Bénkelsdnger, der einem um ihn versammelten



Y

Volkshaufen eine Kanzone von dem hl. Alexis vorsang; die
Frzahlung, wie der Heilige arm und unerkannt in dem IHause
seines reichen und vornehmen Vaters starb, ergriff ihn so, dass
er den Sdnger mit nach Hause nahm, und sich die ganze Le-
gende noch einmal vortragen liess. Am andern Tage suchte
Valdez die Lehrer der Theologie in Liyon auf, erkundigte sich,
was denn der Mensch thun miisse, um zu Gott zu gelangen,
und fragte endlich einen Meister, welches denn der sicherste
und vollkommenste Weg unter allen sei, die zu Gott fiithrten.
Dieser hielt ihm das Wort des Herrn vor: ,Willst du voll-
kommen sein, so verkaufe alles, was du hast“ u. s. w. Sogleich
beschloss Valdez, dies buchstiblich zu vollbringen, und liess
seiner Gattin die Wahl, ob sie von seinem Vermdogen den be-
weglichen Teil, das Geld, oder den unbeweglichen, die Grund-
stiicke, Hauser und Mihlen, fiir sich behalten wolle. Da diese
sich fir das letztere entschied, verteilte er einen Teil seines
baren Geldes an diejenigen, die er frither durch Wucher be-
schiadigt hatte; eine bedeutende Summe {ibertrug er auf seine
beiden noch unerwachsenen Téchter, die er, ohne Wissen ihrer
Mutter, dem Orden von Fontevraud iibergab, den grossten
Teil aber verwandte er zu Almosen. Wihrend einer grossen
Teurung liess er allen, die zu ihm kamen, wdochentlich drei-
mal Speisen austeilen. Einmal wandelte er durch die nahe-
liegenden Dorfer, Geld fiir die Armen ausstreuend und dabei
ausrufend: ,Niemand kann zweien Herren dienen, Gott und
dem Mammon!“ Die Leute hielten ihn fir verrtickt, er aber
stieg aul einen erhohten Ort und versicherte sie: keineswegs
sel er geisteskrank, er habe sich nur an diesen seinen Feinden,
den Geldstlicken, gerdcht, die ihn zum Knechte gemacht hétten,
so dass er mehr um das Geld als um Gott sich bekimmert
habe. Sollten sie ihn je wieder Geld besitzen sehen, dann
mochten sie ihn fiir wahnsinnig halten; sie selber aber méchten
lernen, nur auf Gott zu vertrauen und nicht nach Reichtiimern
zu trachten. Am folgenden Tage bat er, aus der Kirche heim-
kehrend, einen seiner Freunde, ihm um Gottes willen zu essen
zu geben. Dieser versprach sogleich, ihn zeitlebens zu unter-
halten; aber die Frau des Valdez eilte klagend zum Erzbischof,
dass ihr Mann von einem andern und nicht von ihr sich er-
niahren lassen wolle, hielt ihn, als der Hrzbischof ihn herbei-
rufen liess, bei seinem Gewande fest, und beschwor ihn, doch



ie B oo

von ihr das Notige anzunehmen, wozu er sich auch auf das
(teheiss des Prilaten verstand.

Valdez liess sich von zwei Geistlichen, Bernard Ydros und
Stephan de Ansa die Evangelien, einige andere DBilicher der
heiligen Schrift und eine Sammlung von Stellen der Kirchen-
vater ins Romanische tibersetzen, legte das Geliibde vollstian-
diger Armut ab und sammelte allmihlich eine Gesellschaft
Gleichgesinnter um sich, die nach seinem Beispiele ihr Ver-
mogen unter die Armen verteilten und freiwilliger Armut sich
widmeten, dabei aber auch in H&ausern sowohl als offentlich
zu predigen und herrschende Laster zu riigen begannen.

Zur Zeit der Lateranischen Synode (1179) gieng Valdez mit
mehreren seiner Anhianger nach Rom zum Papste Alexander I11,,
in der Absicht, von dem Oberhaupt der Kirche seinen neu-
beginnenden Verein bestétigen zu lassen, und ihm die Erlaubnis,
zu predigen, zu erwirken. Der Englinder Walther Mapes,
damals auf der Synode anwesend, erzidhlt, er habe es licher-
lich gefunden, dass man sich nur besinne und dartiber berat-
schlage, ob man diesen hochst unwissenden und einfaltigen
Leuten das Predigen gestatten solle; er habe auch in Gegen-
wart vieler mit zwei Ménnern der meuen Partei, die fir die
vorziiglichsten gegolten, eine Unterredung gehabt, und als sie
auf seine IFrage, ob sie an Gott und an Christus glaubten, mit
ja geantwortet, dann aber auf die weitere Frage, ob sie auch
an die heilige Jungfrau glaubten, dies gleichfalls bejaht hiitten,
selen sie ausgelacht worden und hitten sich beschémt entfernt.

Mapes erwiahnt nichts von einem verwerfenden Urteile
oder einer Exkommunikation, welche schon auf dieser Synode
des Jahres 1179 tiber Valdez und seine Anhianger gefillt worden
wire. Vielmehr berichten andere glaubwiirdige Zeugen, Valdez
habe dem Papste versprochen, dass er und die Seinigen in
ihren Lehrvortrigen sich genau an die vier grossen Kirchen-
lehrer, Ambrosius, Hieronymus, Augustinus und Gregorius,
binden wollten, von welchen sie eine Sammlung von Sentenzen
besassen, worauf Alexander sein Geliibde freiwilliger Armut
gebilligt, ihnen aber in den Didcesen nur mit Erlaubnis der
Bischofe zu predigen gestattet habe. Dieser Beschrinkung
hétten sie sich eine Zeitlang unterworfen, spéter aber — sagt
der Chronist von Laon — seien sie ungehorsam geworden,
vielen Menschen zum Argernis und sich zum Verderben,



6 —

Von jenen ersten Valdesiern, welche nach Rom kamen,
sagt Mapes, sie hitten keine bleibende Wohnung gehabt, seien
zu zwel und zwel, mit blossen Fiissen, in wollene Gewinder
gekleidet, ohne etwas zu besitzen, umhergewandert. Indes er-
kannte er bereits die Gefahr, welche von dieser Gesellschaft
der Kirche drohte. RMan konnte bereits wahrnehmen, dass die
freigewahlte Armut und uneigenniitzige Hingebung, mit welcher
sie sich der Belehrung des Volkes widmeten, ihnen die Gunst
und das Vertrauen desselben, einer grossenteils reichen und
das Predigtamt allzusehr vernachlassigenden Geistlichkeit
gegentiber, unfehlbar erwerben misse, und dass, sobald sie
ihren Einfluss zur Verfithrung des Volkes und zur Aufreizung
gegen die kirchlichen Obern gebrauchen wiirden, die Kirche
aber ihnen nicht dhnliche freiwillig arme, der Belehrung und
geistlichen Leitung des Volkes sich widmende, dabei dcht katho-
lische Gesellschaften entgegenzusetzen habe, eine selbst den
Bestand der Kirche gefihrdende Sekte aus ihnen hervorgehen
kénne., ,Sie beginnen jetzt* — sagt Mapes — ,in der de-
miitigsten Weise, aber wenn wir sie zulassen, dirften wir selber
ausgestossen werden.*

Diese Gefahr scheint auch der Erzbischof von Lyon Johann
(aux belles mains) gleich nach seiner Erhebung (im Jahre 1181)
wahrgenommen zu haben; er sah, dass Valdez und seine An-
hénger, nicht Manner bloss, auch Weiber, von Ort zu Ort wan-
dernd, offentlich auf den Strassen, in den Kirchen predigten,
dass die meisten bei ihrer Unwissenheit manches Irrige und
Anstossige einmischten; er verbot ihnen daher, sich mit Schrift-
erklirung und Predigen fernerhin abzugeben. Sie aber be-
riefen sich auf das Wort der Apostel: Man miisse Gott mehr
als den Menschen gehorchen. Christus selbst, sagte Valdez,
habe ihnen ja geboten, hinzugehen und das Evangelium allen
Kreaturen zu verkiindigen. Die Folge war, dass der Erzbischof
sie mit dem Kirchenbann belegte; zugleich wurden sie aus der
Stadt Lyon und ihrem Gebiete vertrieben.

Kurze Zeit nachher sprach auch der Papst Lucius IIL,
wahrscheinlich von dem Erzbischof von Liyon dazu aufgefordert,
ein Verdammungsurteil tiber die neue Gesellschaft aus. Auf
der Synode zu Verona im Jahre 1184 erliess er ein Dekret
gegen alle Haretiker jener Zeif, in welchem neben den Pate-
rinern auch diejenigen, ,die sich lignerisch Humiliaten, oder



die Armen von Lyon nannten®, aufgefithrt sind., Der Name der
Humiliaten macht es wahrscheinlich, dass die Gesellschaft des
Valdez damals auch schon in der Lombardei Eingang gefunden
hatte, wo der gleichnamige Orden einheimisch war; sei es nun,
dass die Valdesier selbst, um sich dort den Weg zu bahnen,
zuerst unter dem Namen dieser so geehrten und beliebten Ge-
nossenschaft, in welcher auch den Laien offentlich zu predigen
verstattet war, auftraten, oder dass das Volk sie anfinglich
wegen einer Ahnlichkeit in der #usseren Erscheinung so be-
zeichnete. '

Gleichzeitiz wurde tber die Frage, ob die Valdesier zuge-
lagsen und als Rechtgldubige anerkannt werden sollten, in der
Ditocese Narbonne verhandelt. Der Erzbischof Bernhard von
Narbonne (vom Jahre 1181—1191) liess die Mitglieder der Sekte,
die in seinem Sprengel bereits bedeutende Fortschritte gemacht
hatte, vor eine grosse Versammlung Geistlicher und Weltlicher
vorladen, wo sie nach sorgfiltiger Priifung als unzulissig ver-
worfen wurde. Da sie aber dennoch immer weiter um sich
griff, beschlossen einige fiir das Wohl der Kirche besorgte Per-
sonen, Kleriker sowohl als Laien, den Versuch anzustellen, ob
die Anhénger der Sekte nicht durch eine friedliche Konferenz
zurlickgefiihrt werden kénnten., Die Valdesier liessen sich dazu
bereit finden, und beide Teile kamen itiberein, Raymund von
Deventer, einen frommen Priester von vornehmer Familie, zum
Schiedsrichter zu wahlen. Hieraus, wie aus andern Zeugnissen,
ergiebt sich, dass die Schiiler des Valdez, obgleich sie bereits
in einigen wichtigen Punkten von der katholischen Lehre ab-
wichen, doch noch keineswegs mit der Kirche gebrochen hatten,
vielmehr noch immer als eine zu ihr gehorige Genossenschaft,
wiewohl ohne der Gewalt der kirchlichen Obern sich zu unter-
werfen, angesehen werden wollten.

Bernhard, Abt des Pramonstratenser-Klosters Fontcauld in
der Diocese Saint-Pons, der bei dieser Konferenz zugegen ge-
wesen zu sein scheint, stellte in seiner Schrift die Griinde,
deren man sich von beiden Seiten bediente, zusammen. Die
Valdesier behaupteten, den Bischofen, die ihnen das Predigen
untersagen wollten, Gehorsam nicht schuldig zu sein; zum
Predigen, meinten sie, habe jeder, der sich die erforderliche
Bekanntschaft mit dem Worte Gottes zutraue, nicht nur die
Berechtigung, sondern auch die Verpflichtung, weil Jakobus



8

(4, 17) sage: ,Wer weiss, dass er Gutes thun soll, und es nicht
thut, dem ist es Stinde“, und der Papst Gregor 1. zur Belehrung
und Ermahnung des Néchsten auffordere. Die Bischofe sollten
gesinnt sein, wie Paulus, welcher sich (Phil. 1, 18) freute, wenn
nur Christus, von wem immer, aus reinen oder unreinen Griin-
den, verkiindigt wurde. So habe auch Moses gewiinscht
(4. Mos. 11, 29), dass doch das ganze Volk weissagen und der
Herr ihm dazu seinen Geist geben moge. Auch fehle es nicht
an DBeispielen, dass Laien das Wort Gottes gepredigt hétten,
solche seien ehemals die heiligen Honoratus und Equitius ge-
wesen, deren (Gregor in seinen Dialogen gedenke, und in der
jingsten Zeit Raymund Paulus, der aus gesammelten Almosen
eine Bricke tiber die Durance gebaut hatte, die er jeden zoll-
freli tberschreiten liess, und dessen Heiligkeit Gott durch
Wunder bestitigt habe. Die Katholischen gaben zu, dass auch
Laien predigen konnten — hatte der Papst dies doch erst vor
kurzem der grosstenteils aus Laien bestehenden Gesellschaft
der lombardischen Humiliaten erlaubt — meinten aber, dass
dies nur innerhalb der von den Bischifen gezogenen Schranken
und unter deren Autoritdt geschehen kénne.

Die Valdesier behaupteten ferner, auch den Weibern, von
denen sie sich auf ihren Wanderungen begleiten liessen, stehe
das Recht, zu predigen, zu, und beriefen sich dabei auf das,
was Paulus von den Witwen und Diakonissen sagt, und auf
die Prophetin Anna, welche die KErscheinung des Messias be-
kannt und verkiindigt habe. Sie leugneten das Dasein eines
Reinigungszustandes und verwarfen daher die Gebete der Le-
benden fur die Toten, behaupteten, die religiosen Gebaude solle
man nicht Kirchen nennen, weil nur der Gemeinschaft der
(zlaubigen dieser Name gebiihre, auch nicht Betstitten, weil es
viel besser sei, zu Hause oder in einem Stall, als an einem
solchen Orte zu beten. Sie tadelten noch die Anrufung der
Heiligen, und wenn Bernhards Angabe nicht auf einer Ver-
wechslung beruht, so standen sie bereits unter dem Einflusse
der Katharer, denn von diesen miisste die ihnen beigemessene
Lehre, dass Gott diese Welt nicht geschaffen habe und nicht
regiere, auf sie tbergegangen sein.

Der gleichzeitige Bericht des Alanus fiigt zu dieser Schil-
derung der ersten Valdesier noch einige ergénzende Ziige.
Man miisse, behaupteten sie, in Sachen des Heils niemand



— 9

als Gott allein gehorchen, ein Satz, den sie jedoch wieder durch
den DBeisatz beschrinkten, dass es auch Pflicht sein konne,
einem Menschen zu gehorchen, aber nur um Gottes willen,
und dass daher ein solcher Gehorsam doch wieder nur ein
auf Gott sich beziehender sei, womit denn allerdings auch die
Katholischen einverstanden sein mussten. Wichtiger und reich
an tief eingreifenden Konsequenzen war die Lehre, welche sie
mit den Katharern gemein, wahrscheinlich von diesen empfan-
gen hatten, dass die Binde- und Losegewalt, die Kraft der
Segnungen und Konsekrationen nicht von der Weihe oder dem
Amte, sondern von dem personlichen Verdienste abhange, und
dass daher nur jene sich Nachfolger der Apostel nennen diirften,
die ein solcher Wiirde entsprechendes Mass von Verdiensten
aufzuweisen hétten — ein Prinzip, welches, konsequent durch-
gefiihrt, schon fiir sich allein alle kirchlichen Bande auflosen,
der schrankenlosesten Willkiir und einem steten Kriege gegen
alle kirchliche Autoritat, Zucht und Ordnung die Bahn brechen
musste. An eine solche Durchfithrung dachten jedoch die fran-
zosischen Valdesier weder damals noch geraume Zeit spéiter;
nur auf die Busse wandten sie ihr Prinzip an, indem sie be-
haupteten, dass man seine Sinden auch einem frommen Laien
beichten und die Absolution von ihm empfangen konne.
Auch zwei Hauptlehren der Valdesier, die von der unbe-
dingten Verwerflichkeit des Eides und der Leibes- und Lebens-
strafen, dann die Behauptung, dass auch die blosse Scherz- oder
Notluige todliche Stinde sei, erwéihnt und bekimpft bereits
Alanus. Zugleich wirft er ihnen vor, dass sie aus Trigheit
das bequeme Leben eines herumziehenden Predigers dem Er-
werb durch Handarbeit vorzogen, und dass sie zwar sich den
Schein der Keuschheit und Enthaltsamkeit giiben, aber nach
der Versicherung der aus ihrer Gemeinschaft Ausgetretenen
in ihren Versammlungen dem Bauche und der Wollust frohnten.
Sehr frithe fanden die Valdesier Eingang in Lothringen,
so dass schon im Jahre 1192 der Bischof Odo von Toul seine
Diocesanen anwies, die Héretiker, welche Wadoys genannt
wiirden, festzunehmen und nach Toul zur Bestrafung zu liefern;
dann auch in Aragon, wo der Konig Alfons sie im Jahre 1194
als offentliche Feinde der christlichen Religion und seines
Reiches mit Acht und Verbannung belegte. Am Ileichtesten
konnten sie sich im siidlichen Frankreich, besonders in Lan-



10

guedoc verbreiten, wo die katholische Kirche in den letzten
dreissig Jahren des zwolften Jahrhunderts sich im Zustande des
tiefsten Verfalles befand, und ohne die Dazwischenkunft ausser-
ordentlicher Ereignisse und Vorkehrungen ihr giinzlicher Unter-
gang mit Sicherheit berechnet werden konnte. Die hier so
méachtige Hiresie der Katharer hatte auch den Valdesiern
Bahn gemacht. Der religiose Sinn des Volkes war schwankend
und haltungslos geworden, die Kirche ohne Autoritit nach
innen, wie ohne Macht nach aussen; aber freilich {bte die
gnostische T.ehre dort wie in Italien eine weit grossere An-
zichungskraft, und neben der grossen Menge der Katharer
bildeten die Valdesier in diesen Gegenden immer nur eine
kleine Minderzahl. Nicht selten hatten beide Sekten in der-
selben Familie Anhénger, wie z. B. von den beiden Schwestern
des Grafen von Foix die eine, Esklarmunda, sich den Katha-
rern, die andere, nebst ihrer Schwigerin, den Valdesiern sich
ergeben hatte.

Bereits im Jahre 1194 hatte Bertrand de Soissac als Vor-
mund des Grafen von Foix sich verpflichtet, nebst den Ka-
tharern auch die Valdesier in der Stadt und Ditcese Beziers
nicht zu dulden. Spiter, im Jahre 1207, wurde zu Pamiers in
dem Schlosse des genannten Grafen, der ein Gonner der Héi-
retiker war, doch mehr zu den Katharern hinneigte, eine
Konferenz gehalten; die Haupter der katholischen Mission, der
Bischof von Osma, mehrere Cistercienser-Abte, dann die
Bischofe von Toulouse und Conserans stritten mit einigen
Lehrern der Valdesier, und ein Weltgeistlicher, Arnold von
Campranhan, den man zum Schiedsrichter erkoren hatte, ent-
schied, obgleich er den Valdesiern zugethan gewesen, doch fiir
die Katholischen, entsagte feierlich der héretischen Lehre und
ward seitdem ein eifriger Verteidiger der Kirche. Auch unter
dem Volke zu Pamiers, besonders der #rmeren Klasse, be-
kehrten sich viele.

Uberhaupt hatte diese Konferenz zu Pamiers eine grossere
und dauerndere Wirkung, als ahnlichen Versuchen sonst be-
schieden zu sein pflegt, und von ihr ging eine riicklaufige
Bewegung aus, welche einerseits dem weiteren Umsichgreifen
des valdesischen Sektenwesens im siidlichen Frankreich eine
Schranke setzte, andrerseits aber auch zeigte, welch dringendes
Bedurfnis fiur die Kirche solche geistliche Genossenschaften



waren, wie sie ihr einige Jahre spiater durch Franciscus und
Dominicus zu Teil wurden. Durand de Hueska (Osca), durch
die Grinde, die er zu Pamiers vernommen, tliberzeugt, sagte
sich mit mehreren andern von den Valdesiern los und beschloss,
eine #hnliche, nur vollig kirchliche, auf Armut gegriindete
Gesellschaft unter dem Namen der ,kirchlichen Armen® zu
bilden.

Im Jahre 1208 erschien er mit einigen Gefihrten, Wilhelm
von S. Antonin, Johann von Narbonne, Ermengaud und Bernard
von Beziers zu Rom vor dem Papste, der sie freundlich auf-
nahm. Sie legten hier ein vollsténdiges, allen Irrtimern der
Katharer und Valdesier entgegengesetztes Glaubensbekenntnis
ab, erkldrten darin, dass sie den KEid fur zuldssig, die weltliche
Gewalt fir befugt hielten, Lebensstrafen richterlich zu ver-
hangen, und dass das Predigtamt nur unter der Autoritat und
mit Erlaubnis der Kirchenvorsteher geiibt werden diirfe. Da
sie grossenteils Kleriker und fast alle wissenschaftlich gebildet
seien, so hitten sie beschlossen, allen Sekten von Hiretikern
nachdriicklich zu widerstehen und sich der Bekehrung der-
selben und Disputationen mit ihnen besonders zu widmen. Zum
Zeichen ihrer giinzlichen Trennung von den Lyonern, so lange
diese zur kirchlichen Einheit nicht zuriickkehrten, wollten sie
eine eigne Gattung von oben geoffneten Schuhen tragen, an
denen sie als nicht zu den Armen von Lyon gehorig erkannt
werden konnten.

Innocenz nahm diese Gesellschaft in seinen Schuiz, em-
pfahl sie dem Konige von Aragon, schrieb in gleichem Sinne
an die Bischofe der Provinzen Narbonne, Tarragona, Mailand
und Genua, und erteilte den ,katholischen Armen%, wie sie
sich nannfen, auf ihre Bitte das Recht, dass ihnen kein Vor-
steher aufgedrungen werden diirfe, sondern jeder nur durch
freie Wahl der Briider mit bischoflicher Bestiitigung erhoben
werde, dann dass sie nicht zum Kriegsdienste gegen Christen
und nicht zum Schwéren in bloss weltlichen Dingen — unbe-
schadet fremder Rechte — gezwungen werden sollten.

Auch unter den Valdesiern in Ober-Italien erwachte die
Neigung, sich mit der Kirche auszusthnen. Als der Erzbischof
von Mailand bereits mehrere von der Gesellschaft des Durand
de Hueska in die Kirchengemeinschaft aufgenommen hatte, er-
Kldrten sich noch hundert lombardische Arme bereit, sich der



— 12 —

Kirche vollig zu unterwerfen, wenn ihnen nur ein Grundstiick
zuriickgegeben werde, das ihnen frither die Stadt Mailand ge-
schenkt und auf welchem sie ein Versammlungshaus erbaut
hatten. Dieses Haus hatte der vorige Erzbischof damals nieder-
reissen lassen, als die Armen von Lyon in den Bann verfielen;
jetzt aber war es wieder erbaut worden, und sie wiinschten
nun, sich fernerhin zu wechselseitiger Belehrung und Ermah-
nung darin versammeln zu dirfen. Der Papst erwiderte, ihre
Ruckkehr in die Kirche diirfe von keiner Bedingung abhiangig
gemacht werden, ersuchte aber den Erzbischof, ihnen nach
ihrer Aussthnung das Grundstiick nebst dem Hause oder einen
andern passenden Versammlungsort einzurdumen. In dem Bis-
tum Cremona bildete sich eine &dhnliche Gesellschaft katho-
lischer Armen, an deren Spitze Bernhard Primus stand; diese
versprachen, dass die besser Unterrichteten in ihrer Genossen-
schaft den tbrigen in dem, was zur Bekehrung der Hiretiker
zu wissen notig sei, regelméissigen Unterricht erteilen sollen,
und der Papst empfahl sie dem Schutze des Bischofs von
Cremona.

Durand de Hueska selbst scheint mit unermiidetem Iifer
an der Bekehrung der Valdesier gearbeitet zu haben, wie er
dann auch Schriften zur Bestreitung ihrer Grundsitze verfasste.
Auch in der Diocese Elne in der Grafschaft Roussillon kam,
hauptsachlich durch seine Bemiihungen, eine Gesellschaft von
Bekehrten zu stande, welche sich der Leitung und Visitation
der katholischen Armen unterwarf, und aus deren Mitte einer
ein Kloster und neben demselben ein Hospital fir Arme, Find-
linge und kreissende Frauen errichtete, welches zum Zeichen
seiner Unterordnung jahrlich an die pidpstliche Kammer einen
Byzantiner zahlen sollte. Indes liefen Klagen und Beschwerden
der siidfranzosischen Prilaten gegen Durand und seinen Orden
ein; sie wurden beschuldigt, Valdesier, die sich noch nicht mit
der Kirche ausgesohnt hatten, zur Feier des heiligen Opfers zu-
gelassen, die alte valdesische Kleidung beibehalten zu haben
und aus ihren Klostern entwichene Ménche bei sich zu dulden.
Thre Lehrvortrige sollten vielen als Anlass oder Vorwand
dienen, sich vom offentlichen Gottesdienste entfernt zu halten,
ihre Geistlichen das Brevier nicht beten, und endlich hiess es
auch, dass einige von ihnen noch immer die Verhingung von
Lebensstrafen durch die weltliche Gewalt als eine schwere



Siinde betrachteten. Der Papst warnte sie ernstlich, mahnte
sie an ihr Versprechen, sich durch die Form ihrer Schuhe auch
ausserlich von den Valdesiern zu unterscheiden, weshalb sie,
da die oben gedffneten Schuhe Anstoss giben, sie nicht mehr
tragen sollten, und verwies ihnen, dass sie in ihren Predigten
einzelne Geistliche so heftig getadelt héatten. Zugleich aber
schrieb er auch an die Bischofe im verséhnlichsten Sinne, sie
zur Milde, zur Geduld und Nachsicht gegen die neue Gesell-
schaft ermunternd. Die Gesellschaft der katholischen Armen
bestand tibrigens noch im Jahre 1237 In Spanien sowohl als
in Frankreich, in den Provinzen Tarragona und Narbonne. In
diesem Jahre wandten sich die Brider an Papst Gregor IX.
mit der Bitte, er moge ihnen entweder den Namen , katholische
Arme* und ihre bisherige Lebensweise bestitigen, oder ihnen
eine andere von der Kirche approbierte Regel zur Befolgung
anweisen. Der Papst beauftragte hierauf den Provinzial des
Dominikaner-Ordens in Aragon, die Hauser der Gesellschaft in
beiden Léandern zu visitieren, etwa eingeschlichene Missbrauche
abzustellen, und dann, damit nicht aus der allzugrossen Mannig-
faltigkeit der Orden eine Verwirrung in der Kirche entstehe,
den Briudern die Wahl zu lassen, welche von den bereits appro-
bierten Ordensregeln sie annehmen wollten. Hieraus erklédrt
sich, dass die katholischen Armen von jener Zeit an nicht mehr
erwahnt werden; sie verschmolzen mit einem der grosseren
bestehenden Orden, wahrscheinlich mif den Tertiariern des
Minoriten-Ordens.

Gegen die Mitte des dreizehnten Jahrhunderts erscheint
der Liehrbegriff der Valdesier schon mehr ausgebildet, die Kluft
zwischen ihnen und der Kirche befestigt und erweitert. Zu-
gleich entwickelten sich aber auch zwischen den lombardischen
und den franzosischen Valdesiern einige dogmatische Ver-
schiedenheiten, welche eine Trennung zur Folge hatten. Uber
diese Differenzpunkte giebt das im dritten Bande befindliche
sSchreiben der lombardischen Valdesier an ihre deutschen
(Hlaubensgenossen ') vollstindigen Aufschluss, in welchem auch
die Angaben des Rainer und Moneta hieriiber ihre Bestiitigung
finden.

1) Steht jetzt: Dokumente, vornehmlich z. Gesch. der Valdesier und Katharer,
Nr. 4, 8. 42—52. Auch bei Preger, Beitrige zur Gesch. der Wald., Abhandl. der
k. bayr. Ak. d. Wiss. Bd. XIII, 179. Der Herausgeber.



14

Der lombardische Zweig der Valdesier entstand bereits bei
Lebzeiten des Valdez, durch diesen selbst oder durch seine
ersten Jiinger gestiftet. Arnold von Brescia und seine Anhanger
hatten ihnen seit dem Jahre 1138 dort vorgearbeitet. Von Arnolds
Lehre lésst sich mit Sicherheit nur dies angeben, dass er den
(Geistlichen alles Recht des Besitzes absprach, und jedem
Ordensmanne, Kleriker oder Bischof, welcher sich auch nur
mit der Verwaltung von Gitern befasse, oder weltliche Rechte,
Regalien und dergleichen ausiibe, den Verlust der Seligkeit
ankindigte. Dabei schmeichelte er den Weltlichen auf Kosten
des Klerus, ecrklarte die Flrsten berechtigt, dem Klerus alle
seine Besitzungen zu entreissen, und wiegelte das Volk auf
gegen die Geistlichen durch grelle Schilderung und bittere
Ausmalung ihrer Gebrechen und Missbrauche. In Rom war sein
Bestreben vorherrschend auf politische Verhiltnisse gerichtet;
er und sein Anhang wollten einen Senat von hundert Mit-
gliedern und zwei Konsuln einsetzen, und dann einen von Rom
aus herrschenden Kaiser wihlen. Rom sollte seine Bedeutung
und Grosse nicht mehr der Kirche und dem Papste verdanken,
sondern als die Erbin der alten rémischen Universalmonarchie
sollte sie wieder die Gebieterin der Welt, dic Schépferin und
Mutter der Kaiser werden. Bei solchen Vorstellungen und Ent-
wiirfen, welche der Arnoldist Wetzel in einem Briefe an den
Kaiser Friedrich I. aussprach, war es aber auch auf eine Um-
wilzung auf dem kirchlichen Gebiete abgesehen; nach Wetzels
Versicherung waren die Kaiser bisher nur von den ketzerischen
Julianisten, ndmlich von den abtrinnigen Geistlichen und falschen
Monchen, welche die Kirche wie den Staat zerriittet hiitten, be-
rufen und eingesetzt worden, und dies sollte nun anders werden.
Uber die Sage, dass Kaiser Konstantin dem Papste Sylvester
die kaigserliche Gewalt in Rom abgetreten habe, urteilten die
Arnoldisten ganz anders als nachher die Valdesier. Diese hire-
iische Fabel, sagt Wetzel, sei nunmehr so aufgedeckt, dass
auch Weiber und Tagelohner dariiber im klaren seien, und
der Papst mit seinen Kardindlen vor Scham in Rom sich nicht
sehen zu lassen wage. ' '

Es leuchtet ein, dass in jener Zeit eine so leidenschaftlich
feindliche Stimmung gegen den Klerus und die wegen des Ab-
falls von der apostolischen Armut gegen ihn erhobene Be-
schuldigung der Héresie bei vielen auch bis zur Verschmihung



-

EE | =

der von solchen ,Ketzern und Abtrinnigen“ gespendeten Sakra-
mente fiilhren musste; insofern waren die Arnoldisten in Italien
nicht nur die Vorlaufer der Valdesier, sondern man dirfte wohl
auch in ihnen und der durch sie verbreiteten Stimmung oder
ausgestreuten Lehre den Grund jener Verschiedenheit suchen,
welche nachher die italienischen Valdesier von den franzosischen
trennte. Dennoch ist es nicht wahrscheinlich, dass die Arnoldisten,
welche seit dem Ende des zwolften Jahrhunderts in den kaiser-
lichen und kirchlichen Gesetzen zusamt mit den Leonisten oder
Armen von Lyon und andern Sekten aufgefiihrt werden, die
Anhénger Arnolds von Brescia waren; vielmehr scheint eine,
wenngleich spiatere und aus unsicherer Quelle geflossene Nach-
richt, dass ein Franzose Arnold, Schiller des Valdez, den
Arnoldisten ihren Namen gegeben, Glauben zu verdienen.
Wahrscheinlich war dieser Arnold der erste Lebhrer und Vor-
steher der italienischen Valdesier, und sind demnach unter
den Arnoldisten eben nur diese zu verstehen. Denn die Sekten-
namen, welche in den genannten Edikten vorkommen, be-
zeichnen nicht so viele verschiedene Parteien, deren es viel-
mehr hochst wahrscheinlich in Ifalien nur drei gab, nidmlich
die Katharer, die Valdesier und die Passagier (oder Circumcisi).
Wenn daher in jenen FEdikten die Leonisten, Arnoldisten, Spero-
nisten, die Armen von Lyon und die Francisci genannt werden,
so ist dies immer nur die eine Sekte der lombardischen Valde-
sier. Leonisten hiessen sie von dem italienischen Namen der
Stadt Liyon; Francisci wegen ihrer franzosischen Abstammung,
und der Name Speronisten scheint von einem ihrer ersten Vor-
steher, der Sperone geheissen, abzuleiten zu sein. Unbedenklich
darf demnach auch die Angabe des Bonaccorsi, dass die
Arnoldisten die Sakramente aus den Hinden der Kleriker,
wegen der personlichen Unwiirdigkeit derselben, zu empfangen
sich weigerten, von den lombardischen Valdesiern verstanden
werden. Hiitte Bonaccorsi unter den Arnoldisten eine andere
Partei gemeint, so wiirde er die Anhinger des Valdez, die ihm,
dem Lombarden, doch bekannt sein mussten, nicht mit Still-
schweigen tibergangen haben.

Als die ersten Anhénger des Valdez sich in der Lombardei
sammelten, bestand dort eine religiose Gesellschaft, die Humi-
liaten, deren Form manche Ahnlichkeit mit der Hussern Kir-
scheinung der neuen Sekte darbot; denn auch bei den Humi-



liaten gab es eine sehr zahlreiche Klasse von Laien, auch hier
waren méinnliche und weibliche Individuen zu einer Gesell-
schaft verbunden, war Armut eingefiihrt und den Laien das
offentliche Predigen bereits damals oder doch bald nachher
gestattet. So konnte es leicht geschehen, dass das Volk die
ersten Valdesier wegen dieser dusseren Ahnlichkeit Humiliaten
nannte, oder auch, dass jene um ihrer Sicherheit willen, und
wegen der Leichtigkeit, mit der sie unter der Hiille einer so
geehrten Gesellschaft ihre Grundsitze ausbreiten konnten, diese
Verwechslung selbst auf alle Weise beglinstigten und sich gerne
mit dem Schilde des Humiliaten-Namens dekten. Dies gelang
ihnen um so leichter, als sie in der Lombardei selbst das
eigenttimliche Institut der Humiliaten, ihre Arbeiter-Vereine,
nachgebildet hatten. Indes scheinen auch eine kurze Zeit lang
nahere Berthrungen zwischen den Valdesiern und den Humi-
liaten stattgefunden zu haben, welche den letzteren den tibeln
Ruf der Héaresie zugezogen. Wahrscheinlich ist es dem Kinflusse
der Valdesier zuzuschreiben, dass die Humiliaten sich damals
weigerten, gerichtlich zu schworen, und schon dies musste
gegen sie den Verdacht der Héaresie und der Gemeinschaft mit
den Valdesiern hervorrufen oder verstirken. Auch das Zu-
sammenleben weiblicher und méannlicher Humiliaten in einem
Hause war etwas, was auch den ersten Valdesiern als Miss-
brauch vorgeworfen wurde.

So geschah es, dass einerseits die italienischen Valdesier
anfinglich unter dem Namen der Humiliaten bekannt und
dieser sonst so geehrte Name nun als Bezeichnung einer hére-
tischen Sekte gebrandmarkt wurde, wie schon Papst Lucius I1I.
in seiner Verordnung vom Jahre 1184 that, andrerseits aber
der Orden der Humiliaten, auf dem nun der Verdacht hére-
tischer Gesinnungen lastete, sich manchen Anfeindungen preis-
gegeben sah. Der Archipresbyter von Verona verkiindete im
Jahre 1199 nach der ihm vom Papste zugegangenen Weisung
den Kirchenbann gegen die Katharer, die Armen von Lyon
und die Humiliaten, so dass dort auch Mitglieder dieses Ordens
von vielen als Exkommunizierte gemieden wurden. Dies fiel
jedoch weg, sobald die Humiliaten sich von dem Papste Inno-
cenz III. eine formliche Anerkennung ihres Ordens und Ge-
“nehmigung ihrer Regel verschafft hatten.



17 —

Die franzosischen Valdesier fithrten in der ersten Zeit auch
den Namen Sabatati, weil die vollkommnen unter ihnen ein
Schildchen auf dem oberen Teile der Schuhe als unter-
scheidendes Zeichen trugen. Sie selber nannten sich diesseits
wie jenseits der Alpen .die Armen im Geiste“. Auch legten
die franzosischen Valdesier noch in den fritheren Zeiten des
13. Jahrhunderts den andern Verzweigungen ihrer Sekte, be-
sonders dem italienischen Zweige gegeniiber grosses Gewicht
darauf, dass sie die unmittelbaren Gefihrten und Jinger des
Stifters seien, und nannten sich daher gerne ,die Genossen des
Valdez“.

Noch im ganzen dreizehnten Jahrhundert und weiter hin-
aus verharrten die franzosischen Valdesier in einer annédhernden
Stellung an die katholische Kirche; ihre dogmatische Ab-
weichung hielten sie selbst fliir so unwesentlich und wenig be-
deutend, dass sie fortwihrend mit der Kirche in der Gemein-
schaftt des Glaubens zu stehen behaupteten, und nur in den
Werken und im Leben ihren eigenen Weg wandeln wollten.
Selbst die Gemeinschaft der Sakramente wollten sie aufrecht
erhalten, denn die rdmische Kirche, sagten sie, besitze ein
wahres Priestertum, ihre Sakramente seien wirksam, und gerne
wirden sie dieselben aus den Handen der Geistlichen em-
pfangen, wenn man sie nur zulassen wiirde. Dabel meinten
sie freilich auch, ihr eigenes, von der Auforitit der Kirche un-
abhéngiges und vollberechtigtes Priestertum zu besitzen, und
scheint tiberhaupt die Vorstellung bei ihnen gewaltet zu haben,
dass sie als der Keim einer reineren nnd wahrhaft apostolischen
Kirche, von der grossen verweltlichten und entarteten Kirche
allseitig umschlossen, diese immer mehr zu durchdringen und
ihre besseren Bestandteile an sich zu ziehen bestimmt seien,
bis zuletzt, nachdem alles Leben aus der romischen in die
Valdesische Kirche iibergegangen, die Reste der ersteren als
die nunmehr tote Hiille von selbst fallen wiirden; eben des-
halb mochten sie eine vollige Trennung einstweilen noch fiir
unratsam halten. Dagegen traten die lombardischen Valdesier,
wahrscheinlich unter dem Einflusse der in jenen Gegenden so
zahlreichen Katharer, schon frithe in einen entschiedeneren
Gegensatz gegen die Kirche, und bekannten sich zu gewissen
von den Katharern aufgestellten Lehren, aus welchen sich die
Notwendigkeit einer vollstindigen Trennung und Losreissung

Revue intern, de Théologie. Ileft 21, 1898, 2



18 —

von der Kirche ergab, zugleich aber auch eine Sonderung
zwischen den franzosischen und den lombardischen Valdesiern
erfolgte.

Die Kirche Christi — so lehrten die Valdesier — blieb
rein und apostolisch bis zur Zeit des Papstes Sylvester; denn
bis dahin war sie arm; Sylvester aber nahm die Schenkung
des Kaisers Constantin an, und damit kamen Reichtiimer und
weltliche Macht, und in ihrem Gefolge notwendig alle Miss-
brauche und Laster in die Kirche. Darum sind auch Sylvester
und der Diakon Laurentius, der schon vor ihm einen Kirchen-
schatz sammelte oder bewahrte, verdammt. Die Kirche aber
wurde damals verfinstert und geriet in steigenden rettungslosen
Verfall; dieser Verfall dauerte durch alle folgenden Jahr-
hunderte hindurch, bis endlich Valdez sich erhob. Dass aber
ein solches Geschick die Kirche treffen wiirde, das hatten
bereits die prophetischen Stimmen des alten wie des neuen
Bundes verkindet. Denn Daniel (8, 9 ff.) weissagt von einem
kleinen Horn des Ziegenbocks, welches aus einem der vier
Hoérner herauswuchs und die Statte des Heiligtums verwiistete;
dies Horn aber bedeutet (8, 25. 24) einen frechen und tilicki-
schen Herrscher, welcher machtig sein wird, doch nicht durch
seine Kraft. Kin solcher war der Papst Sylvester, welcher seine
Macht nicht von sich, sondern von dem Kaiser Constantin
hatte. Christus selbst hat (Matth. 17, 11) die Erscheinung eines
Flias verkiindigt, der (in der verfallenen Kirche) alles wieder
herstellen werde; dieser FElias ist in der Person des Valdez
wirklich gekommen, und hat die seit Sylvester erstorbene
Kirche neu belebt. Ubrigens war der Ubergang der Kirche aus
dem Zustand der Armut in den des Besitzes, wenn auch Syl-
vester erst den letzten entscheidenden Schritt that, nicht vollig
unvorbereitet; vielmehr hatte der Verfall, ndmlich das Auf-
geben der volligen Armut durch die Annahme von Besitztum
schon zur Zeit des Apostels Johannes begonnen, welchem daher
(Offenb. 2, 1) geboten wurde: ,Mache dich auf und miss den
Tempel des Herrn®. Darum namlich sollte der Apostel die
Kirche messen, d. h. ihre Dauer berechnen, weil die Zeichen
ihres Verfalles bereits eingetreten und ihr vélliges Erloschen
unter Sylvester nicht mehr ferne war. Wenn daher auch die
Valdesier den volligen Verfall der Kirche erst dem Papste
Sylvester zur Last legten, so sprachen sie doch auch schon



19

dessen Vorgingern bis auf Clemens zurick die Binde- und
Losegewalt ab und behaupteten, dass in der ganzen Zeit
zwischen Clemens und Valdez niemand diese Gewalt gehabt
habe. Doch dachten sich die Valdesier diesen Abfall der Kirche
nicht als eine totale Verfinsterung alles Lichtes, als einen voll-
stindigen Untergang aller Religion und christlichen Tugend;
sie nahmen vielmehr an, dass es auch in der langen Zeit von
Sylvester bis auf Valdez einzelne Gerechte, deren Gebet Gott
erhorte, in der Kirche gegeben habe; aber die Prilaten waren
nach ihnen, seitdem Sylvester durch die Stinde, die er in An-
nahme der kaiserlichen Schenkung begangen, seine von den
Aposteln ererbte Gewalt verloren, nicht mehr Nachfolger der
Apostel und also nicht mehr Gott gefillig, nicht mehr die
Trager einer hoheren Autoritit.

Den Beweis, dass die wahre Kirche und ihre Vorsteher
nichts eigenes besitzen durften, und dass der erste Erwerb auch
der erste Schritt zum Abfall von Gott sei, fithrten die Valdesier
aus jenen Sprichen Christi, welche vor Schitze-Sammeln und
irdischen Sorgen warnen, den Dienst Mammons fiir unvereinbar
mit dem Dienste Gottes erkliren, den Aposteln den Besitz des
(Geldes untersagen und jedem, der Christi Schiiler sein wolle,
vollige Verzichtung auf jegliches Kigentum auferlegen.

Die lombardischen Valdesier wandten gleich den Katharern,
weiter gehend, alles, was in der Offenbarung Johannis von der
Buhlerin, die auf dem scharlachroten Tiere sitzt, und mit der
die Konige der Erde Unzucht getrieben, von der grossen Babylon
und ihrem Geheimnis geschrieben steht, auf die romische Kirche
an, behaupteten demzufolge, dass der Papst der Antichrist sei,
und rechtfertigten ihre Trennung von der Kirche mit der
Stimme vom Himmel (Offenb. 18, 4), welche ihnen zugerufen
habe: ,Geht aus von ihr, mein Volk! auf dass ihr nicht Teil
nehmet an ihren Siinden“. Hiermit, sagten sie, sei auch das
Bediirfnis einer neuen Kirchengrindung durch Valdez und
seine Schiiler vorausverkiindiget worden.

Nun bekannten sich aber sdmtliche Valdesier zu der An-
sicht, dass eine Hierarchie, aus Bischofen, Priestern und Dia-
konen bestehend, der wahren Kirche unentbehrlich sei; und
es fragte sich demnach, woher denn die Valdesischen Bischofe
and Priester ihre Gewalt und Weihe empfangen hétten. Hier
konnten sich weder die lombardischen noch die franzosischen



920

Valdesier auf eine aus der katholischen Kirche mit heriiber-
genommene Sendung und Ordination berufen, die Lombarden
nicht, weil eine vollig erloschene und antichristlich gewordene
Kirche das nicht geben konnte, was sie selbst nicht hatte;
die franzosischen nicht, weil Valdez und seine Junger als
‘Laien sich von der Kirche getrennt hatten. Also mussten sie
thre Zuflucht entweder zu einer unmittelbaren gottlichen
Weihung und Sendung nehmen, sie mussten behaupten, dass
Gott in die bisherige kirchliche Succession ausserordentlicher-
weise eingreifend dieselbe unterbrochen, und ein neues Priester-
tum eingesetzt habe; oder sie mussten, die Frage vom Priester-
tum umgehend, sich auf die von der kirchlichen Gewalt und
Jurisdiktion beschrinken, und eine Ubertragung derselben
durch die neue Gemeinde annehmen. Beides wurde versucht.
Moses, sagten die Valdesier, war Hoherpriester (denn Psalm 98, 6
heigst es: Moses und Aaron waren unter seinen Priestern) und
hat andern das Priestertum iibertragen, und doch war er
von keinem Menschen zum Priester geweiht worden, auch
Paulus war, gleich den ubrigen Aposteln, Priester und
Bischof ohne menschliche Ordination; ebenso hatte auch Valdez
sein Priestertum, das von da an in der durch ihn neugestif-
teten Kirche blieb, unmittelbar von Gott und trat als Kirchen-
Oberhaupt und hoher Priester — wenn auch erst nach einer
Zwischenzeit von achthundert Jahren, an die Stelle Sylvesters.
Dagegen behauptete Thomas, ein Lehrer der lombardischen
Valdesier, wahrscheinlich derselbe, der auch in dem Schreiben
dieser Valdesier an ihre deutschen Glaubensgenossen genannt
wird: Jedes der ersten Glieder der neuen Gemeinde habe dem
Stifter Valdez die kirchliche Gewalt tiber seine Person iber-
tragen konnen und wirklich itbertragen, so dass Valdez das
erste durch die Gemeinde selbst eingesetzte, mit einer Kollektiv-
Gewalt ausgeristete Oberhaupt geworden sei. Das Priestertum
aber scheint nach dieser Ansicht als etwas mit der Regierungs-
gewalt Zusammenh#ngendes, oder davon Abhingiges betrachtet
worden zu sein.

Die lombardischen Valdesier hatten sich das Prinzip der
Katharer angeeignet, dass die Kirche durch die Stundhaftigkeit
ihrer Vorsteher voéllig zu Grunde gehe, dass also auch da, wo
bose oder verweltlichte Prilaten seien, die wahre Kirche nicht
sein konne. Denn der Vorsteher, sagten sie, ist das Haupt, und



. 921 —

wo das Haupt krank ist, missen es auch die Glieder sein; er
ist ferner das Auge der Kirche, und von diesem gilt (Matth. 6,
22 und 15, 14): ,Wenn dein Auge lauter ist, wird dein ganzer
Leib lichtvoll sein“; ist also der Vorsteher verfinstert, so ver-
liert auch die Kirche ihr Licht. Uberdies ist ja, figten sie bei,
nur jene die Kirche Gottes, welche (Eph. 5, 27) frei von allen
Flecken ist, und wenn die Hirten der Kirche das Salz der Erde
sind, dieses aber abgestorben ist, so kénnen sie weder einen
andern mehr weihen, noch die Sakramente austeilen; was sie
in dieser Beziehung thun, ist wirkungslos, und deshalb spricht
beim Propheten Maleachi (2, 2) Gott zu den Préalaten: ,Ich
will euern Segen verfluchen.®

Die lombardischen Valdesier hielten daher alle Sakramente
in der katholischen Kirche fiir erloschen und jeglicher Kraft
beraubt. Darin jedoch stimmten sie in ihrer fritheren Periode
mit ihren Geistesverwandten an der Rhone tiberein, dass zur
Verwaltung der Sakramente und zur Konsekration der Eucha-
ristie ein eignes durch Ordination fortgepflanztes Priestertum
erforderlich sei, dass also Laien nicht konsekrieren konnten.
Sofort ergab sich nun aber eine weitere Schwierigkeit; es fragte
sich nédmlich, was von der Konsekration der in ihrer eigenen
Gresellschaft befindlichen unwiirdigen und siindhaften Priester
und von der Wirksamkeit der von solchen gespendeten Sakra-
mente zu halten sei. Hierin waren nun wieder die beiden Frak-
tionen der Valdesier darin einverstanden, dass es nicht eigent-
lich der Priester sei, der konsekriere, sondern dass er nur das
Gebet verrichte, infolgedessen der Herr Brot und Wein in
seinen Leib und sein Blut verwandele. Nun behaupteten aber
die franzosischen Valdesier, das Gebet eines jeden, moge er
auch ein schwerer Stnder sein, werde in solchem Falle von
Gott erhort; durch seine Benediktion werde demmnach Brot und
Wein wirklich zum Leib und Blut Christi, so lange nur die
Gemeinde ihn dulde. Andre sagten: Die Verwandlung geschehe
bloss durch das Aussprechen der Einsetzungsworte, und es sei
dabei gleichgtiltig, welche Person sie ausspreche. Bei diesen
war, wie cs scheint, der Grundsatz von der Notwendigkeit
eines eigenen Priestertums bereits aufgegeben oder doch
schwankend geworden, weshalb auch die Lombarden ihnen
entgegenhielten, dass hienach auch jeder Jude oder Heide
konsekrieren konne. Endlich hat sich unter den franzosischen



290

Valdesiern noch eine dritte Ansicht gebildet, dass ndmlich jeder,
der taufen koénne, auch gtltig und wirksam zu konsekrieren
vermoge; dagegen wandten die Italiener ein, dass dies erstens
einem Bekenntnisse widerspreche, welches die Abgeordneten
aus Frankreich auf einer Versammlung samtlicher Valdesischer
Gemeinden in Oberitalien abgelegt, und worin sie ausdriicklich
erklart hatten, dass die Eucharistie nicht von Laien, sondern
bloss von Priestern geweiht werden konne; dass aber auch
zweitens dann selbst Weiber und Huren giiltig konsekrieren
kénnten, weil ihre Taufe giiltig sei.

Dagegen behaupteten nun die Lombarden: Nur durch einen
ordinierten Priester koénne der Leib des Herrn gegenwértig
gesetzt werden, aber auch der Priester miisse siindenfrei sein,
weil Gott sonst sein Gebet nicht erhore, und daher die Kon-
sekrationsformel in seinem Munde wirkungslos bleibe. Um aber
dem steten Zweifel und der bedngstigenden Unsicherheit, welche
diese Lehre bei ihren Laien erzeugen musste, vorzubeugen,
fugten sie bei: Wenn ein unwiirdiger Priester, weil seine Stind-
haftigkeit verborgen sei, von der Gemeinde geduldet werde
und konsekriere, so werde das Brot zwar nicht der Leib Christi
durch seine Konsekration, wohl aber empfange der wiirdig hin-
zutretende Laie den heiligen Leib, da Gott den Wunsch des
Gerechten, sein sehnliches Verlangen nach dem (Genusse des
Sakraments nicht unbefriedigt lasse. Hieraus entwickelte sich
dann die Lehre der deutschen Valdesier, dass die Transsub-
stantiation nicht in der Hand des unwiirdig Konsekrierenden,
sondern im Munde des wirdig Empfangenden vor sich gehe.

Ubrigens gestanden die Lombarden, dass sie fritherhin
anderer Ansicht hinsichtlich der Konsekration eines unwirdigen
Priesters gewesen seien, beriefen sich zur Entschuldigung auf
die Worte Pauli (1. Korinth. 3, 11) und trosteten sich mit der
Versicherung, dass ihre in jenem Wahne gestorbenen Briider
deshalb doch nicht verdammt seien.

Doch die Lehre von der Notwendigkeit einer priesterlichen
Ordination erhielt sich bei den Valdesiern nicht lange; denn
schon zur Zeit des Stephan de Borbone (1 c. 1261) behaupteten
sie, dass jeder Gerechte, auch ohne ordiniert zu sein, die Eucha-
ristie konsekrieren konne; sie unterschieden zwichen denen,
welche von Gott sowohl als von den Menschen ordiniert seien,
nimlich den gerechten Priestern, denen die nicht von Menschen,



wohl aber von Gott ordiniert seien, den gerechten Laien und
denen, die weder gottliche noch menschliche Weihe hétten,
den bosen Laien. Ganz konsequent wurde die Gewalt zu kon-
sekrieren nun auch auf die Weiber ausgedehnt, die gleichfalls
an dem allgemeinen Priestertum aller Gerechten teil hétten.
In dem Masse aber als sie das Priestertum ihrer Sekte er-
weiterten, beschrinkten und verwarfen sie das der katholischen
Kirche, indem sie namlich jeden nicht zu ihrer Partei Ge-
horigen fiir einen Sinder und von Gott Verworfenen erklirten,
trugen sie auch kein Bedenken, allen katholischen Geistlichen
die Konsekrationsgewalt abzusprechen. Da sie diesem zufolge
behaupteten, dass die Kirchlichen in ihrem Sakramente nichts
als Brot und Wein besiissen, so mag auch dadurch das Miss-
verstindnis enfstanden oder begtinstigt worden sein, als ob sie
in der Ifucharistie iiberhaupt die reale Gegenwart Christi ver-
neint hiitten. Denn dass die Valdesier die Lehre von der sub-
stantiellen Verwandlung und dem Opfer der Kucharistie bei-
behielten, ist durch die vollgtiltigsten Zeugnisse ausser allen
Zweifel gesetzt; und die Angabe des ohnehin spéiteren Yvonet, 1)
sie hiitten das gesegnete Brot bloss fir eine Figur des Leibes
Christi gehalten, kann sich nicht auf die Valdesische Haupt-
sekte beziehen, sondern ist wohl nur von einem Nebenzweige,
der wahrscheinlich Meinungen der Katharer angenommen hatte,
zu verstehen; und wenn nach demselben Yvonet einige Val-
desier auch die Kindertaufe verwarfen, weil die Kinder nicht
wirklich glauben konnten, so ist dies aus derselben Quelle ab-
zuleiten. Dagegen wurde die Adoration der Eucharistie, der
Messkanon und der ganze Kreis von symbolischen Handlungen
und Gebeten, mit denen die Kirche das heilige Opfer umgeben
hatte, schon frihe von simtlichen Valdesiern verworfen.

') Muss heissen: David von Augsburg (1 1272). Déllinger sah zwar an der
Textvergleichung des angeblichen Yvonet und des Minoriten David von Augsburg, dass
die Traktate beider eine und dieselbe Schrift sind, glaubte aber, dass sie bei David
»vollstindiger® erhalten oder ,mit Zusidtzen® versehen sei; Dokumente S. 315,
Dass die Schrift David von Augsburg zum Verfasser habe, wies erst Preger, der
Traktat des David von Augsburg iiber die Valdesier, Abhandl. der k. bayr. Ak,
d. Wiss. 1878, nach. Der Herausgeber.




	Die Valdesier

