
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Die Valdesier

Autor: Döllinger, J. von / Friedrich, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE VALDESÏER.
FRAGMENT von J. von DÖLLINGER

Vorbemerkung des Herausgebers.

Döllinger hatte schon um die Mitte der dreissiger Jahre
für ein grosses Werk: „Ketzergeschichte des Mittelalters".
Quellen zu sammeln begonnen. Es sollte ursprünglich alle
ketzerischen Bewegungen und Vorgänge des Mittelalters, auch
das Eingreifen der Inquisition umfassen, wie noch sein Notizbuch

IV in Folio zeigt. Das gedruckte und ungedruckte
Material in München, drei Bände Inedita (N. B. IV in Fol.), war
gesammelt und schon Anfang 1839 die Geschichte dazu
geschrieben oder wenigstens begonnen. Um diese Zeit bietet er
es auch dem Buchhändler Manz in Regensburg an, und beginnt
der Druck. Doch nachdem schon einige Bogen der Geschichte
abgezogen waren, stellte er den Druck wieder ein. Er hatte
bemerkt, class sein Material immer noch nicht ausgiebig genug
sei, und benützte seine Reise im Jahre 1839 über Holland
und Belgien nach Frankreich, um in den kgl. Bibliotheken zu
Brüssel und Paris, auch in den Buchhandlungen dieser und
anderer Städte neue Quellen zu erwerben. Zu gleicher Zeit
bietet er seine Freunde, wie Mr. Delbés und Graf Rességuier
in Paris, Ginzel in Leitmeritz, Mr. James R. Hope, der nach
Italien ging, Stenglein in Bamberg, Ruland und Denzinger in
Würzburg, Baron Reiffenberg in Brüssel, Capponi in Florenz
und Maret in Paris, die damals nach München gekommen
waren, u. a. auf, ihm Bücher und Abschriften aus Handschriften
zu besorgen. Manches Wertvolle kam auf diese Weise in seine

Eevne intern, de Théologie. Heft 21, 1898. 1



— 2 —

Hände, so von Ruland eine prachtvolle Abschrift der Schriften
des Priscillianus, welche kurz vor Döllingers Tode Schepss
herausgab. Er hat sie später so wenig beachtet als z. B. die

wichtige Kopie Dr. Heines über die Paulikianer. Seine „Quellen
zur mittelalterlichen Ketzergeschichte" wie seine
„Ketzergeschichte" hätten dadurch einen noch viel grösseren Wert
erhalten. Er hatte die erstere Abschrift zu seinem Verdrusse

vergessen, die zweite aber, da der erste Teil schon bekannt
war, offenbar ganz übersehen. Auch während seines Aufenthaltes

beim Frankfurter Parlament geht er in Frankfurt,
Darmstadt, Giessen und Mainz der Sache nach. Doch am
ausgiebigsten wurde seine Ausbeute in Italien, wohin er Anfang
der fünfziger Jahre mehrmals reiste, und in Rom (1857). Im
Laufe der sechziger Jahre liess er allmählich eine Auswahl des

gesammelten Materials drucken und um Ostern 1869, wenn ich
mich recht erinnere, sagte er mir auf einem Spaziergange
zwischen Giesing und Harlaching vergnügt : „Nun endlich sind
die Quellen zur Ketzergeschichte fertig gedruckt." Ich fragte:
„Werden sie auch im Buchhandel erscheinen?" und lachend
gab er mir zur Antwort : „Das wird nicht geschehen. Ich habe
mich lange Jahre geplagt, die Quellen zu sammeln, und nun
soll ich sie hinausgeben, damit ein anderer die Geschichte dazu
schreibe? die werde ich selbst schreiben." Unwillkürlich schoss

mir der Gedanke, den ich natürlich nicht aussprach, durch
den Kopf: „Dann wird überhaupt keine Geschichte dazu
geschrieben." Ich hatte ja Jahre hindurch seine Art zu arbeiten
beobachtet und längst vermutet und die Vermutung auch
ausgesprochen, dass Döllinger ein grösseres Werk nicht mehr zu
stände bringen werde. Es folgten auch nur noch, mehr durch
äussere Verhältnisse veranlasst, seine Bücher: „Kirche und

Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat" (1861) und „Janus" (1869),
die er beide im Laufe einiger Monate verfasste.

Meine Vermutung war richtig. Er machte sich zwar an
die Abfassung einer Geschichte, aber sie wurde nicht vollendet.
Die Konzilsfrage, etwas später seine akademischen Vorträge,
die er als Präsident der Akademie zu halten pflegte und die

ihn von einem Vortrag zum andern in Anspruch nahmen,
hinderten ihn daran, die „Ketzergeschichte" zu Ende zu führen.
Was er davon zu stände gebracht hat, liess er als Einleitung
zu den „Quellen zur mittelalterlichen Ketzergeschichte" (1890) er-



scheinen. Es ist eine Umarbeitung und Ergänzung der schon
1839 oder 1840 verfassten Geschichte, welche noch in einer
Reinschrift aus jener Zeit vorhanden ist und auch die
Geschichte der Albigenserkriege, der Waldenser, Wicleffs, der
Lollharden und des Hussitismus enthält, während noch die
Partien über die Priscillianisten, über Berengar von Tours und
Peter Bruys, sowie über die Katharer unter den Slaven fehlen.

Nur ein Stück, das unten mitzuteilende Fragment über die

Valdesier, hielt er 1890 zurück, offenbar deswegen, weil es ein
Fragment geblieben war, und er später zu einer Fortsetzung
nicht mehr kam. Denn dass es mit der übrigen gedruckten
Partie, also vor den Studien Pregers über die Valdesier in den

siebziger Jahren, abgefasst ist, das beweist seine Berufung auf
seinen eigenen dritten Band, woraus auch hervorgeht, dass er
die „Ketzergeschichte" auf zwei Bände berechnet hatte. Gemeint
ist das Sendschreiben der lombardischen Valdesier an ihre
deutschen Glaubensgenossen, das Preger um das Jahr 1230,
K. Müller gleich nach dem Jahre 1218 ansetzte; Döllinger
sagt darüber auf einem Blatt seiner Vorarbeiten: „Konferenz
1218, wahrscheinlich der Brief zwischen 1220 und 1235
geschrieben." Auch der Umstand, dass er Yvonnet noch als den
Verfasser des tractatus de hœresi pauperum de Lugduno
bezeichnet, beweist, dass er dieses Fragment vor den Pregerschen
Arbeiten schrieb. Nicht minder ist es aber beachtenswert, dass

Döllinger auch bereits das Chronicon Laudunense herangezogen
hatte, das nach K. Müller erst Comba 1880 hervorgeholt hat.

Ich hoffe, mit der Veröffentlichung dieser Reliquie den
Verehrern Döllingers eine Freude zu machen ; es werden aber auch
die Kirchenhistoriker dieselbe nicht ohne Interesse lesen.
Die Noten, welche in der Abschrift nur durch Zahlen
bezeichnet sind, sind nicht mehr vorhanden. Ich setzte sie auch
nicht bei, da sie im Grunde nur für Forscher auf diesem
Gebiete Interesse haben, diese aber ohnehin die Beweisstellen
kennen oder leicht finden. J. Feiedeich.

Ein Bürger zu Lyon, Valdez, der sich durch Wucher grossen
Reichtum gesammelt hatte, traf an einem Sonntage des Jahres
1173 einen Bänkelsänger, der einem um ihn versammelten



Volkshaufen eine Kanzone von dem hl. Alexis vorsang; die

Erzählung, wie der Heilige arm und unerkannt in dem Hause
seines reichen und vornehmen Vaters starb, ergriff ihn so, dass

er den Sänger mit nach Hause nahm, und sich die ganze
Legende noch einmal vortragen liess. Am andern Tage suchte
Valdez die Lehrer der Theologie in Lyon auf, erkundigte sich,
was denn der Mensch thun müsse, um zu Gott zu gelangen,
und fragte endlich einen Meister, welches denn der sicherste
und vollkommenste Weg unter allen sei, die zu Gott führten.
Dieser hielt ihm das Wort des Herrn vor: „Willst du
vollkommen sein, so verkaufe alles, was du hast" u. s. w. Sogleich
beschloss Valdez, dies buchstäblich zu vollbringen, und liess
seiner Gattin die Wahl, ob sie von seinem Vermögen den
beweglichen Teil, das Geld, oder den unbeweglichen, die
Grundstücke, Häuser und Mühlen, für sich behalten wrolle. Da diese
sich für das letztere entschied, verteilte er einen Teil seines
baren Geldes an diejenigen, die er früher durch Wucher
beschädigt hatte ; eine bedeutende Summe übertrug er auf seine
beiden noch unerwachsenen Töchter, die er, ohne Wissen ihrer
Mutter, dem Orden von Fontevraud übergab, den grössten
Teil aber verwandte er zu Almosen. Während einer grossen
Teurung liess er allen, die zu ihm kamen, wöchentlich dreimal

Speisen austeilen. Einmal wandelte er durch die
naheliegenden Dörfer, Geld für die Armen ausstreuend und dabei
ausrufend: „Niemand kann zweien Herren dienen, Gott und
dem Mammoni" Die Leute hielten ihn für verrückt, er aber
stieg auf einen erhöhten Ort und versicherte sie: keineswegs
sei er geisteskrank, er habe sich nur an diesen seineu Feinden,
den Geldstücken, gerächt, die ihn zum Knechte gemacht hätten,
so dass er mehr um das Geld als um Gott sich bekümmert
habe. Sollten sie ihn je wieder Geld besitzen sehen, dann
möchten sie ihn für wahnsinnig halten ; sie selber aber möchten
lernen, nur auf Gott zu vertrauen und nicht nach Reichtümern
zu trachten. Am folgenden Tage bat er, aus der Kirche
heimkehrend, einen seiner Freunde, ihm um Gottes willen zu essen

zu geben. Dieser versprach sogleich, ihn zeitlebens zu
unterhalten ; aber die Frau des Valdez eilte klagend zum Erzbischof,
dass ihr Mann von einem andern und nicht von ihr sich
ernähren lassen wolle, hielt ihn, als der Erzbischof ihn herbeirufen

liess, bei seinem Gewände fest, und beschwor ihn, doch



von ihr das Nötige anzunehmen, wozu er sich auch auf das

Geheiss des Prälaten verstand.
Valdez liess sich von zwei Geistlichen, Bernard Ydros und

Stephan de Ansa die Evangelien, einige andere Bücher der

heiligen Schrift und eine Sammlung von Stellen der Kirchenväter

ins Romanische übersetzen, legte das Gelübde vollständiger

Armut ab und sammelte allmählich eine Gesellschaft
Gleichgesinnter um sich, die nach seinem Beispiele ihr
Vermögen unter die Armen verteilten und freiwilliger Armut sich

widmeten, dabei aber auch in Häusern sowohl als öffentlich
zu predigen und herrschende Laster zu rügen begannen.

Zur Zeit der Lateranischen Synode (1179) gieng Valdez mit
mehreren seiner Anhänger nach Rom zum Papste Alexander III.,
in der Absicht, von dem Oberhaupt der Kirche seinen
neubeginnenden Verein bestätigen zu lassen, und ihm die Erlaubnis,
zu predigen, zu erwirken. Der Engländer Walther Mapes,
damals auf der Synode anwesend, erzählt, er habe es lächerlich

gefunden, dass man sich nur besinne und darüber
beratschlage, ob man diesen höchst unwissenden und einfältigen
Leuten das Predigen gestatten solle; er habe auch in Gegenwart

vieler mit zwei Männern der neuen Partei, die für die
vorzüglichsten gegolten, eine Unterredung gehabt, und als sie
auf seine Frage, ob sie an Gott und an Christus glaubten, mit
ja geantwortet, dann aber auf die weitere Frage, ob sie auch
an die heilige Jungfrau glaubten, dies gleichfalls bejaht hätten,
seien sie ausgelacht worden und hätten sich beschämt entfernt.

Mapes erwähnt nichts von einem verwerfenden Urteile
oder einer Exkommunikation, welche schon auf dieser Synode
des Jahres 1179 über Valdez und seine Anhänger gefällt worden
wäre. Vielmehr berichten andere glaubwürdige Zeugen, Valdez
habe dem Papste versprochen, dass er und die Seinigen in
ihren Lehrvorträgen sich genau an die vier grossen Kirchenlehrer,

Ambrosius, Hieronymus, Augustinus und Gregorius,
binden wollten, von welchen sie eine Sammlung von Sentenzen
besässen, Avorauf Alexander sein Gelübde freiwilliger Armut
gebilligt, ihnen aber in den Diöcesen nur mit Erlaubnis der
Bischöfe zu predigen gestattet habe. Dieser Beschränkung
hätten sie sich eine Zeitlang unterworfen, später aber — sagt
der Chronist von Laon — seien sie ungehorsam geworden,
vielen Menschen zum Ärgernis und sich zum Verderben.



Von jenen ersten Valdesiern, welche nach Rom kamen,
sagt Mapes, sie hätten keine bleibende Wohnung gehabt, seien
zu zwei und zwei, mit blossen Füssen, in wollene Gewänder
gekleidet, ohne etwas zu besitzen, umhergewandert. Indes
erkannte er bereits die Gefahr, w7elche von dieser Gesellschaft
der Kirche drohte. Man konnte bereits wahrnehmen, dass die
freigewählte Armut und uneigennützige Hingebung, mit welcher
sie sich der Belehrung des Volkes widmeten, ihnen die Gunst
und das Vertrauen desselben, einer grossenteils reichen und
das Predigtamt allzusehr vernachlässigenden Geistlichkeit
gegenüber, unfehlbar erwerben müsse, und dass, sobald sie
ihren Einfluss zur Verführung des Volkes und zur Aufreizung
gegen die kirchlichen Obern gebrauchen würden, die Kirche
aber ihnen nicht ähnliche freiwillig arme, der Belehrung und
geistlichen Leitung des Volkes sich widmende, dabei acht katholische

Gesellschaften entgegenzusetzen habe, eine selbst den
Bestand der Kirche gefährdende Sekte aus ihnen hervorgehen
könne. „Sie beginnen jetzt" — sagt Mapes — „in der
demütigsten Weise, aber wrenn wir sie zulassen, dürften wir selber
ausgestossen werden. "

Diese Gefahr scheint auch der Erzbischof von Lyon Johann
(aux belles mains) gleich nach seiner Erhebung (im Jahre 1181)

wahrgenommen zu haben; er sah, dass Valdez und seine
Anhänger, nicht Männer bloss, auch Weiber, von Ort zu Ort
wandernd, öffentlich auf den Strassen, in den Kirchen predigten,
dass die meisten bei ihrer Unwissenheit manches Irrige und
Anstössige einmischten ; er verbot ihnen daher, sich mit
Schrifterklärung und Predigen fernerhin abzugeben. Sie aber
beriefen sich auf das Wort der Apostel: Man müsse Gott mehr
als den Menschen gehorchen. Christus selbst, sagte Valdez,
habe ihnen ja geboten, hinzugehen und das Evangelium allen
Kreaturen zu verkündigen. Die Folge war, dass der Erzbischof
sie mit dem Kirchenbann belegte; zugleich wurden sie aus der
Stadt Lyon und ihrem Gebiete vertrieben.

Kurze Zeit nachher sprach auch der Papst Lucius III.,
wahrscheinlich von dem Erzbischof von Lyon dazu aufgefordert,
ein Verdammungsurteil über die neue Gesellschaft aus. Auf
der Synode zu Verona im Jahre 1184 erliess er ein Dekret
gegen alle Häretiker jener Zeit, in welchem neben den Pate-
rinern auch diejenigen, „die sich lügnerisch Humiliaten, oder



die Armen von Lyon nannten", aufgeführt sind. Der Name der
Humiliaten macht es wahrscheinlich, dass die Gesellschaft des

Valdez damals auch schon in der Lombardei Eingang gefunden
hatte, wo der gleichnamige Orden einheimisch war ; sei es nun,
dass die Valdesier selbst, um sich dort den Weg zu bahnen,
zuerst unter dem Namen dieser so geehrten und beliebten
Genossenschaft, in welcher auch den Laien öffentlich zu predigen
verstattet war, auftraten, oder dass das Volk sie anfänglich
wegen einer Ähnlichkeit in der äusseren Erscheinung so

bezeichnete.

Gleichzeitig wurde über die Frage, ob die Valdesier
zugelassen und als Rechtgläubige anerkannt werden sollten, in der
Diöcese Narbonne verhandelt. Der Erzbischof Bernhard von
Narbonne (vom Jahre 1181—1191) liess die Mitglieder der Sekte,
die in seinem Sprengel bereits bedeutende Fortschritte gemacht
hatte, vor eine grosse Versammlung- Geistlicher und Weltlicher
vorladen, wo sie nach sorgfältiger Prüfung als unzulässig
verworfen wurde. Da sie aber dennoch immer weiter um sich

griff, beschlossen einige für das Wohl der Kirche besorgte
Personen, Kleriker sowohl als Laien, den Versuch anzustellen, ob
die Anhänger der Sekte nicht durch eine friedliche Konferenz
zurückgeführt werden könnten. Die Valdesier liessen sich dazu
bereit finden, und beide Teile kamen überein, Raymund von
Deventer, einen frommen Priester von vornehmer Familie, zum
Schiedsrichter zu wählen. Hieraus, wrie aus andern Zeugnissen,
ergiebt sich, dass die Schüler des Valdez, obgleich sie bereits
in einigen wichtigen Punkten von der katholischen Lehre
abwichen, doch noch keineswegs mit der Kirche gebrochen hatten,
vielmehr noch immer als eine zu ihr gehörige Genossenschaft,
wiewohl ohne der Gewalt der kirchlichen Obern sich zu
unterwerfen, angesehen werden w-ollten.

Bernhard, Abt des Prämonstratenser-Klosters Fontcauld in
der Diöcese Saint-Pons, der bei dieser Konferenz zugegen
gewesen zu sein scheint, stellte in seiner Schrift die Gründe,
deren man sich von beiden Seiten bediente, zusammen. Die
Valdesier behaupteten, den Bischöfen, die ihnen das Predigen
untersagen wollten, Gehorsam nicht schuldig zu sein; zum
Predigen, meinten sie, habe jeder, der sich die erforderliche
Bekanntschaft mit dem Worte Gottes zutraue, nicht nur die

Berechtigung, sondern auch die Verpflichtung, weil Jakobus



— 8 —

(4, 17) sage: „Wer weiss, dass er Gutes thun soll, und es nicht
thut, dem ist es Sünde", und der Papst Gregor I. zur Belehrung
und Ermahnung des Nächsten auffordere. Die Bischöfe sollten
gesinnt sein, wie Paulus, welcher sich (Phil. 1, 18) freute, wenn
nur Christus, von wem immer, aus reinen oder unreinen Gründen,

verkündigt wurde. So habe auch Moses gewünscht
(4. Mos. 11, 29), dass doch das ganze Volk weissagen und der
Herr ihm dazu seinen Geist geben möge. Auch fehle es nicht
an Beispielen, dass Laien das Wort Gottes gepredigt hätten,
solche seien ehemals die heiligen Honoratus und Equitius
gewesen, deren Gregor in seinen Dialogen gedenke, und in der
jüngsten Zeit Raymund Paulus, der aus gesammelten Almosen
eine Brücke über die Durance gebaut hatte, die er jeden zollfrei

überschreiten liess, und dessen Pleiligkeit Gott durch
Wunder bestätigt habe. Die Katholischen gaben zu, dass auch
Laien predigen könnten — hatte der Papst dies doch erst vor
kurzem der grösstenteils aus Laien bestehenden Gesellschaft
der lombardischen Humiliaten erlaubt — meinten aber, dass
dies nur innerhalb der von den Bischöfen gezogenen Schranken
und unter deren Autorität geschehen könne.

Die Valdesier behaupteten ferner, auch den Weibern, von
denen sie sich auf ihren Wanderungen begleiten liessen, stehe
das Recht, zu predigen, zu, und beriefen sich dabei auf das,

was Paulus von den Witwen und Diakonissen sagt, und auf
die Prophetin Anna, welche die Erscheinung des Messias
bekannt und verkündigt habe. Sie leugneten das Dasein eines

Reinigungszustandes und verwarfen daher die Gebete der
Lebenden für die Toten, behaupteten, die religiösen Gebäude solle
man nicht Kirchen nennen, weil nur der Gemeinschaft der
Gläubigen dieser Name gebühre, auch nicht Betstätten, weil es

viel besser sei, zu Hause oder in einem Stall, als an einem
solchen. Orte zu beten. Sie tadelten noch die Anrufung der
Heiligen, und wenn Bernhards Angabe nicht auf einer
Verwechslung beruht, so standen sie bereits unter dem Einflüsse
der Katharer, denn von diesen musste die ihnen beigemessene
Lehre, dass Gott diese Welt nicht geschaffen habe und nicht
regiere, auf sie übergegangen sein.

Der gleichzeitige Bericht des Alanus fügt zu dieser
Schilderung der ersten Valdesier noch einige ergänzende Züge.
Man müsse, behaupteten sie, in Sachen des Heils niemand



— 9 —

als Gott allein gehorchen, ein Satz, den sie jedoch wieder durch
den Beisatz beschränkten, dass es auch Pflicht sein könne,
einem Menschen zu gehorchen, aber nur um Gottes willen,
und dass daher ein solcher Gehorsam doch wieder nur ein
auf Gott sich beziehender sei, womit denn allerdings auch die
Katholischen einverstanden sein mussten. Wichtiger und reich
an tief eingreifenden Konsequenzen war die Lehre, welche sie

mit den Katharern gemein, wahrscheinlich von diesen empfangen

hatten, dass die Binde- und Lösegewalt, die Kraft der
Segnungen und Konsekrationen nicht von der Weihe oder dem

Amte, sondern von dem persönlichen Verdienste abhänge, und
dass daher nur jene sich Nachfolger der Apostel nennen dürften,
die ein solcher Würde entsprechendes Mass von Verdiensten
aufzuweisen hätten — ein Prinzip, welches, konsequent
durchgeführt, schon für sich allein alle kirchlichen Bande auflösen,
der schrankenlosesten Willkür und einem steten Kriege gegen
alle kirchliche Autorität, Zucht und Ordnung die Bahn brechen
musste. An eine solche Durchführung dachten jedoch die
französischen Valdesier weder damals noch geraume Zeit später;
nur auf die Busse wandten sie ihr Prinzip an, indem sie
behaupteten, dass man seine Sünden auch einem frommen Laien
beichten und die Absolution von ihm empfangen könne.

Auch zwei Hauptlehren der Valdesier, die von der
unbedingten Verwerflichkeit des Eides und der Leibes- und Lebensstrafen,

dann die Behauptung, dass auch die blosse Scherz- oder
Notlüge tödliche Sünde sei, erwähnt und bekämpft bereits
Alanus. Zugleich wirft er ihnen vor, dass sie aus Trägheit
das bequeme Leben eines herumziehenden Predigers dem
Erwerb durch Handarbeit vorzögen, und dass sie zwar sich den
Schein der Keuschheit und Enthaltsamkeit gäben, aber nach
der Versicherung der aus ihrer Gemeinschaft Ausgetretenen
in ihren Versammlungen dem Bauche und der Wollust fröhnten.

Sehr frühe fanden die Valdesier Eingang in Lothringen,
so dass schon im Jahre 1192 der Bischof Odo von Toul seine
Diöcesanen anwies, die Häretiker, welche Wadoys genannt
würden, festzunehmen und nach Toul zur Bestrafung zu liefern;
dann auch in Aragon, wo der König Alfons sie im Jahre 1194
als öffentliche Feinde der christlichen Religion und seines
Reiches mit Acht und Verbannung belegte. Am leichtesten
konnten sie sich im südlichen Frankreich, besonders in Lan-



— 10 —

guedoc verbreiten, wo die katholische Kirche in den letzten
dreissig Jahren des zwölften Jahrhunderts sich im Zustande des
tiefsten Verfalles befand, und ohne die Dazwischenkunft
ausserordentlicher Ereignisse und Vorkehrungen ihr gänzlicher Untergang

mit Sicherheit berechnet werden konnte. Die hier so

mächtige Häresie der Katharer hatte auch den Valdesiern
Bahn gemacht. Der religiöse Sinn des Volkes war schwankend
und haltungslos geworden, die Kirche ohne Autorität nach
innen, wie ohne Macht nach aussen; aber freilich übte die
gnostische Lehre dort wie in Italien eine weit grössere
Anziehungskraft, und neben der grossen Menge der Katharer
bildeten die Valdesier in diesen Gegenden immer nur eine
kleine Minderzahl. Nicht selten hatten beide Sekten in
derselben Familie Anhänger, wie z. B. von den beiden Schwestern
des Grafen von Foix die eine, Esklarmunda, sich den Katharern,

die andere, nebst ihrer Schwägerin, den Valdesiern sich
ergeben hatte.

Bereits im Jahre 1194 hatte Bertrand de Soissac als
Vormund des Grafen von Foix sich verpflichtet, nebst den
Katharern auch die Valdesier in der Stadt und Diöcese Beziers
nicht zu dulden. Später, im Jahre 1207, wurde zu Pamiers in
dem Schlosse des genannten Grafen, der ein Gönner der
Häretiker war, doch mehr zu den Katharern hinneigte, eine
Konferenz gehalten ; die Häupter der katholischen Mission, der
Bischof von Osma, mehrere Cistercienser-Äbte, dann die
Bischöfe von Toulouse und Conserans stritten mit einigen
Lehrern der Valdesier, und ein Weltgeistlicher, Arnold von
Campranhan, den man zum Schiedsrichter erkoren hatte,
entschied, obgleich er den Valdesiern zugethan gewesen, doch für
die Katholischen, entsagte feierlich der häretischen Lehre und
ward seitdem ein eifriger Verteidiger der Kirche. Auch unter
dem Volke zu Pamiers, besonders der ärmeren Klasse,
bekehrten sich viele.

Überhaupt hatte diese Konferenz zu Pamiers eine grössere
und dauerndere Wirkung, als ähnlichen Versuchen sonst
beschieden zu sein pflegt, und von ihr ging eine rückläufige
Bewegung aus, welche einerseits dem weiteren Umsichgreifen
des valdesischen Sektenwesens im südlichen Frankreich eine
Schranke setzte, andrerseits aber auch zeigte, welch dringendes
Bedürfnis für die Kirche solche geistliche Genossenschaften



— 11 —

waren, wde sie ihr einige Jahre später durch Franciscus und
Dominicus zu Teil wurden. Durand de Hueska (Osca), durch
die Gründe, die er zu Pamiers vernommen, überzeugt, sagte
sich mit mehreren andern von den Valdesiern los und beschloss,
eine ähnliche, nur völlig kirchliche, auf Armut gegründete
Gesellschaft unter dem Namen der „kirchlichen Armen" zu
bilden.

Im Jahre 1208 erschien er mit einigen Gefährten, Wilhelm
von S. Antonin, Johann von Narbonne, Ermengaud und Bernard
von Beziers zu Rom vor dem Papste, der sie freundlieh
aufnahm. Sie legten hier ein vollständiges, allen Irrtümern der
Katharer und Valdesier entgegengesetztes Glaubensbekenntnis
ab, erklärten darin, class sie den Eid für zcdässig, die weltliche
Gewalt für befugt hielten, Lebensstrafen richterlich zu
verhängen, und class das Predigtamt nur unter der Autorität und
mit Erlaubnis der Kirchenvorsteher geübt werden dürfe. Da
sie grossenteils Kleriker und fast alle wissenschaftlich gebildet
seien, so hätten sie beschlossen, allen Sekten von Häretikern
nachdrücklich zu widerstehen und sich der Bekehrung
derselben und Disputationen mit ihnen besonders zu widmen. Zum
Zeichen ihrer gänzlichen Trennung von den Lyonern, so lange
diese zur kirchlichen Einheit nicht zurückkehrten, wollten sie
eine eigne Gattung von oben geöffneten Schuhen tragen, an
denen sie als nicht zu den Armen von Lyon gehörig erkannt
werden könnten.

Innocenz nahm diese Gesellschaft in seinen Schutz,
empfahl sie dem Könige von Aragon, schrieb in gleichem Sinne
an die Bischöfe der Provinzen Narbonne. Tarragona, Mailand
und Genua, und erteilte den „katholischen Armen", wie sie
sich nannten, auf ihre Bitte das Recht, class ihnen kein
Vorsteher aufgedrungen werden dürfe, sondern jeder nur durch
freie Wahl der Brüder mit bischöflicher Bestätigung erhoben
werde, dann dass sie nicht zum Kriegsdienste gegen Christen
und nicht zum Schwören in bloss weltlichen Dingen —
unbeschadet fremder Rechte — gezwungen werden sollten.

Auch unter den Valdesiern in Ober-Italien erwachte die
Neigung, sich mit der Kirche auszusöhnen. Als der Erzbischof
von Mailand bereits mehrere von der Gesellschaft des Durand
de Hueska in die Kirchengemeinschaft aufgenommen hatte,
erklärten sich noch hundert lombardische Arme bereit, sich der



— 12 —

Kirche völlig zu unterwerfen, wenn ihnen nur ein Grundstück
zurückgegeben werde, das ihnen früher die Stadt Mailand
geschenkt und auf welchem sie ein Versammlungshaus erbaut
hatten. Dieses Haus hatte der vorige Erzbischof damals nieder-
reissen lassen, als die Armen von Lyon in den Bann verfielen ;

jetzt aber war es wieder erbaut worden, und sie wünschten

nun, sich fernerhin zu wechselseitiger Belehrung und Ermahnung

darin versammeln zu dürfen. Der Papst erwiderte, ihre
Rückkehr in die Kirche dürfe von keiner Bedingung abhängig-
gemacht werden, ersuchte aber den Erzbischof, ihnen nach
ihrer Aussöhnung das Grundstück nebst dem Hause oder einen
andern passenden Versammlungsort einzuräumen. In dem
Bistum Cremona bildete sich eine ähnliche Gesellschaft
katholischer Armen, an deren Spitze Bernhard Primus stand; diese

versprachen, dass die besser Unterrichteten in ihrer Genossenschaft

den übrigen in dem, was zur Bekehrung der Häretiker
zu wissen nötig sei, regelmässigen Unterricht erteilen sollen,
und der Papst empfahl sie dem Schutze des Bischofs von
Cremona.

Durand de Hueska selbst scheint mit unermüdetem Eifer
an der Bekehrung der Valdesier gearbeitet zu haben, wie er
dann auch Schriften zur Bestreitung ihrer Grundsätze verfasste.
Auch in der Diöcese Eine in der Grafschaft Roussillon kam,
hauptsächlich durch seine Bemühungen, eine Gesellschaft von
Bekehrten zu stände, welche sich der Leitung und Visitation
der katholischen Armen unterwarf, und aus deren Mitte einer
ein Kloster und neben demselben ein Hospital für Arme, Findlinge

und kreissende Frauen errichtete, welches zum Zeichen
seiner Unterordnung jährlich an die päpstliche Kammer einen

Byzantiner zahlen sollte. Indes liefen Klagen und Beschwerden
der südfranzösischen Prälaten gegen Durand und seinen Orden
ein ; sie wurden beschuldigt, Valdesier, die sich noch nicht mit
der Kirche ausgesöhnt hatten, zur Feier des heiligen Opfers
zugelassen, die alte valdesische Kleidung beibehalten zu haben
und aus ihren Klöstern entwichene Mönche bei sich zu dulden.
Ihre Lehrvorträge sollten vielen als Anlass oder Vorwand
dienen, sich vom öffentlichen Gottesdienste entfernt zu halten,
ihre Geistlichen das Brevier nicht beten, und endlich hiess es

auch, class einige von ihnen noch immer die Verhängung von
Lebensstrafen durch die weltliche Gewalt als eine schwere



— 13 —

Sünde betrachteten. Der Papst warnte sie ernstlich, mahnte
sie an ihr Versprechen, sich durch die Form ihrer Schuhe auch
äusserlich von den Valdesiern zu unterscheiden, weshalb sie,
da die oben geöffneten Schuhe Anstoss gäben, sie nicht mehr
tragen sollten, und verwies ihnen, dass sie in ihren Predigten
einzelne Geistliche so heftig getadelt hätten. Zugleich aber
schrieb er auch an die Bischöfe im versöhnlichsten Sinne, sie

zur Milde, zur Geduld und Nachsicht gegen die neue Gesellschaft

ermunternd. Die Gesellschaft der katholischen Armen
bestand übrigens noch im Jahre 1237 in Spanien sowohl als
in Frankreich, in den Provinzen Tarragona und Narbonne. In
diesem Jahre wandten sich die Brüder an Papst Gregor IX.
mit der Bitte, er möge ihnen entweder den Namen „katholische
Arme" und ihre bisherige Lebensweise bestätigen, oder ihnen
eine andere von der Kirche approbierte Regel zur Befolgung
anweisen. Der Papst beauftragte hierauf den Provinzial des

Dominikaner-Ordens in Aragon, die Häuser der Gesellschaft in
beiden Ländern zu visitieren, etwa eingeschlichene Missbräuche
abzustellen, und dann, damit nicht aus der allzugrossen
Mannigfaltigkeit der Orden eine Verwirrung in der Kirche entstehe,
den Brüdern die Wahl zu lassen, welche von den bereits
approbierten Ordensregeln sie annehmen wollten. Hieraus erklärt
sich, dass die katholischen Armen von jener Zeit an nicht mehr
erwähnt werden; sie verschmolzen mit einem der grösseren
bestehenden Orden, wahrscheinlich mit den Tertiariern des

Minoriten-Ordens.
Gegen die Mitte des dreizehnten Jahrhunderts erscheint

der Lehrbegriff der Valdesier schon mehr ausgebildet, die Kluft
zwischen ihnen und der Kirche befestigt und erweitert.
Zugleich entwickelten sich aber auch zwischen den lombardischen
und den französischen Valdesiern einige dogmatische
Verschiedenheiten, welche eine Trennung zur Folge hatten. Über
diese Differenzpunkte giebt das im dritten Bande befindliche
Schreiben der lombardischen Valdesier an ihre deutschen
Glaubensgenossen J) vollständigen Aufschluss, in welchem auch
die Angaben des Rainer und Moneta hierüber ihre Bestätigung
finden.

*) Steht jetzt: Dokumente, vornehmlich z. Gesch. der Valdesier und Katharer,
Nr. 4, S. 42—52. Auch bei Preger, Beiträge zur Gesch. der Wald., Abhandl. der
k. bayr. Ak. d. Wiss. Bd. XIII, 179. Der Herausgeber.



— 14 —-

Der lombardische Zweig der Valdesier entstand bereits bei
Lebzeiten des Valdez, durch diesen selbst oder durch seine
ersten Jünger gestiftet. Arnold von Brescia und seine Anhänger
hatten ihnen seit dem Jahre 1138 dort vorgearbeitet. Von Arnolds
Lehre lässt sich mit Sicherheit nur dies angeben, dass er den
Geistlichen alles Recht des Besitzes absprach, und jedem
Ordensmanne, Kleriker oder Bischof, welcher sich auch nur
mit der Verwaltung von Gütern befasse, oder weltliche Rechte,
Regalien und dergleichen ausübe, den Verlust der Seligkeit
ankündigte. Dabei schmeichelte er den Weltlichen auf Kosten
des Klerus, erklärte die Fürsten berechtigt, dem Klerus alle
seine Besitzungen zu entreissen, und wiegelte das Volk auf
gegen die Geistlichen durch grelle Schilderung und bittere
Ausmalung ihrer Gebrechen und Missbräuche. In Rom war sein
Bestreben vorherrschend auf politische Verhältnisse gerichtet;
er und sein Anhang wollten einen Senat von hundert
Mitgliedern und zwei Konsuln einsetzen, und dann einen von Rom
aus herrschenden Kaiser wählen. Rom sollte seine Bedeutung
und Grösse nicht mehr der Kirche und dem Papste verdanken,
sondern als die Erbin der alten römischen Universalmonarchie
sollte sie wieder die Gebieterin der Welt, die Schöpferin und
Mutter der Kaiser werden. Bei solchen Vorstellungen und
Entwürfen, welche der Arnoldist Wetzel in einem Briefe an den
Kaiser Friedrich I. aussprach, war es aber auch auf eine
Umwälzung auf dem kirchlichen Gebiete abgesehen ; nach Wetzeis
Versicherung waren die Kaiser bisher nur von den ketzerischen
Julianisten, nämlich von den abtrünnigen Geistlichen und falschen
Mönchen, welche die Kirche wie den Staat zerrüttet hätten,
berufen und eingesetzt worden, und dies sollte nun anders werden.
Über die Sage, dass Kaiser Konstantin dem Papste Sylvester
die kaiserliche Gewalt in Rom abgetreten habe, urteilten die
Arnoldisten ganz anders als nachher die Valdesier. Diese
häretische Fabel, sagt Wetzel, sei nunmehr so aufgedeckt, dass

auch Weiber und Tagelöhner darüber im klaren seien, und
der Papst mit seinen Kardinälen vor Scham in Rom sich nicht
sehen zu lassen wage.

Es leuchtet ein, dass in jener Zeit eine so leidenschaftlich
feindliche Stimmung gegen den Klerus und die wegen des
Abfalls von der apostolischen Armut gegen ihn erhobene
Beschuldigung der Häresie bei vielen auch bis zur Verschmähung



— 15 —

der von solchen „Ketzern und Abtrünnigen" gespendeten Sakramente

führen musste ; insofern waren die Arnoldisten in Italien
nicht nur die Vorläufer der Valdesier, sondern man dürfte wohl
auch in ihnen und der durch sie verbreiteten Stimmung oder

ausgestreuten Lehre den Grund jener Verschiedenheit suchen,
welche nachher die italienischen Valdesier von den französischen
trennte. Dennoch ist es nicht wahrscheinlich, dass die Arnoldisten,
welche seit dem Ende des zwölften Jahrhunderts in den kaiserlichen

und kirchlichen Gesetzen zusamt mit den Leonisten oder
Armen von Lyon und andern Sekten aufgeführt werden, die

Anhänger Arnolds von Brescia waren ; vielmehr scheint eine,
wenngleich spätere und aus unsicherer Quelle geflossene Nachricht,

class ein Franzose Arnold, Schüler des Valdez, den
Arnoldisten ihren Namen gegeben, Glauben zu verdienen.
Wahrscheinlich war dieser Arnold der erste Lehrer und
Vorsteher der italienischen Valdesier, und sind demnach unter
den Arnoldisten eben nur diese zu. verstehen. Denn die Sektennamen,

welche in den genannten Edikten vorkommen,
bezeichnen nicht so viele verschiedene Parteien, deren es
vielmehr höchst wahrscheinlich in Italien nur drei gab, nämlich
die Katharer, die Valdesier und die Passagier (oder Circumcisi).
Wenn daher in jenen Edikten die Leonisten, Arnoldisten, Spero-
nisten, die Armen von Lyon und die Francisci genannt werden,
so ist dies immer nur die eine Sekte der lombardischen Valdesier.

Leonisten Messen sie von dem italienischen Namen der
Stadt Lyon ; Francisci wregen ihrer französischen Abstammung,
und der Name Speronisten scheint von einem ihrer ersten
Vorsteher, der Sperone geheissen, abzuleiten zu sein. Unbedenklich
darf demnach auch die Angabe des Bonaccorsi, dass die
Arnoldisten die Sakramente aus den Händen der Kleriker,
wegen der persönlichen Unwürdigkeit derselben, zu empfangen
sich weigerten, von den lombardischen Valdesiern verstanden
werden. Llätte Bonaccorsi unter den Arnoldisten eine andere
Partei gemeint, so würde er die Anhänger des Valdez, die ihm,
dem Lombarden, doch bekannt sein mussten, nicht mit
Stillschweigen übergangen haben.

Als die ersten Anhänger des Valdez sich in der Lombardei
sammelten, bestand dort eine religiöse Gesellschaft, die
Humiliaten, deren Form manche Ähnlichkeit mit der äussern
Erscheinung der neuen Sekte darbot; denn auch bei den Humi-



— 16 —

baten gab es eine sehr zahlreiche Klasse von Laien, auch hier
waren männliche und weibliche Individuen zu einer Gesellschaft

verbunden, war Armut eingeführt und den Laien das
öffentliche Predigen bereits damals oder doch bald nachher
gestattet. So konnte es leicht geschehen, dass das Volk die
ersten Valdesier wegen dieser äusseren Ähnlichkeit Humiliaten
nannte, oder auch, dass jene um ihrer Sicherheit willen, und
wegen der Leichtigkeit, mit der sie unter der Hülle einer so

geehrten Gesellschaft ihre Grundsätze ausbreiten konnten, diese

Verwechslung selbst auf alle Weise begünstigten und sich gerne
mit dem Schilde des Humiliaten-Namens dekten. Dies gelang
ihnen um so leichter, als sie in der Lombardei selbst das

eigentümliche Institut der Humiliaten, ihre Arbeiter-Vereine,
nachgebildet hatten. Indes scheinen auch eine kurze Zeit lang-
nähere Berührungen zwischen den Valdesiern und den Humiliaten

stattgefunden zu haben, welche den letzteren den Übeln
Ruf der Häresie zugezogen. Wahrscheinlich ist es dem Einflüsse
der Valdesier zuzuschreiben, dass die Humiliaten sich damals
weigerten, gerichtlich zu schwören, und schon dies musste

gegen sie den Verdacht der Häresie und der Gemeinschaft mit
den Valdesiern hervorrufen oder verstärken. Auch das
Zusammenleben weiblicher und männlicher Humiliaten in einem
Hause war etwas, wras auch den ersten Valdesiern als
Missbrauch vorgeworfen wurde.

So geschah es, dass einerseits die italienischen Valdesier
anfänglich unter dem Namen der Humiliaten bekannt und
dieser sonst so geehrte Name nun als Bezeichnung einer
häretischen Sekte gebrandmarkt wurde, Avie schon Papst Lucius III.
in seiner Verordnung vom Jahre 1184 that, andrerseits aber
der Orden der Humiliaten, auf dem nun der Verdacht
häretischer Gesinnungen lastete, sich manchen Anfeindungen
preisgegeben sah. Der Archipresbyter von Verona verkündete im
Jahre 1199 nach der ihm vom Papste zugegangenen Weisung
den Kirchenbann gegen die Katharer, die Armen von Lyon
und die Humiliaten, so dass dort auch Mitglieder dieses Ordens

von vielen als Exkommunizierte gemieden wurden. Dies fiel
jedoch weg, sobald die Humiliaten sich von dem Papste Innocenz

III. eine förmliche Anerkennung ihres Ordens und
Genehmigung ihrer Regel verschafft hatten.



— 17 —

Die französischen Valdesier führten in der ersten Zeit auch

den Namen Sabcdati, weil die vollkommnen unter ihnen ein

Schildchen auf dem oberen Teile der Schuhe als
unterscheidendes Zeichen trugen. Sie selber nannten sich diesseits

wie jenseits der Alpen „die Armen im Geiste". Auch legten
die französischen Valdesier noch in den früheren Zeiten des

13. Jahrhunderts den andern Verzweigungen ihrer Sekte,
besonders dem italienischen Zweige gegenüber grosses Gewicht
darauf, class sie die unmittelbaren Gefährten und Jünger des

Stifters seien, und nannten sich daher gerne „die Genossen des

Valdez".
Noch im ganzen dreizehnten Jahrhundert und weiter hinaus

verharrten die französischen Valdesier in einer annähernden
Stellung an die katholische Kirche; ihre dogmatische
Abweichung hielten sie selbst für so unwesentlich und wenig
bedeutend, dass sie fortwährend mit der Kirche in der Gemeinschaft

des Glaubens zu stehen behaupteten, und nur in den
Werken und im Leben ihren eigenen Weg wandeln wollten.
Selbst die Gemeinschaft der Sakramente wollten sie aufrecht
erhalten, denn die römische Kirche, sagten sie, besitze ein
wahres Priestertum, ihre Sakramente seien wirksam, und gerne
würden sie dieselben aus den Händen der Geistlichen
empfangen, -wenn man sie nur zulassen würde. Dabei meinten
sie freilich auch, ihr eigenes, von der Autorität der Kirche
unabhängiges und vollberechtigtes Priestertum zu besitzen, und
scheint überhaupt die Vorstellung bei ihnen gewaltet zu haben,
class sie als der Keim einer reineren nnd wahrhaft apostolischen
Kirche, von der grossen verweltlichten und entarteten Kirche
allseitig umschlossen, diese immer mehr zu durchdringen und
ihre besseren Bestandteile an sich zu ziehen bestimmt seien,
bis zuletzt, nachdem alles Leben aus der römischen in die
Valdesische Kirche übergegangen, die Reste der ersteren als
die nunmehr tote Hülle von selbst fallen würden; eben
deshalb mochten sie eine völlige Trennung einstweilen noch für
unratsam halten. Dagegen traten die lombardischen Valdesier,
wahrscheinlich unter dem Einflüsse der in jenen Gegenden so
zahlreichen Katharer, schon frühe in einen entschiedeneren
Gegensatz gegen die Kirche, und bekannten sich zu gewissen
von den Katharern aufgestellten Lehren, aus welchen sich die
Notwendigkeit einer vollständigen Trennung und Losreissung

Bevilo intern, de Théologie. Lieft 21, 1898. 2



— 18 —

von der Kirche ergab, zugleich aber auch eine Sonderung
zwischen den französischen und den lombardischen Valdesiern
erfolgte.

Die Kirche Christi — so lehrten die Valdesier — blieb
rein und apostolisch bis zur Zeit des Papstes Sylvester; denn
bis dahin war sie arm; Sylvester aber nahm die Schenkung
des Kaisers Constantin an, und damit kamen Reichtümer und
weltliche Macht, und in ihrem Gefolge notwendig alle
Missbräuche und Laster in die Kirche. Darum sind auch Sylvester
und der Diakon Laurentius, der schon vor ihm einen Kirchenschatz

sammelte oder bewahrte, verdammt. Die Kirche aber
wurde damals verfinstert und geriet in steigenden rettungslosen
Verfall; dieser Verfall dauerte durch alle folgenden
Jahrhunderte hindurch, bis endlich Valdez sich erhob. Dass aber
ein solches Geschick die Kirche treffen würde, das hatten
bereits die prophetischen Stimmen des alten wie des neuen
Bundes verkündet. Denn Daniel (8, 9 ff.) weissagt von einem
kleinen Horn des Ziegenbocks, welches aus einem der vier
Hörner herauswuchs und die Stätte des Heiligtums verwüstete ;

dies Horn aber bedeutet (8, 23. 24) einen frechen und
tückischen Herrscher, welcher mächtig sein wird, doch nicht durch
seine Kraft. Ein solcher war der Papst Sylvester, welcher seine
Macht nicht von sich, sondern von dem Kaiser Constantin
hatte. Christus selbst hat (Matth. 17, 11) die Erscheinung eines
Elias verkündigt, der (in der verfallenen Kirche) alles wieder
herstellen werde; dieser Elias ist in der Person des Valdez
wirklich gekommen, und hat die seit Sylvester erstorbene
Kirche neu belebt. Übrigens war der Übergang der Kirche aus
dem Zustand der Armut in den des Besitzes, wenn auch
Sylvester erst den letzten entscheidenden Schritt that, nicht völlig
unvorbereitet; vielmehr hatte der Verfall, nämlich das
Aufgeben der völligen Armut durch die Annahme von Besitztum
schon zur Zeit des Apostels Johannes begonnen, welchem daher
(Offenb. 2, 1) geboten wurde: „Mache dich auf und miss den

Tempel des Herrn". Darum nämlich sollte der Apostel die

Kirche messen, d. h. ihre Dauer berechnen, weil die Zeichen
ihres Verfalles bereits eingetreten und ihr völliges Erlöschen
unter Sylvester nicht mehr ferne war. Wenn daher auch die

Valdesier den völligen Verfall der Kirche erst dem Papste
Sylvester zur Last legten, so sprachen sie doch auch schon



— 19 —

dessen Vorgängern bis auf Clemens zurück die Binde- und
Lösegewalt ab und behaupteten, dass in der ganzen Zeit
zwischen Clemens und Valdez niemand diese Gewalt gehabt
habe. Doch dachten sich die Valdesier diesen Abfall der Kirche
nicht als eine totale Verfinsterung alles Lichtes, als einen
vollständigen Untergang aller Religion und christlichen Tugend;
sie nahmen vielmehr an, dass es auch in der langen Zeit von
Sylvester bis auf Valdez einzelne Gerechte, deren Gebet Gott
erhörte, in der Kirche gegeben habe ; aber die Prälaten waren
nach ihnen, seitdem Sylvester durch die Sünde, die er in
Annahme der kaiserlichen Schenkung- begangen, seine von den

Aposteln ererbte Gewalt verloren, nicht mehr Nachfolger der
Apostel und also nicht mehr Gott gefällig, nicht mehr die

Träger einer höheren Autorität.
Den Beweis, dass die wahre Kirche und ihre Vorsteher

nichts eigenes besitzen durften, und dass der erste Erwerb auch
der erste Schritt zum Abfall von Gott sei, führten die Valdesier
aus jenen Sprüchen Christi, welche vor Schätze-Sammeln und
irdischen Sorgen -warnen, den Dienst Mammons für unvereinbar
mit dem Dienste Gottes erklären, den Aposteln den Besitz des
Geldes untersagen und jedem, der Christi Schüler sein wolle,
völlige Verzichtung auf jegliches Eigentum auferlegen.

Die lombardischen Valdesier wandten gleich den Katharern,
weiter gehend, alles, was in der Offenbarung Johannis von der
Buhlerin, die auf dem scharlachroten Tiere sitzt, und mit der
die Könige der Erde Unzucht getrieben, von der grossen Babylon
und ihrem Geheimnis geschrieben steht, auf die römische Kirche
an, behaupteten demzufolge, dass der Papst der Antichrist sei,
und rechtfertigten ihre Trennung von der Kirche mit der
Stimme vom Himmel (Offenb. 18, 4), welche ihnen zugerufen
habe: „Geht aus von ihr, mein Volk! auf dass ihr nicht Teil
nehmet an ihren Sünden". Hiermit, sagten sie, sei auch das
Bedürfnis einer neuen Kirchengründung durch Valdez und
seine Schüler vorausverkündiget worden.

Nun bekannten sich aber sämtliche Valdesier zu der
Ansicht, dass eine Hierarchie, aus Bischöfen, Priestern und
Diakonen bestehend, der wahren Kirche unentbehrlich sei; und
es fragte sich demnach, wroher denn die Valclesischen Bischöfe
und Priester ihre Gewalt und Weihe empfangen hätten. Hier
konnten sich weder die lombardischen noch die französischen



— 20 —

Valdesier auf eine aus der katholischen Kirche mit
herübergenommene Sendung und Ordination berufen, die Lombarden
nicht, weil eine völlig erloschene und antichristlich gewordene
Kirche das nicht geben konnte, was sie selbst nicht hatte;
die französischen nicht, weil Valdez und seine Jünger als
Laien sich von der Kirche getrennt hatten. Also mussten sie

ihre Zuflucht entweder zu einer unmittelbaren göttlichen
Weihung und Sendung nehmen, sie mussten behaupten, dass

Gott in die bisherige kirchliche Succession ausserordentlicherweise

eingreifend dieselbe unterbrochen, und ein neues Priestertum

eingesetzt habe ; oder sie mussten, die Frage vom Priestertum

umgehend, sich auf die von der kirchlichen Gewalt und
Jurisdiktion beschränken, und eine Übertragung derselben
durch die neue Gemeinde annehmen. Beides wurde versucht.
Moses, sagten die Valdesier, war Hoherpriester (denn Psalm 98, 6

heisst es : Moses und Aaron waren unter seinen Priestern) und
hat andern das Priestertum übertragen, und doch war er
von keinem Menschen zum Priester geweiht worden, auch
Paulus war, gleich den übrigen Aposteln, Priester und
Bischof ohne menschliche Ordination ; ebenso hatte auch Valdez
sein Priestertum, das von da an in der durch ihn neu gestifteten

Kirche blieb, unmittelbar von Gott und trat als Kirchen-
Oberhaupt und hoher Priester — wenn auch erst nach einer
Zwischenzeit von achthundert Jahren, an die Stelle Sylvesters.
Dagegen behauptete Thomas, ein Lehrer der lombardischen
Valdesier, -wahrscheinlich derselbe, der auch in dem Schreiben
dieser Valdesier an ihre deutschen Glaubensgenossen genannt
wird: Jedes der ersten Glieder der neuen Gemeinde habe dem
Stifter Valdez die kirchliche Gewalt über seine Person
übertragen können und wirklich übertragen, so dass A^aldez das

erste durch die Gemeinde selbst eingesetzte, mit einer Kollektiv-
Gewalt ausgerüstete Oberhaupt geworden sei. Das Priestertum
aber scheint nach dieser Ansicht als etwas mit der Regierungsgewalt

Zusammenhängendes, oder davon Abhängiges betrachtet
worden zu sein.

Die lombardischen Valdesier hatten sich das Prinzip der
Katharer angeeignet, dass die Kirche durch die Sündhaftigkeit
ihrer Vorsteher völlig zu Grunde gehe, dass also auch da, wo
böse oder verweltlichte Prälaten seien, die wahre Kirche nicht
sein könne. Denn der Vorsteher, sagten sie, ist das Haupt, und



— 21 —

wo das Haupt krank ist, müssen es auch die Glieder sein; er
ist ferner das Auge der Kirche, und von diesem gilt (Matth. 6,

22 und 15, 14) : „Wenn dein Auge lauter ist, wird dein ganzer
Leib lichtvoll sein" ; ist also der Vorsteher verfinstert, so

verliert auch die Kirche ihr Licht. Überdies ist ja, fügten sie bei,
nur jene die Kirche Gottes, welche (Eph. 5, 27) frei von allen
Flecken ist, und wenn die Hirten der Kirche das Salz der Erde
sind, dieses aber abgestorben ist, so können sie weder einen
andern mehr weihen, noch die Sakramente austeilen ; was sie
in dieser Beziehung thun, ist wirkungslos, und deshalb spricht
beim Propheten Maleachi (2, 2) Gott zu den Prälaten: „Ich
will euern Segen verfluchen."

Die lombardischen Valdesier hielten daher alle Sakramente
in der katholischen Kirche für erloschen und jeglicher Kraft
beraubt. Darin jedoch stimmten sie in ihrer früheren Periode
mit ihren Geistesverwandten an der Rhone überein, dass zur
Verwaltung der Sakramente und zur Konsekration der Eucharistie

ein eignes durch Ordination fortgepflanztes Priestertum
erforderlich sei, dass also Laien nicht konsekrieren konnten.
Sofort ergab sich nun aber eine weitere Schwierigkeit ; es fragte
sich nämlich, was von der Konsekration der in ihrer eigenen
Gesellschaft befindlichen unwürdigen und sündhaften Priester
und von der Wirksamkeit der von solchen gespendeten Sakramente

zu halten sei. Hierin waren nun wieder die beiden
Fraktionen der Valdesier darin einverstanden, dass es nicht eigentlich

der Priester sei, der konsekriere, sondern dass er nur das
Gebet verrichte, infolgedessen der Herr Brot und Wein in
seinen Leib und sein Blut verwandele. Nun behaupteten aber
die französischen Valdesier, das Gebet eines jeden, möge er
auch ein schwerer Sünder sein, werde in solchem Falle von
Gott erhört; durch seine Benediktion werde demnach Brot und
Wein wirklich zum Leib und Blut Christi, so lange nur die
Gemeinde ihn dulde. Andre sagten : Die Verwandlung geschehe
bloss durch das Aussprechen der Einsetzungsworte, und es sei
dabei gleichgültig, welche Person sie ausspreche. Bei diesen

war, wie es scheint, der Grundsatz von der Notwendigkeit
eines eigenen Priestertums bereits aufgegeben oder doch
schwankend geworden, weshalb auch die Lombarden ihnen
entgegenhielten, dass hienach auch jeder Jude oder Heide
konsekrieren könne. Endlich hat sich unter den französischen



— 22 —

Valdesiern noch eine dritte Ansicht gebildet, dass nämlich jeder,
der taufen könne, auch gültig und wirksam zu konsekrieren
vermöge; dagegen wandten die Italiener ein, dass dies erstens
einem Bekenntnisse widerspreche, welches die Abgeordneten
aus Frankreich auf einer Versammlung sämtlicher Valdesischer
Gemeinden in Oberitalien abgelegt, und worin sie ausdrücklich
erklärt hätten, dass die Eucharistie nicht von Laien, sondern
bloss von Priestern geweiht werden könne; class aber auch
zweitens dann selbst Weiber und Huren gültig konsekrieren
könnten, weil ihre Taufe gültig sei.

Dagegen behaupteten nun die Lombarden : Nur durch einen
ordinierten Priester könne der Leib des Herrn gegenwärtig
gesetzt werden, aber auch der Priester müsse sündenfrei sein,
weil Gott sonst sein Gebet nicht erhöre, und daher die
Konsekrationsformel in seinem Munde wirkungslos bleibe. Um aber
dem steten Zweifel und der beängstigenden Unsicherheit, welche
diese Lehre bei ihren Laien erzeugen musste, vorzubeugen,
fügten sie bei : Wenn ein unwürdiger Priester, weil seine
Sündhaftigkeit verborgen sei, von der Gemeinde geduldet werde
und konsekriere, so werde das Brot zwar nicht der Leib Christi
durch seine Konsekration, wohl aber empfange der würdig
hinzutretende Laie den heiligen Leib, da Gott den Wunsch des

Gerechten, sein sehnliches Verlangen nach dem Genüsse des

Sakraments nicht unbefriedigt lasse. Hieraus entwickelte sich
dann die Lehre der deutschen Valdesier, dass die
Transsubstantiation nicht in der Hand des unwürdig Konsekrierenden,
sondern im Munde des würdig Empfangenden vor sich gehe.

Übrigens gestanden die Lombarden, dass sie früherhin
anderer Ansicht hinsichtlich der Konsekration eines unwürdigen
Priesters gewesen seien, beriefen sich zur Entschuldigung auf
die Worte Pauli (1. Korinth. 3, 11) und trösteten sich mit der
Versicherung, dass ihre in jenem Wahne gestorbenen Brüder
deshalb doch nicht verdammt seien.

Doch die Lehre von der Notwendigkeit einer priesterlichen
Ordination erhielt sich bei den Valdesiern nicht lange; denn
schon zur Zeit des Stephan de Borbone (f c. 1261) behaupteten
sie, class jeder Gerechte, auch ohne ordiniert zu sein, die Eucharistie

konsekrieren könne; sie unterschieden zwichen denen,
welche von Gott sowohl als von den Menschen ordiniert seien,
nämlich den gerechten Priestern, denen die nicht von Menschen,



wohl aber von Gott ordiniert seien, den gerechten Laien und

denen, die weder göttliche noch menschliche Weihe hätten,
den bösen Laien. Ganz konsequent wurde die Gewalt zu
konsekrieren nun auch auf die Weiber ausgedehnt, die gleichfalls
an dem allgemeinen Priestertum aller Gerechten teil hätten.
In dem Masse aber als sie das Priestertum ihrer Sekte
erweiterten, beschränkten und verwarfen sie das der katholischen
Kirche, indem sie nämlich jeden nicht zu ihrer Partei
Gehörigen für einen Sünder und von Gott Verworfenen erklärten,
trugen sie auch kein Bedenken, allen katholischen Geistlichen
die Konsekrationsgewalt abzusprechen. Da sie diesem zufolge
behaupteten, class die Kirchlichen in ihrem Sakramente nichts
als Brot und Wein besässen, so mag auch dadurch das
Missverständnis entstanden oder begünstigt worden sein, als ob sie

in der Eucharistie überhaupt die reale Gegenwart Christi
verneint hätten. Denn dass die Valdesier die Lehre von der
substantiellen Verwandlung und dem Opfer der Eucharistie
beibehielten, ist durch die vollgültigsten Zeugnisse ausser allen
Zweifel gesetzt; und die Angabe des ohnehin späteren Yvonet,*)
sie hätten das gesegnete Brot bloss für eine Figur des Leibes
Christi gehalten, kann sich nicht auf die Valdesische Hauptsekte

beziehen, sondern ist wohl nur von einem Nebenzweige,
der wahrscheinlich Meinungen der Katharer angenommen hatte,
zu verstehen ; und wenn nach demselben Yvonet einige
Valdesier auch die Kindertaufe verwarfen, weil die Kinder nicht
wirklich glauben könnten, so ist dies aus derselben Quelle
abzuleiten. Dagegen wurde die Adoration der Eucharistie, der
Messkanon und der ganze Kreis von symbolischen Handlungen
und Gebeten, mit denen die Kirche das heilige Opfer umgeben
hatte, schon frühe von sämtlichen Valdesiern verworfen.

') Muss heisseii: David von Augsburg (f 1272). Döllinger sah zwar an der

Textvergleichung des angeblichen Yvonet und des Minoriten David von Augsburg, dass

die Traktate beider eine und dieselbe Schrift sind, glaubte aber, dass sie bei David
„vollständiger" erhalten oder „mit Zusätzen" versehen sei; Dokumente S. 315.
Dass die Schrift David von Augsburg zum Verfasser habe, wies erst Preger, der
Traktat des David von Augsburg über die Valdesier, Abhandl. der k. bayr. Ak.
d. Wiss. 1878, nach. Der Herausgeher.


	Die Valdesier

