
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


851

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

L.a Cause première d'après les données expérimentales,
par M. E. Ferrière ; Paris, F. Alcan, in-18, 1897, 3 fr. 50.

Il faut distinguer dans cet ouvrage, d'une part, les
données scientifiques qui y sont accumulées, données empruntées
à la physique, à la chimie, à la géologie, à la botanique, à la
zoologie, à la physiologie, etc., et, d'autre part, les conclusions
philosophiques, voire même théologiques, que l'auteur prétend
tirer de ces données.

Sur le premier point, il faudrait être un savant de
premier ordre, connaissant à fond toutes les sciences physiques,
chimiques et naturelles, pour pouvoir contrôler toutes les assertions

émises par l'auteur. Je décline donc toute compétence,
mais il m'a paru que son exposition est faite avec beaucoup
de méthode et d'ingéniosité ; il y a là de quoi charmer les
lecteurs curieux qui n'ont pas le temps d'étudier les détails des

questions et auxquels suffit un résumé synthétique fait avec
lucidité.

Quant aux prétendues conclusions philosophiques que l'auteur

tire de tous les matériaux étalés par lui avec une science
aussi universelle, je dois avouer humblement qu'elles ne m'ont
nullement convaincu. Je n'y ai guère vu que des sophismes et
de l'esprit de parti. Lorsque l'auteur dit que «l'idéal que doit
poursuivre la science humaine est d'écarter toute intervention
théologique (p. 186)», il montre son esprit de parti, et il oublie
que le devoir d'un vrai savant est d'ignorer la fausse théologie

pour ne voir que la vraie, comme le devoir d'un vrai
théologien est de négliger les systèmes des faux savants et de

Revne intern, de Théologie. Heft 20, 1897. 56



— 852 —

ne tenir compte que de la A7raie science. Ses sophismes sont
nombreux ; en voici quelques-uns :

1° M. Ferrière, pour faire triompher son spinozisme ou son
monisme, présente la doctrine spiritualiste sous un jour erroné.
Selon lui, elle consisterait à reconnaître, à côté de la matière
purement passive, une activité, une force, qui serait l'esprit.
Or, il n'en est pas ainsi: s'il y a eu des spiritualistes qui n'ont
vu dans la matière qu'une pure passivité, ce point de vue a
été abandonné par les spiritualistes qui reconnaissent deux
forces, ou deux énergies, ou deux substances: la force appelée
matière, qui produit les phénomènes dits matériels, et la force
appelée esprit, qui produit les phénomènes dit spirituels. Ceci
renverse toute l'argumentation de l'auteur contre le
spiritualisme.

2° L'auteur fait triompher le monisme à trop bon compte.
D'abord, sa définition de la substance : « Le fond permanent
d'où émane la variété indéfinie des phénomènes transitoires et
changeants» (p. 418), n'est qu'une définition étymologique, une
explication purement verbale ; au point de vue scientifique et
philosophique, elle n'explique rien. Nous, spiritualistes, nous
disons que toute substance, même la matière, est une force ou
une énergie. Ensuite, l'auteur proclame «l'identité substantielle
de la matière et de l'énergie » (p. 36), sans prouver cette
identité. Il ne Aroit pas que, si toute matière est une énergie,
toute énergie n'est pas pour cela de la matière. Il ne voit pas
qu'il y a des énergies qui ne sont pas matérielles. Il affirme
que toute manifestation énergique est accompagnée d'une
manifestation matérielle, et il en conclut « qu'énergie et matière
sont indissolubles et substantiellement identiques» (p. 426).
N'est-ce pas s'abuser à plaisir? Deux choses ne peuvent-elles
pas être unies et cependant distinctes et non identiques?

3° C'est de cette erreur grave et grossière qu'il part pour
affirmer que « toute manifestation intellectuelle est exclusivement

le produit de la fonction d'un ganglion cérébral ou d'un
cer\'eau » (p. 439) ; que, par conséquent, « pour qu'il y ait
intelligence, il faut qu'il y ait cerveau » (p. 440) ; que, par conséquent,

« intelligence, cerveau et crâne sont trois termes
indissolublement liés». Sur quoi, M. Ferrière s'écrie : «Est-ce qu'on
peut concevoir une cause première munie d'un cerveau et d'un
crâne? Non seulement ce serait le comble de l'absurdité, mais



— 853 —

encore les attributs métaphysiques rendent cette conception
absolument impossible... Donc, on ne peut pas faire entrer
l'intelligence dans la définition de la cause première, parce
qu'on se heurte à un problème insoluble, à savoir, une intelligence

sans cerveau abrité par un crâne » (p. 444). M. Ferrière
se trompe. Puisqu'il se pique d'en appeler aux données
expérimentales, qu'il veuille bien considérer que, d'après
l'expérience, il y a une intelligence dans la nature. Il dit lui-même
(p. 455) : « Les données expérimentales nous montrent qu'à
l'origine primordiale il y a eu un plan attestant d'une manière
incontestable une intelligence et une idée directrice ; les lois
phjTsiques et naturelles, qui président avec constance et stabilité

au déroulement de tous les phénomènes, font éclater cette
intelligence et cette idée directrice ». Très bien. Donc, si M.
Ferrière voulait se conformer aux données expérimentales, il
devrait dire : « Puisqu'il y a dans la nature une intelligence et
une idée directrice, et puisque la nature n'a ni cerveau ni
crâne, il suit évidemment qu'une intelligence peut penser sans
cerveau ni crâne». Le « problème insoluble », si problème
insoluble il y a, vient donc, non de la réalité, mais uniquement du
faux point de départ de M. Ferrière.

4° M. Ferrière formule ainsi son monisme : « Il n'y a qu'une
substance ; la substance unique se manifeste à l'esprit humain
sous deux aspects qui semblent distincts, mais qui, en réédité,
sont simultanés, indissolubles et identiques ; ces deux aspects
sont la matière et l'énergie » (p. 424). Et encore : « Selon le spino-
zisme expérimental, ni la matière ni l'énergie ne sont la substance ;

la substance est ce que l'esprit conçoit comme le fond permanent
qui se manifeste extérieurement sous la forme matière-énergie »

(p. 427). Et encore : « Energie et matière sont inséparables ;

ce sont les deux aspects d'une seule et même substance;
Vaspect passif s'appelle matière, Vaspect actif s'appelle énergie»
(p. 443). Or, qu'est-ce qu'une matière et une énergie qui ne
sont pas substantielles, mais seulement de simples aspects? Et
qu'est-ce que deux aspects qui sont identiques? Et qu'est-ce
qu'un aspect passif et un aspect actif, et les deux identiques
Je confesse que ces choses me paraissent contradictoires et
incompréhensibles.

5° L'auteur ne renchérit-il pas encore sur ces contradictions

lorsqu'il ajoute (p. 429): « La matière-énergie est absolue,



— 854 —

éternelle, infinie, universelle; donc la cause première est absolue,

éternelle, infinie, universelle». M. Ferrière n'enseigne-t-il
pas que la matière et l'énergie ne sont que deux aspects de

la substance? Or, comment des aspects peuA^ent-ils être absolus,

infinis et universels? Comment deux aspects peu\Tent-ils
être une cause? Comment peuvent-ils être la cause première,
quand ils ne sont pas la substance et quand l'auteur déclare
en même temps que « la cause première est le nom que la
substance prend, quand la substance est considérée comme la
source productrice des individus et des phénomènes» (p. 429)?
N'est-ce pas là une accumulation de contradictions?

6° M. Ferrière avouant qu'il y a dans la nature une
intelligence, un plan, une idée directrice, des lois constantes et
stables, etc., il semblerait qu'il dût reconnaître de l'intelligence
et de la sagesse dans la cause première. Pas du tout. M.
Ferrière oublie vite cette intelligence, ce plan, cette idée, ces lois,
pour ne plus voir que les irrégularités et ce qu'on appelle le
mal. Et alors, il enseigne que la cause première est dénuée
de toute perfection non seulement absolue, mais même relative
(p. 435) ; bien plus, qu'on ne peut lui attribuer ni sagesse, ni
justice, ni bonté, ni amour (p. 309) ; qu'elle est « une intelligence

injuste et méchante » (p. 437). D'une part, l'auteur
reconnaît que l'action des parasites est tantôt très utile et
tantôt très nuisible (p. 415-416). Et, d'autre part, sa conclusion
finale est celle que nous venons de citer. Il oublie que, s'il y
a dans la nature des irrégularités, des destructions, le mal et
la mort, ces faits proviennent non de la nature de la cause
première, mais de la nature des êtres contingents, relatifs,
finis, qui, comme tels, ne peuvent être ni nécessaires, ni absolus,

ni infinis. M. Ferrière est donc injuste et illogique envers
la cause première et il n'a pas compris le problème du mal.
Et pendant qu'il annihile la cause première en la dénaturant,
pendant qu'il abaisse son spinozisme et son monisme jusqu'à
un athéisme réel, il cherche, au contraire, à élever l'homme
étrangement, en disant que, tout en étant dépendant, relatif,
passager, fini, individuel, cependant «il participe un peu (cet
un peu n'est-il pas d'une philosophie charmante des attributs
absolu, éternel, infini et universel de la substance » (p. 450).

7° Enfin (car il faut se borner dans une simple notice
bibliographique), M. Ferrière fait une étrange distinction entre



— 855 —

le vrai et le réel. Selon lui, le réel est ce qui a les trois
dimensions, longueur, largeur, épaisseur (p. 447). Pourquoi? Il
ne le dit pas. Mais, d'après lui, c'est incontestable. Dès lors,
il est clair que, à ses yeux, la cause première ne saurait être
réelle. Il n'y a de réel que le monde, qui a effectivement les
trois dimensions. M. Ferrière admet-il que les lois, le plan et
l'idée directrice, qu'il a affirmés, sont des réalités? Probablement.

Et cependant ces lois, ce plan, cette idée directrice
n'ont certainement pas les trois dimensions. M. Ferrière essaie
de se rattraper en admettant comme vérités les choses qu'il
nie comme réalités. Ainsi, il dit : « Lorsqu'on envisage la
substance unique au point de vue de la vérité, elle s'appelle la
cause première ; lorsqu'on envisage la substance unique au
point de vue de la réalité, elle s'appelle le monde... Pour les
âmes mystiques et tendres, la cause première sera «le vrai»
au point de vue de la justice, de la bonté, de la sagesse »

(p. 451). Mais il est clair que c'est duper les âmes mystiques
et tendres, puisque «cette vérité» n'est pas une réalité; et
encore cette « vérité » est-elle très réduite, puisque M. Ferrière
lui dénie les attributs moraux et ne lui reconnaît que les attributs

métaphysiques (p. 444).

Bref, il est difficile d'imaginer un système plus chaotique.
«Les mots, avoue l'auteur, jouent un grand rôle dans la
métaphysique» (p. 420). On ne le voit que trop, en effet. Il dit
encore : « Il faut savoir ignorer » (p. 278 et 444). Rien de plus
juste; mais que de choses sont affirmées par l'auteur et avec
quelle certitude, et sont cependant pleines d'obscurité et même
de contradiction! Terminons cet aperçu par ces paroles
d'Agassiz et de Gaudry, qu'il a la loyauté de citer lui-même
en appendice (p. 309-310): «Le plan de la création n'est pas
issu de l'action nécessaire des lois physiques, mais a, au
contraire, été conçu par l'intelligence toute-puissante et mûri dans
sa pensée avant d'être manifesté sous des formes extérieures
tangibles. Le plan de la création tout entière a été mûrement
délibéré et arrêté longtemps avant d'être mis à exécution.
Dans la gradation des animaux, chaque terme a été préconçu.
Les coupes zoologiques (embranchements, classes, ordres,
familles, genres, espèces) ont été instituées par l'intelligence
divine comme les catégories de sa pensée. » — « Dans l'apparition

successive des êtres aux temps géologiques, on constate



— 856 —

une continuité de plan qui atteste un artiste immuable. L'artiste

qui pétrissait était le créateur lui-même, car chaque
transformation a porté un reflet de sa beauté infinie. » — Ceci nous
rassure tout à fait contre les assertions arbitraires et erronées
de M. Ferrière. E. Michaud.

Introduction à la Dogmatique, par P.-F. Jalaguier; Paris,
Fischbacher, in-8, 1897.

Ve professeur Jalaguier (1795-1864) a été l'un des théologiens

les plus éminents du protestantisme français au XIXe siècle.
Dans une excellente préface, où sont retracés sa \ie et les
caractères de son œuvre, M. le pasteur Decoppet, qui fut son
élèATe, va même jusqu'à le qualifier de «théologien de premier
ordre». Quoi qu'il en soit, il est un des théologiens les plus
vénérés de la fraction protestante dite orthodoxe. Pendant
trente ans, de 1833 à 1864, il a enseigné à la Faculté de
théologie de Montauban. Son œuvre est assez dispersée. Il s'agit
de la recueillir. Son petit-fils et M. Decoppet commencent la
publication de son cours. Ce premier volume est 1'« Introduction

à la Dogmatique». Il est divisé en huit chapitres: 1° de

la religion; 2° de la théologie; 3° de la révélation en général;
4° de l'authenticité du N. T. (d'où sa crédibilité) ; 5° de la
révélation chrétienne ; 6° de l'inspiration du N. T. ; 7° de l'usage
et de l'autorité des Ecritures ; 8° principes théologiques (exposé
comparatif).

M. Decoppet distingue, dans cette œuvre, ce qui lui paraît
« dépassé » et ce qui restera comme définitivement acquis.
« M. Jalaguier, dit-il (p. X-XI), n'a rien innové ; il a plutôt montré

le péril des innovations. Il n'a attaché son nom à aucune
méthode, à aucun système particulier ; il n'a pas même renou-
Arelé, par des vues personnelles et originales sur les grandes
doctrines chrétiennes, les formules de l'orthodoxie traditionnelle.

Essentiellement conservateur, il s'est appliqué surtout
à ramener la théologie de son temps, qui s'égarait dans les
Aroies dangereuses d'un subjectivisme excessif, à la méthode
objective et scripturaire des anciens Réformateurs. De là
l'allure ordinairement polémique de son cours... C'était l'époque
où ce qu'on appelait alors la Nouvelle Ecole, qui avait pour



— 857 —

organe la Revue de Strasbourg, propageait au sein du
protestantisme de langue française les résultats d'une critique
dissolvante et les hardiesses d'un rationalisme plus ou moins
mystique. M. Jalaguier s'en montra dès l'origine l'adversaire résolu
et redoutable... Pour lui, le christianisme est une révélation
surnaturelle, divine, contenue dans les saintes Ecritures. Etablir

la réalité de cette réA'élation est la première tâche qui
s'impose. Pour y parvenir, il deA-ra prouver d'abord l'authenticité

des écrits sacrés, puis leur crédibilité. Celle-ci à son tour
servira à établir leur inspiration, puisque leurs auteurs se
donnent comme les organes de la révélation. Sur cette base
solidement posée, pourra s'élever alors l'édifice de la dogmatique,
en constatant, au moyen d'une saine et loyale interprétation,
les faits de la révélation. »

Tel est le principe et telle est la méthode de l'auteur. Il
est à remarquer qu'en présence de la tendance presque
universelle des théologiens à systématiser leur enseignement et,
par conséquent, la théologie, il a préféré, lui, manquer de lien
et d'unité, plutôt que de tomber dans l'esprit de système et
de forcer la révélation chrétienne en voulant la préciser là où
le Christ ne l'a pas précisée lui-même. Cet esprit est excellent,

en ce sens qu'il met en garde contre le péril qu'il y a à

faire passer ses propres spéculations théologiques pour la
doctrine même de J.-C. Que de théologiens sont tombés, à leur
insu, dans ce péril Et, aujourd'hui, l'une des difficultés les
plus grandes est de corriger ces erreurs et de rétablir le vrai
dogme de l'ancienne Eglise dans sa pureté primitive.

En effet, ajoute avec beaucoup de raison M. Decoppet,
« nous n'avons pas à inventer le christianisme ou à le refaire pour
l'accommoder au goût du jour, nous avons à le constater tel
qu'il nous est donné dans les documents historiques qui le
renferment. Sur cette base positive, on peut élever des systèmes
différents, sui\Tant l'interprétation qu'on donne aux enseignements

du Christ et des apôtres, c'est affaire d'exégèse. Mais
une fois la pensée de J.-C. et de ses apôtres loyalement reconnue

et comprise, elle fait autorité pour nous. Toute doctrine
théologique qui serait en contradiction avec cette pensée, ou
qui, sous ombre de l'expliquer, la dénaturerait ou la volatili-
serait, est étrangère à la dogmatique chrétienne. » C'est parler

d'or.



— 858 —

Donc, s'il y a à supprimer dans la théologie de M.
Jalaguier, il y a aussi beaucoup à conserver pour édifier et
solidifier la foi en l'éclairant. Son œuvre sera particulièrement
bienfaisante en ce qu'elle combat «le sentimentalisme
nuageux», qui n'est propre qu'à énerver 1a foi et la volonté. Elle
est aussi écrite en un français limpide, d'autant plus précieux
que la logomachie, dite scientifique, s'est implantée partout,
même en théologie. «A-t-on assez abusé du jargon de l'école!
dit encore M. Decoppet. A-t-on assez raffiné parmi les théologiens

de profession! assez embrouillé les questions par toutes
sortes de subtilités, de distinctions et de nuances assez pris
l'obscurité pour la profondeur A-t-on assez longtemps
prétendu que les hommes qui avaient une pensée nette, une langue
claire et précise, n'étaient que des simplistes, des esprits bornés

et superficiels, qui ne soupçonnaient pas même les questions

En face de M. Jalaguier cependant, il faudra bien reconnaître

qu'on peut être à la fois simple et profond.»
Cette œuvre bien comprise vient donc à propos, non pas

comme une réaction contre la science, mais contre les abus et
le pathos d'une prétendue science. E. M.

La Morale de Kant, étude critique par AI. le prof. A. Cresson

; Paris, F. Alcan, 1897, in-18, 2 fr. 50.

Ce volume, que l'Académie des sciences morales et
politiques a bien fait de couronner, est à la fois instructif et
intéressant. L'auteur y prend une position très nette. Après avoir
exposé, dans deux chapitres sur la forme et la matière de la
vie morale, en quoi consiste le système de morale de Kant, il
en fait l'examen critique et il en montre l'insuffisance, les
contradictions et les erreurs. Son exposition manque peut-être de

clarté, mais comment exposer très clairement la pensée si

compliquée et souvent si subtile de Kant? En revanche, son examen
critique, qui est une réfutation dans les règles, est précis,
logique et serré. Nous assistons donc à une décroissance
très marquée de l'influence de Kant sur l'enseignement français.

La génération de philosophes qui a succédé à celle de
Cousin s'est manifestement nourrie de Kant. Mais Kant n'y a

pas gagné grand'chose, car ils ont parlé de lui avec tant



— 859 —

d'obscurité, et ils ont été, à peu près tous, dans l'exposition
de leurs propres théories, si dénués de cette belle clarté
française à laquelle nous avaient habitués les Cousin, les Saisset,
les Jouffroy, les Janet, les Caro, les Simon, etc., que la réaction

commence enfin. On a actuellement besoin de clarté, non
moins que de science et d'érudition ; et l'on semble ne plus
vouloir d'une profondeur qu'on ne comprend pas. Les ouvrages
comme celui de M. Cresson seront bienvenus, utiles et
bienfaisants, parce qu'ils correspondent à un besoin très senti,
celui de rendre compte clairement des questions de métaphysique

et de morale que les prétendus philosophes voudraient
écarter et pour cause, mais qui s'imposent d'elles-mêmes et
s'imposeront toujours à l'esprit humain.

La place manque évidemment dans une simple notice
bibliographique pour entrer dans la discussion des idées
soulevées par l'auteur. Nous nous bornerons à en indiquer
quelques-unes.

« Plus on étudie la morale kantienne, dit-il. moins on la
trouve satisfaisante et acceptable... Lorsqu'on y regarde de

près et que, cessant de se laisser éblouir par la rigueur apparente

de l'œuvre, on examine la suite des démonstrations, on
voit bientôt, dans un grand nombre de prétendues preuves, de
très réels sophismes, et l'on trouve, dans l'enchaînement des

idées, quantité de lacunes qui passaient d'abord inaperçues... Pas

plus que la plupart des philosophes, Kant n'a échappé au grave
défaut d'être illogique» (p. 100-101).

M. Cresson montre en particulier comment Kant, dans sa
manière de justifier le droit de propriété, n'est arrivé à ses
fins qu'à l'aide de sophismes et d'illogismes. Il ajoute que la
faiblesse de sa démonstration relative à la propriété entraîne
en principe la destruction de sa théorie du droit public (p. 110);

que sa doctrine sur l'Etat est aussi erronée et qu'elle conduit
à des conséquences inadmissibles (p. 113); et que sa morale
dans son ensemble ne forme un système qu'en apparence.
Peut-être M. Cresson est-il trop facile envers Kant dans la
question de l'eudémonisme. Examinant ensuite la théorie
kantienne de la liberté, il se demande d'abord si l'existence d'une
liberté nouménale justifierait les conclusions que Kant se croit
autorisé à tirer de la nécessité où est, selon lui, l'homme
de la postuler et de se croire libre, puis si Kant a bien



— 860 —

démontré, comme il le pense, la nécessité même d'en
postuler l'existence. Cette double question est résolue non à

l'avantage de Kant, dont les arguments pèchent par la base.

Bref, Kant a voulu faire neuf et il n'a pas fait juste. Il a
voulu fonder un système qui fût autre que les systèmes
naturalistes et que le système transcendantal. Il a voulu que la
morale ne fût subordonnée ni à la science ni à la religion et
cela dans le but de la placer au-dessus de toute discussion.
C'est ainsi qu'il a été amené à faire de l'impératif catégorique
un ordre qui ne dépendît de rien. Malheureusement, faire du
devoir un ordre de ce genre, c'était en faire un ordre « en
l'air». «Qu'y a-t-il d'intelligible, dit en effet M. Cresson, dans
un impératif qui ne se rattache ni à la nature, ni à la volonté
d'un être supérieur à la nature? Comment le justifier? Le
stoïcisme, le christianisme se comprennent, même si l'on n'admet
pas leur A-aleur. Kant leur ressemble, mais il ne se comprend
pas. Car, pour avoir atou1u que sa morale soit une certaine
morale, et pour n'avoir voulu être, en morale, ni un métaphysicien,

ni un savant, il n'a, en réalité, rien été du tout. Il a
oscillé entre deux conceptions extrêmes de la loi morale et a
fini par considérer comme transcendant un devoir dont la
transcendance n'était d'abord qu'illusoire. Par là, il a installé
la contradiction au cœur de sa propre doctrine. C'est sa
volonté d'être original qui l'a perdu, comme elle perd tous les
philosophes qui veulent leur système au lieu de se le laisser
dicter par les choses... Sa pensée avorte... Il n'a rien fait que
prouA^er plus clairement que jamais l'impossibilité de décou-
A^rir une morale qui ne soit pas fondée sur la science rationnelle

de la nature humaine ou sur une métaphj^sique religieuse »

(p. 203).
Aaìs aux moralistes, aux éducateurs et aux théologiens

qui ont établi leur morale, leur pédagogie et leur théologie,
non pas sur certaines données de bon sens qui se trouvent
dans Kant et qui sont bien antérieures à Kant, mais sur le
système même qui est propre à Kant et qui, aujourd'hui, on le

voit, craque de toutes parts. E. M.



— 861 —

Histoire générale du IVe siècle à nos jours, sous la di¬

rection de MM. Laa-isse et Rambaud ; t. IX, Napoléon,
1800-1815; Paris, Colin, in-8, 1011 pages, 12 fr.

Nos lecteurs connaissent déjà les t. VI-V1II de cet important

otwrage, dont la science est garantie non seulement par
les noms de ses deux directeurs, mais aussi par ceux de ses
nombreux auteurs. Le t. IX est l'œuvre de 21 spécialistes,
dont plusieurs font autorité. On remarquera surtout: les quatre
chapitres écrits par M. A. Rambaud sur la Russie, de 1801 à

1812, sur la Turquie et les peuples chrétiens, sur la campagne
de Russie et la destruction de la grande armée (1812), sur
l'Asie, lindoustan, la Perse, l'Afghanistan ; les deux chapitres
de M. H. Houssaye sur la campagne de France et la chute de

l'empire, et sur la première restauration et le retour de l'île
d'Elbe ; le très intéressant chapitre de M. Faguet sur la
littérature française, de 1799 à 1814; celui de MM. A. Michel et
Lavoix sur l'art en Europe, et celui de M. Tannery sur les
sciences en Europe. Celui qui intéresserait le plus nos lecteurs
serait celui de M. Chénon sur l'Eglise et les cultes sous le
consulat et l'empire; sur la prétendue restauration du culte catholique

par le Concordat de 1801, concordat qui, loin d'avoir
restauré le catholicisme, n'a restauré que l'ultramontanisme, et
qui a été la grande faute de Napoléon et l'un des plus lourds
boulets que la France du XIXe siècle ait tramés et traîne encore
à ses pieds. Malheureusement l'étude de M. Chénon est trop
incomplète et trop tendancieuse; elle est écrite au point de A'ue

ultramontain, qui empêche encore les meilleurs esprits, en
France, de voir les choses objectivement et sainement. M. Chénon

enseigne toutefois que le pape Pie VII a « consacré une
injustice » en déclarant que la propriété des biens ecclésiastiques

aliénés demeurerait incommutable entre les mains de

leurs acquéreurs ou celles de leurs ayants cause (p. 261); il
avoue que Pie VII a acquiescé à la demande des évêques de

Tours, Nantes et Trêves, à savoir que l'institution canonique
serait donnée par le pape aux évêques dans un certain délai,
faute de quoi elle pourrait être accordée par le métropolitain
ou le plus ancien évêque de la province (p. 283) ; il enseigne
que Pie VII, en déclarant nul le concordat de Fontainebleau
(1813) qu'il avait d'abord accepté en partie, s'est «ressaisi»,



— 862 —

ce qui prouve qu'un pape peut « se dessaisir » (p. 286). L'histoire

de toutes ces questions est heureusement connue aujourd'hui

dans les moindres détails, et il est facile de suppléer aux
lacunes et aux interprétations de M. Chénon. L'œuvre en question

n'en est pas moins, dans son ensemble, magistrale et du
plus haut intérêt. Elle s'impose à tous les historiens et à tous
les hommes d'Etat. E. M.

La France d'après les Cahiers de 1789, par Edme Champion,
Paris, Colin, 1897, in-12, 260 p., 3 fr. 50.

Les Cahiers de 1789 sont le dépôt public et irrécusable
de toutes les opinions et des vœux de la France entière. Le
volume de M. Champion est d'autant plus précieux que la
collection de Cahiers publiée par les Archives parlementaires est
remplie de fautes. Le volume de M. Champion nous renseigne
exactement. Résumons ce qu'il contient relativement à la
religion et à l'Eglise (chap. XIII, p. 177-196).

La France montre beaucoup de peine à se défaire de sa
vieille intolérance. Elle veut que l'Eglise catholique conserA-e
tous les privilèges d'une religion d'Etat; elle se résigne
difficilement à l'Edit en faveur des protestants. En général, quand
le Tiers admet l'état civil des non-catholiques et leur participation

à certains emplois, il leur refuse toute place dans
l'administration judiciaire, dans l'enseignement, dans la police; ils
n'auront ni temples, ni assemblées, ni cérémonies publiques; ils
seront tenus de garder le silence sur les questions religieuses.
A Auxerre, le Tiers supplie le roi de défendre la foi contre
la nouvelle philosophie; à Paris, il déclare que l'ordre public
ne souffre qu'une religion dominante.

Toutefois, les gens les plus religieux sollicitaient de

profondes réformes pour établir le gouvernement de l'Eglise suir
des bases fixes et pour en bannir l'arbitraire. Presque tout le
bas clergé et plusieurs évêques parlaient d'abolir le concordait,
les taxes payées à la cour de Rome sous le nom d'annates,
de dispenses, de proAnsions, les droits de déport et d'autres du
même genre; d'exiger des ecclésiastiques une résidence effective

dans les bénéfices à charge d'âmes ; de supprimer un
certain nombre de fêtes et d'interdire moins rigoureusement tout



863 —

travail les dimanches et les jours fériés; d'établir l'unité de

bréAiaire, de catéchisme, de liturgie. Le casuel forcé avilissait
le plus respectable ministère et révoltait tous les prêtres
honnêtes.

Les biens ecclésiastiques étaient immenses. Selon Con-
dorcet et d'autres, le clergé jouissait à peu près d'un cinquième
de la richesse nationale; selon l'abbé Expilly, les biens du

clergé rapportaient environ 170 millions, mais ils ne rapportaient

pas ce qu'ils auraient rapporté en d'autres mains, parce
qu'ils étaient mal cultivés. Un très grand nombre de Cahiers
de la noblesse et du Tiers proposèrent d'affecter les richesses
de l'Eglise à des objets d'utilité publique, de supprimer
complètement les ordres monastiques et d'en verser les fonds dans
la caisse nationale. « Les motifs qui, en des temps reculés,
autorisèrent l'établissement des corps monastiques, n'existant plus,
et ces corps, en s'éloignant de l'esprit de leur institut, ayant
rendu nuisible à l'Etat leur existence et leur opulence, on
demande qu'il leur soit défendu de recevoir des novices, et qu'il
soit offert à chaque monastère d'en séculariser les sujets ; leurs
biens seront employés à des objets de charité. » On voit d'une
façon très nette, dans les Cahiers: « 1° Que les biens du clergé
étaient en principe une portion de la fortune publique affectée à
des services d'utilité publique ; 2° qu'au mépris de cette
affectation, on les employait à des usages unanimement réprouvés ;

3° qu'en proposant de les utiliser au profit de l'Etat, on était
très loin de mépriser les intentions des fondateurs. Le décret
de la Constituante par lequel les biens ecclésiastiques furent
déclarés biens nationaux ne fut donc pas une sorte d'attentat
à l'ordre social, l'œuvre d'une secte, la conséquence d'une
doctrine philosophique ; il était pleinement conforme à l'avis de

jurisconsultes pleins d'autorité, d'hommes d'Etat illustres, et à

l'opinion du pays. Que les ecclésiastiques se souviennent qu'ils
ne sont qu'administrateurs ; cette pensée de Michel de l'Hospital

se retrouve dans les Cahiers des paroisses les mieux
préservées de l'esprit révolutionnaire. L'Eglise elle-même avouait
qu'elle n'était que dépositaire des biens dont elle jouissait. »

Vainement l'Eglise de France représentait qu'il ne
convenait pas à son caractère d'être forcée de recevoir ses ministres

de la main de patrons qui ne croyaient pas à ses
mystères. Les protestants étaient, à raison des fiefs qui leur ap-



— 864 —

partenaient, en possession de beaucoup de nominations que le
clergé revendiquait pour les évêques, jusqu'à ce que le droit
de patronage fût exercé par un catholique.

Le clergé de Blois suppliait le roi de supprimer les
induits que certains collatettrs de bénéfices obtenaient en cour
de Rome ; les suppliques présentées au pape étaient fondées
sur des motifs déshonorants. Tous les ordres de l'Etat
conviennent qu'il y a là pour l'Eglise une A7éritable plaie. Cette
prévention de la cour de Rome donnait lieu à des courses
indécentes qui réA^oltaient les gens du monde, et faisait naître
des procès scandaleux entre les bénéficiers.

Adoucie par l'édit de novembre 1787, la condition des

protestants laissait néanmoins beaucoup à désirer. Les lois
contre leur culte n'a\*aient pas été abolies. En plusieurs
provinces, ils étaient toujours réduits à le célébrer « au désert >.

Le texte de l'édit ne leur accordait que la permission de faire
constater leurs naissances, leurs mariages et leurs morts, afin
de jouir des effets civils qui en résultaient ; mais ils ne
pouvaient aA'oir ni charge de judicature, ni place dans l'enseignement

public, et ils étaient tenus d'observer les fêtes. Et
encore, dans plusieurs provinces, le clergé demandait-il que cet
édit ne fût pas appliqué et qu'« aucune liberté de conscience
ne pût être tolérée. »

Sous Louis XVI, les jansénistes n'étaient plus exposés à

des persécutions Aiolentes, mais le formulaire d'Alexandre VII
servait encore à fomenter le trouble et la division, et à rendre
suspecte la foi des prêtres qui répugnaient d'attester un fait
douteux, sous la religion du serment. Quelques Cahiers
rappellent qu'il a donné lieu â près de cent mille lettres de cachet,
et demandent qu'il soit entièrement défendu d'en exiger la
signature.

Quant aux juifs, ils continuaient à être Aictimes d'inimitiés

entretenues par le fanatisme. Le clergé de Colmar, par
exemple, après avoir proclamé que la prospérité d'un Etat d é-

pend des mœurs, demande que le mariage ne soit permis qu'au
fils aîné de chaque famille juive.

Le servage subsistait dans plusieurs provinces, même au

profit d'abbayes. Les habitants d'Exeaux exposent que le curé

exige d'eux: 1° la moitié du lit où décède un mari ou une
femme chef de communauté; 2° un repas qu'il se fait donner



— 865 —

ou de l'argent ; 3° un droit de prélibation pour lequel on lui
paie 40 sols en argent et un bichet d'avoine. — Etc.

E. M.

Bossuet et le Jansénisme, par A. M. P. Ingold ; Paris,
Hachette, in-8", 157 p., 1897.

Ce livre est un traA'ail sérieux ; qu'il nous soit permis
cependant de releA"er quelques inexactitudes dans ses conclusions.

L'auteur a pour but principal de venger la mémoire de

Bossuet de l'accusation de jansénisme. Et d'abord, il est bien
difficile de préciser au juste ce qu'est le jansénisme. « C'est
une singulière hérésie », dit avec raison M. A. Gazier, « que celle
où on ne trouve ni hérésiarque ni sectateurs». Jansénius, en

effet, avant de mourir, a soumis son livre à l'Eglise et accepté
par avance le jugement doctrinal qui pouvait intervenir. Voilà
pour le chef, et l'on sait que le premier soin de tous ceux
qu'on a appelés jansénistes a été de rejeter la doctrine qu'on
attribuait à Jansénius ; ils ont déclaré cent fois qu'ils condamnaient,

où qu'elles fussent, les propositions condamnées comme
hérétiques par Innocent X, et lorsque Clément IX admit la
distinction du fait et du droit, tous les prétendus jansénistes
ont signé le formulaire ; ils ont condamné les propositions, à

la condition de garder respectueusement le silence quand on
leur disait que ces propositions étaient dans Jansénius. 11 n'y a
donc jamais eu de véritables jansénistes, mais il y avait au
temps de Bossuet un assez grand nombre d'Augustiniens ou

partisans de la doctrine de Sf Augustin, adversaires déclarés
du jésuite Molina; et il sera bien difficile à M. Ingold d'établir
que Bossuet n'a pas favorisé ces hommes-là. Bossuet fut au
premier rang de ceux qui tendirent les bras aux solitaires de

Port-Royal après la bulle de Clément IX. On ne trouve pas,
dans tous ses écrits, un mot de blâme pour Pascal, le coryphée

du prétendu jansénisme. En 1669, Bossuet conseillait au
futur Cardinal de Bouillon la lecture des Provinciales, dont il
aurait voulu être l'auteur, non pas à titre de littérateur, mais
à titre de moraliste et de théologien. Il permettait à Mesdames
de Luynes, d'Albert et de la Vallière, la lecture de Saint-Cyran



— 866 —

et des ouvrages de Port-Royal. En 1679, Bossuet ne fut pas
nommé à l'évêché de Beauvais, parce qu'il ne voulut pas
écraser les jansénistes qui pullulaient dans ce diocèse. Les
curés du diocèse de Meaux qui appelèrent de la bulle
Unigenitus, se réclamaient des enseignements de Bossuet : «

Enfants spirituels du grand Bossuet», écrivent-ils au Régent,
« nous sommes partisans de la grâce efficace par elle-même,
de la prédestination gratuite, de la doctrine des Saintes
Ecritures, de la tradition de nos libertés gallicanes. » Bossuet a

toujours eu horreur de ce qu'il appelait « les ordures des ca-
suistes ». Il prit contre les jésuites la défense des Réflexions
morales de Quesnel, qu'il justifie ainsi : « Il ne faut que lire ce

livre, pour y trouver, avec le recueil des plus belles pensées
des Saints, tout ce qu'on peut désirer pour \2édification, pour
Yinstruction et pour la consolation des fidèles. »

En un mot, la doctrine de Bossuet est diamétralement
opposée à celle de Molina et des jésuites ; il est aussi janséniste
qu'Arnauld, Pascal, Nicole, Malebranche et Quesnel. La rage
des jésuites a transformé ces grands hommes en hérétiques ;

Bossuet a mérité le même honneur.
Dans la dernière partie de son livre, M. Ingold tient vainement

à ménager les jésuites, en essayant d'établir que
l'entente a toujours régné entre Bossuet et la fameuse Compagnie.
Les jésuites ont toujours été, au contraire, les plus grands
ennemis de Bossuet; ils l'ont empêché d'être évêque de Beau-
Arais, archeArêque de Paris, cardinal enfin. De son côté,
l'évêque de Meaux éprouvait pour eux un profond sentiment de

répulsion ; tout en eux lui déplaisait ; il réprouvait leur
théologie, leur morale, leur politique, leur esprit de domination,
leur intolérance et surtout leur habitude de crier à l'hérésie
pour ruiner leurs adversaires.

A part ces réserves assez importantes, nous rendons
hommage à la science de M. Ingold. Les indications historiques
ou bibliographiques que l'on trouve dans son livre sont en
général puisées aux bonnes sources. L'auteur est un de ceux
qui, comme l'a dit Sainte-Beuve, considèrent la gloire de

Bossuet comme une des « religions » de la France.

A. Chrétien, lie. en théol.



867 —

II. Deutsche Bibliographie.

Der neueste Teufelssehwindel iu der römisch-katholischen
Kirche, von Pfarrer P. Braeunlich. Leipzig, Verlag von Carl
Braun, 1897, 149 S.

Einige Tage nach dem Erscheinen der vorigen Nummer
dieser Zeitschrift erschien unter dem Patronat des deutschen
evangelischen Bundes die oben angezeigte Broschüre. Sie
behandelt den ganzen Verlauf des Taxilschwindels, gestaltet sich
aber schliesslich auch, Avie unser Artikel „Leo XIII. und Leo
Taxil", zu einer Anklageschrift Avider das Papsttum. Um die
Broschüre nicht gar zu umfangreich werden zu lassen, konnten
überall nur die Hauptpunkte hervorgehoben werden, Avährend

uns die engere Begrenzung der Aufgabe gestattete, wichtige
Dokumente ihrem Wortlaut nach mitzuteilen. Brseunlichs Schrift
ist sehr A'erdienstlich. Sie leistet den Beweis, dass es sich beim
Taxiischwindei leider nicht bloss um ein Arereinzeltes
Vorkommnis handelt, sondern um eine Erscheinung, die für die
gegenwärtigen Zustände in der päpstlichen Kirche charakteristisch

ist. Dieser Erkenntnis muss Bahn gebrochen werden,
damit die Katholiken, die überhaupt noch zu sehen vermögen,
den schrecklichen Abgrund wahrnehmen, \Tor dem sie stehen.
Wir können Brceunlichs Schrift bestens empfehlen. Auch den
Wunsch, mit dem der Verfasser schliesst, teilen wir vollkommen,
dass „die alte, böse Schranke zwischen Christen und Christen
und insbesondere auch zwischen katholischen und evangelischen
Deutschen niedersinken möge auf eAvig — in den Schlund der
Hölle". Was uns Altkatholiken betrifft, so brachte uns gerade
auch die Melanchthonfeier jüngst Avieder zum Bewusstsein, wie
Aveit wir im Laufe eines Vierteljahrhunderts vom Romanismus
hinweggeraten und wie nahe wir dem gekommen sind, was
z. B. der „prseeeptor Germanise" gewollt hat. Aber Avas haben
im Laufe dieses Vierteljahrhunderts die Schüler jenes Präcep-
tors gethan, um uns entgegenzukommen? Wir kennen sympathische

Kundgebungen ausgezeichneter Männer, Avissen aber
von gar keinem Versuch zu einem kleinen Schritt, der eine
kirchliche Annäherung an den altkatholischen Standpunkt
bedeuten könnte. Wenn die Scheidewand nur dadurch fällt, dass

Bevnc intern, de Théologie. Heft 20, 1897. 57



— 868 —

wir einer der heutigen protestantischen Schulen beitreten, so
bleibt sie ewig stehen. E. H.

Hirtenbriefe von Dr. Joseph Hubert Reinkens, katholischem

Bischof der Altkatholiken des Deutschen Reichs. Nach dessen

Tode herausgegeben von der Synodal-Repräsentanz. Bonn 1897.
XV und 219 S. 8°.

Die Ausgabe umfasst ausser den sämtlichen Hirtenbriefen
des seligen Bischofs und einer Einleitung, die über die
Voraussetzungen und Veranlassungen der einzelnen Hirtenbriefe das

Nötige mitteilt, anhangsweise auch die ebenfalls von Bischof
Reinkens verfasste „Ansprache der zweiten altkatholischen
Synode an die noch unter den A'atikanischen Bischöfen stehendenr
aber im Herzen katholischen Geistlichen des Deutschen Reiches"
und die Erklärungen der Utrechter Konferenz der altkatholischen

Bischöfe vom 24. September 1889. Das Buch Avird
zunächst durch den altkatholischen Press- und Schriftenverein
zur Verteilung an seine Mitglieder gelangen. Weiterhin kann
es durch die Bischöfliche Kanzlei in Bonn bezogen Averden.

Briefe an Bimsen von römischen Kardinälen und Prälaten,
deutschen Bischöfen und anderen Katholiken aus den Jahren
1818 Ms 1837, mit Erläuterungen herausgegeben von Fr. Heinrich

Reusch. Leipzig, Verlag von Friedrich Jansa. 1897.

XLIII und 253 S. 8°. (Preis Mk. 9. —.)

Die Sammlung enthält Briefe von Kardinal Consalvi und
anderen Kardinälen, von Monsignore Capaccini, Erzbischof
Spiegel von Köln, Bischof Hommer von Trier, Bischof Droste-
Vischering von Münster, von dem Geheimrat Schmedding im
Ministerium der geistlichen Angelegenheiten in Berlin, und
einzelne Briefe von anderen deutschen Katholiken. Die Briefe
enthalten viel interessantes Material für die Kirchengesehichte
der damaligen Zeit, besonders für die damaligen Verhältnisse
in den rheinischen Bistümern. Ein ungemein reiches Material
zur Erläuterung der Briefe ist in den Anmerkungen zu den



— 869 —

Briefen niedergelegt, in denen über Personen und Sachen, die
in den Briefen erwähnt sind, die gründlichsten Aufschlüsse
gegeben werden. Die Einleitung giebt biographische Nachrichten
über die Korrespondenten Bunsens, deren Briefe in dem Bande
enthalten sind, besonders (S. XI—XXVII) eine ausführlichere
Biographie des Erzbischofs Grafen Ferdinand August Spiegel
von Köln. — Für das Register, das neben den Namen der in
den Briefen erwähnten Personen auch die wichtigsten sachlichen
Stichwörter umfasst, ist der Unterzeichnete verantwortlich.

F. L.

Apologie des Christentums. Von Dr. Paul Schanz, Professor
der Theologie an der Universität Tübingen. Zweiter Teil: Gott
and die Offenbarung. 2., vermehrte und verbesserte Auflage. Freiburg

i. B,, Herdersche Verlagshandlung. 1897. X und 763 S. 8°.

(Preis Mk. 8. —, gebunden Mk. 10. —.)

Dem 1. Band der neuen Auflage dieses vorzüglichen
apologetischen Werkes (vgl. das Referat im Jahrgang 1896 dieser
Zeitschrift, S. 190 ff.) ist dervorliegende 2. Band verhältnismässig rasch
gefolgt. Auch dieser Band hat, wie der erste, durch zahlreiche
Zusätze zu dem Text der 1. Auflage, die teils durch die Berücksichtigung

der neuern, seit 1888 erschienenen Litteratur veranlasst
sind, teils früher nur knapp angedeutete Punkte etwas weiter
ausführen, und deren Verhältnis zum Umfange des Ganzen
schon äusserlich aus dem Amvachsen von den 485 Seiten der
ersten Auflage zum gegenwärtigen Umfange ersichtlich ist, sehr
wertvolle Bereicherungen erfahren, die, Avie sie den
praktischen Nutzen des Werkes in dankenswertester Weise
erhöhen, so dazu um so mehr beitragen Averden, demselben
seinen Rang in der apologetischen Litteratur auf lange Zeit
hinaus zu sichern. — Der Verfasser beherrscht im weitesten
Umfange die ganze Litteratur, die irgendwie für die Apologie
in Betracht kommen kann, sei es, dass die Apologie daraus
positiv einen Gewinn ziehen kann, oder dass sie abwehrend
darauf Bezug nehmen muss ; im A^orliegenden Band ist es
hauptsächlich die religionsgeschichtliche und exegetische Litteratur,
worum es sich dabei handelt. Durch die durchgängige
Verweisung auf die vorhandene Litteratur in den Anmerkungen



— 870 —

erhält auch jeder, der sich über irgend einen speciellen Punkt
näher orientieren will, reichliche Fingerzeige.

Verhältnismässig am meisten sind die religionsgeschichtlichen

Abschnitte erweitert und im einzelnen umgearbeitet
Avorden, entsprechend soavoIiI den seit zehn Jahren gemachten
Fortschritten an wirklicher Erkenntnis auf diesem Gebiete, als
auch der rührigen Arbeit im Sinne umstürzender evolutioni-
stischer Theorien. Den letzteren wird übrigens immer mehr an
Boden entzogen, je sicherer und genauer die wirklichen
Thatsachen erkannt und erforscht werden. Auf dem Gebiete der
Religionsgeschichte Avie auf allen andern Gebieten historischen
Wissens dient alle wirkliche Vermehrung unserer Kenntnisse
und Einsichten, die in neuester Zeit in oft ungeahnter Weise
geAvonnen Avurde, nur zu einer grossartigen Bestätigung des

Standpunktes des positiven Christentums. Das führt die Apologie
von Schanz, indem sie nicht nur die allgemeinen apologetischen
Gesichtspunkte entwickelt, sondern auch über das oft A-envickelte
Detail der Streitfragen übersichtlich orientiert, auch demjenigen
klar Aror Augen, der die Fortschritte der Avissenschaftlichen
Arbeit nicht selbst ATerfolgen kann. (Über die Religion der
alten Araber, S. 182 f., ist jetzt, soAveit die ältesten historischen
Zeiten in Betracht kommen, besonders auch das unten besprochene
Buch von Hommel zu Arergleichen.)

Ein besonderer Arorzug dieser Apologie, der in dem ATor-

liegenden Bande zur Erscheinung kommt, liegt sodann auch
in dem gründlichen Eingehen auf die exegetischen Fragen, A'on
deren BeantAvortung es abhängt, ob den heiligen Schriften des

Alten und Neuen Testaments jene Autorität zukommt, Avelche
die christliche Kirche und Theologie ihnen beilegt, oder ob
dies nicht der Fall ist. Ohne auf das, Avas beiden Auflagen
gemeinsam ist, hier Aveiter einzugehen, will ich nur besonders
auf die bedeutende Enveiterung hinweisen, Avelche der
Abschnitt über das Volk Israel (S. 185—266) mit seiner \rorzüglich
orientierenden Geschichte und Kritik der modernen Pentateuch-
kritik erfahren hat, deren Hypothesen soAvohl vom religions-
geschichtlichen als vom theologisch-exegetischen Standpunkt
scharf beleuchtet Averden, und ZAvar jetzt auch dem aller-
neuesten Stande der einschlägigen Litteratur entsprechend. Mit
Recht sagt der Verfasser S. 193: „Eine Orientierung über die
Methode und die Ergebnisse dieser Kritik ist für den katho-



— 871 —

lischen Theologen unerlässlich ; denn es handelt sich um nichts
Geringeres als um eine totale Umgestaltung der Anschauungen
über das gesamte Alte Testament in religionsgeschichtlicher
wie litterar- und profangeschichtlicher Hinsicht." Je schwieriger
es für den Nichtfachmann ist, sich in dem Chaos von sich
widersprechenden Meinungen zurecht zu finden, die \ron den
Vertretern der negativen Kritik nacheinander ausgeheckt Avorden

sind, desto dankenswerter ist eine solche Übersicht, wie sie
hier gegeben ist. — Von den Abschnitten, in welchen die zur
Theorie der Offenbarung gehörigen Fragen behandelt werden,
hat besonders der über die Inspiration der heiligen Schrift
(S. 537—590), der einen freieren Inspirationsbegriff verteidigt,
Avie ihn die besten katholischen Theologen unseres Jahrhunderts
gelehrt haben, erhebliche Erweiterungen erfahren. — Bezüglich
der äusseren Einrichtung ist es angenehm, Avie ich schon bei
der Besprechung des 1. Bandes erwähnt habe, class die
Anmerkungen in der neuen Auflage unter dem Texte, nicht mehr
am Schlüsse der Paragraphen zusammengestellt stehen, und
dass den einzelnen Bänden genaue alphabetische Sachregister
beigegeben sind. Prof. Dr. F. Lauchert.

Die Apologie des Christentums bei den Griechen des IY. und
V. Jahrhunderts in historisch-systematischer Darstellung. Von
der theologischen Fakultät in Würzburg gekrönte Preisschrift von
Dr. theol. Anton Seitz. Priester des Bistums Würzburg. Würzburg,

Andreas Göbels Verlagsbuchhandlung. 1895. VIII und
296 S. 8°. (Preis Mk. 3. -.)

Eine sehr fleissige Zusammenstellung des reichen Materials,
das sich unter dem Gesichtspunkte der Apologie des Christentums

aus den Schriften der griechischen Väter und
Kirchenschriftsteller des 4. und 5. Jahrhunderts gewinnen lässt. Die
Arbeit zeugt ATon einem sorgfältigen Studium der Schriften dieser
Autoren. Die Art der Darstellung, bei welcher die Gedanken
der einzelnen Väter möglichst mit ihren eigenen Worten
vorgeführt Averden, kann bei Werken dieser Art nur gebilligt
Averden. Ebenso das Prinzip der Einteilung und Anordnung
des Stoffes, Avobei nicht durch ein zu weit gehendes Streben
nach Systematisierung den Quellen Gewalt angethan werden



— 872 —

soll, vielmehr nur diejenigen allgemeinen Hauptgesichtspunkte
angegeben werden, unter welchen sich die Gedanken der
einzelnen Väter in ihrem lebendigen Zusammenhange vortragen
lassen; einzelne Wiederholungen sind freilich bei keiner
Einteilung ganz zu A^ermeiden, aber das schadet Aveiter nichts. Nach
einer litterarhistorischen Einleitung über die litterarischen Gegner
des Christentums und über die apologetische Schriftstellern
der christlichen Schriftsteller in der genannten Zeit handelt der
I. Hauptteil von Gott dem Schöpfer und seinem Verhältnis zur
Welt im allgemeinen, und zwar im 1. Abschnitt von der
Verteidigung der Einheit Gottes und des christlichen Gottesbegriffes
gegen den heidnischen Polytheismus und von der nach allen
Seiten vernichtenden Kritik des Heidentums durch die Väter;
im 2. Abschnitt von der göttlichen und menschlichen Weisheit;
zunächst Aron der allgemeinen Stellung der Offenbarung zur
heidnischen Philosophie und Kultur (über das Verhältnis von
Glauben und Wissen hätte sich immerhin nach der patristischen
Litteratur dieser Zeit mehr sagen lassen, Avährend der Verfasser
mehr nur die äusserlichen Gesichtspunkte über die Stellungnahme

der Väter zur Philosophie hervortreten lässt) ; sodann
im speciellen von der Stellung der Offenbarung zu den Hauptlehren

der Religionsphilosophie : Anthropologie des Christentums,

Verteidigung der menschlichen Freiheit und der göttlichen
Vorsehung gegen den Fatalismus, Kosmologie der Offenbarung
im Gegensatz gegen die verschiedenen Irrtümer. Der IL Hauptteil

handelt von Gott dem menschgeAvordenen Erlöser nach
den apologetischen Gesichtspunkten der Väter, und ZAvar in
drei Abschnitten nach dem Zeugnis der Schrift (Verhältnis des

Alten und Neuen Bundes, messianische Weissagungen) ; nach
dem Zeugnis der Vernunft (spekulative Erlösungslehre, Kriterien
für die Gottheit des Erlösers aus seinem Wirken), und nach
dem Zeugnis der Geschichte, aus der Ausbreitung und den
Wirkungen des Christentums. Prof. Dr. F. Lauchert.



873

Die altisraelitische Überlieferung in inschriftlicher Beleuchtung.

Ein Einspruch gegen die Aufstellungen der modernen
Pentateuchkritik von Dr. Fritz Hommel, o. ö. Professor der
semitischen Sprachen an der Universität zu München. Verlag von
Hermann Lukaschik, G. Franzsche Hofbuchhandlung, München,
1897. XVI und 356 S. 8". (Preis Mk. 5. 60.)

Wer die gegenwärtige exegetische Litteratur, besonders
soweit sie von Vertretern der alttestamentlichen Exegese an
protestantischen Fakultäten herrührt, kennt und regelmässig
verfolgt, dem möchte es vielleicht als eine zu optimistische
Erwartung erscheinen, wenn der Verfasser des Arorliegenden Buches
(Vorrede S. VIII) sagt: „Schon jetzt höre ich den Flügelschlag
einer neuen Zeit, in der man über die Aufstellungen der
sogenannten modernen Pentateuchkritik als über einen veralteten
Irrtum zur Tagesordnung übergehen wird." Vorläufig herrschen
die Hypothesen der sogenannten kritischen Schule noch in weiten
Kreisen, besonders die Hypothesen derjenigen extremsten Richtung,

die sich, nach frühern Vorgängern, jetzt an den Namen
Wellhausens als des gegenwärtigen Hauptes der Schule knüpfen,
und ihre Vertreter treten noch immer mit dem grössten Selbst-
bewmsstsein Avie Verkündiger einer unfehlbaren Wahrheit auf.
Aber wie es im Gebiete der neutestamentlichen Wissenschaft
doch auch selbst in Kreisen, die über jeden Verdacht, sich von
positiv dogmatischen Erwägungen beeinflussen zu lassen,
erhaben sind, schon nicht mehr so unbedingt zum guten Ton
gehört, die Behauptungen der Kritik nachzusprechen, trotz der
Herrschaft derselben in den neuesten Kompendien, so hat auch
.auf alttestamentlichen! Gebiet die moderne kritische Richtung
unzAveifelhaft den Höhepunkt ihrer Macht und Blüte hinter sich.
Es mehren sich die Stimmen, die derselben entgegentreten, nicht
nur von solchen, die vom alt-konservativen Standpunkte mit
Recht geltend machen, man höre in den Büchern der Kritiker
nur immer Behauptungen und Aveitere Folgerungen aus
willkürlichen Annahmen und Behauptungen, aber keine BeAveise,
sondern auch von solchen, die selbst mit scharfen Waffen
historischer Kritik den Aufstellungen der negativen Kritik zu
Leibe gehen. In die Zahl der letzteren tritt der bekannte, um
die Erforschung der Geschichte des alten Orients hoclwerdiente
Münchener Orientalist mit seinem gegenwärtigen Buche ein.



— 874 —

Die schwache Seite der negativen Kritik war es von jeher,
dass dieselbe sich nicht \iel oder gar nicht darum bekümmerte,
ob nicht etAva durch äussere positive Zeugnisse die historischen
Angaben der Bibel bestätigt werden, sondern dass sie die
letzteren nach rein subjektiven Gesichtspunkten und von willkürlichen

religionsgeschichtlichen Annahmen aus beurteilte und
diesen Voraussetzungen entsprechend mit unbeschränkter Freiheit

misshandelte, ein Verfahren, das ein historisch-kritisch
gebildeter Mann auf irgend einem andern Gebiete litterarischer
und historischer Kritik, avo es sich nicht eben um die als vogel-
frei betrachtete Bibel handelt, kaum als besonders wissenschaftlich

würde gelten lassen. Gerade die A'on aussen kommenden
Zeugnisse der Denkmäler und Inschriften, die aus den Zeiten
stammen, in Avelche die biblische Tradition die atoii ihr berichteten

Ereignisse setzt, müssen die entscheidenden Gründe für
oder gegen die Echtheit der letzteren liefern. Da ist es denn
nun ein merkAvürdiges Zusammentreffen, dass gerade in unserer
Zeit, in welcher sich ein grosser Teil der zünftigen Vertreter
der theologischen Wissenschaft im Kampfe gegen die Bibel gar
nicht genug thun kann, die profane Wissenschaft die uralten
gleichzeitigen Zeugen wieder entdeckt, die ein unanfechtbares
Zeugnis für die Wahrheit der biblischen Tradition ablegen und
der negativen Kritik den Boden unter den Füssen entziehen. —
Nachdem die atoii der Assyriologie und Ägyptologie gelieferten
Zeugnisse schon A'on anderer Seite vielfach A'erwertet worden
sind, greift Professor Hommel die Sache A'on einer neuen Seite

an, indem er die von der Exegese und Apologetik bisher vernach-
lässigten Zeugnisse für das arabische Altertum im Zeitalter der
pentateuchischen Geschichte im weitesten Umfange herbeizieht.
Und zwar ist es besonders die Betrachtung der inschriftlich
überlieferten altarabischen Eigennamen nach ihrer Bildung, die
ihm die wichtigsten und überraschendsten Aufschlüsse für die
Religionsgeschichte der Semiten im allgemeinen, für die
Geschichte der semitischen Völker und ihrer Beziehungen im
zAveiten vorchristlichen Jahrtausend, und im besondern für die
Urgeschichte der Hebräer von Abraham an ergeben hat, dessen
volle Geschichtlichkeit nach diesen Zeugnissen in das hellste
Licht tritt. Mit der Verwertung der Eigennamen für die
Religionsgeschichte greift Professor Hommel einen Gedanken Avieder auf,
den schon Eberhard Nestle in seinem Buch über die israeli-



__ 875 —

tischen Eigennamen (1876) A'erfolgt hatte, der aber hier von
anderer Seite beleuchtet und in einem Aveitern historischen
Zusammenhang \Terfolgt Avird. Der Wechsel in den charakteristi
sehen Elementen der hebräischen Namenbildung-, den die Namen
aus der Richterzeit im Unterschied A'on denen der mosaischen
Zeit und AAieder die der Königszeit im Unterschied A~on jenen
aufweisen, entspricht, was den religionsgeschichtlichen Gehalt
dieser Namen betrifft, genau den Voraussetzungen der traditionellen

biblischen Geschichte. Für die Echtheit der Namen aus
der hebräischen Patriarchenzeit und der mosaischen Zeit zeugt
ihre genaue Übereinstimmung mit dem Prinzip der Namenbildung,
das die aus dem zweiten Jahrtausend v. Chr. nachgewiesenen
arabischen Namen aufAveisen (avozu Hommel ausser den Namen
der südarabischen Inschriften jetzt auch die arabischen Namen
in keilschriftlichen Urkunden aus der Zeit der ersten Dynastie
der babylonischen Königsliste, der A'on ihm als arabischen
Ursprungs nachgeAviesenen sogenannten Hammurabi-Dynastie, A_er-

wertet), im charakteristischen Unterschiede von der babylonischen
ebenso Avie von der kanaanäischen Namenbildung ; dies bezeugt
aber die Echtheit der im Pentateuch enthaltenen Überlieferungen
nicht nur der mosaischen, sondern auch der Patriarchenzeit,
Aveil es in die Zeit zurückAveist, aato die Von^äter der Hebräer
in x^brahams erster Heimat Ur Kasdim mit den Arabern, von
denen sie ausgegangen waren, in lebendigen Beziehungen standen
und ihre Sprache ein arabischer Dialekt Avar. Die Annahme,
dass nach der ersten Völkertrennung in der Urzeit die grosse
arabische Halbinsel die gemeinsame Heimat der noch sprachlich
ungeschiedenen Semiten Avar, von avo aus sich einzelne Teile
derselben zu verschiedenen Zeiten nordwärts Avandten, um in
ihren spätem Wohnsitzen unter verschiedenen Verhältnissen
und verschiedentlich A'on nichtsemitischen frühern Einwohnern
beeinflusst, sich zu selbständigen Völkern mit getrennten Sprachen
zu entAvickeln, gewinnt immer mehr an Wahrscheinlichkeit. Was
speciell die Hebräer betrifft, so avüI Professor Hommel dieselben
noch Avährend des ganzen ägyptischen Aufenthaltes und noch
in der mosaischen Zeit halbe Araber mit arabischer Sprache
sein lassen, die erst nach der Eroberung des Westjordanlandes
ihre alte arabische Sprache mit der der Kanaanäer, dem

Hebräischen, Arertauscht hätten. Ob der noch bis in die mosaische

Zeit fortdauernde Gebrauch nach arabischer Art gebildeter



— 876 —

Namen sich nicht auch ohne diese weitgehende Folgerung
erklären lässt, mag hier dahingestellt bleiben; die Hauptsache,
auf die es wesentlich ankommt, der Wert des von Hommel
beigebrachten Materials für die Echtheit und GlaübAA'ürdigkeit der
im Pentateuch überlieferten Geschichte wie des mosaischen
Gesetzes, bleibt unabhängig von dieser besonderen Frage bestehen.
Bei seiner Anschauung muss Hommel allerdings auch annehmen,
dass die schriftlichen Urkunden der mosaischen Zeit wie die in
der Genesis enthaltenen vormosaischen erst in späterer Zeit,
AArenn auch nicht sehr lange nach der Eroberung des Landes
und der Annahme der nachmaligen hebräischen Sprache, in
diese übersetzt worden seien ; seine Stellung zu der Frage der
litterarischen Komposition des Pentateuchs ist im Zusammenhang

damit die, dass er ZAvar mit der Kritik die von dieser
unterschiedenen sogenannten Quellenschriften unterscheidet,
aber nicht als zu A'erschiedenen spätem Zeiten fabrizierte
Erzeugnisse, sondern dass er die etwa vorhandenen Verschiedenheiten

so erklärt, dass die verschiedenen Gruppen der schriftlichen

Überlieferungen, die aber alle Altes und Echtes enthielten,
getrennt und vielleicht an A'erschiedenen Orten ins Hebräische
übersetzt und vielleicht teilweise überarbeitet Avorden seien, Avobei

er aber zugiebt, dass man auch für dieses letztere Verfahren
für alle Teile nicht genötigt sei, weit über die mosaische Zeit
herunter zu gehen. Dass es sichere Kriterien, um die verschiedenen

Bestandteile bis ins einzelne zu scheiden, nicht gebe,
hebt Professor Hommel averschiedentlich hervor. Soviel ich sehe,
trennt ihn keine prinzipielle Kluft mehr von den Verteidigern
auch der litterarischen Einheit des Pentateuchs ; sein neues Buch
zeigt im Verhältnis zu den in seinen frühern Schriften gelegentlich
ausgesprochenen Ansichten einen bemerkensAverten Fortschritt
in dieser Richtung. — Für die Exegese Avichtig ist besonders
noch Kapital V : Abraham und Hammurabi (S. 147—202), zu
Gen. 14. Weiter gestattet mir der zubemessene Raum leider
nicht, auf Einzelheiten aus dem überaus reichhaltigen historischen
und philologischen Material einzugehen. Ein ausführliches
Register, das besonders auch die zahlreichen besprochenen oder
erwähnten semitischen Namen umfasst, erleichtert das Auffinden
derselben. Prof. Dr. F. Lauchert.



877

Die Metrik des Buches Job. Von Prof. Dr. Paul Vetter.
Biblische Studien, herausgegeben von Prof. Dr. 0. Bardenhewer,

II. Bd., 4. Heft.) Freiburg i. B., Herdersche Verlagshandlung.
1897. X und 82 S. 8°. (Preis Mk. 2. 30.)

Von dem unzAveifelhaft richtigen Prinzip ausgehend, dass
es sich, wenn man in der Erkenntnis der Metrik der
alttestamentlichen Poesie Aveiter kommen will, nicht darum handeln
kann, nach theoretischen Erwägungen em fertiges, metrisches
System zu konstruieren, in das die Texte dann, Avenn es nicht
gutAvillig geht, gewaltsam eingezwängt werden, sondern dass

lediglich die analytische Methode massgebend sein darf und
die metrischen Gesetze sich als Resultat einer bis in die kleinsten
Einzelheiten gehenden Prüfung der Texte ergeben müssen, hat
der Verfasser der ATorliegenden, gründlichen Schrift zunächst
den Text des Buches Job, soweit derselbe poetisch ist, in solcher
Weise untersucht. Die Resultate, zu denen er kommt, sind die
folgenden: Die metrische Einheit in der hebräischen Poesie ist
nicht die Zeile, sondern der Vers, der im Buche Job je in 2,
zuweilen auch in 3 Zeilen zerfällt (S. 1 f.). Die Hauptcäsur
teilt den Vers in Zeilen, und jede Zeile Avieder Avird durch eine
Nebencäsur, deren Vorhandensein als auf einem metrischen
Gesetze beruhend durch die genauesten statistischen
Untersuchungen nachgeAviesen Avird, in ZAvei Teile geteilt (S. 3—18).
Dazu kommt das Aveitere Gesetz vom Verston, das ZAvar nicht,
wie das von den Cäsuren streng nachgewiesen Averden kann,
sondern nur hypothetisch vorgetragen, aber doch sehr wahr-
scheinlich gemacht wird, dass nämlich jeder Cäsurabschnitt
einen Sprechtakt bildet, der entweder nur einen Hauptton hat,
oder in dem, Avenn er auch deren mehrere hat, das Hauptgewicht

der Aussprache auf den letzten Hauptton als Oberton fällt;
dabei sind drei Formen möglich, indem der Abschnitt entweder
nur eine einzige Tonhebung enthält oder dem letzten Hauptton
ein oder zwei andere vorhergehen oder endlich dem Hauptton
ein Gegenton \rorausgeht. Durch diese Gesetze ATon den
Cäsuren und vom Verston wird der Rhythmus des Verses
bestimmt (S. 18—26). Weiter AAird nachgeAviesen, dass, was die
Zahl der Zeilen im Verse betrifft, wenn auch die distichische
Form bei weitem vorherrscht, doch daneben auch die tristichi-
sche Form als abwechselnd damit gebraucht, im Buche Job



— 878 —

als ursprünglich anzunehmen ist, Avenn sich auch die Zahl der
im masorethischen Text stehenden, tristichisch gebauten Verse
kritisch reduzieren lässt (S. 26—30). In eingehender Darstellung

wird sodann der gesamte metrische Bestand des Buches
Job nach dem logischen Zusammenhang zergliedert (S. 30—57).
um festzustellen, ob sich durchweg eine Gliederung in
annähernd gleiche Sinnesgruppen nacliAveisen lasse, und ob diese
etAva dann und wann auch durch äussere Merkmale
gegeneinander abgegrenzt sind. Das Ergebnis der Untersuchung ist
der Annahme einer strophischen Gliederung günstig; und zwar
ergeben sich für den grössern Teil des Buches Strophen von
ZAvei bis drei Versen als die Regel, Avährend jedoch in einigen
Teilen (Elihu-Reden, Reden der Theophanie, Rede Jobs in
Kapitel 28) auch grössere strophische Abschnitte vorkommen, die
sich nicht Aveiter zerlegen lassen. Es folgt endlich eine
kritische Beurteilung der den hier vorgetragenen Anschauungen
Avidersprechenden, in der GegeiiAvart vertretenen Systeme, des

von Bickell begründeten Systems der Silbenzählung und des

von Ley, Grimme u. a. vertretenen Systems der Zählung der
Tonhebungen ('S. 60—72). Proben metrischer Lesung machen
den Schluss; als solche werden in Transskription und mit
Übersetzung Kapitel 3, 2—26, Kapitel 28 und Kapitel 38, 2—38
gegeben. Prof. Dr. F. Lauchert.

Kirchengeschichtliche Abhandlungen und Untersuchungen von
F. X. Funk, Professor der Theologie an der Universität Tübingen.
I. Bd. Paderborn, Ferdinand Schöningh. 1897. VI und 516 S.

8°. (Preis Mk. 8. —).

Die Sammlung der in verschiedenen Zeitschriften
zerstreuten Abhandlungen des gelehrten Tübinger Kirchenhistorikers

wird bei allen, die sich mit der Geschichte der alten
Kirche und der altchristlichen Litteratur wissenschaftlich
beschäftigen, mit lebendigem Interesse aufgenommen werden,
nicht nur, weil der bleibende Wert der gesammelten altern
Arbeiten vielen den Besitz der Sammlung derselben wird
AvünschensAvert erscheinen lassen, sondern auch insofern, als
die einzelnen Arbeiten vielfach mehr oder weniger erweitert,
durch Auseinandersetzungen mit neueren, abweichenden An-



— 879 —

sichten vermehrt, einzelne auch ganz neu bearbeitet sind. Ganz
neu ist in dem A'orliegenden Bande, der im ganzen 24 grössere
und kleinere Abhandlungen enthält, die zweite Abhandlung:
„Die Bischofswahl im christlichen Altertum und im Anfang des

Mittelalters" (S. 23—39), die den Gegenstand von der apostolischen

Zeit an bis zum Aufhören des Wahlrechts der
Gemeinden behandelt. Nr. I „Der Primat der römischen Kirche
nach Ignatius und Irenäus" (S. 1—23) giebt in der neuen
Bearbeitung u. a. besonders auch Auseinandersetzungen mit den
neuesten Ansichten Harnacks über die beiden bekannten Stellen.
Ein beträchtlicher Teil des Bandes bewegt sich auf dem Gebiet
der Konzilieiigeschichte ; zunächst die umfangreichen, aus dem
Historischen Jahrbuch 1892—1894 etwas erweitert wiederholten
Abhandlungen: III. „Die Berufung der ökumenischen Synoden
des Altertums- (S. 39—86), (dazu als „Epilog"- der Aufsatz
XXIV, S. 498—508, Avorin auf eine Avährend des Drucks des
Bandes erschienene Abhandlung atoii Höhler geantwortet Avird),
und IV. „Die päpstliche Bestätigung der acht ersten
allgemeinen Synoden" (S. 87—121). Zu diesen Abhandlungen, Avelche

die Stellung Funks zu den in den Überschriften genannten
Fragen unter Beibringung des ganzen authentischen Materials
in abschliessender Weise begründen, kommen einige kleinere
specieile Abhandlungen zur alten Konzilieiigeschichte: XIV. „Der
Kanon 36 von Elvira" (S. 346—352) ; XV. „Die Zeit der ersten
Synode von Arles" (S. 352—358); XXIII. „Martin V. und das
Konzil von Konstanz" (S. 489—498). Eine Reihe von andern,
höchst gründlichen und AvertATollen Untersuchungen, in deren
Zusammenhang die Zeugnisse der patristischen Litteratur, AAie

die einschlägigen disciplinären Verordnungen der Konzilien auf
das sorgfältigste erörtert Averden, beschäftigt sich mit der
ältesten Geschichte einzelner Punkte der kirchlichen Disciplin:
V. „Cölibat und Priesterehe im christlichen Altertum" (S. 121

bis 155); VI. „Zur altchristlichen Bussdisciplin" (S. 155—181);
VII. „Die Busstationen im christlichen Altertum" (S. 182—209) ;

VIII. „Die Katechumenatsklassen des christlichen Altertums"
(S. 209—241, zum Teil jetzt mit Heiworhebung neuer Gesichtspunkte

und Argumente); IX. „Die Entwickelung des Oster-
fastens" (S. 241—278). Zur Liturgik gehören die Aufsätze:
X. „Die Abendmahlselemente bei Justin" (S. 278—292, gegen
die Hypothese Harnacks); XI. „Der Kommunionritus" (S. 293



— 880 —

bis 308) ; XXI. „Die Entstehung der heutigen Taufform" (S. 478
bis 483). Endlich enthält der Band noch die folgenden Arbeiten:
XII. „Titus Flavius Clemens Christ, nicht Bischof (S. 308—329) ;

XIII. „Hadrians Reskript an Minucius Fundanus" (S. 330—345) ;

XVI. „Der Basilides der Philosophumenen kein Pantheist"
(S. 358—372) ; XVII. „Zur Frage nach dem Papstkatalog Hege-
sipps" (S. 373—390) ; XVIII. „Ein Papst- oder Bischofs-Elogium"
(S. 391—420, über das bekannte, A'on de Rossi entdeckte und
auf Liberius bezogene Elogium, über das Funk wiederholt im
Historischen Jahrbuch gehandelt hat, am Schluss eine
Auseinandersetzung mit der neuestens von Mommsen
ausgesprochenen Ansicht) ; XIX. „Zur Geschichte der altbritischen
Kirche" (S. 421—459); XX. „Das PapstAvahldekret in c. 28
Dist. 63" (S. 460—478); XXII. „Zur Bulle Unam Sanctam"
(S. 483—489). Die gegebene Übersicht zeigt, ein Avie reiches
Material dieser vorläufig vorliegende I. Band von Funks kleinen
Schriften enthält; mit nicht geringerem Interesse darf die
Fortsetzung der Sammlung envartet Averden.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der alten Kirche.
Herausgegeben von Dr. August Hahn, weiland ord. Professor
der Theologie an der Universität Breslau. Dritte vielfach
veränderte and vermehrte Auflage von Dr. G. Ludavig Hahn, ord.

Professor der Theologie an der Universität Breslau. Mit einem

Anhang von Dr. Adolf Harnack. Breslau, Verlag von E. Morgenstern.

1897. XVI und 412 S. 8°. (Preis Mk. 6. 50.)

Dieses ausserordentlich nützliche und Avertvolle Werk hat
in der neuen Auflage durch die erhebliche Vermehrung des

Materials abermals sehr an Wert geAvonnen. Es ist dabei
erfreulich, dass der jetzige Herausgeber, der sich um das Werk
in seiner zweiten und in der gegenwärtigen Auflage so grosse
Verdienste erworben hat, dass dasselbe in seiner jetzigen
Gestalt grossenteils sein Werk ist, sich nicht durch praktische
ErAvägungen bestimmen liess, die einerseits durch Aufnahme
von neuem wichtigem Material sich ergebende Vermehrung
des Umfanges auf der andern Seite durch Ausscheidung von
minder wichtig scheinenden Stücken auszugleichen, sondern



— 881 —

dass er vielmehr bestrebt Avar, der Sammlung eine relative
Vollständigkeit zu geben. Gerade diese Vollständigkeit ist ein
Avesentlicher Vorzug der Sammlung, und gerade so füllt sie
ihren Platz aus und dient sie einem Avirklichen Bedürfnis. —
Das ganze Material ist jetzt in fünf, statt in zwei Abteilungen
geteilt: Die 1. umfasst unter dem Titel: „Regula fldei der ältesten
Kirche" die von den altern Kirchenschriftstellern gegebenen
freiem Relationen über den Inhalt des Glaubensbekenntnisses
(S. 1—21) ; die 2. Abteilung die Taufsymbole der alten Kirche
(S. 22—159) ; die 3. Abteilung die ökumenischen Symbole, d. h.
die Symbole und dogmatischen Erklärungen der allgemeinen
Konzilien und das Symbolum Quicunque (S. 160—177); die 4.

Abteilung die Symbole (und dogmatischen Erklärungen) von Par-
tikular-Synoden (S. 178—252); die 5. Abteilung Privat-Symbole,
d. h. solche, die nicht von Synoden, sondern von einzelnen
Bischöfen oder Kirchenschriftstellern ausgehen (S. 253—363).
Jede dieser Abteilungen hat Vermehrungen erfahren, und dabei
ist in der 2. und 5. Abteilung auch das Jahr 681 als die in der
2. Auflage massgebende untere Zeitgrenze, die jetzt noch für
die Mitteilung des von Konzilien herrührenden Materials
festgehalten worden ist, beträchtlich überschritten Avorden. Die
2. Abteilung ist besonders auch durch die Aufnahme von spätem
lateinischen, altdeutschen und altenglischen Texten bis zum
Ausgang des Mittelalters herunter bedeutend vermehrt worden.
Dabei sind hier nicht mehr die überlieferten Formeln des

Symbolum apostolicum, die wesentlich den Textus receptus
Aviedergeben, \ron den Formeln des in den verschiedenen Kirchen
früher gebrauchten Taufsymboles in der Weise geschieden, dass

jene für sich zusammengestellt werden, sondern es ist jetzt
ausschliesslich die Anordnung nach den verschiedenen Ländern
durchgeführt, und innerhalb der so sich ergebenden Gruppen
die chronologische Ordnung, soweit sich diese streng durchführen

lässt. Bei dieser Anordnung lässt sich die Geschichte
des Taufsymbols in den einzelnen Ländern, soAveit sie urkundlich
belegbar ist, anschaulich übersehen. Auch das von der frühem
Auflage bleibende Material ist vielfach neu bearbeitet, unter
Benutzung neuerer Publikationen, die auch in den gut
orientierenden Anmerkungen jetzt überall berücksichtigt sind. —
Der von Harnack beigetragene Anhang enthält „ Materialien
zur Geschichte und Erklärung des alten römischen Symbols



— 882 —

aus der christlichen Litteratur der ZAvei ersten Jahrhunderte"
(S. 365—390), eine neue, bereicherte Bearbeitung der früher
von Harnack in seiner Ausgabe der apostolischen Väter
veröffentlichen Materialiensammlung. Das sehr sorgfältige Register
umfasst jetzt nicht nur die Eigennamen und Avichtigsten Schlagworte,

sondern auch alle in den Symbolen A^orkommendenFormeln.
So entspricht das vortreffliche Werk in jeder Beziehung jetzt
noch mehr als früher den Anforderungen, die für Avissenschaftliche
ZAvecke und für Studienzwecke an ein solches Werk zu stellen
sind. Prof. Dr. F. Lauchert.

Untersuchungen über die Scholien zu Clemens Alexandrinus.
Beilage zum Jahresbericht des K. Neuen Gymnasiums in Nürnberg

für das Schuljahr 1896/97. Von Dr. Otto Stählin,
K. Gymnasiallehrer. Nürnberg, Buchdruckerei von J. L. Stich.
1897. 48 S. S°.

Der Verfasser, der im Auftrage der Berliner Akademie
eine neue kritische Ausgabe des Clemens Alexandrinus vorbereitet,

als deren ersten Vorläufer er vor zavcì Jahren das

Programm „Beiträge zur Kenntnis der Handschriften des Clemens
Alexandrinus" ATeröffeutlichte (s. die Anzeige im Jahrg. 1896

dieser Zeitschrift, S. 596 f.), giebt in den gegenwärtigen
Mitteilungen über die Scholien zu Clemens, die auf sorgfältiger
Prüfung der Handschriften beruhen, einen neuen Avertvollen
Beitrag zur Kenntnis der handschriftlichen Überlieferung des

Clemens. Er berichtet zuerst über die bisherigen teilweisen
oder umfassenderen Veröffentlichungen der Scholien in den

Clemens-Ausgaben (S. 3 — 8), und über die handschriftliche
Überlieferung derselben (S. 8—15); darauf wird, unter Zugrundelegung

der Ausgabe von Dindorf, eine genaue Zusammenstellung
der Scholien nach deren verschiedenen Verfassern resp. Schreibern

gegeben, mit zahlreichen Verbesserungen und Ergänzungen
des vielfach ganz ungenauen und fehlerhaften Textes bei
Dindorf (S. 15—41). Dem folgt noch eine Zusammenstellung der
in den Scholien enthaltenen Citate und NacliAveis der Quellen
(S. 41 —45), und endlich eine Charakteristik und Beurteilung
der Scholien (S. 45—48), die nach der Seite der litterarischen
Bildung und des litterarischen Geschmaks einige nicht uninteres-



— 883 —

sante Züge zum Charakterbild des Erzbischofs Arethas von
Cäsarea nach dem von ihm herrührenden Teile der Scholien
beiträgt. F. L.

1) Meine Schrift Das Christentum im Lichte der deutschen
Philosophie verteidigt nach rechts und links. Mit einem

offenen Brief an Prof. Dr. F. Michelis vom Jahre 1885 und
einemVorivortgegen Prof. Dr. Ed. Zeller. Von ANTON Bullinger.
München, Th. Ackermann. 1897. 58 S. 8°.

2) Phantasterei oder Schwindel ì Frage an den Neuscholastiker
Dr. M. Glossner betreffend seine Kritik der von mir vertretenen

Philosophie. Von Anton Bullinger. München, Th. Ackmnann.
1897. 28 S. 8°.

Der Verfasser stellt in diesen beiden Broschüren die
Einwendungen der Kritiker gegen sein Buch „Das Christentum im
Lichte der deutschen Philosophie" (vgl. die Recension von
Prof. Langen in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1895, S. 785 ff.)
zusammen und begleitet sie mit Anmerkungen, in denen er seine
früher ausgesprochenen Anschauungen festhält. Das Vorwort
der ersten Broschüre setzt sich mit Verschiedenen auseinander
über die Studien des Verfassers zu Aristoteles, und der den
2. Teil der Schrift bildende „Offene Brief an Michelis" ist eine
polemische Auseinandersetzung gegen Michelis in Bezug auf
-den Begriff des Unendlichen und den Begriff der Negation bei
Aristoteles, und in Bezug auf den aristotelisch-scholastischen
Formbegriff.

III. English Bibliography.

Cyprian; His Life, His Times, His Work, by Edavard White
Benson, D. D., D. C. L., sometime Archbishop of Canterbury.
London 1897.

The late Archbishop of Canterbury has generally been
^chiefly known as a great ecclesiastical administrator. The
thirteen years during which he sat on the throne of Augustine
were marked by much church progress, and that progress was
largely due to the wise rule of the Archbishop. More than any

Revue intern, de Théologie. Heft 20, 1897. 58



— 884 —

of his recent predecessors he grasped the true position of the
Church of England as the one branch of the Holy Catholic
Church in this land, opposed on the one side to what he so

aptly termed the " Italian Mission " and on the other to all the
modern sectarian bodies AAiiich can in no way trace their
historic descent from Christ and His Apostles. The Archbishop's
statesmanship shoAved itself in three special events Avhich
marked his rule. First it was he who listened to the oft
repeated cry for help from the miserable remnants of the Nestorian
Churches of Persia and Turkestan and founded the mission
that has done so much to bring light into dark places and may
in time be the means of restoring several of the ancient
separated churches of Asia to the unity of Christendom, and
beyond that, to bring the Avhole of the East and the Churches
in communion with Canterbury into brotherly union one with
the other. Then secondly there Avas the Lincoln Judgment. The
days of Archbishop Tait Avere days of contention and strife :

noAv, so far as ritual matters are concerned, the Church is at
peace. The result is due to the Avise line taken by the late
Archbishop in the Lincoln Case. And lastly the Church oAves

the Archbishop a great debt for the organisation of the Central
Committee for Church Defence and Church Instruction. The
Church is in no sense the creation of the State. The relations
betAveen the tAvo as they exist at present in England are by
no means an unmixed blessing ; still the Church cannot submit
to be cast doAvn from her present position of privilege and to
be deprived of those ancient endoAvments which are such a
great assistance for the doing of her Master's Avork, and therefore

she must struggle against any proposals brought forAvard
with the vieAV of attaining these objects. The Church
Committee Avas founded by the Archbishop primarily with the view
of resisting these attacks, but beyond that it has taken up the
great work of instructing the people in the true history of the
Church that so they may understand the better the true
nature and claims of the Church and the directions in which
genuine reforms are to be sought.

To the debt that the Church owes for these things another
has nowT been added. Thirty years ago, when he was Head
Master of Wellington College, Dr. Benson felt the danger of
letting the rush of purely professional Avork so fill his life as to



— S85 —

<jut him off from those higher ideals that come from the
pursuits of scholarship and the study of antiquity. To counteract
this eAil, at the suggestion of the late Bishop Lightfoot, he
commenced a work dealing Avith the Life and Times of
Cyprian. Year after year he Avorked at it in the hours that he
could spare from his engrossing public duties and, just before
he left for his journey to Ireland on the return from Avhich

he Avas so suddenly called away, he finished the Preface and
there only remained a feAV corrections to make in order to

complete the book. It stands then as the one monument of the
literary labours of a great scholar and, published a few months
after his lamented death, it comes to us with a special claim
on our attention. Let me say at once that the work is
thoroughly worthy of the reputation of the Archbishop. It is a
book such as I believe no Prelate in Christendom in an equally
important position has produced in the present century. As such
it is a work of which the Church of England may be justly
proud. Of course it is not perfect. It suffers from the defect
that took so much off nearly all that the Archbishop wrote—a
strange unusual style Avhich is often hard to folloAv and rather
irritating. It somewhat fails too in portraying Cyprian himself.

It is full of most interesting and A'aluable matter. It
discusses with minute care eArery point connected Avith the saint's
life and surroundings, but as the result of reading it no vivid
picture of the character of the man remains on my mind. One
is irresistibly driven to compare it in this respect with the
Avonderful pictures, written in the easiest and most flowing
English, which the late Bishop Lightfoot has left us of Clement
and Ignatius. It must be confessed that the Archbishop's Avork
suffers by the comparison, but then it is only a really great
book that could ever suggest a comparison Avith the works of
Lightfoot.

It is impossible to attempt to giA_e here any adequate idea
of the contents of this book and of the many questions that
arise in the course of it and receive fullest elucidation, and I
think it will be best to limit Avhat I have to say to tAvo

subjects that are very prominent in it and Avhich are of much
interest at present. First the Roman controversy is ever
Avith us. The teaching of Cyprian and his relation to the Roman
See has always been a chief theme in that controversy and



— 886 —

is fully discussed by the Archbishop : secondly the teaching of
Cyprian on the meaning of Confirmation has recently amongst
ourselves been made a chief plank in the support of a Theory
on this subject AAiiich has excited a good deal of attention and
Avhich, I fear, is likely to do a good deal of harm. On this too
light may be had from the book before me.

The relations of Cyprian to Rome come out clearly first in
the Treatise on the Unity of the Church and then in his dealings

with Stephan on the Baptismal question. The teaching of
the first of these is very fully examined in chapter IV. The
Archbishop sheAvs very convincingly that Cyprian's Theory of
Unity is very different from the Papal Theory. To the Papist
the Catholic Church is a centralised empire of Avhich the Pope
is the visible, infallible head, and the one test of unity is
obedience to the pontiff. In contrast with this the Catholic
Theory as held by Cyprian docs not dispute that the Catholic
Church is subject to a single ruler, but that ruler is the great
invisible head of the Church Himself. He has no single
representative on earth. The earthly organisation is a series of
confederate republics, each presided over by its oavii Bishop, each
with a large liberty in ordering the details of its own life, so

long as nothing is ordained contrary to the faith once delivered
to the Saints, all held together by the bond of the one spirit
dAvelling in every part, by obedience to the universal laAv of
Christ, by the interest that every part has in the Avelfare of
every other. In this confederation the supreme legislative
authority is the Avhole body of the Bishops : if Metropolitans have
received a precedency of dignity over their brother Bishops it
conveys with it no primacy of Jurisdiction. They are all equally
subject to the common laAv and the common supreme
tribunal.

Such very briefly seems to be Cyprian's theory. There
are two points in his treatise that have attracted much attention.

First there is the famous phrase "principalis Ecclesia"
applied by Cyprian to the Church of Rome. The Archbishop
examines the meaning of this with the very greatest care in
the Appendix and shews quite conclusively that the Avords
make nothing for the papal claims inasmuch that as they do
not involve the idea of authority or Jurisdiction. That this is
the true interpretation is further illustrated by Cyprian's con-



duct. "We shall see", the Archbishop writes, "Iioav the
subsequent history of his intercourse A\ith the Roman See exhibits
him sometimes, as Ave should say, rightly in conflict Avith it,
sometimes wrongly; but in conflict almost always—exhorting
the Roman bishop, rebuking him or making excuses for him,
or assuring him that he had excommunicated himself by his
vain threats of excommunicating others—obeying him never"
(p. 193). The other special point is the famous interpolation
A\ith regard to the Chair of Peter. The Archbishop discusses
this question in its every detail. He examines every scrap of
evidence, manuscript and otherwise, that bears on the question

and the shifts to which modern Romanists are driven by
their efforts to make the best of a bad business. The whole
tale is most instructive and demonstrates, if demonstration is

wanted, Iioav Rome has been ready to resort to fraud and
deceit for the supreme object of imposing her authority on the
neck of the Church. The Archbishop, so far as I see, omits
indeed one small point. It is, hoAvever, if it can be established on
satisfactory evidence, the fitting crown of the Avhole thing. It
is said that Pope Gelasius put the writings of Cyprian on the
Index of prohibited books, but that after the interpolated copies
came into circulation another clause Avas inserted in the decree
specially recommending them to the study of the faithful

I have quoted aboATe the summary that the Archbishop
giATes of Cyprian's treatment of the pope. In subsequent chapters

he examines point by point the dealings of Cyprian Avith

Cornelius and afterwards Avith Stephan. On the main question
Stephan was right and Cyprian wrong. The Catholic Church
has consistently refused to rebaptise heretics on their return
to the true fold, but the difference in the conduct of the
controversy has, in spite of that fact, raised Cyprian to the position

of a recognised saint, while Stephan might have been
almost forgotten, had it not been for his contact Avith the
greater and better man. I must refer to the book itself for the

many interesting details, but I cannot refrain from quoting the
words in which the Archbishop sums up the policy of Stephan.
"But in fact he may be rather said to have inaugurated, or
at least to have been an early type of the regular Roman
policy of comprehension on easy terms saving as to the one
article of submission : ready in Spain to restore semi-pagans to



the Episcopate ; ready in Gaul to uphold the harshest repeller
of penitents; ready anywhere to receive Marcionites without
Baptism to communion. And although the issue of the long
severe Baptismal controversy Avith Cyprian has been
determined by the Church catholic in Stephan's sense : although the
practice he maintained has been accepted as true wisdom and
true charity, although Cyprian's theory has been rejected as
well nigh unchristian, yet feAV moral triumphs have equalled
the ascendency of the vanquished Carthaginian" (pp.309, 310).

The elaborate chapter in which the Archbishop examines
the great Baptismal question is divided into four parts. The
first of these sets forth the tradition of Africa and Asia Minor
on the subject ; the second contains a statement of the position
taken up by the Leaders—Stephan and Cyprian—on each side
and a careful examination of the character, origin and date of
the various documents on which our knowledge depends ; the
third is occupied Avith a statement of the arguments used, and
the fourth points out some ecclesiastical results which seem to
flow from a review of the whole matter.

The Archbishop's statement of the question at issue Aveil
deserves quoting: "The first questioning was How can profane
waters bless?" It means at least this:—"A soul longs to be

baptised into Christ. A mistaken, erring, even an immoral
believer does in intention baptise it into Christ. Is that soul
in fact baptised into another than Christ, or into a society
other than His Church Or, is the baptised proselyte of a heretical

sect a baptised Catholic in spite of circumstance The
decision Avhich the wise and loving Cyprian formed and
laboriously propagated was to deny the reality of all such baptism.
This is that grave anti-catholic error of his which not only
struck at the root of the spiritual constitution of the Church,
and threatened to number her among her OAvn sects, but in
principle withdrew the virtue of the Sacrament from the
immediate ministering of Christ present, and attached it to the
human agent" (p. 333). The question is indeed a vital one.
As in the days of Cyprian so iioav the ansAver Ave give to it
will affect our whole attitude towards the sects outside the
Church. So far as they have received baptism, are they
indeed members of the Church though erring ones, or have they
no part in her'? Is the difference between them and Church



— 889 —

people not that the one belongs to the Body of Christ while
the other does not, but is it that while both belong to the Body,
the one knoAvs the greatness and the blessings of his inheritance,

Avhile the other is ignorant of it? It is clear that on the
answer to these questions our whole method of approaching
our separated brethren will depend. It is to be hoped that the
Archbishop's book will do much to spread sound opinions
amongst us. But to return.

One or two points of interest come out in the Section on
the Documents. Tertulliano Tract De Baptismo has been very
generally regarded as one of his Catholic works and assigned
to about the year 198. The Archbishop questions this judgment
and assigns the work to the Montanist period about 214. He
has not worked the matter out and it Avuld be Avorth some
one's while to do so and if possible settle it. Again the anonymous

treatise De Rebaptismate he assigns not to an Italian
author of the party of Stephan but to some African divine.
He dates it early in the dispute and regards it as not improbably

being the treatise sent to Cyprian by Jubaian. These
conclusions seem to me to be well established.

The question assumed the shape of being largely a matter
of tradition versus reason. Stephan believed and believed
rightly that he was maintaining the position handed down in
the Church from the beginning. The Archbishop shews that that
tradition prevailed not only in Italy and but in Africa too, that
if it was not as clear there as elsewhere it Avas due to the
puritanical influence of Tertullian followed by the much greater
influence of Cyprian. On the other hand Cyprian appealed to
reason and Scripture. He maintained, and maintained rightly,
that where these and tradition come into collision it must be
the tradition that gives way. But were the arguments of reason
and the appeals to Scripture that Cyprian brought forward
well founded? I think the Archbishop has shown that they
were not.

To pass from this to the question of confirmation. It
was the universal custom to receive those who turned
from Heresy to the bosom of the Church with the solemn
laying on of the hands of the Bishop. Cyprian seems to have
regarded this ceremony as a repetition of the Confirmation
already received from the schismatic Bishop and to have in-



— 890 —

ferred that the indwelling presence of the Spirit could only be

imparted by the hands of the orthodox. If then, he argues,
heretical Confirmation is void and the indwelling Spirit is not
present with those who have receiAred it, on Avhat grounds can
heretical baptism be regarded as valid? The argument is of
much weight, but it rests on a twofold error. The ceremony of
the reception of heretics Avas not a repetition of their
Confirmation. That like their Baptism was held good, but it Avas a rite
used ad pcenitentiam, as Stephan said and the Church held, not
that the presence of the indwelling Spirit had not been given,
but that the effects of it, as well as those of Baptism had as
it were lain dormant and by the blessing of the Church on
the return to outward unity Avere brought into active play.
But again Cyprian Avas in error as to the effect of Confirmation
itself. Following Tertullian he held that the indwelling Spirit
was not imparted to the Christian before Confirmation, that
those Avho Avere baptised were indeed Temples of the Holy
Ghost but Avere empty temples till the time of their Confirmation.

This teaching again was not that of tradition. It was
based on an appeal to Scripture and that appeal had no solid
ground to stand on. Without stopping to examine it in detail
it seems enough to say that it very largely rested on a false
interpretation of our Lord's words to Nicodemus. The Church
has eA^er regarded these words as applying to Baptism.
Tertullian and after him Cyprian would separate them and make
the birth of water and of the Spirit tAvo separate things. The
first they would refer to Baptism, the second to Confirmation.

This teaching of Cyprian on Confirmation has lately been
put forth prominently amongst us by Father Pullar and Canon
Mason. They have endeavoured, particularly the latter, with
great learning to shew that it is in accordance with the genuine
teaching of the Church. The consequences of such a theory
would be widereaching indeed. I cannot stop to examine them,
but I hope the Archbishop's Book will do much to convince
those who might be led away by learning and the influence
of great names that the teaching of the Church of England as
embodied in the Baptism and Confirmation Offices is thoroughly
sound and catholic.

There are many other matters treated of in this book
which are of great interest. Every point connected Avith Cy-



— 891 —

prian is worked out with extreme care. I cannot ask for space
to discuss any of them. I hope I have said enough to shew
that the book is one of great value and importance and to
induce some of the readers of the Revue to procure it and
study it for themselves. A. J. C. Allen.

IV. Griechische Bibliographic

XqtjOxov AvôqovxOov, xaltr/yrjxov r?~ç sv Xd/.xrj QsoXoyix^c ^.yolrfi.
Tò xnxòv rrnoà IJXcéxoivi. Tfifyia A) 'Evvoict xoi> xaxov.
Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde bei der
philosophischen Fakultät der Universität Leipzig, eingereicht von
ChRESTOS AndruZOS. Ev 'Ad-rjvaic, sx xov xvTtoyQacpsiov 'AXs-

£dvOQOv riaTcayswQyiov. 1896. 54 S. 8°.

— Tfirjfia B'. *Aq%ì) tov xaxov. Ev KorvOxavrivoimóÀtt, sx xov Ha-
XQiaQxixov TvTToyQcapsiov. 1897. 64 S. 8°. ('AvaârjpoOisvOiç sx

xrjç «'ExxXrjOiaOxtxrjç 'AXrjâ-st'aç ¦*¦.)

Die in diesen beiden Heften vorliegende Arbeit ist die erste
umfassende monographische Darstellung der Lehre Piatons vom
Bösen. Das grosse philosophische Interesse des Themas ist darin
begründet, dass Piaton der erste unter den griechischen
Philosophen ist, bei dem wenigstens ein Versuch gemacht ist, das

schAvierige Problem tiefer zu erfassen. Freilich ist es zum Teil
schon schwierig, den eigentlichen Sinn verschiedener Avichtiger
Stellen des Philosophen, die von neueren philosophischen
Schriftstellern sehr verschiedene Auslegungen erfahren haben,
festzustellen. Die nicht ganz leichte Aufgabe des Verfassers war also
nicht nur, aus der Zusammenstellung des in den platonischen
Schriften zerstreuten Materials erst den ganzen Gedanken-
zusammenhang in systematischer Übersicht und im Zusammenhang

des ganzen platonischen Systems zu gewinnen, sondern
sich dabei in der Erklärung des einzelnen auch fortwährend
mit den verschiedensten Avidersprechenden Auffassungen neuerer
philosophischer Schriftsteller kritisch auseinanderzusetzen. Mit
der Feststellung der eigentlichen Gedanken des Philosophen
verbindet sich sodann durchgängig einerseits eine Würdigung
des relativen Wertes derselben im Zusammenhang der Geschichte



— 892 —

der griechischen Philosophie, andererseits aber die Kritik der
Unvollkommenheit derselben, wenn sie mit dem Massstabe der
christlichen Erkenntnis gemessen werden, insofern auf dem

Standpunkte des falschen platonischen Dualismus eine wahre
Auffassung vom Ursprung und Wesen des Bösen nicht gewonnen
werden kann, Avenn sich auch verschiedentlich einzelne geniale
Gedanken bei dem grossen Philosophen finden, die wenigstens
ahnungsweise die Konsequenz seines Systems durchbrechen. Der
Verfasser hat diese schwierigen Fragen mit Scharfsinn behandelt

und zeigt sich auch mit der einschlägigen deutschen
philosophischen Litteratur, mit der er sich so vielfach auseinanderzusetzen

hatte, gut vertraut. Das 1. Heft, über den Begriff des

Bösen, handelt in drei Kapiteln von dem Bösen oder Aron dem
Übel in der Welt im allgemeinen, von dem moralisch Bösen,
und von der Verantwortlichkeit des Menschen (im Zusammenhang

damit von der Freiheit des Willens nach Piaton, mit
Verwerfung der Ansicht, dass derselbe deterministisch lehre). Im
2. Heft wird die Lehre Piatons vom Ursprung des Bösen
behandelt, und zwar im 1. Kapitel von der Materie als dem Sitz
des Bösen nach dem platonischen Dualismus, im 2. Kapitel die
Lehre vom Fall der präexistierenden Seele und von ihrer Zu-

rückführung zum ovrwç ov durch die in wiederholter Verkörperung

(!.isx£vOü)[mxx(ooic) zu durchlaufenden Stadien, mit
ausführlicher Erklärung der bekannten platonischen Mythen, welche
diese Gedanken darstellen. Ein 3. Kapitel, über die Theodicee
Piatons, wahrt diesem Philosophen den Anspruch, der erste
Begründer dessen zu sein, Avas man seit Leibnitz mit dem Worte
Theodicee bezeichnet, im Gegensatz zu der verbreiteten
Ansicht, dass die Anfänge daAron bei den Stoikern zu suchen
seien. F. L.

V. Librairie.
Altkatholischer Volks-Kalender für das Jahr 1898; Baden-Baden,

E. Sommermeyer.

L. Bonnet: Evangiles de Matthieu, Marc et Luc, IVe livraison ;

2° édit. Schrœder; Lausanne, Bridel; le vol. 12 fr.

A. Ernst und J. Adam : Katechetische Geschichte des Elsasses
bis zur Revolution; Strassburg, F. Bull, 1897, 5 Mk.



— 893 —

Holtzmann und Krüger: Theol. Jahresbericht (1896), III.
Abteilung, Systematische Theologie ; Braunschweig, 1897, 4 Mk.

K. Marti (Bern) : Geschichte der Israelitischen Religion, III.
Auflage; Strassburg, F. Bull, 1897, 4 Mk. — Kurzer Hand-
Kommentar zum A. T., Freiburg und Leipzig, Mohr (Siebeck).

Th. Paschalides : 'O 'Ayiog 'Iwväg, firjxooTtoh'xrjg xal Aav(,iaxovQyòc

Ttaöun' TW)' FioGGmv. — 'O Kôprjç Ascov Nixokccsßixg ToXGxói]c.

Ev IhxQovnolsi, 1897, br.

Episkop Nikanor Ruzitschitsch : Gross-Zupan Stephan Nemanja
und seine Bedeutung für den serbischen Staat und die
serbische Kirche; Jena, B. Engau, 1897, 100 S. — Die
russischorthodoxen Heiligtümer in den Städten Weimar und
Wiesbaden ; 1897, 48 S.

AVIS.
En publiant sa XXe livraison, la Revue internationale de

Théologie termine sa cinquième année. Il suffit de parcourir
attentivement la liste de ses travaux (articles de fond, variétés,
comptes rendus bibliographiques, chroniques théologiques et
ecclésiastiques), pour constater le nombre considérable des

/ questions qu'elle a traitées. Nous saisissons avec empressement
cette occasion d'adresser à tous nos collaborateurs nos plus
Aifs remerciements: c'est grâce à leur science, à leur dévouement,

à leur zèle, que la Revue a pu mériter les éloges qui
lui ont été adressés par la presse religieuse de toutes les Eglises
chrétiennes indépendantes de Rome, et qu'elle a certainement
apporté des lumières nouvelles dans plus d'une question
jusqu'ici obscure. D'ores et déjà elle constitue une collection de

documents d'autant plus importants qu'ils sont tous conçus dans
le sens de la conciliation et de la pacification, non par des
concessions de principes qui ne seraient que des altérations de
la vérité, mais par de sérieuses études des sources mêmes, et

par une application loyale du critérium catholique, le seul qui
puisse vraiment nous faire distinguer le vrai dogme de
l'ancienne Eglise chrétienne et les spéculations théologiques que


	Bibliographie théologique

