Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)
Heft: 20

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- BBl ==

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

La Cause premiére d’aprés les données expérimentales,
par M. E. FErRrIERE; Paris, F. Alcan, in-18, 1897, 3 fr. 50.

Il faut distinguer dans cet ouvrage, d'une part, les don-
nées scientifiques qui y sont accumulées, données empruntées
a la physique, a la chimie, & la géologie, & la botanique, a la
zoologie, a la physiologie, etc., et, d’autre part, les conclusions
philosophiques, voire méme théologiques, que l'auteur prétend
tirer de ces données.

Sur le premier point, il faudrait étre un savant de pre-
mier ordre, connaissant a fond toutes les sciences physiques,
chimiques et naturelles, pour pouvoir contréler toutes les asser-
tions émises par l'auteur. Je décline donc toute compétence,
mais il m'a paru que son exposition est faite avec beaucoup
de méthode et d’ingéniosité; il y a 14 de quoi charmer les lec-
teurs curieux qui n’ont pas le temps d’étudier les détails des
questions et auxquels suffit un résumé synthétique fait avec
lucidité.

Quant aux prétendues conclusions philosophiques que 1'au-
teur tire de tous les matériaux étalés par lui avec une science
aussi universelle, je dois avouer humblement qu’elles ne m'ont
nullement convaincu. Je n'y ai guere vu que des sophismes et
de l'esprit de parti. Lorsque l'auteur dit que «l'idéal que doit
poursuivre la science humaine est d'écarter toute intervention
théologique (p. 186)», il montre son esprit de parti, et il oublie
que le devoir d'un vrai savant est d'ignorer la fausse théolo-
gie pour ne voir que la vraie, comme le devoir d'un vrai
théologien est de négliger les systemes des faux savants et de

Revue intern. de Théologie. Heft 20, 1897. 56



ne tenir compte que de la vraie science. Ses sophismes sont
nombreux; en voici quelques-uns:

1° M. Ferriére, pour faire triompher son spinozisme ou son
monisme, présente la doctrine spiritualiste sous un jour erroné,
Selon 1lui, elle consisterait & reconnaitre, & c6té de la matiére
purement passive, une activité, une force, qui serait 1'esprit.
Or, il n’en est pas ainsi: §'il y a eu des spiritualistes qui n’ont
vu dans la matiere qu'une pure passivité, ce point de vue a
¢ét¢ abandonné par les spiritualistes qui reconnaissent deux
forces, ou deux ¢énergies, ou deux substances: la force appelée
matiére, qui produit les phénomenes dits matériels, et la force
appelée esprit, qui produit les phénomeénes dit spirituels. Ceci
renverse toute l'argumentation de l'auteur contre le spiri-
tualisme.

2° ’auteur fait triompher le monisme & trop bon compte.
D’abord, sa définition de la substance: «Le fond permanent
d’'ot émane la variété indéfinie des phénomenes transitoires et
changeants» (p. 418), n'est qu'une définition étymologique, une
explication purement verbale; au point de vue scientifique et
philosophique, elle n’explique rien. Nous, spiritualistes, nous
disons que toute substance, méme la matiere, est une force ou
une ¢énergie. Ensuite, I'auteur proclame «I'identité substantielle
de la matiere et de l'énergie» (p. 36), sans prouver cette
identité, Il ne voit pas que, si toute matiére est une énergie,
toute énergie n'est pas pour cela de la matiere. Il ne voit pas
qu'il y a des énergies qui ne sont pas matérielles. Il affirme
que toute manifestation énergique est accompagnée d'une ma-
nifestation matérielle, et il en conclut «qu'énergie et matiére
sont indissolubles ef substantiellement identiques» (p. 426).
N'est-ce pas s’abuser a plaisir? Deux choses ne peuvent-elles
pas étre unies et cependant distinctes et non identiques?

3° C'est de cette erreur grave et grossiére qu’il part pour
affirmer que «toute manifestation intellectuelle est exclusive-
ment le produit de la fonction d'un ganglion cérébral ou d'un
cerveau» (p. 439); que, par conséquent, «pour qu'il y ait intel-
ligence, il faut qu'il y ait cerveau» (p. 440); que, par cons¢-
quent, «intelligence, cerveau et criane sont trois termes indis-
solublement liés ». Sur quoi, M. Ferrie¢re s'écrie: «Est-ce qu'on
peut concevoir une cause premiére munie d'un cerveau et d'un
crane? Non seulement ce serait le comble de 'absurdité, mais



— 853 —

encore les attributs métaphysiques rendent cette conception
absolument impossible... Donc, on ne peut pas faire entrer
I'intelligence dans la définition de la cause premiére, parce
qu'on se heurte &4 un probléme insoluble, & savoir, une intelli-
gence sans cerveau abrité par un crine» (p. 444). M. Ferriére
se trompe. Puisqu’il se pique d'en appeler aux données expé-
rimentales, qu'il veuille bien considérer que, d'aprés l'expé-
ience, il y a une intelligence dans la nature. Il dit lui-méme
(p. 455): «Les données expérimentales nous montrent qu'a
l'origine primordiale il y a eu un plan attestant d'une maniére
incontestable une intelligence et une idée directrice; les lois
physiques et naturelles, qui président avec constance et stabi-
lité au déroulement de tous les phénomeénes, font éclater cette
intelligence et cette idée directrice». Tres bien. Donc, si M. Fer-
riere voulait se conformer aux données expérimentales, il de-
vrait dire: «Puisqu’il y a dans la nature une intelligence et
une idée directrice, et puisque la nature n'a ni cerveau ni
crane, il suit évidemment qu'une intelligence peut penser sans
cerveau ni crane». Le «probleme insoluble », si probleme inso-
luble il y a, vient donc, non de la réalité¢, mais uniquement du
faux point de départ de M. Ferriere.

4° M. Ferriere formule ainsi son monisme: «Il n'y a qu'une
substance ; la substance unique se manifeste a I'esprit humain
sous deux aspects qui semblent distincts, mais qui, ern réalité,
sont simultanés, indissolubles ef identiques, ces deux aspects
sont la matieve et I'énergie» (p. 424). Et encore: « Selon le spino-
zisme expérimental, ni la matiere nil’énergie ne sont la substance,
la substance est ce que 'esprit congort comme le fond permanent
qui se manifeste extérieurement sous la forme maliére-énergie »
(p. 427). Et encore: «Energie et matiere sont inséparables;
ce sont les deux aspects d'une seule et méme substance;
Vaspect passif s’appelle matiere, l'aspect actif s'appelle énergie »
(p. 443). Or, qu'est-ce qu’'une matiere et une énergie qui ne
sont pas substantielles, mais seulement de simples aspects? Et
qu'est-ce que deuwx aspects qui sont identiques? Et qu'est-ce
qu'un aspect passif et un aspect aclif, et les deux identiques?
Je confesse que ces choses me paraissent contradictoires et
incompréhensibles.

5° L’auteur ne renchérit-il pas encore sur ces contradic-
tions lorsqu'il ajoute (p. 429): «La matiére-énergie est absolue,



— 834 —

éternelle, infinie, universelle; donc la cause premiére est abso-
lue, éternelle, infinie, universelle ». M. Ferriere n’enseigne-t-il
pas que la matiere et l'énergie ne sont que dewx aspects de
la substance? Or, comment des aspects peuvent-ils étre abso-
lus, infinis et universels? Comment deux aspects peuvent-ils
étre une cause? Comment peuvent-ils étre la cause premiére,
quand ils ne sont pas la substance et quand l'auteur déclare
en méme temps que «la cause premiére est le nom que la
substance prend, quand la substance est considérée comme la
source productrice des individus et des phénom&nes » (p. 429)?
N'est-ce pas 1a une accumulation de contradictions?

6° M. Ferriére avouant qu'il y a dans la nature une intel-
ligence, un plan, une idée directrice, des lois constantes et
stables, etc., il semblerait qu'il dit reconnaitre de l'intelligence
et de la sagesse dans la cause premiere. Pas du tout. M. Fer-
viere oublie vite cette intelligence, ce plan, cette idée, ces lois,
pour ne plus voir que les irrégularités et ce qu'on appelle le
mal. Et alors, il enseigne que la cause premiére est dénuée
de toute perfection non seulement absolue, mais méme relative
(p. 435); bien plus, qu'on ne peut lui attribuer ni sagesse, ni
justice, ni bonté, ni amour (p. 309); qu'elle est <«une intelli-
gence injuste et méchante» (p. 437). D'une part, l'auteur
reconnait que l'action des parasites est tantdt tres utile et
tantdt trés nuisible (p. 415-416). Et, d’autre part, sa conclusion
finale est celle que nous venons de citer. Il oublie que, s'il y
a dans la nature des irrégularités, des destructions, le mal et
la mort, ces faits proviennent non de la nature de la cause
premiere, mais de la nature des étres contingents, relatifs,v
finis, qui, comme tels, ne peuvent étre ni nécessaires, ni abso-
lus, ni infinis. M. Ferriere est donc injuste et illogique envers
la cause premiere et il n'a pas compris le probleme du mal.
Et pendant qu’il annihile la cause premiere en la dénaturant,
pendant qu'il abaisse son spinozisme et son monisme jusqu'a
un athéisme réel, il cherche, au contraire, a ¢élever 'homme
étrangement, en disant que, tout en étant dépendant, relatif,
passager, fini, individuel, cependant «il participe un pex (cet
un peu n'est-il pas d’une philosophie charmante?) des attributs
absolu, élernel, infini et universel de la substance» (p. 450).

7° Enfin (car il faut se borner dans une simple notice
bibliographique), M. Ferriere fait une étrange distinction entre



— 835 —

le vrai et le réel. Selon lui, le réel est ce qui a les trois di-
mensions, longueur, largeur, épaisseur (p. 447). Pourquoi? Il
ne le dit pas. Mais, d’aprés lui, c’est incontestable. Deés lors,
il est clair que, & ses yeux, la cause premiere ne saurait étre
réelle. Il n’y a de réel que le monde, qui a effectivement les
trois dimensions. M. Ferriére admet-il que les lois, le plan et
I'idée directrice, qu’il a affirmés, sont des réalités? Probable-
ment. Et cependant ces lois, ce plan, cette idée directrice
n'ont certainement pas les trois dimensions. M. Ferriére essaie
de se rattraper en admettant comme oérités les choses qu'il
nie comme #éalités. Ainsi, il dit: « Lorsqu'on envisage Ila
substance unique au point de vue de la vérité, elle s'appelle la
cause premieére; lorsqu'on envisage la substance unique au
point de vue de la réalité, elle s'appelle le monde... Pour les
Ames mystiques et tendres, la cause premiére sera <«le vrai»
au point de vue de la justice, de la bonté, de la sagesse»
(p. 451). Mais il est clair que c’est duper les Ames mystiques
et tendres, puisque «cette vérité» n’est pas une réalité; et
encore cette «vérité» est-elle tres réduite, puisque M. Ferriere
lui dénie les attributs moraux et ne lui reconnait que les attri-
buts métaphysiques (p. 444).

Bref, il est difficile d'imaginer un systéme plus chaotique.
« Les mots, avoue l'auteur, jouent un grand role dans la mé-
taphysique » (p. 420). On ne le voit que trop, en effet. Il dit
encore: «lIl faut savoir ignorer» (p. 278 et 444). Rien de plus
juste; mais que de choses sont affirmées par l'auteur et avec
quelle certitude, et sont cependant pleines d'obscurité et méme
de contradiction! Terminons cet aper¢u par ces paroles
d’'Agassiz et de Gaudry, qu’il a la loyauté de citer lui-méme
en appendice (p. 309-310): «Le plan de la création n'est pas
issu de l'action nécessaire des lois physiques, mais a, au con-
traire, ¢té concu par l'intelligence toute-puissante et mari dans
sa pensée avant d'étre manifesté sous des formes extérieures
tangibles. Le plan de la création tout entiere a été miirement
délibéré et arrété longtemps avant d'étre mis a exécution,
Dans la gradation des animaux, chaque terme a été précongu.
Les coupes zoologiques (embranchements, classes, ordres,
familles, genres, espéces) ont été instituées par lintelligence
divine comme les catégories de sa pensée.» — «Dans l'appa-
rition successive des étres aux temps géologiques, on constate



— 856 —

une continuité de plan qui atteste un artiste immuable. L’'ar-
tiste qui pétrissait €tait le créateur lui-méme, car chaque trans-
formation a porté un reflet de sa beauté infinie. » — Ceci nous
rassure tout a fait contre les assertions arbitraires et erronées
de M. Ferriére. E. MicHAuD.

Introduction a la Dogmatique, par P.-F. JaLacuier; Paris,
Fischbacher, in-8, 1897.

Le professeur Jalaguier (1795-1864) a été 'un des théolo-
giens les plus éminents du protestantisme francais au XIXesiecle,
Dans une excellente préface, oll sont retracés sa vie et les
caracteres de son ceuvre, M. le pasteur Decoppet, qui fut son
¢leve, va méme jusqu'a le qualifier de «théologien de premicr
ordre». Quoi qu'il en soit, il est un des théologiens les plus
vénérés de la fraction protestante dite orthodoxe. Pendant
trente ans, de 1833 a 1864, il a enseigné a la Faculte de théo-
logie de Montauban. Son ceuvre est assez dispersée. Il s'agit
de la recueillir. Son petit-fils et M. Decoppet commencent la
publication de son cours. Ce premier volume est 1'« Introduc-
tion & la Dogmatique». Il est divisé en huit chapitres: 1° de
la religion; 2° de la théologie; 3° de la révélation en général;
4° de T'authenticité du N. T. (d'olt sa crédibilité); 5° de la
révélation chrétienne; 6° de l'inspiration du N. T.; 7° de 'usage
et de l'autorité des Ecritures; 8° principes thé€ologiques (exposé
comparatif).

M. Decoppet distingue, dans cette ceuvre, ce qui lui parait
«dépassé» et ce qui restera comme définitivement acquis.
« M. Jalaguier, dit-il (p. X-XI), n’a rien innové; il a plutét mon-
tré le péril des innovations. Il n'a attaché son nom & aucune
méthode, 4 aucun systéme particulier; il n’a pas méme renou-
velé, par des vues personnelles et originales sur les grandes
doctrines chrétiennes, les formules de l'orthodoxie tradition-
nelle. Essentiellement conservateur, il s’est appliqué surtout
a ramener la théologie de son temps, qui s’égarait dans les
voies dangereuses d'un subjectivisme excessif, a la méthode
objective et scripturaire des anciens Réformateurs. De 1a T'al-
lure ordinairement polémique de son cours.. C’était I’époque
ou ce qu'on appelait alors la Nouvelle Ecole, qui avait pour



s BBT =

organe la Revue de Strasbourg, propageait au sein du protes-
tantisme de langue francaise les résultats d'une critique dis-
solvante et les hardiesses d'un rationalisme plus ou moins mys-
tique. M. Jalaguier s’en montra dés 'origine 'adversaire résolu
et redoutable..., Pour 1lui, le christianisme est une révélation
surnaturelle, divine, contenue dans les saintes Ecritures. Eta-
blir la réalité de cette révélation est la premiere tache qui
s'impose. Pour y parvenir, il devra prouver d'abord l'authen-
ticité des écrits sacrés, puis leur crédibilité. Celle-ci & son tour
servira 4 établir leur inspiration, puisque leurs auteurs se
donnent comme les organes de la révélation. Sur cette base
solidement posée, pourra s’élever alors 1'édifice de 1a dogmatique,
en constatant, au moyen d'une saine et loyale interprétation,
les faits de la révélation. »

Tel est le principe et telle est la méthode de l'auteur. Il
est 4 remarquer qu'en présence de la tendance presque uni-
verselle des théologiens 4 systématiser leur enseignement et,
par conséquent, la théologie, il a préféré, lui, manquer de lien
et d'unité, plutdét que de tomber dans l'esprit de systéme et
de forcer la révélation chrétienne en voulant la préciser 14 ou
le Christ ne I'a pas précisée lui-méme. Cet esprit est excel-
lent, en ce sens qu'il met en garde contre le péril qu'il y a &
faire passer ses propres spéculations théologiques pour la
doctrine méme de J.-C. Que de théologiens sont tombés, a leur
insu, dans ce péril! Et, aujourd’hui, l'une des difficultés les
plus grandes est de corriger ces erreurs et de rétablir le vrai
dogme de l'ancienne Eglise dans sa pureté primitive.

En effet, ajoute avec beaucoup de raison M. Decoppet,
«nous n'avons pas a inventer le christianisme ou a le refaire pour
I'accommoder au goat du jour, nous avons a le constater tel
qu’il nous est donné dans les documents historiques qui le ren-
ferment. Sur cette base positive, on peut élever des systémes
différents, suivant l'interprétation qu'on donne aux enseigne-
ments du Christ et des apoétres, c'est affaire d'exégese. Mais
une fois la pensée de J.-C. et de ses apdtres loyalement recon-
nue et comprise, elle fait autorité pour nous. Toute doctrine
théologique qui serait en contradiction avec cette pensée, ou
qui, sous ombre de l'expliquer, la dénaturerait ou la volatili-
serait, est étrangeére a la dogmatique chrétienne.» C'est par-
ler d'or.



— 858 —

Donc, s'il y a a supprimer dans la théologie de M. Jala-
guier, il y a aussi beaucoup a conserver pour édifier et soli-
difier 1la foi en l'éclairant. Son ceuvre sera particulierement
bienfaisante en ce qu'elle combat «le sentimentalisme nua-
geux », qui n'est propre qu'a énerver la foi et la volonté. Elle
est aussi écrite en un francais limpide, d’autant plus précieux
que la logomachie, dite scientifique, s’est implantée partout,
méme en théologie. «A-t-on assez abusé du jargon de 1'école!
dit encore M. Decoppet. A-t-on assez raffiné parmi les théolo-
giens de profession! assez embrouillé les questions par toutes
sortes de subtilités, de distinctions et de nuances! assez pris
V'obscurité pour la profondeur! A-t-on assez longtemps pré-
tendu que les hommes qui avaient une pensée nette, une langue
claire et précise, n'étaient que des simplistes, des esprits bor-
nés et superficiels, qui ne soup¢onnaient pas méme les ques-
tions! En face de M. Jalaguier cependant, il faudra bien recon-
naitre qu'on peut étre a la fois simple et profond.»

Cette ccuvre bien comprise vient donc a propos, non pas
comme une réaction contre la science, mais contre les abus et
le pathos d'une prétendue science. E. M.

La Morale de Kant, éiude critique par M. le prof. A. CREs-
soN; Paris, F. Alcan, 1897, in-18, 2 fr. 50.

Ce volume, que I'"Académie des sciences morales et poli-
tiques a bien fait de couronner, est 4 la fois instructif et inté-
ressant. L'auteur y prend une position trés nette. Apreés avoir
exposé, dans deux chapitres sur la forme et la matiere de la
vie morale, en quoi consiste le systéme de morale de Kant, il
en fait '’examen critique et il en montre l'insuffisance, les con-
tradictions et les erreurs. Son exposition manque peut-étre de
clarté, mais comment exposer trés clairement la pensée si com-
pliquée et souvent si subtile de Kant? En revanche, son examen
critique, qui est une réfutation dans les régles, est précis,
logique et serré. Nous assistons donc a4 une décroissance
trés marquée de l'influence de Kant sur I'enseignement francais.

La génération de philosophes qui a succédé a celle de
Cousin s'est manifestement nourrie de Kant. Mais Kant n'y a
pas gagné grand'chose, car ils ont parlé de lui avec tant



— 839 —

d’obscurité, et ils ont été, a peu pres tous, dans 'exposition
de leurs propres théories, si dénués de cette belle clarté fran-
caise A laquelle nous avaient habitués les Cousin, les Saisset,
les Jouffroy, les Janet, les Caro, les Simon, etc., que la réac-
tion commence enfin. On a actuellement besoin de clarté, non
moins que de science et d’érudition; et l'on semble ne plus
vouloir d’'une profondeur qu'on ne comprend pas. Les ouvrages
comme celui de M. Cresson seront bienvenus, utiles et bien-
faisants, parce qu'ils correspondent & un besoin trés senti,
celui de rendre compte clairement des questions de métaphy-
sique et de morale que les prétendus philosophes voudraient
écarter et pour cause, mais qui s’imposent d'elles-mémes et
s'imposeront toujours a l'esprit humain.

La place manque ¢évidemment dans une simple notice
bibliographique pour entrer dans la discussion des idées sou-
levées par l'auteur. Nous nous bornerons a en indiquer quel-
ques-unes.

«Plus on étudie la morale kantienne, dit-il, moins on la
trouve satisfaisante et acceptable... Lorsqu'on y regarde dc
prés et que, cessant de se laisser éblouir par la rigueur appa-
rente de 'ccuvre, on examine la suite des démonstrations, on
voit bientdt, dans un grand nombre de prétendues preuves, de
tres véels sophismes, et 'on trouve, dans l'enchainement des
idées, quantité de lacunes qui passaient d’abord inapercues... Pas
plus que la plupart des philosophes, Kant n'a échappé¢ au grave
défaut d'étre illogique» (p. 100-101).

M. Cresson montre en particulier comment Kant, dans sa
maniere de justifier le droit de propriété, n’est arrivé a ses
fins qu'a 'aide de sophismes et d’illogismes. Il ajoute que la
faiblesse de sa démonstration relative a la propriété entraine
en principe la destruction de sa théorie du droit public (p. 110);
que sa doctrine sur I'Etat est aussi erronée et qu'elle conduit
a des conséquences inadmissibles (p. 113); et que sa morale
dans son ensemble ne forme un systéme qu'en apparence.
Peut-étre M. Cresson est-il trop facile envers Kant dans la
question de l'eudémonisme. Examinant ensuite la théorie kan-
tienne de la liberté, il se demande d’abord si 'existence d'une
liberté nouménale justifierait les conclusions que Kant se croit
autorisé a tirer de la nécessité ou est, selon lui, 'homme
de la postuler et de se croire libre, puis si Kant a bien



— 860 —

démontré, comme il le pense, la nécessité méme d'en pos-
tuler l'existence. Cette double question est résolue non a 1'a-
vantage de Kant, dont les arguments péchent par la base.

Bref, Kant a voulu faire neuf et il n'a pas fait juste. 1l a
voulu fonder un systéme qui fit autre que les systémes natu-
ralistes et que le systéme transcendantal. I1 a voulu que la
morale ne fit subordonnée ni & la science ni a la religion et
cela dans le but de la placer au-dessus de toute discussion.
Cest ainsi qu'il a été amené A faire de I'impératif catégorique
un ordre qui ne dépendit de rien. Malheureusement, faire du
devoir un ordre de ce genre, c'était en faire un ordre «en
Pair». «Qu'y a-t-il d’intelligible, dit en effet M. Cresson, dans
un impératif qui ne se rattache ni a la nature, ni a la volonté
d'un étre supérieur & la nature? Comment le justifier? Le stoi-
cisme, le christianisme se comprennent, méme si 'on n'admet
pas leur valeur. Kant leur ressemble, mais il ne se comprend
pas. Car, pour avoir voulu que sa morale soit une certaine
morale, et pour n'avoir voulu étre, en morale, ni un métaphy-
sicien, ni un savant, il n'a, en réalité, rien été du tout. Il a
oscillé entre deux conceptions extrémes de la loi morale et a
fini par considérer comme transcendant un devoir dont la
transcendance n'était d’abord qu'illusoire. Par 13, il a installé
la contradiction au cceur de sa propre doctrine. C'est sa vo-
lonté d’'étre original qui I'a perdu, comme elle perd tous les
philosophes qui vewulent leur systéme au lieu de se le laisser
dicter par les choses... Sa pensée avorte... [l n'a rien fait que
prouver plus clairement que jamais l'impossibilité de décou-
vrir une morale qui ne soit pas fondée sur la science ration-
nelle de la nature humaine ou sur une métaphysique religieuse »
(s 203}

Avis aux moralistes, aux éducateurs et aux théologiens
qui ont établi leur morale, leur pédagogie et leur théologie,
non pas sur certaines données de bon sens qui se trouvent
dans Kant et qui sont bien antérieures a4 Kant, mais sur le
systéme méme qui est propre a Kant et qui, aujourd’hui, onle
voit, craque de toutes parts. L. M.



— 861 —

Histoire générale du IV® siecle a nos jours, sous la di-
rection de MM. Lavisse ef RamBaup; 7. /X, Napoléon,
1800-1815,; PFaris, Colin, in-8, 1011 pages, 12 fr.

Nos lecteurs connaissent déja les t. VI-VIII de cet impor-
tant ouvrage, dont la science est garantie non seulement par
les noms de ses deux directeurs, mais aussi par ceux de ses
nombreux auteurs. Le t. IX est I'ccuvre de 21 spécialistes,
dont plusieurs font autorité, On remarquera surtout: les quatre
chapitres écrits par M. A. Rambaud sur la Russie, de 1801 a
1812, sur la Turquie et les peuples chrétiens, sur la campagne
de Russie et la destruction de la grande armée (1812), sur
I’'Asie, I'Indoustan, la Perse, I’Afghanistan; les deux chapitres
de M. H. Houssaye sur la campagne de France et la chute de
I'empire, et sur la premitre restauration et le retour de l'ile
d'Elbe; le trés intéressant chapitre de M. Faguet sur la litté-
rature francaise, de 1799 a 1814; celui de MM. A. Michel et
Lavoix sur l'art en Europe, et celui de M. Tannery sur les
sciences en Europe. Celui qui intéresserait le plus nos lecteurs
serait celui de M. Chénon sur I'Eglise et les cultes sous le con-
sulat et 'empire; sur la prétendue restauration du culte catho-
lique par le Concordat de 1801, concordat qui, loin d’avoir
restauré le catholicisme, n'a restauré que l'ultramontanisme, et
qui a été la grande faute de Napoléon et 'un des plus lourds
boulets que la France du XIX® siecle ait trainés et traine encore
a ses pieds. Malheureusement l'étude de M. Chénon est trop
incomplete et trop tendancieuse; elle est écrite au point de vue
ultramontain, qui empéche encore les meilleurs esprits, en
France, de voir les choses objectivement et sainement. M. Ché-
non enseigne toutefois que le pape Pie VII a «consacré une
injustice» en déclarant que la propriété des biens ecclésias-
tiques aliénés demeurerait incommutable entre les mains de
leurs acquéreurs ou celles de leurs ayants cause (p. 261); il
avoue que Pie VII a acquiescé 4 la demande des évéques de
Tours, Nantes et Tréves, a savoir que l'institution canonique
serait donnée par le pape aux évéques dans un certain délai,
faute de quoi elle pourrait étre accordée par le métropolitain
ou le plus ancien évéque de la province (p. 283); il enseigne
que Pie VII, en déclarant nul le concordat de Fontainebleau
(1813) qu’il avait d’'abord accepté en partie, s'est «ressaisi»,



ce qui prouve qu'un pape peut «se déssaisir» (p. 286). L’his-
toire de toutes ces questions est heureusement connue aujour-
d’hui dans les moindres détails, et il est facile de suppléer aux
lacunes et aux interprétations de M. Chénon. L'ceuvre en ques-
tion n'en est pas moins, dans son ensemble, magistrale et du
plus haut intérét. Elle s’impose a tous les historiens et & tous
les hommes d'Etat. E. M.

La France d’apres les Cahiers de 1789, par EpME CHaMPION,
Paris, Colin, 1897, in-12, 200 p., 3 fr. 50.

Les Cahiers de 1789 sont le dépot public et irrécusable
de toutes les opinions et des voeux de la France entiere. Le
volume de M. Champion est d'autant plus précieux que la col-
lection de Cahiers publiée par les Archives parlementaires est
remplie de fautes. Le volume de M. Champion nous renseigne
exactement. Résumons ce qu'il contient relativement a la re-
ligion et a I'Eglise (chap. XIII, p. 177-196).

La France montre beaucoup de peine a se défaire de sa
vieille intolérance. Elle veut que l'Eglise catholique conserve
tous les privileges d’'une religion d’Etat; elle se résigne difii-
cilement & I'Edit en faveur des protestants. En général, quand
le Tiers admet l'état civil des non-catholiques et leur partici-
pation a certains emplois, il leur refuse toute place dans l'ad-
ministration judiciaire, dans l'enseignement, dans la police; ils
n'auront ni temples, ni assemblées, ni cérémonies publiques; ils
seront tenus de garder le silence sur les questions religieuses.
A Auxerre, le Tiers supplie le roi de défendre la foi contre
la nouvelle philosophie; a Paris, il déclare que l'ordre public
ne souffre qu'une religion dominante.

Toutefois, les gens les plus religieux sollicitaient de pro-
fondes réformes pour ¢tablir le gouvernement de I'Eglise sur
des bases fixes et pour en bannir l'arbitraire. Presque tout le
bas clergé et plusieurs évéques parlaient d'abolir le concordaft,
les taxes payées a la cour de Rome sous le nom d’annates,
de dispenses, de provisions, les droits de déport et d'autres du
méme genre; d'exiger des ecclésiastiques une résidence effec-
tive dans les bénéfices a4 charge d’ames; de supprimer un cer-
tain nombre de fétes et d'interdire moins rigoureusement tout



863 —

travail les dimanches et les jours fériés; d'établir I'unité de
bréviaire, de catéchisme, de liturgie. Le casuel forcé avilissait
le plus respectable ministére et révoltait tous les prétres hon-
nétes.

Les biens ecclésiastiques étaient immenses. Selon Con-
dorcet et d'autres, le clergé jouissait & peu prés d'un cinquiéme
de la richesse nationale; selon l'abbé Expilly, les biens du
clergé rapportaient environ 170 millions, mais ils ne rappor-
taient pas ce qu’ils auraient rapporté en d'autres mains, parce
qu'ils étaient mal cultivés. Un trés grand nombre de Cahiers
de la noblesse et du Tiers proposérent d’affecter les richesses
de I'Eglise a des objets d'utilité publique, de supprimer com-
pletement les ordres monastiques et d’'en verser les fonds dans
la caisse nationale. « Les motifs qui, en des temps reculés, au-
torisérent 1’établissement des corps monastiques, n’existant plus,
et ces corps, en s'éloignant de 1'esprit de leur institut, ayant
rendu nuisible & 1'Etat leur existence et leur opulence, on de-
mande qu'il leur soit défendu de recevoir des novices, et qu'il
soit offert & chaque monastere d'en séculariser les sujets; leurs
biens seront employés a des objets de charité. » On voit d'une
facon tres nette, dans les Cahiers: « 1° Que les biens du clergé
étaient en principe une portion de la fortune publique affectée a
des services d'utilité publique; 2° qu'au mépris de cette affec-
tation, on les employait & des usages unanimement réprouvés,
3° qu'en proposant de les utiliser au profit de I'Etat, on était
trés loin de mépriser les intentions des fondateurs. Le décret
de la Constituante par lequel les biens ecclésiastiques furent
déclarés biens nationaux ne fut donc pas une sorte d’attentat
a Pordre social, I’ccuvre d'une secte, la conséquence d'une doc-
trine philosophique; il était pleinement conforme a l'avis de
jurisconsultes pleins d'autorité¢, d’hommes d’Etat illustres, et a
I'opinion du pays. Que les ecclésiastiques se souviennent qu'ils
ne sont qu'administrateurs; cette pensée de Michel de 1'Hos-
pital se retrouve dans les Cahiers des paroisses les mieux pré-
servées de l'esprit révolutionnaire. L'Eglise elle-méme avouait
qu'elle n’était que dépositaire des biens dont elle jouissait. »

Vainement 1'Eglise de France représentait qu'il ne con-
venait pas & son caractere d’étre forcée de recevoir ses minis-
tres de la main de patrons qui ne croyaient pas & ses mys-
teres. Les protestants étaient, a raison des fiefs qui leur ap-



— 864 —

partenaient, en possession de beaucoup de nominations que le
clergé revendiquait pour les évéques, jusqu'a ce que le droit
de patronage fuat exercé par un catholique.

Le clergé de Blois suppliait le roi de supprimer les in-
dults que certains collateurs de bénéfices obtenaient en cour
de Rome; les suppliques présentées au pape étaient fonddces
sur des motifs déshonorants. Tous les ordres de 'Etat con-
viennent qu'il v a 1a pour 'Eglise une véritable plaie. Cette
nrévention de la cour de Rome donnait lieu & des courses in-
décentes qui révoltaient les gens du monde, et faisait naftre
des proces scandaleux entre les bénéficiers.

Adoucie par V¢dit de novembre 1787, la condition des
protestants laissait néanmoins beaucoup a désirer. Les lois
contre leur culte n'avaient pas été abolies. En plusieurs pro-
vinces, ils ¢étaient toujours réduits & le célébrer « au désert ».
Le texte de I'édit ne leur accordait que la permission de faire
constater leurs naissances, leurs mariages et leurs morts, afin
de jouir des effets civils qui en résultaient; mais ils ne pou-
vaient avoir ni charge de judicature, ni place dans l’enseigne-
nlent public, et ils étaient tenus d'observer les fétes. Et en-
core, dans plusieurs provinces, le clergé demandait-il que cet
¢dit ne fat pas appliqué et qu'«aucune liberté de conscience
ne pfit étre tolérée. »

Sous Louis XVI, les jansénistes n’¢taient plus exposés &
des persécutions violentes, mais le formulaire d’Alexandre VII
servait encore a fomenter le trouble et la division, et & rendre
suspecte la foi des prétres qui répugnaient d’attester un fait
douteux, sous la religion du serment. Quelques Cahiers rap-
pellent qu’il a donné lieu & prés de cent mille lettres de cachet,
et demandent qu'il soit entiérement défendu d'en exiger 1a
signature.

Quant aux juifs, ils continuaient a étre victimes d'inimi-
tiés entretenues par le fanatisme. Le clergé de Colmar, par
exemple, aprés avoir proclamé que la prospérité d'un Etat dé-
pend des mceurs, demande que le mariage ne soit permis qu'au
fils ainé de chaque famille juive.

Le servage subsistait dans plusieurs provinces, méme aul
profit d'abbayes. Les habitants d'Execaux exposent que le curé
exige deux: 1° la moitié du lit oti décéde un mari ou une
femme chef de communauté; 2° un repas qu'il se fait donner



— 8656 —

ou de l'argent; 3° un droit de prélibation pour lequel on lui
paie 40 sols en argent et un bichet d’avoine. — Etc.
E. M.

Bossuet et le Jansénisme, par A. M. P. INncoLp; Paris,
Hachette, in-8°, 157 p., 1897.

Ce livre est un travail sérieux; qu'il nous soit permis
cependant de relever quelques inexactitudes dans ses conclu-
sions.

L'auteur a pour but principal de venger la mémoire dc
Bossuet de l'accusation de jansénisme. Et d’abord, il est bien
difficile de préciser au juste ce qu'est le jansénisme. « C'est
une singuliere hérésie », dit avec raison M. A. Gazier, « que celle
ou on ne trouve ni hérésiarque ni sectateurs». Jansénius, en
effet, avant de mourir, a soumis son livre 4 'Eglise et accepté
par avance le jugement doctrinal qui pouvait intervenir. Voila
pour le chef, et l'on sait que le premier soin de tous ceux
qu'on a appelés jansénistes a ¢été de rejeter la doctrine qu'on
attribuait & Jansénius; ils ont déclaré cent fois qu'ils condam-
naient, ou qu’elles fussent, les propositions condamnées comme
hérétiques par Innocent X, et lorsque Clément IX admit la
distinction du fait et du droit, tous les prétendus jansénistes
ont signé le formulaire; ils ont condamné les propositions, a
la condition de garder respectueusement le silence quand on
leur disait que ces propositions étaient dans Jansénius. Il n'y a
donc jamais eu de véritables jansénistes, mais il y avait au
temps de Bossuet un assez grand nombre d’Augustiniens ou
partisans de la doctrine de S' Augustin, adversaires déclarés
du jésuite Molina; et il sera bien difficile a M. Ingold d’établir
que Bossuet n’a pas favorisé¢ ces hommes-la. Bossuet fut au
premier rang de ceux qui tendirent les bras aux solitaires de
Port-Royal aprés la bulle de Clément [X. On ne trouve pas,
dans tous ses écrits, un mot de blame pour Pascal, le cory-
phée du prétendu jansénisme. En 1669, Bossuet conseillait au
futur Cardinal de Bouillon la lecture des Provinciales, dont il
aurait voulu étre l'auteur, non pas & titre de littérateur, mais
a titre de moraliste et de théologien. Il permettait & Mesdames
de Luynes, d’Albert et de la Valliere, la lecture de Saint-Cyran



— 866 —

et des ouvrages de Port-Royal. En 1679, Bossuet ne fut pas
nommé a l'évéché de Beauvais, parce qu'il ne voulut pas
écraser les jansénistes qui pullulaient dans ce diocese. Les
curés du diocése de Meaux qui appelérent de la bulle Uni-
genitus, se réclamaient des enseignements de Bossuet: «En-
fants spirituels du grand Bossuet», écrivent-ils au Régent,
«nous sommes partisans de la grice efficace par elle-méme,
de la prédestination gratuite, de la doctrine des Saintes Ecri-
tures, de la tradition de nos libertés gallicanes. » Bossuet a
toujours eu horreur de ce qu'il appelait «les ordures des ca-
suistes », Il prit contre les jésuites la défense des Réflexions
morales de Quesnel, qu'il justifie ainsi: « Il ne faut que lire ce
livre, pour y trouver, avec le recueil des plus belles pensées
des Saints, tout ce qu'on peut désirer pour 'ddification, pour
V'instruction et pour la consolation des fideles. »

En un mot, la doctrine de Bossuet est diamétralement op-
posée a celle de Molina et des jésuites; il est aussi janséniste
qu'Arnauld, Pascal, Nicole, Malebranche et Quesnel. La rage
des jésuites a transformé ces grands hommes en hérétiques,
Bossuet a mérité le méme honneur.

Dans la derniére partie de son livre, M. Ingold tient vaine-
ment & ménager les jésuites, en essayant d’établir que l'en-
tente a toujours régné entre Bossuet et la fameuse Compagnie.
Les jésuites ont toujours été, au contraire, les plus grands
ennemis de Bossuet; ils 'ont empéché d’étre évéque de Beau-
vais, archevéque de Paris, cardinal enfin. De son cdté, 'é-
véque de Meaux éprouvait pour eux un profond sentiment de
répulsion; tout en eux lui déplaisait; il réprouvait leur théo-
logie, leur morale, leur politique, leur esprit de domination,
leur intolérance et surtout leur habitude de crier & 1'hérésie
pour ruiner leurs adversaires.

A part ces réserves assez importantes, nous rendons hom-
mage a la science de M. Ingold. Les indications historiques
ou bibliographiques que l'on trouve dans son livre sont en
général puisées aux bonnes sources. L'auteur est un de ceux
qui, comme P'a dit Sainte-Beuve, consideérent la gloire de
Bossuet comme une des «religions » de la France.

A. CHRETIEN, lic. en théol.



II. Deutsche Bibliographie.

Der neueste Teufelsschwindel in der romiseh-katholischen
Kirche, von Pfarrer P. BRAEUNLICH. Leipzig, Verlag von Carl
Braun, 1897, 149 8.

Einige Tage nach dem Erscheinen der vorigen Nummer
dieser Zeitschrift erschien unter dem Patronat des deutschen
evangelischen Bundes die oben angezeigte Broschiire. Sie be-
handelt den ganzen Verlauf des Taxilschwindels, gestaltet sich
aber schliesslich auch, wie unser Artikel ,Leo XIII. und Leo
Taxil*, zu einer Anklageschrift wider das Papsttum. Um die
Broschiire nicht gar zu umfangreich werden zu lassen, konnten
iiberall nur die Hauptpunkte hervorgehoben werden, wihrend
uns die engere Begrenzung der Aufgabe gestattete, wichtige
Dokumente ihrem Wortlaut nach mitzuteilen. Breeunlichs Schrift
ist sehr verdienstlich. Sie leistet den Beweis, dass es sich beim
Taxilschwindel leider nicht bloss um ein vereinzeltes Vor-
kommnis handelt, sondern um eine Erscheinung, die fiir die
gegenwirtigen Zustinde in der pépstlichen Kirche charakte-
ristisch ist. Dieser Erkenntnis muss Bahn gebrochen werden,
damit die Katholiken, die tiberhaupt noch zu sehen vermdogen,
den schrecklichen Abgrund wahrnehmen, vor dem sie stehen.
Wir konnen Breaeunlichs Schrift bestens empfehlen. Auch den
Wunsch, mit dem der Verfasser schliesst, teilen wir vollkommen,
dass ,die alte, bose Schranke zwischen Christen und Christen
und insbesondere auch zwischen katholischen und evangelischen
Deutschen niedersinken moge auf ewig — in den Schlund der
Holle“. Was uns Altkatholiken betrifft, so brachte uns gerade
auch die Melanchthonfeier jingst wieder zum Bewusstsein, wie
weit wir im Laufe eines Vierteljahrhunderts vom Romanismus
hinweggeraten und wie nahe wir dem gekommen sind, was
z. B. der ,preeceptor Germanie“ gewollt hat. Aber was haben
im Laufe dieses Vierteljahrhunderts die Schiiler jenes Pricep-
tors gethan, um uns entgegenzukommen? Wir kennen sympa-
thische Kundgebungen ausgezeichneter Minner, wissen aber
von gar keinem Versuch zu einem Kkleinen Schritt, der eine
Kirchliche Anndherung an den altkatholischen Standpunkt be-
deuten konnte. Wenn die Scheidewand nur dadurch fillt, dass

BRevue intern. de Théologie. Heft 20, 1897. b7



— 868 —

wir einer der heutigen protestantischen Schulen beitreten, so
bleibt sie ewig stehen. E. H.

Hirtenbriefe von Dr. JosEPH HUBERT REINKENS, katholischem
Bischof der Altkatholiken des Deutschen Reichs. Nach dessen
Tode herausgegeben von der Synodal-Reprisentanz. Bonn 1897.
XV und 219 S. 8°.

Die Ausgabe umfasst ausser den sidmtlichen Hirtenbriefen
des seligen Bischofs und einer Einleitung, die liber die Voraus-
setzungen und Veranlassungen der einzelnen Hirtenbriefe das
Notige mitteilt, anhangsweise auch die ebenfalls von Bischof
Reinkens verfasste ,Ansprache der zweiten altkatholischen Sy-
node an die noch unter den vatikanischen Bischifen stehenden,
aber im Herzen katholischen Geistlichen des Deutschen Reiches*
und die Erklirungen der Utrechter Konferenz der altkatholi-
schen Bischife vom 24. September 1889. Das Buch wird zu-
nachst durch den altkatholischen Press- und Schriftenverein
zur Verteilung an seine Mitglieder gelangen. Weiterhin kann
es durch die Bischofliche Kanzlei in Bonn bezogen werden.

Briefe an Bunsen wvon riémischen Kardindlen wund Prilaten,
deutschen Bischifen und anderen Katholiken aus den Jahren
1818 bis 1837, mit Erliuterungen herausgegeben von FR. HEIN-
RICH REUSCH. Leipzig, Verlag von Friedrich Jansa. 1897.
XLIIT und 253 S. 8°. (Preis Mk. 9. —.)

Die Sammlung enthalt Briefe von Kardinal Consalvi und
anderen Kardinilen, von Monsignore Capaccini, Erzbischof
Spiegel von Koln, Bischof Hommer von Trier, Bischof Droste-
Vischering von Miinster, von dem Geheimrat Schmedding im
Ministerium der geistlichen Angelegenheiten in Berlin, und ein-
zelne Briefe von anderen deutschen Katholiken. Die Briefe
enthalten viel interessantes Material fiir die Kirchengeschichte
der damaligen Zeit, besonders fiir die damaligen Verhéltnisse
in den rheinischen Bistiimern. Ein ungemein reiches Material
zur Erlauterung der Briefe ist in den Anmerkungen zu den



— 869 —

Briefen niedergelegt, in denen iiber Personen und Sachen, die
in den Briefen erwéhnt sind, die griindlichsten Aufschliisse ge-
geben werden. Die Einleitung giebt biographische Nachrichten
itber die Korrespondenten Bunsens, deren Briefe in dem Bande
enthalten sind, besonders (S. XI—XXVII) eine ausfiihrlichere
Biographie des Erzbischofs Grafen Ferdinand August Spiegel
von Koéln. — Fir das Register, das neben den Namen der in
den Briefen erwéihnten Personen auch die wichtigsten sachlichen
Stichworter umfasst, ist der Unterzeichnete verantwortlich.

F. L.

Apologie des Christentums. Von Dr. PAUL SCHANZ, Professor
der Theologie an der Universitdt Tiibingen. Zweiter Teil: Gott
und die Offenbarung. 2., vermehrte und verbesserte Auflage. Frei-
burg i. B., Herdersche Verlagshandlung. 1897. X und 763 S. 8°.
(Preis Mk. 8. —, gebunden Mk. 10. —.)

Dem 1. Band der neuen Auflage dieses vorziiglichen apolo-
getischen Werkes (vgl. das Referat im Jahrgang 1896 dieser Zeit-
schrift, S.190 ft.) ist der vorliegende 2. Band verhaltnisméssig rasch
gefolgt. Auch dieser Band hat, wie der erste, durch zahlreiche Zu-
siatze zu dem Text der 1. Auflage, die teils durch die Beriicksichti-
gung der neuern, seit 1888 erschienenen Litteratur veranlasst
sind, teils frither nur knapp angedeutete Punkte etwas weiter
ausfiihren, und deren Verhéltnis zum Umfange des Ganzen
schon #&usserlich aus dem Anwachsen von den 485 Seiten der
ersten Auflage zum gegenwirtigen Umfange ersichtlich ist, sehr
wertvolle Bereicherungen erfahren, die, wie sie den prak-
tischen Nutzen des Werkes in dankenswertester Weise er-
héhen, so dazu um so mehr beitragen werden, demselben
seinen Rang in der apologetischen Litteratur auf lange Zeit
hinaus zu sichern. — Der Verfasser beherrscht im weitesten
Umfange die ganze Litteratur, die irgendwie fiir die Apologie
in Betracht kommen kann, sei es, dass die Apologie daraus
positiv einen Gewinn ziehen kann, oder dass sie abwehrend
darauf Bezug nehmen muss; im vorliegenden Band ist es haupt-
séchlich die religionsgeschichtliche und exegetische Litteratur,
worum es sich dabei handelt. Durch die durchgéngige Ver-
weisung auf die vorhandene Litteratur in den Anmerkungen



— 870 —

erhilt auch jeder, der sich iiber irgend einen speciellen Punkt
néither orientieren will, reichliche Fingerzeige.

Verhiltnismiissig am meisten sind die religionsgeschicht-
lichen Abschnitte erweitert und im einzelnen wmgearbeitet
worden, entsprechend sowohl den seit zehn Jahren gemachten
Fortschritten an wirklicher Erkenntnis auf diesem Gebiete, als
auch der riithrigen Arbeit im Sinne umstiirzender evolutioni-
stischer Theorien. Den letzteren wird tibrigens immer mehr an
Boden entzogen, je sicherer und genauer die wirklichen That-
sachen erkannt und erforscht werden. Auf dem Gebiete der
Religionsgeschichte wie auf allen andern Gebieten historischen
Wissens dient alle wirkliche Vermehrung unserer Kenntnisse
und Einsichten, die in neuester Zeit in oft ungeahnter Weise
gewonnen wurde, nur zu einer grossartigen Bestéiitigung des
Standpunktes des positiven Christentums. Das fiihrt die Apologie
von Schanz, indem sie nicht nur die allgemeinen apologetischen
Gesichtspunkte entwickelt, sondern auch tiber das oft verwickelte
Detail der Streitfragen tibersichtlich orientiert, auch demjenigen
klar vor Augen, der die Fortschritte der wissenschaftlichen
Arbeit nicht selbst verfolgen kann. (Uber die Religion der
alten Araber, S. 182 f,, ist jetzt, soweit die #ltesten historischen
Zeiten in Betracht kommen, besonders auch das unten besprochene
Buch von Hommel zu vergleichen.)

Ein besonderer Vorzug dieser Apologie, der in dem vor-
liegenden Bande zur Erscheinung kommt, liegt sodann auch
in dem griindlichen Eingehen auf die exegetischen Fragen, von
deren Beantwortung es abhangt, ob den heiligen Schriften des
Alten und Neuen Testaments jene Autoritit zukommt, welche
die christliche Kirche und Theologie ihnen beilegt, oder ob
dies nicht der Fall ist. Ohne auf das, was beiden Auflagen ge-
meinsam ist, hier weiter einzugehen, will ich nur besonders
auf die bedeutende Erweiterung hinweisen, welche der Ab-
schnitt iiber das Volk Israel (S. 185—266) mit seiner vorziiglich
orientierenden Geschichte und Kritik der modernen Pentateuch-
kritik erfahren hat, deren Hypothesen sowohl vom religions-
geschichtlichen als vom theologisch-exegetischen Standpunkt
scharf beleuchtet werden, und zwar jetzt auch dem aller-
neuesten Stande der einschligigen Litteratur entsprechend. Mit
Recht sagt der Verfasser S. 193: ,Eine Orientierung tber die
Methode und die Ergebnisse dieser Kritik ist fiir den katho-



— 871 —

lischen Theologen unerlésslich; denn es handelt sich um nichts
Geringeres als um eine totale Umgestaltung der Anschauungen
iiber das gesamte Alte Testament in religionsgeschichtlicher
wie litterar- und profangeschichtlicher Hinsicht.“ Je schwieriger
es flir den Nichtfachmann ist, sich in dem Chaos von sich wider-
sprechenden Meinungen zurecht zu finden, die von den Ver-
tretern der negativen Kritik nacheinander ausgeheckt worden
sind, desto dankenswerter ist eine solche Ubersicht, wie sie
hier gegeben ist. — Von den Abschnitten, in welchen die zur
Theorie der Offenbarung gehorigen Fragen behandelt werden,
hat besonders der iiber die Inspiration der heiligen Schrift
(S. H37—5H90), der einen freieren Inspirationsbegriff verteidigt,
wie ihn die besten katholischen Theologen unseres Jahrhunderts
gelehrt haben, erhebliche Erweiterungen erfahren. — Beztiglich
der é#usseren Einrichtung ist es angenehm, wie ich schon bei
der Besprechung des 1. Bandes erwihnt habe, dass die An-
merkungen in der neuen Auflage unter dem Texte, nicht mehr
am Schlusse der Paragraphen zusammengestellt stehen, und
dass den einzelnen Bianden genaue alphabetische Sachregister
beigegeben sind. Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Die Apologie des Christentums bei den Griechen des IV. und
Y. Jahrhunderts in historisch-systematischer Darstellung. Von
der theologischen Fuakultit in Wiirzburg gekrinte Preisschrift von
Dr. theol. ANTON SEITZ, Priester des Bistums Wiirzburg. Wiirz-
burg, Andreas Gobels Verlagsbuchhandlung. 1895. VIII wnd
296 8. 8°. (Preis Mk. 3. —.)

Fine sehr fleissige Zusammenstellung des reichen Materials,
das sich unter dem Gesichtspunkte der Apologie des Christen-
tums aus den Schriften der griechischen Viter und Kirchen-
schriftsteller des 4. und 5. Jahrhunderts gewinnen lidsst. Die
Arbeit zeugt von einem sorgfiltigen Studium der Schriften dieser
Autoren. Die Art der Darstellung, bei welcher die Gedanken
der einzelnen Viter moglichst mit ihren eigenen Worten vor-
gefithrt werden, kann bei Werken dieser Art nur gebilligt
werden. KEbenso das Prinzip der Einteilung und Anordnung
des Stoffes, wobei nicht durch ein zu weit gehendes Streben
nach Systematisierung den Quellen Gewalt angethan werden



— 872 —

soll, vielmehr nur diejenigen allgemeinen Hauptgesichtspunkte
angegeben werden, unter welchen sich die Gedanken der ein-
zelnen Viter in ihrem lebendigen Zusammenhange vortragen
lassen; einzelne Wiederholungen sind freilich bei keiner Ein-
teilung ganz zu vermeiden, aber das schadet weiter nichts. Nach
einer litterarhistorischen Einleitung tiber die litterarischen Gegner
des Christentums und tuber die apologetische Schriftstellerei
der christlichen Schriftsteller in der genannten Zeit handelt der
I. Hauptteil von Gott dem Schopfer und seinem Verhéiltnis zur
Welt im allgemeinen, und zwar im 1. Abschnitt von der Ver-
teidigung der Einheit Gottes und des christlichen Gottesbegriffes
gegen den heidnischen Polytheismus und von der nach allen
Seiten vernichtenden Kritik des Heidentums durch die Viter;
im 2. Abschnitt von der goéttlichen und menschlichen Weisheit;
zunachst von der allgemeinen Stellung der Offenbarung zur
heidnischen Philosophie und Kultur (iiber das Verhiltnis von
Glauben und Wissen hitte sich immerhin nach der patristischen
Litteratur dieser Zeit mehr sagen lassen, wihrend der Verfasser
mehr nur die &usserlichen Gesichtspunkte tiber die Stellung-
nahme der Viater zur Philosophie hervortreten lasst); sodann
im speciellen von der Stellung der Offenbarung zu den Haupt-
lehren der Religionsphilosophie: Anthropologie des Christen-
tums, Verteidigung der menschlichen Freiheit und der gottlichen
Vorsehung gegen den Fatalismus, Kosmologie der Oftenbarung
im Gegensatz gegen die verschiedenen Irrtimer. Der II. Haupt-
teil handelt von Gott dem menschgewordenen Erloser nach
den apologetischen Gesichtspunkten der Viter, und zwar in
drei Abschnitten nach dem Zeugnis der Schrift (Verhéltnis des
Alten und Neuen Bundes, messianische Weissagungen); nach
dem Zeugnis der Vernunft (spekulative Erlosungslehre, Kriterien
fiir die Gottheit des Erlosers aus seinem Wirken), und nach
dem Zeugnis der Geschichte, aus der Ausbreitung und den
Wirkungen des Christentums. Prof. Dr. F. LAUCHERT.



= B ==

Die altisraelitische Uberlieferung in inschriftlicher Beleuch-
tang. ZKin KEinspruch gegen die Aufstellungen der modernen
Pentateuchkrittk von Dr. FriTZz HOMMEL, o. 0. Professor der
semitischen Sprachen an der Universitit zu Miinchen. Verlag von
Hermann Lukaschik, G. Franzsche Hofbuchhandlung, Miinchen,
1897. XVI und 356 S. 8°. (Preis Mk. 5. 60.)

Wer die gegenwirtige exegetische Litteratur, besonders so-
weit sie von Vertretern der alttestamentlichen Exegese an
protestantischen Fakultidten herrjihrt, kennt und regelmissig
verfolgt, dem mochte es vielleicht als eine zu optimistische Er-
wartung erscheinen, wenn der Verfasser des vorliegenden Buches
{Vorrede S. VIII) sagt: ,Schon jetzt hore ich den Fliigelschlag
einer neuen Zeit, in der man Uber die Aufstellungen der so-
genannten modernen Pentateuchkritik als iiber einen veralteten
Irrtum zur Tagesordnung tibergehen wird.“ Vorliaufig herrschen
die Hypothesen der sogenannten kritischen Schule noch in weiten
Kreisen, besonders die Hypothesen derjenigen extremsten Rich-
tung, die sich, nach frithern Vorgéngern, jetzt an den Namen
Wellhausens als des gegenwirtigen Hauptes der Schule kntipfen,
und ihre Vertreter treten noch immer mit dem grossten Selbst-
bewusstsein wie Verkiindiger einer unfehlbaren Wahrheit auf.
Aber wie es im Gebiete der neutestamentlichen Wissenschaft
doch auch selbst in Kreisen, die iiber jeden Verdacht, sich von
positiv dogmatischen Erwéigungen beeinflussen zu lassen, er-
haben sind, schon nicht mehr so unbedingt zum guten Ton ge-
hort, die Behauptungen der Kritik nachzusprechen, trotz der
Herrschaft derselben in den neuesten Kompendien, so hat auch
auf alttestamentlichem Gebiet die moderne Kritische Richtung
unzweifelhaft den Hohepunkt ihrer Macht und Bliite hinter sich.
Es mehren sich die Stimmen, die derselben entgegentreten, nicht
nur von solchen, die vom alt-konservativen Standpunkte mit
Recht geltend machen, man hére in den Biichern der Kritiker
nur immer Behauptungen und weitere Folgerungen aus will-
kiirlichen Annahmen und Behauptungen, aber keine Beweise,
sondern auch von solchen, die selbst mit scharfen Waffen
historischer Kritik den Aufstellungen der negativen Kritik zu
Leibe gehen. In die Zahl der letzteren tritt der bekannte, um
die Erforschung der Geschichte des alten Orients hochverdiente
Miinchener Orientalist mit seinem gegenwirtigen Buche ein.



— 874 —

Die schwache Seite der negativen Kritik war es von jeher,
dass dieselbe sich nicht viel oder gar nicht darum bekiimmerte,
ob nicht etwa durch #dussere positive Zeugnisse die historischen
Angaben der Bibel bestitigt werden, sondern dass sie die letz-
teren nach rein subjektiven Gesichtspunkten und von willkiir-
lichen religionsgeschichtlichen Annahmen aus beurteilte und
diesen Voraussetzungen entsprechend mit unbeschrinkter Frei-
heit misshandelte, ein Verfahren, das ein historisch-kritisch ge-
bildeter Mann auf irgend einem andern Gebiete litterarischer
und historischer Kritik, wo es sich nicht eben um die als vogel-
frei betrachtete Bibel handelt, kaum als besonders wissenschaft-
lich wiirde gelten lassen. Gerade die von aussen kommenden
Zeugnisse der Denkmiiler und Inschriften, die aus den Zeiten
stammen, in welche die biblische Tradition die von ihr berich-
teten Ereignisse setzt, miissen die entscheidenden Griinde fir
oder gegen die KEchtheit der letzteren liefern. Da ist es denn
nun ein merkwiirdiges Zusammentreffen, dass gerade in unserer
Zeit, in welcher sich ein grosser Teil der ziinftigen Vertreter
der theologischen Wissenschaft im Kampfe gegen die Bibel gar
nicht genug thun kann, die profane Wissenschaft die uralten
gleichzeitigen Zeugen wieder entdeckt, die ein unanfechtbares
Zeugnis fiir die Wahrheit der biblischen Tradition ablegen und
der negativen Kritik den Boden unter den Fiissen entziehen. —
Nachdem die von der Assyriologie und Agyptologie gelieferten
Zeugnisse schon von anderer Seite vielfach verwertet worden
sind, greift Professor Hommel die Sache von einer neuen Seite
an, indem er die von der Exegese und Apologetik bisher vernach-
lassigten Zeugnisse fiir das arabische Altertum im Zeitalter der
pentateuchischen Geschichte im weitesten Umfange herbeizieht.
Und zwar ist es besonders die Betrachtung der inschriftlich
Uberlieferten altarabischen Eigennamen nach ihrer Bildung, die
ihm die wichtigsten und tiberraschendsten Aufschliisse fir die
Religionsgeschichte der Semiten im allgemeinen, fir die Ge-
schichte der semitischen V¢lker und ihrer Beziehungen im
zweiten vorchristlichen Jahrtausend, und im besondern fiir die
Urgeschichte der Hebrier von Abraham an ergeben hat, dessen
volle Geschichtlichkeit nach diesen Zeugnissen in das hellste
Licht tritt. Mit der Verwertung der Eigennamen fiir die Religions-
geschichte greift Professor Hommel einen Gedanken wieder auf,
den schon Eberhard Nestle in seinem Buch iiber die israeli-



-— 875 —

tischen Eigennamen (1876) verfolgt hatte, der aber hier von
anderer Seite beleuchtet und in einem weitern historischen Zu-
sammenhang verfolgt wird. Der Wechsel in den charakteristi
schen Elementen der hebraischen Namenbildung, den die Namen
aus der Richterzeit im Unterschied von denen der mosaischen
Zeit und wieder die der Konigszeit im Unterschied von jenen
aufweisen, entspricht, was den religionsgeschichtlichen Gehalt
dieser Namen betrifft, genau den Voraussetzungen der traditio-
nellen biblischen Geschichte. Fiur die Echtheit der Namen aus
der hebriischen Patriarchenzeit und der mosaischen Zeit zeugt
ihre genaue Ubereinstimmung mit dem Prinzip der Namenbildung,
das die aus dem zweiten Jahrtausend v. Chr. nachgewiesenen
arabischen Namen aufweisen (wozu Hommel ausser den Namen
der suidarabischen Inschriften jetzt auch die arabischen Namen
in keilschriftlichen Urkunden aus der Zeit der ersten Dynastie
der babylonischen Konigsliste, der von ihm als arabischen Ur-
sprungs nachgewiesenen sogenannten Hammurabi-Dynastie, ver-
wertet), im charakteristischen Unterschiede von der babylonischen
ebenso wie von der kanaanéischen Namenbildung; dies bezeugt
aber die Echtheit der im Pentateuch enthaltenen Uberlieferungen
nicht nur der mosaischen, sondern auch der Patriarchenzeit,
weil es in die Zeit zurtickweist, wo die Vorviiter der Hebrier
in Abrahams erster Heimat Ur Kasdim mit den Arabern, von
denen sie ausgegangen waren, in lebendigen Beziehungen standen
und ihre Sprache ein arabischer Dialekt war. Die Annahme,
dass nach der ersten Volkertrennung in der Urzeit die grosse
arabische Halbinsel die gemeinsame Heimat der noch sprachlich
ungeschiedenen Semiten war, von wo aus sich einzelne Teile
derselben zu verschiedenen Zeiten nordwérts wandten, um in
ihren spéatern Wohnsitzen unter verschiedenen Verhiltnissen
und verschiedentlich von nichtsemitischen frithern Einwohnern
beeinflusst, sich zu selbstindigen Vélkern mit getrennten Sprachen
zu entwickeln, gewinnt immer mehr an Wahrscheinlichkeit. Was
speciell die Hebréer betrifft, so will Professor Hommel dieselben
noch wihrend des ganzen agyptischen Aufenthaltes und noch
in der mosaischen Zeit halbe Araber mit arabischer Sprache
sein lassen, die erst nach der Eroberung des Westjordanlandes
ihre alte arabische Sprache mit der der Kanaanier, dem
Hebréaischen, vertauscht hitten. Ob der noch bis in die mosai-
sche Zeit fortdauernde Gebrauch nach arabischer Art gebildeter



— 86 -

Namen sich nicht auch ohne diese weitgehende Folgerung er-
kldaren lédsst, mag hier dahingestellt bleiben; die Hauptsache,
auf die es wesentlich ankommt, der Wert des von Hommel bei-
gebrachten Materials fiir die Echtheit und Glaubwiirdigkeit der
im Pentateuch iiberlieferten Geschichte wie des mosaischen Ge-
setzes, bleibt unabhéngig von dieser besonderen Frage bestehen.
Bei seiner Anschauung muss Hommel allerdings auch annehmen,
dass die schriftlichen Urkunden der mosaischen Zeit wie die in
der Genesis enthaltenen vormosaischen erst in spéterer Zeit,
wenn auch nicht sehr lange nach der Eroberung des Landes
und der Annahme der nachmaligen hebriischen Sprache, in
diese libersetzt worden seien; seine Stellung zu der Frage der
litterarischen Komposition des Pentateuchs ist im Zusammen-
hang damit die, dass er zwar mit der Kritik die von dieser
unterschiedenen sogenannten Quellenschriften unterscheidet,
aber nicht als zu verschiedenen spitern Zeiten fabrizierte Er-
zeugnisse, sondern dass er die etwa vorhandenen Verschieden-
heiten so erklirt, dass die verschiedenen Gruppen der schrift-
lichen Uberlieferungen, die aber alle Altes und Echtes enthielten,
getrennt und vielleicht an verschiedenen Orten ins Hebraische
tibersetzt und vielleicht teilweise tiberarbeitet worden seien, wobei
er aber zugiebt, dass man auch fur dieses letztere Verfahren
fiir alle Teile nicht genotigt sei, weit tiber die mosaische Zeit
herunter zu gehen. Dass es sichere Kriterien, um die verschie-
denen Bestandteile bis ins einzelne zu scheiden, nicht gebe,
hebt Professor Hommel verschiedentlich hervor. Soviel ich sehe,
trennt ihn Kkeine prinzipielle Kluft mehr von den Verteidigern
auch der litterarischen Einheit des Pentateuchs; sein neues Buch
zeigtim Verhéltnis zu den in seinen frithern Schriften gelegentlich
ausgesprochenen Ansichten einen bemerkenswerten Fortschritt
in dieser Richtung. — Fir die Exegese wichtig ist besonders
noch Kapital V: Abraham und Hammurabi (S. 147—202), zu
Gen. 14. Weiter gestattet mir der zubemessene Raum leider
nicht, auf Einzelheiten aus dem tiberaus reichhaltigen historischen
und philologischen Material einzugehen. Ein ausfihrliches Re-
gister, das besonders auch die zahlreichen besprochenen oder
erwihnten semitischen Namen umfasst, erleichtert das Auffinden
derselben. Prof. Dr. F. LAUCHERT.



— 877 —

Die Metrik des Buches Job. Von Prof. Dr. PAuL VETTER.
(= Biblische Studien, herausgegeben von Prof. Dr. O. Bardenhewer,
1I. Bd., 4. Heft.)) Freiburg 1. B., Herdersche Verlagshandlung.
1897. X und 82 S. 8° (Preis Mk. 2.30.)

Von dem unzweifelhaft richtigen Prinzip ausgehend, dass
es sich, wenn man in der Erkenntnis der Metrik der alttesta-
mentlichen Poesie weiter kommen will, nicht darum handeln
kann, nach theoretischen Erwégungen ein fertiges, metrisches
System zu konstruieren, in das die Texte dann, wenn es nicht
gutwillig geht, gewaltsam eingezwingt werden, sondern dass
lediglich die analytische Methode massgebend sein darf und
die metrischen Gesetze sich als Resultat einer bis in die kleinsten
Einzelheiten gehenden Priifung der Texte ergeben miissen, hat
der Verfasser der vorliegenden, griindlichen Schrift zunichst
den Text des Buches Job, soweit derselbe poetisch ist,- in solcher
Weise untersucht. Die Resultate, zu denen er kommt, sind die
folgenden: Die metrische Einheit in der hebréischen Poesie ist
nicht die Zeile, sondern der Vers, der im Buche Job je in 2,
zuweilen auch in 3 Zeilen zerfallt (S.1f.). Die Hauptcisur
teilt den Vers in Zeilen, und jede Zeile wieder wird durch eine
Nebenciasur, deren Vorhandensein als auf einem metrischen
(tesetze beruhend durch die genauesten statistischen Unter-
suchungen nachgewiesen wird, in zwei Teile geteilt (S. 3—18).
Dazu kommt das weitere Gesetz vom Verston, das zwar nicht,
wie das von den Ciisuren streng nachgewiesen werden kann,
sondern nur hypothetisch vorgetragen, aber doch sehr wahr-
scheinlich gemacht wird, dass némlich jeder Casurabschnitt
einen Sprechtakt bildet, der entweder nur einen Hauptton hat,
oder in dem, wenn er auch deren mehrere hat, das Hauptge-
wicht der Aussprache auf den letzten Hauptton als Oberton fillt;
dabei sind drei Formen moglich, indem der Abschnitt entweder
nur eine einzige Tonhebung enthilt oder dem letzten Hauptton
ein oder zwei andere vorhergehen oder endlich dem Hauptton
ein Gegenton vorausgeht. Durch diese Gesetze von den Cé-
suren und vom Verston wird der Rhythmus des Verses be-
stimmt (S. 18—26). Weiter wird nachgewiesen, dass, was die
Zahl der Zeilen im Verse betrifft, wenn auch die distichische
Form bei weitem vorherrscht, doch daneben auch die tristichi-
sche Form als abwechselnd damit gebraucht, im Buche Job



— 878 —

als urspriinglich anzunehmen ist, wenn sich auch die Zahl der
im masorethischen Text stehenden, tristichisch gebauten Verse
kritisch reduzieren lisst (8. 26—30). In eingehender Darstel-
lung wird sodann der gesamte metrische Bestand des Buches
Job nach dem logischen Zusammenhang zergliedert (S. 30—37),
um festzustellen, ob sich durchweg eine Gliederung in an-
nihernd gleiche Sinnesgruppen nachweisen lasse, und ob diese
etwa dann und wann auch durch #dussere Merkmale gegen-
einander abgegrenzt sind. Das Ergebnis der Untersuchung ist
der Annahme einer strophischen Gliederung giinstig; und zwar
ergeben sich fiir den grossern Teil des Buches Strophen von
zwel bis drei Versen als die Regel, wihrend jedoch in einigen
Teilen (Iclihu-Reden, Reden der Theophanie, Rede Jobs in Ka-
pitel 28) auch grossere strophische Abschnitte vorkommen, die
sich nicht weiter zerlegen lassen. Es folgt endlich ecine kri-
tische Beurteilung der den hier vorgetragenen Anschauungen
widersprechenden, in der Gegenwart vertretenen Systeme, des
von Bickell begriindeten Systems der Silbenzihlung und des
von Ley, Grimme u. a. vertretenen Systems der Zihlung der
Tonhebungen (S. 60—72). Proben metrischer Lesung machen
den Schluss; als solche werden in Transskription und mit Uber-
setzung Kapitel 3, 2—26, Kapitel 28 und Kapitel 38, 2—33 ge-
geben, Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Kirchengeschichtliche Abhandlungen und Untersuchungen von
F. X. FUNK, Professor der Theologie an der Universitit Tiibingen.
1. Bd. Paderborn, Ferdinand Schoningh. 1897. VI und 516 S.
§°. (Preis Mk. S. —).

Die Sammlung der in verschiedenen Zeitschriften zer-
streuten Abhandlungen des gelehrten Tiibinger Kirchenhistori-
kers wird bei allen, die sich mit der Geschichte der alten
Kirche und der altchristlichen Litteratur wissenschaftlich be-
schiftigen, mit lebendigem Interesse aufgenommen werden,
nicht nur, weil der bleibende Wert der gesammelten dltern
Arbeiten vielen den Besitz der Sammlung derselben wird
wiinschenswert erscheinen lassen, sondern auch insofern, als
die einzelnen Arbeiten vielfach mehr oder weniger erweitert,
durch Auseinandersetzungen mit neueren, abweichenden An-



— 879 —

sichten vermehrt, einzelne auch ganz neu bearbeitet sind. Ganz
neu ist in dem vorliegenden Bande, der im ganzen 24 grossere
und kleinere Abhandlungen enthilt, die zweite Abhandlung:
»Die Bischofswahl im christlichen Altertum und im Anfang des
Mittelalters“ (S. 23—39), die den Gegenstand von der aposto-
lischen Zeit an bis zum Aufhéren des Wahlrechts der Ge-
meinden behandelt. Nr. I ,Der Primat der roémischen Kirche
nach Ignatius und Irendus“ (S. 1—23) giebt in der neuen Be-
arbeitung u. a. besonders auch Auseinandersetzungen mit den
neuesten Ansichten Harnacks iiber die beiden bekannten Stellen.
Ein betrachtlicher Teil des Bandes hewegt sich auf dem Gebiet
der Konziliengeschichte; zunichst die umfangreichen, aus dem
Historischen Jahrbuch 1892—1894 etwas erweitert wiederholten
Abhandlungen: III. ,Die Berufung der okumenischen Synoden
des Altertums= (S. 39—86), (dazu als ,Epilog* der Aufsatz
XXIV, S. 498—508, worin auf eine wihrend des Drucks des
Bandes erschienene Abhandlung von Hohler geantwortet wird),
und IV. ,Die pépstliche Bestitigung der acht ersten allge-
meinen Synoden® (S. 87—121). Zu diesen Abhandlungen, welche
die Stellung Funks zu den in den Uberschriften genannten
Fragen unter Beibringung des ganzen authentischen Materials
in abschliessender Weise begriinden, kommen einige kleinere
specielle Abhandlungen zur alten Konziliengeschichte: XIV. ,Der
Kanon 36 von Elvira“ (S. 346—352); XV. ,Die Zeit der ersten
Synode von Arles“ (S. 352—358); XXIII. ,Martin V. und das
Konzil von Konstanz“ (S. 489—498). EKine Reihe von andern,
hochst griindlichen und wertvollen Untersuchungen, in deren
Zusammenhang die Zeugnisse der patristischen Litteratur, wie
die einschliagigen disciplindren Verordnungen der Konzilien auf
das sorgféaltigste erortert werden, beschéftigt sich mit der
dltesten Geschichte einzelner Punkte der kirchlichen Disciplin:
V. ,Colibat und Priesterehe im christlichen Altertum* (S. 121
bis 155); VI. ,Zur altchristlichen Bussdisciplin® (S. 155—181);
VII. ,Die Busstationen im christlichen Altertum® (S. 182—209);
VIII. ,Die Katechumenatsklassen des christlichen Altertums“
(S. 209—241, zum Teil jetzt mit Hervorhebung neuer Gesichts-
punkte und Argumente); IX. ,Die Entwickelung des Oster-
fastens® (S. 241—278). Zur Liturgik gehoren die Aufsitze:
X. ,Die Abendmahlselemente bei Justin“ (S. 278—292, gegen
die Hypothese Harnacks); XI. ,Der Kommunionritus“ (S. 293



— 880 —

bis 308); XXI. ,Die Entstehung der heutigen Taufform* (S. 478
bis 483). Endlich enthélt der Band noch die folgenden Arbeiten:
XII. ,Titus Flavius Clemens Christ, nicht Bischof“ (S. 308—329);
XIII. ,Hadrians Reskript an Minucius Fundanus® (S. 330—345);
XVI. ,Der Basilides der Philosophumenen kein Pantheist“
(S. 358—372); XVII. ,Zur Frage nach dem Papstkatalog Hege-
sipps“ (S. 3713—390); XVIIIL. ,Ein Papst- oder Bischofs-Elogium*
(S. 391—420, iiber das bekannte, von de Rossi entdeckte und
auf Liberius bezogene Elogium, iiber das Funk wiederholt im
Historischen Jahrbuch gehandelt hat, am Schluss eine Aus-
einandersetzung mit der neuestens von Mommsen ausge-
sprochenen Ansicht); XIX. ,Zur Geschichte der altbritischen
Kirche“ (S. 421—459); XX. ,Das Papstwahldekret in c. 28
Dist. 63% (S. 460—478); XXII. ,Zur Bulle Unam Sanctam“
(S. 483—489). Die gegebene Ubersicht zeigt, ein wie reiches
Material dieser vorliufig vorliegende I. Band von Funks kleinen
Schriften enthilt; mit nicht geringerem Interesse darf die
Fortsetzung der Sammlung erwartet werden.
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der alten Kirche.
Herausgegeben von Dr. AUuGUST HAHN, weiland ord. Professor
der Theologie an der Universitiit Breslau. Dritte vielfach ver-
anderte und vermehrte Auflage von Dr. G. Lupwie HAHN, ord.
Professor der Theologie an der Universitit Breslau. Mit einem
Anhang von Dr. Adolf Harnack. Breslaw, Verlag von E. Morgen-
stern. 1897. XVI und 412 S. 8°. (Preis Mk. 6.50.)

Dieses ausserordentlich niitzliche und wertvolle Werk hat
in der neuen Auflage durch die erhebliche Vermehrung des
Materials abermals sehr an Wert gewonnen. Es ist dabei er-
freulich, dass der jetzige Herausgeber, der sich um das Werk
in seiner zweiten und in der gegenwirtigen Auflage so grosse
Verdienste erworben hat, dass dasselbe in seiner jetzigen Ge-
stalt grossenteils sein Werk ist, sich nicht durch praktische
Erwiagungen bestimmen liess, die einerseits durch Aufnahme
von neuem wichtigem Material si¢ch ergebende Vermehrung
des Umfanges auf der andern Seite durch Ausscheidung von
minder wichtig scheinenden Stiicken auszugleichen, sondern



— 881 —

dass er vielmehr bestrebt war, der Sammlung eine relative
Vollstiandigkeit zu geben. Gerade diese Vollstindigkeit ist ein
wesentlicher Vorzug der Sammlung, und gerade so fiillt sie
ihren Platz aus und dient sie einem wirklichen Bediirfnis. —
Das ganze Material ist jetzt in funf, statt in zwei Abteilungen
geteilt: Die 1. umfasst unter dem Titel: ,Regula fidei der édltesten
Kirche “ die von den altern Kirchenschriftstellern gegebenen
freiern Relationen iiber den Inhalt des Glaubensbekenntnisses
(S. 1—21); die 2. Abteilung die Taufsymbole der alten Kirche
(S. 22—159); die 3. Abteilung die okumenischen Symbole, d. h.
die Symbole und dogmatischen Erklarungen der allgemeinen
Konzilien und das Symbolum Quicunque (S. 160—177); die 4. Ab-
teilung die Symbole (und dogmatischen Erklirungen) von Par-
tikular-Synoden (S. 178—252); die 5. Abteilung Privat-Symbole,
d. h. solche, die nicht von Synoden, sondern von einzelnen
Bischofen oder Kirchenschriftstellern ausgehen (S. 253—363).
Jede dieser Abteilungen hat Vermehrungen erfahren, und dabei
ist in der 2. und 5. Abteilung auch das Jahr 681 als die in der
2. Auflage massgebende untere Zeitgrenze, die jetzt noch fir
die Mitteilung des von Konzilien herrithrenden Materials fest-
gehalten worden ist, betrachtlich tiberschritten worden. Die
2. Abteilung ist besonders auch durch die Aufnahme von spéitern
lateinischen, altdeutschen und altenglischen Texten bis zum
Ausgang des Mittelalters herunter bedeutend vermehrt worden.
Dabei sind hier nicht mehr die iiberlieferten Formeln des
Symbolum apostolicum, die wesentlich den Textus receptus
wiedergeben, von den Formeln des in den verschiedenen Kirchen
frither gebrauchten Taufsymboles in der Weise geschieden, dass
jene fir sich zusammengestellt werden, sondern es ist jetzt
ausschliesslich die Anordnung nach den vers¢hiedenen Léindern
durchgefiihrt, und innerhalb der so sich ergebenden Gruppen
die chronologische Ordnung, soweit sich diese streng durch-
fihren lasst. Bei dieser Anordnung lisst sich die Geschichte
des Taufsymbols in den einzelnen Landern, soweit sie urkundlich
belegbar ist, anschaulich libersehen. Auch das von der frithern
Auflage bleibende Material ist vielfach neu bearbeitet, unter
Benutzung neuerer Publikationen, die auch in den gut orien-
tierenden Anmerkungen jetzt {iberall beriicksichtigt sind. —
Der von Harnack beigetragene Anhang enthilt , Materialien
zur Geschichte und Erklirung des alten romischen Symbols



— 832 —

aus der christlichen Litteratur der zwei ersten Jahrhunderte®
(S. 3656—390), eine neue, bereicherte Bearbeitung der friiher
von Harnack in seiner Ausgabe der apostolischen Viiter ver-
offentlichen Materialiensammlung. Das sehr sorgfaltige Register
umfasst jetzt nicht nur die Eigennamen und wichtigsten Schlag-
worte, sondern auch allein den Symbolen vorkommenden Formeln.
So entspricht das vortreffliche Werk in jeder Beziehung jetzt
noch mehr als frither den Anforderungen, die fiir wissenschaftliche
Zwecke und fiir Studienzwecke an ein solches Werk zu stellen
sind. Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Untersuchungen iiber die Scholien zu Clemens Alexandrinus.
Beilage zum Jahresbericht des K. Neuen Gymnasiums in Niirn-
berg fitr das Schuljahr 1896/97. Von Dr. OTTO STAHLIN,
K. Gywmnasiallehrer. Niirnberg, Buchdruckerer von J. L. Stich.
1897. 48 S. 8.

Der Verfasser, der im Auftrage der Berliner Akademie
eine neue kritische Ausgabe des Clemens Alexandrinus vorbe-
reitet, als deren ersten Vorldufer er vor zwei Jahren das Pro-
gramm ,Beitrage zur Kenntnis der Handschriften des Clemens
Alexandrinus® veroffentlichte (s. die Anzeige im Jahrg. 1896
dieser Zeitschrift, S. 596 f.), giebt in den gegenwirtigen Mit-
teilungen tiber die Scholien zu Clemens, die auf sorgfaltiger
Priifung der Handschriften beruhen, einen neuen wertvollen
Beitrag zur Kenntnis der handschriftlichen Uberlieferung des
Clemens. Er berichtet zuerst tiber die bisherigen teilweisen
oder umfassenderen Veroffentlichungen der Scholien in den
Clemens-Ausgaben (S. 3—8), und {iiber die handschriftliche
Uberlieferung derselben (S. 8—15); darauf wird, unter Zugrunde-
legung der Ausgabe von Dindorf, eine genaue Zusammenstellung
der Scholien nach deren verschiedenen Verfassern resp. Schrei-
bern gegeben, mit zahlreichen Verbesserungen und Ergénzungen
des vielfach ganz ungenauen und fehlerhaften Textes bei Din-
dorf (S. 15—41). Dem folgt noch eine Zusammenstellung der
in den Scholien enthaltenen Citate und Nachweis der Quellen
{S. 41 —45), und endlich eine Charakteristik und Beurteilung
der Scholien (S. 45—48), die nach der Seite der litterarischen
Bildung und des litterarischen Geschmaks einige nicht uninteres-



— 883 —

sante Ziige zum Charakterbild des Erzbischofs Arethas von
Casarea nach dem von ihm herrithrenden Teile der Scholien
beitragt. F. L.

1) Meine Schrift Das Christentum im Lichte der deutschen
Philosophie verteidigt nach rechts und links. Mit einem
offenen Brief an Prof. Dr. F. Michelis vom Jahre 1885 wund
einem Vorwort gegen Prof. Dr. Ed. Zeller. Von ANTON BULLINGER.
Miinchen, Th. Ackermann. 1897. 58 S. 8°.

:2) Phantasterei oder Schwindel? Frage an den Neuscholastiker
Dr. M. Glossner betreffend seine Kritik der vom mir vertretenen
Philosophie. Von ANTON BULLINGER. Miinchen, Th. Ackermann.
1897. 28 8. 8.

Der Verfasser stellt in diesen beiden Broschiiren die Ein-
wendungen der Kritiker gegen sein Buch ,Das Christentum im
Lichte der deutschen Philosophie“ (vgl. die Recension von
Prof. Langen in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1895, S. 785 ff.) zu-
sammen und begleitet sie mit Anmerkungen, in denen er seine
frither ausgesprochenen Anschauungen festhélt. Das Vorwort
der ersten Broschiire setzt sich mit Verschiedenen auseinander
iiber die Studien des Verfassers zu Aristoteles, und der den
2. Teil der Schrift bildende ,Offene Brief an Michelis“ ist eine
polemische Auseinandersetzung gegen Michelis in Bezug auf
den Begriff des Unendlichen und den Begriff der Negation bei
Aristoteles, und in Bezug auf den aristotelisch-scholastischen
Formbegriff.

ITII. English Bibliography.

Lyprian; His Life, His Times, His Work, by EDWARD WHITE
BENSON, D. D., D. C. L., sometime Archbishop of Canterbury.
London 1897.

The late Archbishop of Canterbury has generally been
«chiefly known as a great ecclesiastical administrator. The
‘thirteen years during which he sat on the throne of Augustine
were marked by much church progress, and that progress was
largely due to the wise rule of the Archbishop. More than any

Revue intern. de Théologie. Heft 20, 1897, 58



— 884 —

of his recent predecessors he grasped the true position of the
Church of England as the one branch of the Holy Catholic
Church in this land, opposed on the one side to what he so
aptly termed the “Italian Mission"” and on the other to all the
modern sectarian bodies which can in no way trace their his-
toric descent from Christ and His Apostles. The Archbishop’s.
statesmanship showed itself in three special events which
marked his rule. First it was he who listened to the oft re-
peated cry for help from the miserable remnants of the Nestorian
Churches of Persia and Turkestan and founded the mission
that has done so much to bring light into dark places and may
in time be the means of restoring several of the ancient se-
parated churches of Asia to the unity of Christendom, and
beyond that, to bring the whole of the East and the Churches
in communion with Canterbury into brotherly union one with
the other. Then secondly there was the Lincoln Judgment. The
days of Archbishop Tait were days of contention and strife:
now, so far as ritual matters are concerned, the Church is at
peace. The result is due to the wise line taken by the late
Archbishop in the Lincoln Case. And lastly the Church owes
the Archbishop a great debt for the organisation of the Central
Committee for Church Defence and Church Instruction. The
Church is in no sense the creation of the State. The relations
between the two as they exist at present in England are by
no means an unmixed blessing; still the Church cannot submit
to be cast down from her present position of privilege and to
be deprived of those ancient endowments which are such a
great assistance for the doing of her Master’'s work, and there-
fore she must struggle against any proposals brought forward
with the view of attaining these objects. The Church Com-
mittee was founded by the Archbishop primarily with the view
of resisting these attacks, but beyond that it has taken up the
great work of instructing the people in the true history of the
Church that so they may understand the better the true na-
ture and claims of the Church and the directions in which
genuine reforms are to be sought.

To the debt that the Church owes for these things another
has now been added. Thirty years ago, when he was Head
Master of Wellington College, Dr. Benson felt the danger of let-
ting the rush of purely professional work so fill his life as to



— 885 —

cut him off from those higher ideals that come from the pur-
suits of scholarship and the study of antiquity. To counteract
this evil, at the suggestion of the late Bishop Lightfoot, he
commenced a work dealing with the Life and Times of Cy-
prian. Year after year he worked at it in the hours that he
could spare from his engrossing public duties and, just before
he left for his journey to Ireland on the return from which
he was so suddenly called away, he finished the Preface and
there only remained a few corrections to make in order to
complete the book. It stands then as the one monument of the
literary labours of a great scholar and, published a few months
after his lamented death, it comes to us with a special claim
on our attention. Let me say at once that the work is tho-
roughly worthy of the reputation of the Archbishop. It is a
book such as I believe no Prelate in Christendom in an equally
important position has produced in the present century. As such
it is a work of which the Church of England may be justly
proud. Of course it is not perfect. It suffers from the defect
that took so much off nearly all that the Archbishop wrote—a
strange unusual style which is often hard to follow and rather
irritating. It somewhat fails too in portraying Cyprian him-
self. It is full of most interesting and valuable matter. It dis-
cusses with minute care every point connected with the saint’s
life and surroundings, but as the result of reading it no vivid
picture of the character of the man remains on my mind. One
is irresistibly driven to compare it in this respect with the
wonderful pictures, written in the easiest and most flowing
English, which the late Bishop Lightfoot has left us of Clement
and Ignatius. It must be confessed that the Archbishop’s work
suffers by the comparison, but then it is only a really great
book that could ever suggest a comparison with the works of
Lightfoot.

It is impossible to attempt to give here any adequate idea
of the contents of this book and of the many questions that
arise in the course of it and receive fullest elucidation, and I
think it will be best to limit what I have to say to two sub-
jects that are very prominent in it and which are of much
interest at present. First the Roman controversy is ever
with us. The teaching of Cyprian and his relation to the Roman
See has always been a chief theme in that controversy and



— 886 —

is fully discussed by the Archbishop: secondly the teaching of
Cyprian on the meaning of Confirmation has recently amongst
ourselves been made a chief plank in the support of a Theory
on this subject which has excited a good deal of attention and
which, I fear, is likely to do a good deal of harm. On this too
light may be had from the book before me.

The relations of Cyprian to Rome come out clearly first in
the Treatise on the Unity of the Church and then in his deal-
ings with Stephan on the Baptismal question. The teaching of
the first of these is very fully examined in chapter IV, The
Archbishop shews very convineingly that Cyprian’s Theory of
Unity is very different from the Papal Theory. To the Papist
the Catholic Church is a centralised empire of which the Pope
is the wvisible, infallible head, and the one test of unity is
obedience to the pontiff. In contrast with this the Catholic
Theory as held by Cyprian does not dispute that the Catholic
Church is subject to a single ruler, but that ruler is the great
invisible head of the Church Himself. He has no single repre-
sentative on earth. The earthly organisation is a series of con-
federate republics, each presided over by its own Bishop, each
with a large liberty in ordering the details of its own life, so
long as nothing is ordained contrary to the faith once delivered
to the Saints, all held together by the bond of the one spirit
dwelling in every part, by obedience to the universal law of
Christ, by the interest that every part has in the welfare of
every other. In this confederation the supreme legislative au-
thority is the whole body of the Bishops: if Metropolitans have
received a precedency of dignity over their brother Bishops it
conveys with it no primacy of Jurisdiction. They are all equally
subject to the common law and the common supreme tri-
bunal.

Such very briefly seems to be Cyprian’s theory. There
are two points in his treatise that have attracted much atten-
tion. First there is the famous phrase ‘principalis Ecclesia’™
applied by Cyprian to the Church of Rome. The Archbishop
examines the meaning of this with the very greatest care in
the Appendix and shews quite conclusively that the words
make nothing for the papal claims inasmuch that as they do
not involve the idea of authority or Jurisdiction. That this is
the true interpretation is further illustrated by Cyprian’s con-



— 887 —

duct. “We shall see”, the Archbishop writes, “how the sub-
sequent history of his intercourse with the Roman See exhibits
him sometimes, as we should say, rightly in conflict with it,
sometimes wrongly; but in conflict almost always—exhorting
the Roman bishop, rebuking him or making excuses for him,
or assuring him that he had excommunicated himself by his
vain threats of excommunicating others—obeying him never”
(p. 193). The other special point is the famous interpolation
with regard to the Chair of Peter. The Archbishop discusses
this question in its every detail. He examines every scrap of
evidence, manuscript and otherwise, that bears on the ques-
tion and the shifts to which modern Romanists are driven by
their efforts to make the best of a bad business. The whole
tale is most instructive and demonstrates, it demonstration is
wanted, how Rome has been ready to resort to fraud and de-
ceit for the supreme object of imposing her authority on the
neck of the Church. The Archbishop, so far as I see, omits in-
deed one small point. It is, however, if it can be established on
satisfactory evidence, the fitting crown of the whole thing. It
is said that Pope Gelasius put the writings of Cyprian on the
Index of prohibited books, but that after the interpolated copies
came into circulation another clause was inserted in the decree
specially recommending them to the study of the faithful!

I have quoted above the summary that the Archbishop
gives of Cyprian’'s treatment of the pope. In subsequent chap-
ters he examines point by point the dealings of Cyprian with
Cornelius and afterwards with Stephan. On the main question
Stephan was right and Cyprian wrong. The Catholic Church
has consistently refused to rebaptise heretics on their return
to the true fold, but the difterence in the conduct of the con-
troversy has, in spite of that fact, raised Cyprian to the posi-
tion of a recognised saint, while Stephan might have been
almost forgotten, had it not been for his contact with the
greater and better man. I must refer to the book itseif for the
many interesting details, but I cannot refrain from quoting the
words in which the Archbishop sums up the policy of Stephan.
“But in fact he may be rather said to have inaugurated, or
at least to have been an early type of the regular Roman
policy of comprehension on easy terms saving as to the onec
article of submission : ready in Spain to restore semi-pagans to



— 888 —

the Episcopate; ready in Gaul to uphold the harshest repeller
of penitents; ready anywhere to receive Marcionites without
Baptism to communion. And although the issue of the long
severe Baptismal controversy with Cyprian has been deter-
mined by the Church catholic in Stephan’s sense: although the
practice he maintained has been accepted as true wisdom and
true charity, although Cyprian’s theory has been rejected as
well nigh unchristian, yet few moral triumphs have equalled
the ascendency of the vanquished Carthaginian™ (pp. 309, 310).

The elaborate chapter in which the Archbishop examines
the great Baptismal question is divided into four parts. The
first of these sets forth the tradition of Africa and Asia Minor
on the subject; the second contains a statement of the position
taken up by the Leaders—Stephan and Cyprian—on each side
and a careful examination of the character, origin and date of
the various documents on which our knowledge depends; the
third is occupied with a statement of the arguments used, and
the fourth points out some ecclesiastical results which seem to
flow from a review of the whole matter.

The Archbishop’s statement of the question at issue well
deserves quoting: “The first questioning was How can profane
waters bless?’ It means at least this:—“A soul longs to be
baptised into Christ. A mistaken, erring, even an immoral
believer does in intention baptise it into Christ. Is that soul
in fact baptised into another than Christ, or into a society
other than His Church? Or, is the baptised proselvte of a here-
tical sect a baptised Catholic in spite of circumstance? The
decision which the wise and loving Cyprian formed and labo-
riously propagated was to deny the reality of all such baptism,
This is that grave anti-catholic error of his which not only
struck at the root of the spiritual constitution of the Church,
and threatened to number her among her own sects, but in
principle withdrew the virtue of the Sacrament from the im-
mediate ministering of Christ present, and attached it to the
human agent’ (p. 333). The question is indeed a vital one.
As in the days of Cyprian so now the answer we give to it
will affect our whole attitude towards the sects outside the
Church. So far as they have received baptism, are they in-
deed members of the Church though erring ones, or have they
no part in her? Is the difference between them and Church



— 889 —

people not that the one belongs to the Body of Christ while
the other does not, but is it that while both belong to the Body,
the one knows the greatness and the blessings of his inherit-
ance, while the other is ignorant of it? It is clear that on the
answer to these questions our whole method of approaching
our separated brethren will depend. It is to be hoped that the
Archbishop’s book will do much to spread sound opinions
amongst us. But to return.

One or two points of interest come ouf in the Section on
the Documents. Tertullian’s Tract De Baptismo has been very
generally regarded as one of his Catholic works and assigmed
to about the year 198. The Archbishop questions this judgment
and assigns the work to the Montanist period about 214. He
has not worked the matter out and it wuld be worth some
one’s while to do so and if possible settle it. Again the anony-
mous treatise De Rebaptismate he assigns not to an Italian
author of the party of Stephan but to some African divine.
He dates it early in the dispute and regards it as not improb-
ably being the treatise sent to Cyprian by Jubaian. These
conclusions seem to me to be well established.

The question assumed the shape of being largely a matter
of tradition versus reason. Stephan believed and believed
rightly that he was maintaining the position handed down in
the Church from the beginning. The Archbishop shews that that
tradition prevailed not only in Italy and but in Africa too, that
if it was not as clear there as elsewhere it was due to the
puritanical influence of Tertullian followed by the much greater
influence of Cyprian. On the other hand Cyprian appealed to
reason and Scripture. He maintained, and maintained rightly,
that where these and tradition come into collision it must be
the tradition that gives way. But were the arguments of reason
and the appeals to Scripture that Cyprian brought forward
well founded? I think the Archbishop has shown that they
were not.

To pass from this to the question of confirmation. It
was the wuniversal custom to receive those who turned
from Heresy to the bosom of the Church with the solemn
laying on of the hands of the Bishop. Cyprian seems to have
regarded this ceremony as a repetition of the Confirmation
already received from the schismatic Bishop and to have in-



— 890 —-

ferred that the indwelling presence of the Spirit could only be
imparted by the hands of the orthodox. If then, he argues,
heretical Confirmation is void and the indwelling Spirit is not
present with those who have received it, on what grounds can
heretical baptism be regarded as valid? The argument is of
much weight, but it rests on a twofold error. The ceremony of
the reception of heretics was not a repetition of their Confir-
mation. That like their Baptism was held good, but it was a rite
used ad peenitentiam, as Stephan said and the Church held, not
that the presence of the indwelling Spirit had not been given,
but that the effects of it, as well as those of Baptism had as
it were lain dormant and by the blessing of the Church on
the return to outward unity were brought into active play.
But again Cyprian was in error as to the effect of Confirmation
itself. Following Tertullian he held that the indwelling Spirit
was not imparted to the Christian before Confirmation, that
those who were baptised were indeed Temples of the Holy
Ghost but were empty temples till the time of their Confirma-
tion. This teaching again was not that of tradition. It was
based on an appeal to Scripture and that appeal had no solid
ground to stand on. Without stopping to examine it in detail
it seems enough to say that it very largely rested on a false
interpretation of our Lord’s words to Nicodemus. The Church
has ever regarded these words as applying to Baptism. Ter-
tullian and after him Cyprian would separate them and make
the birth of water and of the Spirit two separate things. The
first they would refer to Baptism, the second to Confirmation.

This teaching of Cyprian on Confirmation has lately been
put forth prominently amongst us by Father Pullar and Canon
Mason. They have endeavoured, particularly the latter, with
great learning to shew that it is in accordance with the genuine
teaching of the Church. The consequences of such a theory
would be widereaching indeed. I cannot stop to examine them,
but I hope the Archbishop’s Book will do much to convince
those who might be led away by learning and the influence
of great names that the teaching of the Church of England as
cmbodied in the Baptism and Confirmation Offices is thoroughly
sound and catholic. '

There are many other matters treated of in this book
which are of great interest. Every point connected with Cy-



— 891 —

prian is worked out with extreme care. I cannot ask for space
to discuss any of them. I hope I have said enough to shew
that the book is one of great value and importance and to
induce some of the readers of the Revue to procure it and
study it for themselves. A. J. C. ALLEN.

IV. Griechische Bibliographie.

Xo7orov Avdpovroov, xadyynrot wic €v Xdalxy @soloyixic Zyoli.
To xeexov mecoce HAdvov.  Tufue 4. "Evvowe tot xaxod. Inau-
gural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwiirde bei der philo-
sophischen Fakultit der Universitiit Leipzig, eingereicht von
CHRESTOS ANDRUZOS. Ev A%rvaic, éx vo0 wvmoypagsiov Ale-
Edvdoov Hamayswoyiov. 1896. 64 §. 8°.

— Tuipe B. Aoy tod xaxod. Ev Kovoravewovnmdle, €x vod IHa-
rowepyxot Tvmoygageiov, 1897, 64 S. 8. (Avadnuosicvois éx
1hs <ExxdnOieguixic AlyGsicg ».)

Die in diesen beiden Heften vorliegende Arbeit ist die erste
umfassende monographische Darstellung der Lehre Platons vom
Bosen. Das grosse philosophische Interesse des Themas ist darin
begriindet, dass Platon der erste unter den griechischen Philo-
sophen ist, bei dem wenigstens ein Versuch gemacht ist, das
schwierige Problem tiefer zu erfassen. Freilich ist es zum Teil
schon schwierig, den eigentlichen Sinn verschiedener wichtiger
Stellen des Philosophen, die von neueren philosophischen Schrift-
stellern sehr verschiedene Auslegungen erfahren haben, festzu-
stellen. Die nicht ganz leichte Aufgabe des Verfassers war also
nicht nur, aus der Zusammenstellung des in den platonischen
Schriften zerstreuten Materials erst den ganzen Gedanken-
zusammenhang in systematischer Ubersicht und im Zusammen-
hang des ganzen platonischen Systems zu gewinnen, sondern
sich dabei in der Erklarung des einzelnen auch fortwéihrend
mit den verschiedensten widersprechenden Auffassungen neuerer
philosophischer Schriftsteller kritisch auseinanderzusetzen. Mit
der Feststellung der eigentlichen Gedanken des Philosophen
verbindet sich sodann durchgéingig einerseits eine Wirdigung
des relativen Wertes derselben im Zusammenhang der Geschichte



— 892 —

der griechischen Philosophie, andererseits aber die Kritik der
Unvollkommenheit derselben, wenn sie mit dem Massstabe der
christlichen Erkenntnis gemessen werden, insofern auf dem
Standpunkte des falschen platonischen Dualismus eine wahre
Auffassung vom Ursprung und Wesen des Bosen nicht gewonnen
werden kann, wenn sich auch verschiedentlich einzelne geniale
Gedanken bei dem grossen Philosophen finden, die wenigstens
ahnungsweise die Konsequenz seines Systems durchbrechen. Der
Verfasser hat diese schwierigen Fragen mit Scharfsinn behan-
delt und zeigt sich auch mit der einschligigen deutschen phi-
losophischen Litteratur, mit der er sich so vielfach auseinander-
zusetzen hatte, gut vertraut. Das 1. Heft, tiber den Begriff des
Bosen, handelt in drei Kapiteln von dem Bésen oder von dem
Ubel in der Welt im allgemeinen, von dem moralisch Bosen,
und von der Verantwortlichkeit des Menschen (im Zusammen-
hang damit von der Freiheit des Willens nach Platon, mit Ver-
werfung der Ansicht, dass derselbe deterministisch lehre). Im
2. Heft wird die Lehre Platons vom Ursprung des Bosen be-
handelt, und zwar im 1. Kapitel von der Materie als dem Sitz
des Bosen nach dem platonischen Dualismus, im 2. Kapitel die
Lehre vom Fall der priexistierenden Seele und von ihrer Zu-
rickfiilhrung zum ovews or durch die in wiederholter Verkor-
perung (ustsvowuerwois) zu durchlaufenden Stadien, mit aus-
fihrlicher Erklarung der bekannten platonischen Mythen, welche
diese Gedanken darstellen. Ein 3. Kapitel, tiber die Theodicee
Platons, wahrt diesem Philosophen den Anspruch, der erste
Begriinder dessen zu sein, was man seit Leibnitz mit dem Worte
Theodicee bezeichnet, im Gegensatz zu der verbreiteten An-
sicht, dass die Anfinge davon bei den Stoikern zu suchen
seien. F. L.

V. Librairie.

Altkatholischer Volks-Kalender fiir das Jahr 1893; Baden-Baden,
E. Sommermeyer.

L. Bonner: Evangiles de Matthieu, Marc et Luc, IVe® livraison;
20 adit. Schreeder; Lausanne, Bridel; le vol. 12 fr.

A. Ernst und J. Apam: Katechetische Geschichte des Elsasses
bis zur Revolution; Strassburg, F. Bull, 1897, 5 Mk.



— 893 —

Hortzmany und KrUGER: Theol. Jahresbericht (1896), III. Ab-
teilung, Systematische Theologie; Braunschweig, 1897, 4 Mk.

K. MarTI (Bern): Geschichte der lsraelitischen Religion, III. Auf-
lage; Strassburg, F. Bull, 1897, 4 Mk. — Kurzer Hand-
Kommentar zum A. T., Freiburg und Leipzig, Mohr (Siebeck).

T, PascHALIDES: O Ay Tavég, unroomolizne xei Javuerovoyoc
aeooy Ty Pwootwy. — O Kopne Aéwv NixodaeBize Tolororg.
Ev Hsvoovrtéda, 1897, br.

Episkop Nikanor RuzitscHitscH: Gross-Zupan Stephan Nemanja
und seine Bedeutung fiir den serbischen Staat und die ser-
bische Kirche,; Jena, B. Engau, 1897, 100 S. — Die russisch-
orthodoxen Heiligtiimer in den Stiidten Weimar und Wies-
baden; 1897, 48 S.

AVIS.

En publiant sa XX¢ livraison, la Revue internationale de
Théologie termine sa cinquiéme année. Il suffit de parcourir
attentivement la liste de ses travaux (articles de fond, variétés,
comptes rendus bibliographiques, chroniques théologiques et
ecclésiastiques), pour constater le nombre considérable des
questions qu'elle a traitées. Nous saisissons avec empressement
cette occasion d'adresser a tous nos collaborateurs nos plus
vifs remerciements: c'est grice a leur science, a leur dévoue-
ment, & leur zéle, que la Revue a pu mériter les ¢loges qui
lui ont été adressés par la presse religieuse de toutes les Eglises
chrétiennes indépendantes de Rome, et qu'elle a certainement
apporté des lumieres nouvelles dans plus d’une question jus-
qu'ici obscure. D'ores et déja elle constitue une collection de
documents d’autant plus importants qu'ils sont tous con¢us dans
le sens de la conciliation et de la pacification, non par des
concessions de principes qui ne seraient que des altérations de
la vérité, mais par de sérieuses études des sources mémes, et
par une application loyale du critérium catholique, le seul qui
puisse vraiment nous faire distinguer le vrai dogme de I'an-
cienne Eglise chrétienne et les spéculations théologiques que



	Bibliographie théologique

