
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


638 .-

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

Jésus de Nazareth, Etudes critiques sur les antécédents
de l'histoire évangélique et la Vie de Jésus, par M.

Albert Réville, prof, au Collège de France; Paris, Fisch-
bacher, 2 vol. in-8", 1897; 15 fr.

Ces deux volumes sont ainsi distribués : I. Antécédents de

l'histoire évangélique. — II. Les sources de l'histoire évangélique.

— III. Les préliminaires de l'histoire évangélique. —
IV. L'Evangile en Galilée. — V. Le Messie. — VI. La Passion.
— VIL La Résurrection.

L'auteur connaît les travaux les plus importants qui ont
été publiés avant le sien sur son sujet. Inutile de dire qu'il
l'a traité avec tout le sérieux, tout le respect scientifique et

religieux, tout le désir d'exactitude, dont il a été capable. Il a

montré une grande indépendance d'esprit; et, malgré ses
évidents rapprochements avec l'école de Baur, il a su se séparer
d'elle ainsi que de Zeller, de Havet, de Renan, de M. Vernes, etc.
M. Albert Réville est bien lui-même; il a emprunté beaucoup,
il est vrai, aux théologiens allemands réformistes, mais il a su

avec ses emprunts se faire une exposition et une explication
qui sont bien à lui. Qu'il ait voulu être impartial, cela ne saurait
être mis en doute ; toutefois, il est le premier à confesser qu'il
« ne croit pas beaucoup à l'impartialité absolue en histoire
(p. VIII),» et de plus, qu'il «a eu recours plus d'une fois à la
conjecture là où les documents faisaient défaut (p. IX). »

Les conjectures, effectivement, abondent dans ses deux
volumes, par exemple: sur la genèse du monothéisme d'Israël,



— 639 —

quand il place la monolatrie avant le monothéisme (p. 23), ce

qui nous semble une inconséquence, car sans celui-ci, celle-là
serait impossible. Conjectures, quand il s'efforce d'amoindrir
le rôle des prophètes et d'exagérer au contraire celui d'Esdras
et de Néhémie ; quand il cherche à ôter aux prophéties
messianiques tout caractère surnaturel; quand il détermine la
valeur ou plutôt la non-valeur du livre d'Hénoch; quand il
critique les paroles de Jésus au sujet de son baptême, paroles
qu'il déclare invraisemblables; quand il enseigne d'une manière
générale que «les grands débats et les grandes ruptures
pivotent souvent autour d'un détail ou d'une subtilité,» par exemple,
le i qui distinguait YòpoovOiog de Y ópoto voto g et qui mit en feu
la chrétienté du IVe siècle, ou encore les couleurs d'un
drapeau dont on fait un motif de guerre civile, ou les différends
entre pharisiens et sadducéens, qui lui paraissent « rouler sur
des points si minuscules que nous avons de la peine à discerner
ce qui pouvait rendre les disputes si âpres (T. I, p. 87).»

Loin de moi, certes, la pensée de légitimer toutes les
disputes des théologiens dans le passé et dans le présent ; mais
loin de moi aussi de réduire à des nuances minuscules et
imperceptibles les points de vue parfaitement contradictoires dont
parle l'auteur. Les « conjectures » ne sont pas moins visibles
dans sa façon de se représenter le Christ. A ses yeux, Jésus
de Nazareth n'a été qu'«un grand mystique » qui a réalisé «la
pénétration réciproque d'une religion très intense et d'une
morale très élevée (p. X);» il n'a été, en définitive, que «le
premier des chrétiens (T. II, p. 492) » ; et « les dogmes dits orthodoxes

et dont la personne de Jésus occupe le point central
sont des mythes (II, 491).» M. Réville avoue, en voyant le
christianisme et l'Eglise chrétienne sortir de Jésus, « que jamais
plus vaste fleuve n'est sorti de source plus exiguë en surface
(II, 479). » Il cherche à expliquer ce fait et à combler cette
disproportion entre la cause et l'effet, en disant que Jésus a
été un « semeur » et qu'il a semé « dans la conscience humaine
un idéal de foi et de morale supérieure, foi et morale
connexes (II, 480).» Cette explication paraîtra bien insuffisante,
si l'on considère que l'idéal semé par un simple mortel ne sera
jamais que l'idéal d'un simple mortel, idéal qui pourra évidemment

un jour être surpassé. Et M. Réville avoue expressément
(II, 482) qu'on peut, en effet, sans faire tort à l'idéal chrétien,



— 640 —

« le compléter, l'élargir et même le rectifier dans ses applications.»

Donc, doctrinalement, l'idéal chrétien n'est pas le
dernier mot en matière de religion. Aussi M. Réville ne veut-il
pas entendre parler d'une définition «métaphysique» de Dieu,
mais seulement « d'une manière de sentir Dieu (II, 484). » Eh
quoi Tant d'érudition et tant de raisonnements pour n'aboutir
qu'au sentimentalisme, et pour ne trouver d'autre motif
d'adhérer à une Eglise nationale ou locale que celui de « retremper
moralement sa vie intérieure, » en « sachant pardonner au passé
ses ignorances et ses erreurs en considération des bienfaits
dont on lui est redevable (p. 494)!» C'est trop peu: car, en
définitive, de quoi peut-on être redevable à l'Eglise chrétienne
et même à Jésus, si Jésus s'est donné pour le Messie sans
l'être, s'il s'est prêté à jouer un rôle mensonger et si ses apôtres
sont tombés dans la même erreur M. Réville n'a pas réussi
à éviter cette conséquence : son Christ, du moment qu'il n'avait
pas de caractère réellement divin et qu'il le savait, a menti
en se donnant pour le Messie attendu; or, quel salut l'humanité

pourrait-elle trouver dans un homme qui s'est trompé et
qui a trompé Aurais-je mal compris M. Réville Voici ses

propres paroles:
« Tout idéal, en se réalisant, subit inévitablement un déchet.

L'imperfection humaine l'y condamne. A ce point de vue, on
est parfois tenté de regretter que, dans la carrière de Jésus
lui-même, on puisse signaler le moment où cette atténuation
de son propre idéal trouve son point d'attache. C'est quand,
sous la pression de circonstances, de son éducation, des idées
religieuses régnantes, il se vit amené, dans la forme la plus
idéaliste sans doute et la plus désintéressée, à revêtir le titre
et la dignité de Messie (II, 487).» M. Réville dit que ce fut
une nécessité historique et que Jésus fut persuadé qu'il en avait
le droit. «Nécessité historique» n'est qu'un mot; il n'y a pas
de nécessité historique à se donner pour un personnage que
l'on n'est pas, et l'on n'a aucun «droit» à induire le public en
erreur. M. Réville ajoute :

« Il est évident que l'introduction de la croyance que Jésus
était le Messie attendu, imprima une première modification (M.
Réville veut sans doute dire altération essentielle) à ce qui avait
d'abord constitué le fond pur et simple de l'Evangile... Doréna-
A'ant la personne de celui qui avait annoncé cet Evangile en



— 641 —

le tirant des profondeurs de sa conscience à lui-même, devenait
l'objet direct et le fondement de la foi religieuse. Or, c'est le

propre d'une telle foi qu'elle tend à élever son objet jusqu'à
l'absolu, lors même que cet objet n'en porte pas le caractère.
Parler contre le Fils de l'homme, c'était dès lors et ipso facto
parler contre le Saint-Esprit. Peut-être que, si la vie de Jésus
s'était prolongée, il eût, avec l'extrême modestie qui le
caractérisait, mis ses disciples en garde contre la confusion qu'ils
étaient entraînés à faire. Sa mort prématurée ne lui en laissa
pas le temps. On peut résumer ce changement dans ces quatre
mots: La foi de Jésus devint la fois en Jésus. Pendant toute
la période apostolique, reconnaître que Jésus était le Christ,
passa pour la condition primordiale, essentielle, de l'entrée
dans la communauté de ses adhérents, et c'est le premier des

dogmes qui engendra les autres. La personne de Jésus devint
l'objet d'une telle vénération, d'un tel culte, qu'on ne tarda
guère à voir dans le Fils de l'homme autre chose et plus
qu'un homme. Sa déification graduelle commença (II, 488-489). »

On comprend dès lors que les « dogmes » christologiques
et autres ne soient, pour M. Réville, que des «mythes». La
grande différence de « sentiment » entre lui et nous, c'est qu'un
tel Jésus soit l'objet de son admiration, tandis qu'il nous
scandalise et nous fait pitié, étant évidemment, disons le mot, ou

un fou ou un gredin. Il est, en effet, des mystifications qui, si
elles ne sont pas des folies, sont des gredineries, du moment
qu'elles sont poussées jusqu'au bout.

Nous ne saurions songer à réfuter ici la thèse de M.
Réville. Elle l'a d'ailleurs déjà été maintes fois. Nous préférons
noter quelques-uns de ses aveux ; car, tout en étant très
réformiste, M. Réville est, d'autre part, très modéré sur plusieurs
points :

— « Il n'y avait donc rien de radicalement nouveau dans la
doctrine des anges telle qu'elle se développa chez les Juifs
dans les derniers siècles avant notre ère (I, 160).»

— «Nous ne parlerons que pour mémoire d'une doctrine
parallèle à celle du Verbe philonlen et qui était déjà peut-être
enseignée dans quelques écoles rabbiniques, la doctrine de la
Alemra ou Parole divine, dont on découvre les germes dans
la personnification poétique de la Sagesse divine au livre des

Proverbes (IX, 22-31), plus prononcée encore dans les livres



- 642 —

du Siracide et de la Sapience Dans le même ordre de
doctrines ayant pour tendance de rétablir un lien vivant et

permanent entre la création, l'homme surtout, et le Créateur,
nous devons signaler l'importance toujours plus grande
reconnue au Saint-Esprit, le rouach, le souffle vivifiant, inspirateur

et révélateur, qui descend du ciel pour pénétrer et éclairer
les hommes, leur faire connaître la vérité, les consoler et les
fortifier dans le combat contre le mal. Au fond, cette doctrine
du Saint-Esprit, si religieuse et en soi si philosophique ne
manquait pas de points d'attache avec l'ancienne foi. Les livres
de Moïse et des prophètes parlaient dans de nombreux passages
de l'Esprit de Dieu, c'est-à-dire d'une vertu émanant de lui,
agent de la vie, source de l'inspiration prophétique et en
général de toute sagesse supérieure. C'est l'Esprit de Dieu qui,
dans la Genèse (I, 2), couve le chaos comme la force fécondante

et organisatrice de la matière confuse (I, 163-164). »

— Sur la vie future et l'immortalité de l'âme, M. Réville
enseigne que «l'ancien Israélite n'admettait pas l'anéantissement

absolu de la personne ; il pensait que les morts dormaient
dans les profondeurs du scheôl, d'un sommeil paisible, et qu'il
était possible et sacrilège de le troubler Le principe de

la vie personnelle n'était donc pas anéanti (I, 171).»

— « On peut dire qu'en principe l'attente messianique
remonte assez haut dans l'histoire d'Israël, mais pas plus haut
que la période des Rois ; et dans ses premiers linéaments elle
rentre dans ces conséquences du jahvisme primitif qui ont fini
par en faire une religion si originale et si distincte de toutes
les autres. Elle est un des prolongements de l'idée que Jahvé
a fait une alliance toute spéciale avec le peuple d'Israël, qu'il
préférait à toutes les autres nations (I, 177). » M. Réville, tout
en refusant de voir clans les livres de l'A. T. une doctrine
messianique arrêtée, concède pourtant qu'«il se forme peu à peu
un ensemble d'attentes qui finissent par s'agglutiner et par
pénétrer en bloc dans les croyances populaires (I, 186) ; » et

qu'au second siècle avant notre ère cet ensemble est visible.
— M. Réville avoue que les Evangiles ont provoqué d'innombrables

travaux: et que «le malheur est que des partis pris,
soit clans l'intérêt des traditions ecclésiastiques, soit dans un
sens passionnément négatif, ont obscurci et compliqué les
problèmes à résoudre (I, 283). »



— 643 —

— Au sujet de la tradition orale qui a précédé l'Ecriture,
M. Réville dit: «Pour bien comprendre la situation, il faut nous
soustraire à ce pli de l'esprit moderne qui nous rend défiants
de tout ce qui ressemble à une transmission purement orale.
Nous avons quelque peine à nous figurer comment on procédait

en des temps et clans des pays où le livre était rare, et
où l'on commençait régulièrement par s'en passer quand on
voulait répandre largement et promptement des récits ou des
doctrines. Jésus lui-même n'écrivit rien; pourtant il entendait
bien que son enseignement se propageât... Il n'est jamais
question dans le N. T. d'évangile écrit, autorisé, devant servir
à toute la chrétienté de source unique de la foi. Les premiers
missionnaires, apôtres ou propagandistes à un titre quelconque,
racontaient les dires (sic) de Jésus et les péripéties de son
histoire en les confiant oralement à la mémoire de leurs
auditeurs. Paul n'agissait pas autrement pour répandre son Evangile

personnel (sic) et n'écrivait que déterminé par des circonstances

locales (I, 287). »

Etc., etc.
On le voit, si cet ouvrage, très érudit d'ailleurs et très

étudié, renferme beaucoup d'ingéniosités, de subtilités et d'explications

arbitraires, il contient aussi beaucoup d'aveux
précieux, qu'il est facile de retourner contre le fond de sa thèse.

E. Michaud.

Histoire universelle, par Marius Fontane; t. IX, les
Barbares ; Paris, Lemerre, 1 vol. in-8", 1897, 7 fr. 50.

Cette « Histoire universelle » contiendra 17 volumes. Les
neuf premiers ont paru. C'est du neuvième seulement qu'il
s'agit ici: il traite de l'empire romain de l'an 117 à l'an 395,
c'est-à-dire du règne d'Adrien à celui de Théodose Ier

inclusivement. L'auteur ne fait aucun étalage de notes ; il raconte
sans donner ses preuves, lesquelles l'entraîneraient trop loin.
Sans doute son procédé ne saurait convaincre ceux qui pensent
autrement ; mais son but n'est pas de polémiser. Son but est
d'instruire et d'intéresser les lecteurs qui goûtent assez l'histoire

universelle pour consentir à lire 17 volumes, d'ailleurs
fort bien imprimés et écrits dans un style pittoresque, légère-



— 644 —

ment moderniste, qui attache. L'auteur a non seulement des
connaissances très étendues, il est encore sincère et personnel ;

il a ses opinions, qui ne sont point celles de tout le monde, et
il les dit avec une parfaite franchise.

En ce qui concerne le christianisme et l'Eglise chrétienne,
il est loin d'être net dans la conception qu'il s'en fait. Il
distingue un premier christianisme, qu'il prétend avoir été « sans
culte et sans prêtres» (p. 185); puis le christianisme de Paul,
qu'il caractérise ainsi : « juif, autoritaire et hiérarchisé, de foi
aveugle, où les œuvres ne servaient de rien » ; aussi un
christianisme égyptien, celui d'Athanase; un christianisme hellénique,
celui d'Arius, etc. Confondant l'essence du christianisme, et les
évolutions des spéculations théologiques, et les évolutions des
formes extérieures de l'Eglise et de la discipline ecclésiastique,
il émet sur le christianisme des jugements que nous ne
saurions ratifier. Son ouvrage toutefois peut être utile même aux
théologiens de profession, en ce sens qu'il leur indique
comment les laïques qui n'ont pas fait de la théologie une étude
méthodique et approfondie jugent le christianisme et l'Eglise,
alors même qu'ils ont d'ailleurs des connaissances étendues.

La question de Priscillien étant à l'étude dans notre Revue,
nous citerons en particulier ce qu'en dit M. Marius Fontane
(p. 372-376):

« L'évêque d'Avila, l'Espagnol Priscillien, l'un des plus
vaillants adversaires du manichéisme, dont la saine popularité
était une critique trop vivante pour les clercs, et que ses
prédications signalaient au monde comme un apôtre autorisé, un
censeur sévère, fut accusé d'hérésie, puis de sorcellerie, puis
de débauche. Invité à se justifier — ce qui était déjà assez

pour le compromettre — devant un concile, à Saragosse,
Priscillien se rendit auprès du pape Damase, comparut devant un
autre concile réuni à Bordeaux et dut finalement aller à Trêves,
pour y être entendu par l'empereur Maxime. L'hérésie pris-
cillianiste est encore à préciser. Saint Jérôme, alors qu'il
n'avait pas pris parti dans la lutte, écrivit impartialement : que
l'on soupçonnait l'évêque d'Avila « de suivre les doctrines
gnostiques de Basilide et de Marcion Mais si les uns accueillirent

cette allégation, les autres n'y ajoutèrent aucune foi».
Lorsque l'Eglise, toute, et avec quelle fureur! s'acharna à la
perte de Priscillien, saint Jérôme, qui connaissait peu — il



— 645 —

l'avouera — la vie et les œuvres de l'évêque traqué, l'accabla
cependant de ses invectives

« L'empereur Maxime inaugura son règne, à Trêves, par
ce grand procès de Priscillien, qui suspendit l'attention de toute
la catholicité; tandis que l'usurpateur, lui, y trouvait l'occasion
de profits considérables, en même temps que la démonstration
de son autorité universellement obéie. Sulpice Sévère attribua,
en effet, l'indigne conduite de l'empereur et des magistrats
qui connurent du procès, aux bénéfices que valaient au trésor
impérial les condamnations capitales entraînant de droit la
confiscation des biens des suppliciés.

«Les contemporains ont cité des traits du caractère de

Maxime, destinés à faire ressortir son aveugle et sauvage rapacité

; cependant, «passé maître en l'art de séduire et de

tromper », particulièrement habile aux « secrètes intrigues »,

artiste et savant en fait de ruses, Maxime, en aucune circonstance,

ne fut violent, ni cruel, encore moins sanguinaire. S'il
condamna à mort Priscillien, et avec lui les disciples de l'évêque
énumérés dans l'accusation — malgré la promesse formelle
d'une sentence indulgente, qu'il avait faite à saint Martin de

Tours — c'est, peut-être, qu'il avait vu en homme d'Etat
l'importance qu'aurait, aux yeux du monde, ce premier sang versé
par l'autorité impériale au nom du christianisme orthodoxe
Il compromettait ainsi, deux fois, l'Eglise rivale de l'Empire,
et par la persécution sanglante, et par la soumission du
gouvernement ecclésiastique aux arrêts de l'Empereur, grand
juge.

« La procédure suivie avait été minutieusement correcte,
sans doute pour frapper davantage l'imagination des foules,
réglementer l'intervention du « glaive de la loi » dans le
dénouement des conflits religieux, exactement traités, en droit,
comme des « causes » ordinaires : instruction, question (torture),
« double action à trois jours de distance », déclaration de
culpabilité, transmission des actes à l'Empereur, lecture de l'arrêt,
exécution.

« L'évêque d'Avila fut donc supplicié à Trêves, avec six
de ses disciples, parmi lesquels une Gauloise, Euchrotia. Il
resta de cette tragédie judiciaire, lentement conduite, soutenue
avec perfidie, l'impression d'un clergé haineux, tenace,
maladroit, d'une justice astucieuse, corrompue, subordonnée à l'in-



— 646 —

térêt matériel de l'Etat — l'Empereur disposant de la peine
de mort comme d'une ressource financière — hypocritement
formaliste, cyniquement malhonnête. Un seul personnage,
l'évêque Martin de Tours, n'avait pas varié en sa très belle
attitude, courageuse certes, de défenseur de Priscillien.

« L'Aquitaine et l'Espagne, où l'on apporta les cadavres
des suppliciés, solennisèrent les funérailles des « saints martyrs

» ; et les plus épouvantables discordes se déchaînèrent au
sein de l'Eglise. On suspecta ouvertement et on honnit comme
traîtres ceux qui ne se prononcèrent pas, prêts à l'action, ou
pour le martyr Priscillien représentant « l'indépendance
personnelle de la foi », ou pour l'Evoque de Rome représentant
l'autorité omnipotente, indiscutable, quoique protégée de

l'Empereur. Une profonde tristesse accentuait le découragement
qui s'était emparé des âmes honnêtes.

« En réalité, la mort de Priscillien n'avait fait que
sanctionner la condamnation d'un homme convaincu de « maléfice »

et d'« immoralité », accusations considérées, dès l'origine du

procès, comme des calomnies puériles, mais auxquelles on était
forcément revenu, pour motiver la sentence. La « doctrine » de

l'évêque, non visée dans le jugement, demeurait donc intacte,
et la secte des priscillianistes, non condamnée, s'affirma dans

un « irrésistible mouvement » de réprobation et de propagande.
D'autre part, la terreur judiciaire qui suivit le procès de Trêves,
en Gaule et en Espagne, fit ressortir, avec 1'« abjecte servilité »

de l'épiscopat, le danger de confier à la juridiction romaine la
« connaissance » et surtout la sauvegarde des vérités
religieuses.

« On ne manqua pas de remarquer, bientôt, que la plus
grande culpabilité de Priscillien avait été, sans cloute, sa richesse,
convoitée, et que, précisément, les disciples entraînés dans sa
chute avaient été, de même, expressément tirés parmi ceux
que leur fortune signalait à la cupidité de l'Empereur — à

moins, et c'était plus grave, qu'on ne dût voir dans le déploiement

de tant de colères, la haine féroce d'un clergé officiel,
fidèlement servie par 1'« Evêque accusateur», que Sulpice
Sévère, ce chroniqueur de bonne foi, déclare « sans conduite,
sans piété, hardi, impudent, bavard, fastueux, aimant la table
et donnant tout à son ventre », jaloux de ce Priscillien très
populaire, pratiquant le jeûne, l'abstinence « de l'œuvre de



— 647 —

chair » et la libre « inspiration », héros trop purement
glorieux. »

Terminons cette notice en avertissant le lecteur qu'il trouvera

à la fin du volume un index alphabétique très détaillé et
cinq cartes géographiques très utiles. E. M.

La Chronique de Sulpice Sévère, texte critique, traduction
française et commentaire ; — Livre Ier, avec prolégomènes
sur Sulpice, sur ses écrits et sur sou maître Martin de Tours,
par M. André Lavertujon, sénateur ; Paris, Hachette, in-4",
1896, 10 francs.

Cet ouvrage sur « Sulpice Sévère édité, traduit en français
et commenté», se composera de cinq volumes: 1. La
chronique de S. S., L. I. ; — 2. L. II; — 3. La Vie de Martin; —
4. Les Trois Lettres et les Trois Dialogues, opuscules
complétant la « Vita Martini » ; — 5. Têtes, Bustes et Figures de

la fin du IVe siècle : a) portraits d'empereurs, de hauts bureaucrates,

d'évêques, d'ascètes et de moines; b) les onze traités
de Priscillianus, évêque d'Avila, en Bétique.

On le voit, c'est l'ouvrage le plus complet que l'on ait
sur Sulpice Sévère; c'est dire qu'il s'impose à toutes les

bibliothèques sérieuses, à toutes les bibliothèques publiques
surtout. Nous espérons pouvoir rendre compte de chacun de

ces cinq volumes. Le premier comprend d'abord trois
prolégomènes ou introductions magistrales, qui occupent 123 pages;
puis le texte latin et la traduction française du Livre Ier, avec
notes explicatives, p. 1-123; enfin de «petits essais, notes et
notules sur le Livre Ier», p. 125-315.

C'est donc un ouvrage de première source sur la fin du
IVe siècle dans les Gaules. L'auteur ne s'en rapporte ni à

Ebert, l) ni à aucun écrivain de seconde main. Il cite les

') Il dit, p. XCV1 : «Die Geschichte der christlich-lateinischen Litteratur (Leipzig,
1874Ì, œuvre de grand mérite et qui n'a qu'un tort. M. Ebert a lu réellement et

apprécié S. S., mais il n'a pas vu à quel point il fut initiateur et original. Il le

met sur le même pied que Rufin, racontant les vies des pères du désert à l'aide de

bouts de notes recueillies de seconde main, et çà et là, dans les laures de Thébaïde
et de Syrie. L'auteur, qui, en outre, a compris tout de travers la Vita Pauli de

Jérôme, s'est ainsi privé d'un critérium de premier ordre pour les jugements portés

par lui sur les vies des Saints, à mesure qu'elles se produisent au cours du moyen
âge. »



— 648 —

textes originaux et authentiques. Sans doute il les commente
et il a son point de vue personnel, dont il est permis de
s'écarter quelquefois; et, pour ma part, je dois dire que je
n'admets point ses appréciations sur la « divinisation » de J.-C.
(p. CV) ; sui le prétendu fait que Jésus n'aurait pas été
considéré pendant les trois premiers siècles comme un objet
d'imitation x) sur cet autre prétendu fait que Martin aurait
non seulement imité Jésus, qu'il l'aurait «égalé» ayant «participé

comme lui à la perfection absolue » (p. CX) ; sur sa
manière d'entendre le catholicisme (p. LXXX) et de représenter
St-Paul comme «le vrai fondateur du christianisme (p. LXXIX), »

etc. Mais, à part ces points et quelques passages qui sont
plutôt de la causerie familière que de l'histoire et qui
mériteraient des développements2), l'auteur traite son sujet avec
une grande ampleur et avec une aisance remarquable, et son
œuvre n'en est pas moins de premier ordre.

Selon lui, c'est Sulpice Sévère qui a « posé la presque
toute première pierre de la construction gigantesque » qui
forme les 60 volumes de la collection bollandiste. Avant lui,
« la littérature hagiographique, sauf les Passions de martyrs
qui en forment un chapitre très à part, se composait uniquement

d'une vie du solitaire Antoine attribuée à Athanase, et
d'une vie de Paul, premier ermite, que Jérôme dans sa
vagabonde jeunesse avait recueillie chez les moines égyptiens».
Antoine et Paul plus encore « n'ont rien de commun avec la
lignée de héros, sui generis, dont Martin fut le type absolument

primitif; ils sont issus d'une façon tout à fait différente
de comprendre la biographie sacrée, cette biographie qui fut
une grande nouveauté et qui constitua proprement l'histoire
conçue à la manière chrétienne » (p. XVIII). Autant le
polythéisme avait été particulariste et national par essence, autant
le vrai christianisme fut universel, et c'est ce sentiment uni-

') St-Paul a même insisté sur ce point: /. Cor., IV, 16: Rogo ergo vos, imi-
tatores mei estote, sicut et ego Christi; — XI, I : Imitatores mei estote, sicut et

ego Christi; — Ephes. V, i : Estote ergo imitatores Dei, sicut fìlli carissimi; —
Philipp. Ill, 17 : Imitatores mei estote, fratres, et observate eos qui ita ambulant,
sicut habetis formam nostrani; — / Thessal. I, 6 : Et vos imitatores nostri facti estis

et Domini. Cf. II, 14; Hebr. VI, 12. -- Toute cette doctrine repose sur la parole
même de J.-C, lorsqu'il a dit à ses disciples : « Exemplum dedi vobis, ut quemadmo-
dum ego feci vobis, ita et vos faciatis. » (Ev. Jean, XIII, 15).

2) Par exemple, la 3» note de la p. XCIII.



— 649 —

versaliste qui se fait sentir d'une manière toute particulière,
«et pour la première fois», dit l'auteur, dans la Chronique de
S. S. Les procédés des hagiographies sont différents en Orient
et en Occident; on peut se rendre compte «de l'opposition
profonde entre les deux écoles» en comparant la Vita Pauli
de Jérôme avec la Vita Martini de S. S. Jérôme cherche à

amuser, à émouvoir, à séduire, sans se soucier de la vérité
ni même de la vraisemblance; tandis que S. S. se préoccupe
des nobles actions autant que des faits merveilleux, « en se

considérant astreint autant qu'historien puisse l'être aux lois
de l'exactitude et de la véracité». Le procédé de Jérôme,
celui du «pro pietate mentiri», passa en règle pendant tout
le moyen âge; tandis que le type fourni par S. S. essaya d'y
faire obstacle, n'y réussissant qu'à certains moments et à

grand'peine. Là était la littérature romanesque; ici « la réalité
et la positivité dans la biographie sacrée (p. XXI)».

Bien que le IVe siècle, époque de trouble, aimât
particulièrement les récits merveilleux l), Sulpice ne fut pas romancier.

« Au rebours de Jérôme, il avait conçu un plan de narration

scrupuleusement historique et fondé sur la recherche
honnête et sincère de la vérité» (p. XXIV-XXVI; CVIII).
Sans doute Sulpice n'a pas échappé à la mythologie, sa
crédulité est même grande, et même « la monomanie miraculeuse
frôle chez lui l'hallucination»; M. Lavertujon, qui est d'une
sincérité parfaite, l'avoue, mais il ajoute que toujours S. S.

a été de bonne foi, et que, même quand il a assumé la
responsabilité de «contes colossalement absurdes», il n'a jamais
menti, il n'a jamais donné pour vrai ce qu'il aurait su être
faux.

Il faut lire les portraits si intéressants que M. Lavertujon
trace de l'esprit de S. S., de son caractère (p. XLI-XL1V),
ainsi que du bon évêque Martin (p. CXV-CXXI). Il faut
admirer les efforts qu'il fait pour dégager la vie de ce dernier
de tous les textes mal lus, de tous les matériaux erronés, par
lesquels des historiens inexacts l'ont gâtée plus tard (p. XXVII-
XXX). M. Lavertujon, qui croit certes à la constance et à

l'invariabilité des lois naturelles, sait aussi tirer parti des récits
qui ont été écrits à une époque où l'on ne croyait pas à cette

'') Voir « le recueil 22anas que Julius Obsequens, contemporain de S., rédigea
sous le titre de Prodigiorum libe/lus». Ibid., p. XXXIX.



— 650 —

constance des lois de la nature; loin de rejeter aveuglément
ces récits, il les explique et il sait y découvrir les éléments
vrais qu'ils contiennent. Il dit avec esprit : « Reprocher à nos
ancêtres d'avoir pensé et agi sous l'impulsion du miracle au
lieu de s'en tenir à la réalité positive, c'est comme si nous
leur faisions un grief de s'être éclairés avec des torches au
lieu de becs de gaz et d'avoir opéré leurs transports à dos
d'homme et de bêtes au lieu de chemins de fer. Je répète,
en outre, qu'un événement miraculeux, exposé par ceux
devant qui il s'est produit, peut refléter tout autant d'histoire
positive, parfois même en refléter davantage, que bien des
faits accomplis en accord avec la constance des lois de la
nature. C'est souvent un drame en raccourci, où les acteurs
et les spectateurs avec leurs costumes, leurs coutumes et leurs
conditions diverses, avec leur langage, leurs impressions, leurs
dispositions morales et intellectuelles que ce langage exprime,
apparaissent sous les couleurs de la vérité et de la vie. Le
narrateur contemporain manquât-il de sincérité et de loyauté,
les motifs de sa mauvaise foi peuvent encore être un trait
de lumière. En tout cas, les détails matériels conservent leur
réalité. S'il est loyal et sincère, comme le fut toujours S. S.,

tout dans ces petits tableaux de l'existence antique, devient
instructif et intéressant. Pour apprécier quelle quantité d'histoire

agie et parlée peut être contenue dans une anecdote
merveilleuse, je prie qu'on lise au Dialogue III, 7, comment
Martin délivra le comte Avitianus de l'énorme démon que ce

colérique fonctionnaire portait, sans le savoir, juché sur son
épaule. Seulement, il est clair que les matériaux de cet ordre,
pour avoir quelque poids, doivent être définis, authentiqués
et datés, puisque de la situation historique et chronologique
qu'ils occupent, dépend le degré de valeur documentaire qu'on
peut leur accorder (p. XXXIV-XXXV). »

Que de remarques précieuses nous aurions a enregistrer,
si la place nous le permettait! Par exemple, p. XXXVI :

« Si Sulpice, et non Jérôme, avait fait école ; si les rares rédactions

originales exécutées aux temps primitifs de la biographie
sacrée selon la méthode sulpicienne, avaient été préservées
des remanieurs et des falsificateurs, la masse des pièces
accumulées dans les 60 tomes des Bollandistes, au lieu de
ressembler trop souvent à un insipide fatras, constituerait aujour-



— 651 —

d'hui un inestimable trésor pour l'histoire de la civilisation. » —
P. CXVII : «Martin semble n'avoir eu aucune idée de cette
atroce doctrine du péché originel qui, de son temps,
commençait à se répandre. Pas une fois S., dans les récits où
Martin est mêlé, ne parle de l'éternité des peines. Il semble

que Martin n'y croyait guère, et je compte vous arracher des
larmes en vous montrant l'inouïe tendresse qu'il laisse
déborder, quand il rêve de sauver des flammes de l'enfer le
diable lui-même, si tu ipse miserabilis »

Mais ces matières sont trop importantes pour que nous
les effleurions superficiellement. Nous y reviendrons avec toute
l'attention qu'elles méritent. L'étude sur Priscillien en
particulier sera, croyons-nous, particulièrement intéressante.

E. M.

Essai sur les fondements de la connaissance mystique,
par E. Récéjac; Paris, Alcan, in-8", 306 p., 1897; 5 francs.

Il y a mysticisme et mysticisme. Aujourd'hui ce terme
est pris généralement en mauvaise part, à cause des abus et
des erreurs qu'il a trop souvent abrités : occultisme, fétichisme,
magie, fausse gnose, théurgie, faux ascétisme, alchimie, ritualisme

matérialiste, spiritisme, palladisme, etc. Mais, s'il y-a
un faux mysticisme, il en est aussi un vrai, dont M. Récéjac
résume ainsi le critérium. « L'esprit humain, dit-il, ne peut se
confier au mysticisme que sous cette triple garantie : 1° qu'il
ait pour point de départ un désir purement moral ; car nous
ne pouvons attendre quelque transcendance sur nous-mêmes

que du côté de la Liberté; 2° que le caractère symbolique de

nos rapports avec l'Absolu soit franchement reconnu, c'est-à-
dire qu'on renonce à l'intuition directe d'une essence divine,
universelle et infinie; 3° que rien ne soit exprimé mystiquement

en contradiction avec la Connaissance naturelle ou l'expérience

réduite en concepts par la Raison, notre esprit ne
pouvant que tomber au-dessous de lui-même, au lieu de se

surpasser, par la négation de quelqu'un de ses principes
essentiels. Toutes les fois que l'homme a cherché en dehors de
ces conditions quelque transcendance à son savoir ou à son
pouvoir naturels, il n'a eu à enregistrer que des pertes pour

Kevue intern, de Théologie. Heft 19, 1897. 43



- 652 —

sa Raison et son bonheur. L'histoire de ces abus est aussi
longue que lamentable (p. 184). »

M. Récéjac est-il parvenu à éclaircir complètement cette
question difficile et très obscure Je ne le pense pas. Non
seulement il n'a pas assez précisé le mot «liberté», qui
occupe une place si considérable dans son volume, mais il est
encore tombé, en maintes pages, dans un langage d'école
(car il y a une scolastique moderne) qui manque de simplicité
et de clarté. Sa notion de l'Absolu me semble aussi obscure
et insuffisante (p. 12-14).

Quoi qu'il en soit, son intention a été excellente, en ce

sens qu'il a cherché à montrer ce qu'il peut y avoir de sain
dans le mysticisme et quelles acquisitions on doit en attendre
pour la vie. Après avoir condamné toutes les audaces de la
pensée ou du sentiment qui ont usurpé le nom de mysticisme,
il s'est arrêté à cette définition: «Le mysticisme est la
tendance à se rapprocher de l'Absolu moralement et par voie de

symboles (p. 66). » Dans l'exposition de sa thèse, qui est
philosophique, il a distribué ça et là d'excellentes vérités aux
empiriques, aux déterministes, aux positivistes, aux criticistes
et aux rationalistes. Il a montré que la science n'est pas tout,
et qu'un homme raisonnable doit compter avec les postulats
religieux qui remplissent l'âme humaine. La religion est
éternelle, et loin d'avoir à souffrir de la science, elle ne peut que
profiter et se fortifier de ses progrès. Les extraits suivants
indiqueront aux lecteurs l'espi it de son savant ouvrage :

« Rien n'est solide comme cet excédent d'être, d'amour et
de bonheur, qui se pose mystiquement dans la conscience,
lorsqu'elle a essayé d'aller jusqu'au bout d'elle-même, et
qu'impuissante elle appelle l'inspiration morale et le secours des

symboles. Ce qu'ainsi nous éprouvons, sans pouvoir toutefois
le ramener aux conditions de l'expérience ni aux lois du
mouvement et de la vie, rien ne nous défend d'en affirmer
l'existence : car l'être n'est pas moins positif en tant que bon
et désirable qu'en tant que réel et possédé... Mais pour
conserver cette position tranquille et sûre, il faut que le positivisme

mystique n'essaie même pas d'achever la connaissance
de Dieu par les moyens ordinaires d'entendement et de
sensibilité : il doit se tourner tout entier vers d'autres moyens, de

bonne foi, d'amour et d'intime justice, qui permettent de s'as-



— 653 —

similer l'Infini bien mieux qu'on ne peut s'assimiler le monde

par la connaissance (p. 289)...
«En dépit du Sort qu'on accuse de tous maux, des trésors

de bonté et de bonheur reposent dans chaque âme humaine :

les éléments y sont toujours prêts pour de saines visions qui
auraient le pouvoir de charmer la vie et de porter plus haut
le caractère. Mais ces visions ne se font pas, ou, entreprises
à des moments critiques, elles avortent parce que l'imagination,

à elle seule, n'en peut fournir que la matière. Il y
faudrait la foi avec son assurance et son pouvoir créateur, la
foi qui peut seule associer les images de telle sorte dans
notre esprit qu'il en jaillisse des éclairs de liberté et des
impressions de bonheur, de même que la Vie avec son art
tout-puissant érige en unités actives des éléments qui ne
font que se heurter dans la matière... La foi embrasse tous
les premiers principes que la science renonce à connaître
pour se livrer à la chasse des faits et de leurs lois. A ces

profondeurs du « sujet » où cessent les représentations directes,
l'homme n'a pas encore achevé de prendre conscience de lui-
même, puisqu'il reste toujours ce fonds d'activité et de lois
subjectives qu'on ne peut traiter de fictions morales (p. 292 à

293)... Il n'y a que la foi qui puisse placer convenablement
de tels objets dans le champ de notre vision mentale et qui
fasse monter du cœur dans l'imagination ces symboles
merveilleux qui nous hallucinent et nous entraînent sans violence
ou sacrifice... Nous savons bien qu'elles ne sont point objectives,

ces représentations dans lesquelles notre impuissance
s'efforce d'appréhender l'Absolu; mais la foi doit néanmoins
subsister, puisque rien n'est autant en soi et n'existe à un
plus haut degré que ce « devoir être » qui se dérobe à

l'entendement, mais qui se pose devant la Raison comme
antécédent de l'être. Si nos symboles intérieurs pèchent comme
représentations, nous savons sûrement que ce n'est pas qu'ils
soient trop beaux ni trop touchants, mais qu'au contraire ils
restent bien au-dessous de leur Objet. Lorsque saint Paul,
après Isaïe, disait que l'œil n'a point vu et l'oreille n'a point
entendu ce que Dieu prépare à ceux qui l'aiment, c'est qu'il
commençait à dépasser la région des symboles et qu'il entrait
dans ces profondeurs de l'Esprit où l'amour refuse de s'exprimer

par des images et appelle d'autres moyens de voir.



— 654 —

Mais à tout homme il suffit, pour fonder les inspirations plus
humbles de son cœur, de l'évidence qui accompagne la bonté
et du témoignage que la liberté se rend à elle-même comme
fonction la plus élevée de la conscience. Chacun sait bien
qu'il aura toujours raison de se donner à lui-même des visions
qui le rendent meilleur (p. 296). »

Bref, on peut aspirer à la vérité par la science, et aussi

par des symboles, par des représentations analogiques, par
des sentiments, par des expériences morales. Dieu est «

sensible au cœur», comme l'a dit Pascal; et par voie de sensibilité

morale nous pouvons « avoir conscience » de l'Absolu.
Cet usage de la sensibilité, cette sorte d'expérience spirituelle,
l'auteur l'appelle « un symbolisme mental (p. 87) ». Comme
l'analogie offre à l'expérience mystique des moyens inépuisables
de représentation, elle pourra s'avancer dans l'exploration du
moi jusqu'à ce qu'elle ait trouvé l'Absolu : car l'Absolu est
en nous, et c'est son intimité même qui nous le cache. Si la
raison ne le voit pas, le cœur le sent; et ce sentiment du

cœur étant droit, généreux, fécond, divin, la raison ne peut
que l'approuver. Tel est l'esprit du livre de M. Récéjac, qui,
malgré certaines parties qui manquent de fermeté et qui
auraient besoin d'être dévoloppées et fortifiées, est un des
meilleurs que nous ayons sur le mysticisme.

E. M.

Principes de métaphysique et de psychologie, par P. Janet,
de l'Institut; Paris, Delagrave, 2 vol. in-8", 1897.

Cet ouvrage est le recueil des leçons professées par l'auteur

à la Faculté des lettres de Paris, de 1888 à 1894. Il
contient six livres, précédés d'une très importante introduction
sur la philosophie comme science et sur ses rapports avec la
théologie, les sciences, la littérature et la politique. Le livre Ier

traite de l'esprit et combat le matérialisme. Le IIe explique
et analyse les passions. Le IIIe étudie la volonté et la liberté,
le IVe Dieu, le Ve le monde extérieur, le VIe l'idéalisme,
notamment l'idéalisme de Kant. Suivent onze appendices très
intéressants, sur Schelling et Secrétan, Schopenhauer et
Hartmann, Cabanis et Bichat, Boutroux, Ollé-Laprune, Brochart,
Lachelier, Pierre Janet et Vacherot.



— 655 —

Nos lecteurs remarqueront en particulier les leçons sur les

rapports de la philosophie et de la théologie, sur l'infini,
l'absolu, l'idée de perfection, la personnalité divine, les rapports
de Dieu et du monde, le devoir et Dieu, l'idée de Dieu dans
la philosophie de Kant, ainsi que la leçon d'ouverture d'un
cours de théodicée.

La lecture de ce savant ouvrage est une véritable
jouissance, non seulement à cause de la gravité des questions et
du fond sérieux des pensées, mais encore à cause des charmes
de l'exposition, de la clarté de la méthode, de l'élévation de
de la discussion et des beautés du style. On a dit que la
métaphysique est la partie de la philosophie dans laquelle le

métaphysicien ne s'entend plus lui-même. M. Janet non seulement

s'entend toujours, mais il se fait toujours comprendre.
C'est un métaphysicien lucide, qui cherche non à embrouiller
les questions, mais à les éclaircir en les simplifiant. Il n'est
d'aucun parti, sauf de celui de la philosophie même. Depuis
1840, il l'étudié avec un esprit libre et indépendant et son
amour pour elle ne s'est jamais amoindri. « Encore aujourd'hui,
dit-il, affaibli et refroidi par l'âge, j'ai conservé pour cette belle
science le même amour, la même ferveur, la même foi. Quelques

crises philosophiques que j'aie traversées, rien ne m'a
découragé. Je n'ai pas eu l'oreille fermée aux nouveautés ; elles
m'ont toujours intéressé et souvent séduit. Je ne me suis pas
montré à leur égard un adversaire hargneux et effrayé; j'en
ai pris ce que j'ai pu ; mais, malgré ces concessions légitimes,
je suis resté fidèle aux grandes pensées de la philosophie
éternelle dont parle Leibniz ; et ces pensées n'ont jamais cessé de

me paraître immortellement vraies (p. VII). »

C'est justement un des attraits de ce livre. L'auteur s'y
montre absolument indépendant ; il n'est pas de ceux qui
sacrifient à la mode, à un courant, pas plus au courant kantiste
qu'au courant positiviste ; il cherche la vérité, la logique ; il
ne se rend qu'à ce qui lui est démontré, et il ne s'emballe
sur aucun nom, ni sur aucun système. C'est en vain que la
métaphysique est démodée et qu'on ne jure plus que sur la
physiologie psychologique ; il prend la défense de la métaphysique

qui lui paraît vraie, et il force la physiologie psychologique

à s'expliquer, ce qui ne lui est pas toujours facile. Les
dieux du jour le touchent peu, il ne rend hommage qu'à la



— 656 —

vérité même. « Nous ne nous sommes point placé, dit-il
encore, au point de vue du criticisme, qui règne presque
exclusivement en philosophie depuis quelques années ; nous ne
l'avons pas dédaigné cependant, et l'on en trouvera la discussion

dans la dernière partie de notre livre ; mais on s'est
renfermé trop exclusivement dans ce point de vue. Nous avons
voulu faire une métaphysique concrète, objective, réelle, ayant
pour objet des êtres et non des idées. L'âme, Dieu, le monde
extérieur, la liberté, tels sont les objets que Descartes a
défendus dans ses Méditations, que Kant a combattus dans sa
Dialectique transcendantale, et dont nous persistons à soutenir
l'existence et la vérité. Nous avons donc exposé les principes
d'une philosophie dogmatique, mais dans un esprit assez large
pour contenir ce qu'il y a de vrai dans ce qu'on appelle assez

vaguement l'idéalisme. »

Cet ouvrage est le testament philosophique d'un professeur,

qui est en même temps un penseur, et à qui l'histoire
de la philosophie ne suffit pas, mais qui veut se rendre compte
des idées, les définir, les discuter et arriver à des conclusions
positives. Sa notion du dogme chrétien n'est pas tout à fait la
nôtre, lorsqu'il dit (I, 198) que « le dogme, en tant que vérité,
doit être cru sans démonstration ». Mais toujours est-il qu'il
est plein de respect, comme philosophe, envers le dogme, et
qu'il pense, avec beaucoup de sagesse, qu'il est mieux de

faire voir les affinités de la religion et de la philosophie, que
leurs oppositions, et de chercher par où l'on s'entend que par
où l'on se sépare (I, 194).

On admirera la hauteur de son point de vue dans la page
suivante (I, 224) : « Bien loin d'étouffer la pensée, la grande
théologie la conduit sur les cimes les plus élevées, et la
doctrine des mystères lui ouvre les voies les plus larges... Je
crois peu philosophique de laisser entièrement de côté, comme
n'ayant rien à apprendre aux philosophes, l'étude de la
théologie. Je crois, au contraire, qu'un philosophe qui entrerait
dans cette étude en retirerait du profit. Je voudrais que les

théologiens eux-mêmes en revinssent aux fortes études
théologiques et ne craignissent pas plus que leurs anciens d'en tirer
de savantes conceptions métaphysiques. Au moins au point
de vue philosophique, l'histoire savante de la théologie serait
un complément utile à l'histoire de la philosophie. Même dog-



— 657 —

matiquement, les esprits libres qui sont placés au point de vue
rationaliste pourraient trouver dans cette étude quelque chose

qui féconderait leur propre pensée. Bien loin de croire, avec
les positivistes, que l'esprit humain doit s'écarter de la
théologie aussi bien que de la métaphysique, pour se borner aux
sciences positives, je pense, au contraire, que l'on doit revenir
des sciences positives à la métaphysique, et de la métaphysique

à la théologie, afin que toutes les sphères de la pensée
humaine soient en même temps cultivées. »

Cet ouvrage est un de ceux qu'on aimerait analyser en

détail, parce qu'il est vraiment instructif et éminemment
opportun. Malheureusement la place nous manque. Nous le
recommandons à tous les amis de la saine philosophie et de la
religion vraie.

E. Michaud.

II. Deutsche Bibliographie.

Die alexandrinische Übersetzung des Buches Daniel und ihr
Verhältnis zum masorethischen Text. Von Prof. Dr. AUGUST

Bludau. Biblische Studien, herausgegeben von Prof. Dr.
0. Bardenheiver, IL Band, 2. und 3. Heft.) Freiburg i. Breisgau,

Herdersche Verlagshandlung, 1897. XII und 218 S. 8°.

(Preis M. 4,50.)

In dem vorliegenden Buche setzt der Verfasser seine vor
sechs Jahren mit der Dissertation De Alexandrinae interpre-
tationis libri Danielis indole critica et hermeneutica, Pars I
(Münster 1891) begonnenen Studien fort. Dasselbe stellt
zugleich den dort in Aussicht gestellten 2. Teil dar, ist aber auch
ein abgeschlossenes Ganzes in sich selbst, da die allgemeinen
Untersuchungen über die Schicksale der Übersetzung und die
Überlieferung des Textes im 1. Teil (S. 6—28) wenigstens kurz
auf Grund der früheren Schrift zusammengefasst werden. Die
interessanten Untersuchungen über die im 1. und 2. Jahrhundert
n. Chr. vorhandenen griechischen Danieltexte, soweit sich aus
den Citaten im Neuen Testament und in der ältesten christlichen

Litteratur darauf schüessen lässt, hatte der Verfasser
vor kurzem weiter ausgeführt in einer Abhandlung in der Theo-



— 658 —

logischen Quartalschrift 1897, S. 1—26, „Die Apokalypse und
Theodotions Danielübersetzung".

Der 2. Teil der vorliegenden Schrift, auf dem hier das

Hauptgewicht liegt, behandelt nach allen Seiten und bis in die
kleinsten Einzelheiten hinein das Verhältnis des LXX-Textes
zum masorethischen Text. So gering der Wert dieser im
kirchlichen Gebrauch frühzeitig durch die Übersetzung des Theo-
dotion verdrängten Übersetzung auch in der Regel taxiert wird,
so ist sie durch ihre historische Stellung doch wichtig und
interessant genug, dass eine solche, nicht wie gewöhnlich in den
Kommentaren zu Daniel auf gelegentliche Einzelheiten
beschränkte, sondern methodisch durchgeführte Vergleichung der
Texte als eine sehr verdienstliche Arbeit erscheint. Dadurch
wird nicht nur durch besseres Verständnis der Art der
Abweichungen von unserm hebräischen Text und der verschiedenen

Gründe derselben eine gerechtere und unbefangenere
Würdigung der Übersetzung als solcher erstrebt, sondern es
werden im Zusammenhang der Untersuchung viele interessante
Einzelheiten zur Textkritik und Exegese berührt. Zuerst werden
die Kapitel 1—3 und 7—12 für sich betrachtet, die in ihrem
Verhältnis zum Hebräischen einen wesentlich andern Charakter
zeigen, als die mittlem Kapitel. Der Text der LXX in diesen

Kapiteln ist eigentliche Übersetzung, die freilich infolge des

mangelhaften Verständnisses des Urtextes, das der Übersetzer
zeigt, eine Menge von Fehlern und Missverständnissen enthält,
die aber da, wo der Übersetzer das Verständnis besser beherrscht,
was in den aramäischen Stücken mehr der Fall ist als in den

hebräischen, stellenweise auch ganz gut und nicht ohne
Gewandtheit gemacht ist. Besonders eingehend ist die Übersetzung
der Weissagung 9, 24—27 behandelt (S. 104—130). Die
ungenügende Übersetzung dieser Stelle, die den messianischen
Gehalt vollkommen preisgiebt und, wie der Verfasser eingehend
darstellt, die Auffassung von der geschehenen Erfüllung in der
Verfolgung des Antiochus Epiphanes in den Text hineinträgt,
war nach der gewöhnlichen Ansicht der Hauptgrund, der die

Verdrängung der LXX zu Daniel aus dem kirchlichen
Gebrauche veranlasste; noch besser verständlich würde diese

Verdrängung allerdings, wenn man mit Bludau annehmen darf,
was durch die von ihm gemachten Zusammenstellungen (siehe
oben) sehr wahrscheinlich gemacht Avird, dass wenigstens



— 659 —

schon im ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung neben der
LXX eine zweite, dem spätem Theodotion nahe verwandte und

von Theodotion nur überarbeitete griechische Übersetzung
bereits verbreifet und auch den neutestamentlichen Schriftstellern
bereits bekannt gewesen sei. Besonders interessant ist auch
der Paragraph über die auf andern Lesarten beruhenden
Abweichungen vom masorethischen Text (S. 61—81); sorgfältig
wird hier alles zusammengestellt, was man dafür angeführt hat
oder anführen kann. Der Verfasser will nicht in Abrede stellen,
dass bei vorsichtiger Benutzung die Lesarten der LXX auch
im Buche Daniel da und dort etwa zur Emendation des nicht
fehlerlos überlieferten hebräischen Textes beitragen könnten ;

er spricht sich aber im einzelnen mit vollem Recht mit aller
Vorsicht aus, da, auch wo sich von dem griechischen Texte
sicher auf eine andere hebräische Lesart, statt auf blosses
Missverständnis, schüessen lässt, immer noch nicht gesagt ist, dass
dies nun eine bessere Lesart sei; und er enthält sich des billigen
Vergnügens, sich ohne Not in wilden Konjekturen zu ergehen.
— Einen ganz anderen Charakter zeigt die Übersetzung von
Kap. 4—6, die im Vergleich zum aramäischen Text sich mehr
wie eine freie Bearbeitung als wie eine Übersetzung darstellt.
Sieht man nicht recht ein, was den Übersetzer bewogen haben
kann, hier auf einmal ein so ganz anderes Verfahren
einzuschlagen, so wird die Sache noch merkwürdiger, wenn die
Ausdehnung der Untersuchung auf die deuterokanonischen Stücke
(die im 3. Teil S. 155 ff. behandelt sind) zeigt, dass in den
Stücken von Susanna und von Bei und dem Drachen das
Verhältnis der LXX zu Theodotion ein ganz entsprechendes ist,
wie in Kap. 4—6 das der LXX zum masorethischen Text. Der
Verfasser möchte diese durchgreifenden Abweichungen weder
bloss auf die Willkür des alexandrinischen Übersetzers zurückführen,

während Theodotion in Kap. 4—6, wie 13 und 14, die
semitischen Originale treuer wiedergegeben habe, noch möchte
er auch das Vorhandensein von zwei so stark abweichenden
Recensionen der semitischen Originale als sicher annehmen. Nach
sorgfältiger Berücksichtigung aller Erklärungsversuche stellt
er zuletzt nur hypothetisch die drei Thesen auf: „1. Es ist nicht
wahrscheinlich, dass die Kap. 3—6, 13, 14 vom griechischen
Übersetzer der übrigen Kapitel erweitert, verstümmelt,
überarbeitet sind. 2. Es ist möglich, dass schon der griechische



— 660 —

Übersetzer einen im wesentlichen so gestalteten Text des Danielbuches

vorgefunden hat, wie ihn seine Arbeit aufweist. 3. Es
ist wahrscheinlich, dass der Übersetzer bereits eine griechische
Bearbeitung der Kap. (3), 4—6, 13, 14 vorgefunden und in seine
Übersetzung aufgenommen hat." — Diese Zurückhaltung des

Verfassers, der die ganze Frage auf das eingehendste studiert
hat, kontrastiert angenehm zu der Zuversichtlichkeit, mit der
sonst auf dem Gebiete der biblischen Kritik die tollsten
Hypothesen zu Markte gebracht werden, welche Zuversichtlichkeit oft
um so grösser ist, je weniger sie durch positive Sachkenntnis
beeinträchtigt wird. — Die Detailuntersuchungen sind überall mit
der grössten Sorgfalt geführt, und die vorhandene Litteratur
ist mit einer Vollständigkeit herbeigezogen und im einzelnen
durchgängig berücksichtigt, die kaum etwas zu wünschen übrig
lässt. Prof. Dr. F. Lauchert.

Procopius von Gaza. Eine litterarhistorische Studie von Ludwig
Eisenhofer Prüfekt im k. Erziehungsinstitut jür Studierende

in München. Gekrönte Preisschrift. Freiburg im Breisgau,
Herdersche Verlagshandlung. 1897. 4 Bl. u. 84 S. 8°. (Preis
M. 2.—.)

Die vorliegende Schrift verfolgt hauptsächlich den Zweck,
die Quellen der exegetischen Schriften des Procopius nachzuweisen.

Wenn in den ersten Paragraphen, welche eine
allgemeine litterarhistorische Übersicht über Leben und Wirken des

Procopius enthalten (S. 1—10), nach den vorhandenen
Vorarbeiten nichts Neues beizubringen war, so wird dagegen durch
die Quellenuntersuchungen die auf dessen Schriften bezügliche
Forschung erheblich weitergeführt. Nachdem früher Wendland
(Neuentdeckte Fragmente Philos, Berlin 1891) schon die
weitgehende Benutzung des Philo durch Prokop und teilweise die

Benutzung des Origenes nachgewiesen hatte, hat Eisenhofer,
durch die von der Münchener theologischen Fakultät gestellte
Preisaufgabe veranlasst, diese Untersuchungen methodisch weiter
verfolgt, und (für die historischen Bücher unter Beiziehung der
von Nikephoros 1772 veröffentlichten sog. Catena Lipsiensis)
besonders die Benutzung der grossen Exegeten des 4. und
5. Jahrhunderts im einzelnen festgestellt; als Hauptquellen sind



— 661 —

neben Philo und Origenes jetzt nachgewiesen Basilius, Theodoret

von Cyrus, Gregor von Nyssa, Gregor von Nazianz,
Cyrillus von Alexandrien, Eusebius von Cäsarea, Severian von
Gabala, Methodius von Olympus, Theodor von Heraklea, wozu
noch mehrere andere kommen, die nur gelegentlich benutzt
sind. Das Resultat der Untersuchung ist für die Kommentare
zum Oktateuch, zu den Königsbüchern, den Paralipomena und
zu Isaias nach Seiten und Zeilen zusammengestellt. Im weitesten
Umfange ist der Quellennachweis für den Kommentar zu Isaias
geleistet (S. 51—84), während für die Genesis vorläufig noch
die meisten Lücken bleiben. Jedenfalls ist der durchaus
unselbständige, katenenartige Charakter auch der die Katenenform
äusserlich verwischenden Kommentare jetzt anschaulich vor
Augen gestellt. Als abgeschlossen betrachtet der Verfasser
diese Forschungen selbst noch nicht; auch hat er von vornherein
mehrere wichtige Fragen dei- Prokop-Forschung von der
Erörterung ausgeschlossen, so eine genauere Untersuchung über
das Verhältnis der Catena Lipsiensis zu Prokop (worüber jetzt
auch Ehrhard in Krumbachers Geschichte der byzantinischen
Litteratur, S. 126 und 210 zu vergleichen ist); Avas er aber mit
solcher Beschränkung seines Themas (die den vom Titel
erweckten Erwartungen allerdings nicht ganz entspricht) bietet,
ist auf alle Fälle ein sehr dankenswerter Beitrag zur Kenntnis
des Procopius wie der exegetischen Katenenlitteratur ; vielleicht
wird er diese Studien künftig noch weiter fortsetzen.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Kleine Bibelknnde für den Schulgebraucli. Von Wilhelm
Schirmee, Pfarrer. Bonn, Druck von Karl Drobnig. 1897..

22 S. 8°.

Dieses neueste Schriftchen des durch seine frühem Schriften
für den Religionsunterricht und seine Jugendschriften bekannten
Verfassers (— bei dieser Gelegenheit sei auch sein jetzt im
2. Jahrgang erscheinendes „Grüss Gott. Ein Blatt für die alt-
kathoüsche Jugend" erwähnt —) kann als Lehrmittel für den
altkatholischen Reügionsunterricht sehr gute Dienste leisten.
Natürlich setzt es, wie jedes Lehrmittel für den Schulgebrauch,
die weitere mündliche Erläuterung des Lehrers voraus, welche



— 662 —

den knappen gedruckten Text fruchtbar machen soll. Es wird
dann auch Sache des Lehrers sein, unter Berücksichtigung der
verschiedenen Stufen des Verständnisses bei den Schülern, den
vorliegenden Text da und dort zu erweitern. Meinerseits möchte
ich wünschen, dass auch der Inhalt der deuterokanonischen
Bücher des Alten Testaments (S. 12) mit kurzen Worten
angegeben worden wäre; die protestantische Bezeichnung
derselben als „apokryphische Schriften", die, wenn sie sich auch
auf eine bekannte Stelle des hl. Hieronymus berufen kann, vom
christlichen Standpunkt als unhistorisch bezeichnet werden
muss, würde dagegen besser in altkatholischen Schulen nicht
eingeführt. Dass S. 4 als deutsche Bibelübersetzung nur die
von Luther genannt und als die „beste" bezeichnet wird, ist
doch wohl nicht ganz richtig. Vor dem Gebrauch werden
noch folgende Druckfehler zu berichtigen sein : S. 4, Z. 17 1.

aramäischen statt arabischen. S. 5, Z. 3 sind in der vorläufigen

Aufzählung der historischen Bücher des Alten Testamentes
das Buch Ruth und die 2 Bücher Samuel, die nachher in der
Ausführung an ihrer Stelle behandelt sind, ausgefallen. S. 12,
Z. 12 v. u. 1. enthaltenen statt genannten. F. L.

III. English Bibliography.
Les ordinations anglicanes et le sacrifice de la messe. Par

le Rev. F. W. Puller, de la Société de Saint-Jean l'Evangé-
liste, Coicleg (Oxford). Extrait de la Revue Anglo-Romaine.
James Parker & Co., London and Oxford, H. Oudin, 10, rue
de Mézières, Paris.

This work, which is written in the French language, with
the object of bringing about a better understanding between
the English and the Roman Churches, is marked by research,
ability and candour. A résumé of its contents will be useful
to those who desire to study the subject with which it
deals. Its object is thus stated. "Quelques théologiens ont
essayé de démontrer la nullité des ordinations anglicanes en

s'appuyant sur les modifications apportées au Prayer Book en
ce qui touche au sacrifice de la messe. Leur argumentation
peut, je crois, se résumer ainsi: Un sacrement est nul, si le
ministre a l'intention positive d'exclure un effet nécessaire de ce



— 663 —

sacrement. Or, pour les ordinations anglicanes, le ministre a,
ou du moins il a eu, dans le principe, l'intention positive
d'exclure un effet nécessaire, le pouvoir de sacrifier. Donc les
ordinations anglicanes sont nulles." The major premiss, he goes on
to say, is supposed to be certain, because it implies a oui and
non in the intention of the minister which neutralize one another.
The minor is held to be proved by the modifications introduced
into the service books of the Church of England after the
Reformation.

In regard to the major premiss, he first quotes Franzelin
as denying it. That author says, "Qui vult consecrare Eucha-
ristiam, simulque habeat intentionem expressam ut Eucharistia
a se consecrata non sit sacramentum, vel ut per consecrationem,
quam supponitur velie, non fiat sacrificium, hac sua perversa
intentione nec rationem sacramenti nec sacrifica impedit." He
further points out that the Preface to our Ordinal expressly
states it to be the intention of those who drew it up to keep
in being an order of priesthood which had been in continuous
existence since the time of the Apostles, and that it therefore
could not have been the intention of the framers to exclude

any power which had been granted to the Christian priesthood
from the beginning. He next deals with the minor premiss, that
it was the intention of the Reformed Anglican Church to deny
to her clergy the power of offering sacrifice. In support of this
he says that he does not propose to demonstrate the soundness
of the views held by Cranmer and his associates, but simply
to deal with the question whether they meant definitely to deny
the power of offering sacrifice to those ordained according to
the Reformed Ordinal; that the definitions of Trent had not
been promulgated, and could not therefore have been binding
on Catholics, when that Ordinal was put forth; that at this
period many wild and extravagant notions concerning the
Eucharist were current, in England and elsewhere, against which
it was necessary to protest ; and that a distinction is to be made
between the private opinions of certain Bishops belonging to
the Reforming party, and their acts in Synod in conjunction
with their brethren, In support of this he quotes Vasquez in
regard to the well-known extravagances of Catharinus and
others, and points out that Bishop Gardiner of Winchester, who
did not belong to the Reforming party, himself publicly con-



— 664 —

tended against such extravagances. They are briefly as follows,
(1) that the Sacrifice of Christ on the Cross was an expiation
for original sin, and for faults committed against the old Covenant,

while the Sacrifice of the Altar is an expiation for
sins committed after Baptism, and (2) that the Sacrifice of the
Mass, offered on behalf of a baptized person living in mortal
sin, but in a condition of "attrition", would convey to him the
same grace of pardon and justification as would be conveyed
by the Sacrament of penance.

Father Puller goes on, in the third place, to inquire whether
the Edwardian Reformers did actually reject entirely the
doctrine of a Sacrifice in the Eucharist. "A cette question," he

says (p. 19), "je donne sans hésiter une réponse négative." Ile
devotes five pages to the proof of this assertion. But he admits
that while "combating a detestable heresy," Cranmer and Ridley
permitted themselves to adopt an exaggerated attitude in their
opposition to it, and were very ill advised in some of the steps
they took, and further, that in 1550 they had abandoned the
true doctrine of the Real Presence of the Body and Blood of
Christ in the Holy Eucharist. Canon T. W. Perry, he adds,
endeavoured to prove that they held the "true doctrine of the
Real Presence " to the end of their days, but in Father Puller's
opinion Canon Perry has failed to prove his point. Therefore
in the next place he argues that their particular views on this
doctrine were not shared by the whole Anglican Episcopate of
their day, aud that the various views of the Eucharistie Sacrifice

in early times displayed considerable traces of divergence.
Moreover he maintains that the doctrine of the Eucharistie Sacrifice,

in some form or other, has always been held in the Church of

England. In support of this assertion he quotes passages from
Bishops Jewel, Bilson, and Andrewes, as well as from Dean
Field's Treatise on the Church.

In the fifth place he examines the dogmatic formularies
of the English Church to see whether in them the doctrine of
the Eucharistie Sacrifice is denied, and though he holds it
unnecessary, for the purpose for which he is writing, to demonstrate

that our Anglican formularies teach the Real Presence,
yet, ad majorem cautelam, he will take care to shew that this
last doctrine is not denied by us. He maintains that the
Anglican Church, as a Church, never sanctioned the Forty-two



— 665 —

Articles published in the reign of Edward VI, in which the
doctrine of the Real Presence is categorically denied. He cites
Bossuet in favour of the opinion that our present Article XXVIII
"ôta tout ce qui montrait la présence réelle impossible". He
admits that it would have been preferable if Art. XXXI had
affirmed in a more explicit manner the fact that the Church
of England continued to maintain the doctrine of the Eucharistie
Sacrifice as taught by the Fathers, but adds that "on n'eut
jamais l'intention de faire des articles une Somme théologique ",
a statement which, when made by myself some time ago, excited
some surprise, and perhaps some little incredulity, among the
readers of the Revue internat'ioncde.

Further, Father Puller carefully investigates the liturgical
formularies of our Church. First, he undertakes to shew that
the doctrine of the Eucharistie Sacrifice was fully recognized
by the first Prayer Book put forth in the reign of Edward VI.
He then goes on to contend that the demolition of the altars
which took place in that reign had not the significance
frequently attached to it, and that the substitution of the word
"table" for "altar" was made in order to bring back the
custom of frequent communion, which had, in the case of the
vast majority of the people, become altogether obsolete. While
he admits that the language of the second Prayer Book does
not express the doctrines of the Real Presence and the
Eucharistie Sacrifice in language as clear as could be desired,
yet he insists that the Reforming Bishops had no intention of
changing the doctrine of their Church on these points.

Finally, after a brief review of the later history of the
Anglican Liturgy, he points out that "la crise la plus protestante

que l'Eglise anglicane ait jamais subie" "ne dura pas plus
de treize mois."

Father Puller adds that in this pamphlet he has not troubled
the reader with his own personal view on the Eucharistie
Sacrifice. Bearing in mind the object with which the Revue

Anglo-Romaine was started, namely to promote a better
understanding between the members of our more " advanced" school
and the Church of Rome, he has accepted for the sake of argument

the view of the Eucharistie Sacrifice taken by Roman
theologians. I may be permitted to express my satisfaction that,
for the moment at least, this well meant attempt at an accommo-



— 666 —

dation between ourselves and Rome has failed. The Anglican
Church will, I trust, in the future, carry on its labours for
reunion before a wider public and in a freer and healthier
atmosphere. The Catholic Church has never formally defined
the doctrines either of the Real Presence or the Eucharistie
Sacrifice. The Church of Rome has, it is true, defined them.
But she has succeeded in forcing her definitions upon the West
by violence and persecution. As Father Puller has reminded
us, and as the Editor of the Reçue internationale has shown at
length, in a most valuable series of articles, which has made
Christendom his debtor, the early Fathers handed down no cut
and dried system of doctrine on the Eucharist, but treated the
question with a breadth and freedom which it had been well if
later ages had imitated. The Catholic Church of to-day can
approach this great question with advantages which mediseval
times did not possess, and in a spirit of immunity from rancour
and prejudice which those ages did not enjoy. It will be by
a discussion of the wdiole very wide question with temper and
largc-mindedness, and not by heated and one-sided appeals to
authority and tradition, that Catholics throughout the world
will be brought to agree—or to agree to differ—coucerning the
mode, as distinct from the fact, of the communication to us of
the Flesh and Blood of our Divine Master in the Blessed
Eucharist. J. J. Lias.

IV. Russische Bibliographic

Fürst Eugen Trubetzkoi. Das religiös-sociale Ideal der
abendländischen Christenheit im 11. Jahrhundert. 2. Heft. Kiew,
Verlag der Buchhandlung N. J. Ogloblin. 1897. S. 365—511.
(Russiseli.)

Das in der letzten Nummer dieser Zeitschrift (S. 447 ff.)
besprochene 1. Heft dieses Werkes hatte die Darstellung der
theokratischen Idee bei Gregor VII. und den Publizisten seiner
Zeit zum Gegenstände gehabt; das vorliegende 2. Heft behandelt

in Ergänzung dazu die Geschichte des Papsttums im
11. Jahrhundert von den tusculanischen Päpsten (seit 1012) bis
zum Pontifikat Gregors VIL, resp. die Geschichte des gegen-



— 667 —

seifigen Verhältnisses zwischen Papsttum und Kaisertum in
dieser Zeit. Die Brennpunkte der Darstellung sind das
Eingreifen Heinrichs III. in die Papstwahlen (S. 380 ff.), das Papst-
wahlclekret Nikolaus IL vom Jahre 1059 (S. 432 ff.) und der
Einfluss Llildebrands unter den letzten seiner eigenen Besteigung

des päpstlichen Stuhles vorausgehenden Päpsten. Über
Geist und Richtung des Werkes habe ich bei der Anzeige des
1. Teils gesprochen; es bleibt nur zu bemerken, dass die
einzelnen Pontifikate eine eingehende Darstellung erhalten haben,
eben besonders in der durch die Bestimmung des Ganzen
angegebenen Richtung, und dass bei der auf solidem Grunde
aufgebauten Darstellung sowohl die alten historischen Quellen als
die neuere Litteratur sorgfältig berücksichtigt worden sind.

F. L,

Über die Wiedervereinigung der Kirchen. Prüfung der Ency-
clica Papst Leos XIII. vom 20 Juni 1894. Von Alexander
Bjelajew, Professor an der Geistlichen Akademie zu Moskau.
Sergiew Posad, 1897. XII und 223 S. 8°. (Preis 1 Rubel
25 Kop.) (Russisch.)

Über den Inhalt und Gedankengang dieser Schrift verweise
ich auf die im letzten Hefte (S. 453—455) gegebene Besprechung
der griechischen Übersetzung derselben in kürzerer Gestalt.
Die Schrift ist ursprünglich eine akademische Rede, die der
Verfasser am Jahres-Akt der Moskauer Geistlichen Akademie am
1. Oktober 1895 in gekürzter Fassung gehalten hat. Der
vorliegende russische Text giebt die weiteren Ausführungen zu den
einzelnen Punkten, mit den notwendigen gelehrten Zuthaten und
Verweisen auf die Litteratur zu den verschiedenen in der
Polemik berührten Fragen. Einleitungsweise wird die historische
Frage behandelt, ob die auf der Synode von Brest 1596

vollzogene Union den Unierten einen Nutzen gebracht habe. Von
dem negativen Ergebnis dieser Untersuchung aus wird in den
letzten Abschnitten der Schrift auch die jetzt durch den Papst
wieder angeregte Frage der Union mit Rom beleuchtet.

F. L.

Revue intern, de Théologie. Heft 19, 18H7. 44



— 668 —

1. Die Selbstoffenbarung des Geistes als Quelle seiner
Erkenntnis. Rede, gehalten am Festakt der St. Petersburger
Geistlichen Akademie am 17. Februar 1897 von Professor W. Sere-
BRENHCOWr. St. Petersburg, Buchdruckerei Iw. Puchir, 1897.
20 S. 8°. (Russisch.)

2. Die mechanische Betrachtung des geistigen Lebens vor dem
Gericht der streng wissenschaftlichen psychologischen
Forschungen der Gegenwart. Von Prof. W. Serebrenikow.
(Separatabdruck aus der Christlichen Lektüre, März 1897. Russisch.)

Der eifrige Gelehrte, dessen Arbeiten auf dem Gebiete der
Psychologie wir in früheren Heften wiederholt erwähnt haben,
giebt hier zwei neue Beiträge zu einer wahren philosophischen
Erkenntnis des geistigen Lebens des Menschen gegenüber den

Verirrungen einer die Grundlagen der christlichen Weltanschauung

bekämpfenden Naturwissenschaft und Philosophie unserer
Zeit. Die an erster Stelle genannte Rede setzt sich hauptsächlich

mit Comte und Wunclt auseinander. Der 2. Aufsatz
bekämpft die mechanische Auffassung des Geisteslebens besonders
auf Grund der Ergebnisse der experimentellen Untersuchungen
von Ebbinghaus und G. E. Müller über das Gedächtnis, welche
einen sehr ernsthaften Avissenschaftlichen Einspruch gegen
dieselbe erheben. F. L.

V. Serbische Bibliographie.

Prawila prawoslawne Crkwe s tumacenjima — d. i. Die Canones

der orthodoxen Kirche mit Kommentar. Von Nikodim, Bischof
von Dalmatien. Erstes Buch, X und 646 Seiten gr. 8°, 1895

(Preis 8 Kruna). Ziceites Buch, IV und 554 Seiten gr. 8°, 1896.

Verlag von A. Popovitz in Neusatz. (Preis 7 Kr.) (In
serbischer Sprache.)

In den letzten ZAvei Decennien hat die serbische geistliche

Litteratur einen grossen Fortschritt gemacht, besonders
in Bezug auf Kirchengeschichte und Kirchenrecht.

Unter allen serbischen Schriftstellern hat sich der Bischof
von Dalmatien, Dr. Nikodim Milas, in quantitativer wie in
qualitativer Hinsicht durch seine Arbeiten am meisten ausgezeichnet.



— 669 —

Ausser frühern litterarischen Werken hat er in den letzten
6—7 Jahren einige sehr grosse und Avissenschaftliche Werke,
z. B. : „Cyrill und Methodius", eine sehr kritische und
interessante Abhandlung; „Corpus Juris Canonici der orthodoxen
Kirche" in serbischer Übersetzung ; „Das orthodoxe Kirchenrecht
nach den allgemeinen kirchenrechtlichen Quellen und einzelnen
gesetzlichen Reskripten und Regalen, welche gelten in den einzelnen

selbständigen orthodoxen Kirchen'-'-, geschrieben und herausgegeben.
Die letztere Arbeit ist ein grosses, wissenschaftliches und
berühmtes Werk, um dessen Avillen die Universität in CzernoAA-itz

dem Autor ein Ehrendoktordiplom verliehen, und die Geistliche

Akademie in St. Petersburg ihn zu ihrem Mitgüede
ernannt hat.

In den letzten zwei Jahren (1895 und 1896), gab er
obengenanntes Buch heraus: „Die Canones der orthodoxen Kirche
mit Kommentar"- in ZAvei Büchern. Dieses Werk, können wir
sagen, ist die Krone aller seiner bisherigen Arbeiten. Auf ein
solches Werk und eine solche Avissenschaftliche Arbeit dürfte
auch die Litteratur eines grösseren und gebildeteren Volkes,
als des serbischen, stolz sein.

Grossenteils kannte die christliche Welt die Kommentare
der kirchlichen Canones, die des serbischen Volkes aber bis
jetzt nicht. Dieser Mangel und diese Lücke in der serbischen
Litteratur sind mit obengenanntem Werke des Herrn Bischofs
Nikodim jetzt auch ausgefüllt. Der sehr fleissige und
hochgelehrte Autor hat alle seine Kraft und seine Avissenschaftliche
Thätigkeit daran gewandt, um für die serbische Kirche und
geistliche Litteratur ein seiner Aufgabe und seinem Ziele
entsprechendes Werk zu liefern. Er hat diese Arbeit nach den
ersten Quellen und berühmtesten Werken der kirchenrechtlichen

Litteratur (griechischen und lateinischen, Avie deutschen
und französischen) geschrieben. Besonders Avandte er seine
Aufmerksamkeit auf folgende Schriften und Schriftsteller: Die
Schriften der berühmtesten Kommentatoren des XII. Jahrhunderts:

Johannes Zonaras, Alexius Aristenus und Theodor Bal-
samon, deren W7erke im Original gedruckt sind im IL, III. und
IV. Hefte des „2vvraypa xwv 9-slwv xai Isqwv xavórcov rwv rs dyioov

xal TtavsvcprjfMov AnoOvóXwv xai twv isqwv olxovpsvixwv... Gvvoâwv etc.
sxâoO-èv vnò T. A. 'PdXXr] xal M. IIótXt) Ad-rprfiw, 1852—53";
in griechischem Text mit lateinischer Übersetzung befinden sie



— 670 —

sich auch in: „2vvoaixóv, sire Pandectœ Canonum ss. Apostolorum
et Conciliorum ab Ecclesia grceca receptorum, nec non canonicarum
ss. Patrum epistolarum", Guil. Beveregius recensuit, Oxonii 1672.

Eine russische Übersetzung dieser Kommentare erschien im
Verlag der „Moskauer Gesellschaft für geistliche Kultur", unter
dem Titel: Die Canones der hl. Apostel, der hl. ökumenischen
und Provinzial-Synoden und der hl. kirchlichen Väter mit
Kommentar. — Dann die Schriften der Kommentatoren aus dem
XIII. Jahrhundert, Avie z. B. Matthäus Blastares in seinem

„Buchstäblichen Syntagma" (1335). Dieser Kommentar steht
im Original im VI. Heft des athenischen „Syntagma"; Aveiter
im IL Band des Synoclicon des BeA'eregius in griechischer und
lateinischer Sprache, Avie auch in russischer Übersetzung in
der Ausgabe des N. llijitz vom Jahre 1892. Die Kommentare
des Patriarchen Philotheus (f 1376) und des Konst. Harmeno-
pulos (f 1383), in dessen Sammlung auch enthalten ist:
..Der Kommentar des Johann von Kreta und des Patriarchen
Philotheusu. Diese Sammlung des Harmenopulos ist gedruckt
im I. Band des Werkes : ..Juris greeco-romani tarn canonici quam
civilis ed. Johannis Leunclacii Amelburni, Francofurti 1596. Die
Kommentare der Mönche Christophoros (1798), Agapios und
Nikoclemus sind unter dem Titel „IhfidXmr xijg voi)xr:g vr)òg xijg piâg
dylag xudoXix^g xal dnoOxoXix^g xwv ÔqIïoÔO'Soîv sxxirjü(agu, im
Jahre 1800 in Leipzig zum erstenmal gedruckt. — Weiter : Der
Kommentar des Archimandriten Johannes (später Avar er
russischer Bischof in Smolensk) in dem Buche: ..Opit Kursa cerco-

vnago Zaconovjedjenija", d. h. Lehrbuch des Kirchenrechts mit
Kommentaren, zwei Bücher, im Jahre 1851 in St. Petersburg
gedruckt.

Ausser den genannten Werken und Kommentaren gelehrter
Autoren hat er sich der Schriften der abendländischen
Gelehrten, aber immer mit sehr grosser Kritik und Beschränkung,
bedient. Besonders bedient der Herr Autor sich folgender
Schriften: 1. Des Christianus Lupus (Augustiners) Werk: Syno-
dorum generedium ac provincialium decreta et canones, scholüs,
notis ac historica actorum dissertatione illustrati", Lovanii 1665;
2. des Johannes Cabassutius Werk: „Notitia conciliorum sancire

ecclesiœ, etc " Lugduni 1667; neueste Ausgabe in Paris
1838; 3. des Guil. Beveregius, anglikanischen Bischofs von
St. Asaph (-J-1708), Werk: „Ivvoôixov etc." vom Jahre 1672.



— 671 —

Dieses Werk ist sehr nützlich, auch für die orthodoxe Kirche;
4. das Buch des Zeger Bernardus van Espen (|1728), des

grossen holländischen Kanonisten : „Commentarius in canones et
decreta juris veteris ac novi", Colonige Agrippina^, 1755; 5. Artikel
in der Tübinger „Theologischen Quartalschrift", 1820; 6. Die
„Conciliengeschichte"- des Bischofs Hefele von Rottenburg, und
zuletzt 7. die Ausgabe des Kardinals Pitra: „Juris ecclesiastici
Grœcorum historia et monumenta", Romœ 1864, 1868.

Auf dem Grunde der genannten Quellen und der gelehrten
Schriften und auf dem Grunde seiner eigenen Avissenschaftlichen

Kenntnis und Forschung, in dem Sinn und Geist der
Canones der orthodoxen Kirche, hat der Herr xUitor alle
Canones der orthodoxen Kirche ganz Arollständig und sehr gut,
trefflich und klar erklärt, und ZAvar im ersten Buche : „ Kavóvsg

xwv dyi'wv'ATToOxóXwv", d. i. Die Canones der hl. Apostel fean. 85)
und: „Kavóvsg xwv oixovßsvixwv 2woâwvu, d. i. Die Canones der
sieben ökumenischen Synoden, und ZAvar : der ersten (can. 20),
der zweiten (can. 7), der dritten (can. 9), der vierten (can. 30),
der fünften und sechsten (can. 102) und der siebenten (can. 22).
— Im zweiten Buche: „Kavóvsg xwv xonixwv 2vvoôwv", d. i. Die
Canones der Provinzial-Synoden, und zwar: Der Synode von
Ancyra (can. 25), von Neociesarea (can. 15), von Gangra (can. 21),
von Antiochia (can. 25), ATon Laodicea (can. 60), von Sardica
(can. 21), von Konstantinopel L, 394 (can. 1), von Karthago
(can. 133) und zwei Briefe, und zwar: erstens des Bonifatius,
Bischofs \7on Rom, an alle afrikanischen Bischöfe, und ZAveitens

der afrikanischen Synode an Papst Celestinus. Weiter: Die
Synode von Konstantinopel IT, 861 (can. 17), A'on Konstantinopel

III, 879 (can. 3). Dann : „Kavóvsg xwv dyt'wv naxsgwv",
d. i. Die Canones der hl. kirchlichen Väter, nämlich : Die
Canones des seligen Dionysius, Erzbischofs von Alexandria (can. 4),
des hl. Gregorius, Erzbischofs von Neocœsarea (can. 11), des

seligen Petrus, Erzbischofs von Alexandria (can. 15), des hl.
Athanasius des Grossen (can. 3), des hl. Basilius des Grossen von
Kappadokien (can. 92), des Timotheus von Alexandria (can. 18),
des hl. Gregorius Theologtis scan. 1), des hl. Amphilochius
(can. 1), des hl. Gregorius von Nyssa (can. 8), des Theophilus
von Alexandria (can. 14), des hl. Cyrillus von Alexandria (can. 5) ;

der Brief des Gennaclius von Konstantinopel und der Brief des

Tarasius von Konstantinopel. Ferner : die ergänzenden Canones,



— 672 —

und zwar: des hl. Johannes des Fasters (Nî]Gtsvt^ç) „Kavonxóv"
(can. 65), des Beichtvaters Nikephoros (can. 49). Einen Sendbrief

des Theodorus Studites (f 826) an den Mönch Methodius.
Dieser Sendbrief besteht aus 17 Fragen und 17 Antworten. Die
Canones des Nikolaus von Konstantinopel (can. 11) und zuletzt
die verschiedenen sieben Canones. Am Schluss der beiden
Bücher befinden sich Register der Namen, Personen, Städte und
anderer Hauptsachen.

Diese sehr reiche und Avissenschaftliche Schrift des
gelehrten Bischofs Nikodim sei unsern Lesern aufs beste
empfohlen.

Leipzig. Ep. N. Ruzitschitsch.

„Chriscauski Katichisis pravoslavue Crkve", d. i. Christlicher
Katechismus der orthodoxen Kirche. Lehrbuch für die Schüler
der Gymnasien und Realschulen. Von Jewrem Ilijitz, Direktor
der Pädagogikschide in Belgrad. Staatliche Ausgabe 1896. S. 82

in 8°. (Serbisch.)

Dieses Lehrbuch ist sehr trefflich; es will einem gründlichen

Bekenntnisse der christlichen Religion dienen. Besonders

zeichnet es sich aus durch gutes System, regelmässige und
praktische Methode und durch schöne und reine serbische
Sprache. Und es hat dadurch und durch die klare Darstellung
und Erklärung der Lehre Christi einen sehr grossen Gewinn
für die Schuljugend, Aveil die abstrakte und dogmatische Weise
schon für erwachsene Leute sehr schAArer ist, um so mehr für die
Jugend. Deshalb hat der Verfasser dieses Lehrbuchs sich
bemüht, Christi Lehre in allegorischen Erzählungen und gleichnis-
Aveise dermassen klar und A-erstäncllich darzustellen, class jeder,
auch der geAvöhiilichste Leser und Hörer dieselbe gleich und
leicht lesen und verstehen könnte. Dies Lehrbuch besteht aus :

Einleitung (S. 1—10) und drei Teilen: I. über den christlichen
Glauben (S. 10—49) ; IL Über die christliche Hoffnung (S. 49—65)
und III. Über die christliche Liebe (S. 65—82). Der Verfasser hat
sich bei der Auslegung der Glaubenslehre in diesem Lehrbuch
nicht an die alte katechetische Methode streng gehalten,
besonders hat er die katechetische Methode in der Form der Frage
und Antwort Arenvorfen ; sondern er hat die Lehre in schönen



— 673 —

Erzählungen ausgelegt. Und wir können kühn sagen, diese

Art und Methode der Auslegung katechetischer Lehre ist sehr
viel besser und viel praktischer als die alte Methode, welche
in Fragen und Antworten besteht. Und wir behaupten, dass
dieser Katechismus viel besser ist als andere, welche in der
orthodoxen Welt bis heute gedruckt sind. Deshalb empfehlen
wir ihn warm. E. N. R.

VI. Librairie.

A. Berthoud : Apologie du Christianisme ; Lausanne, Bridel,
in-8° (en préparation).

Abbé de Broglie: Questions bibliques; Paris, Lecoffre, in-12,
1897.

Edme Champion: La France d'après les cahiers de 1789; Paris,
Colin, in-12, 1897.

M. Friedländer : Das Judentum in der vorchristlichen
griechischen WTelt; Wien, Breitenstein, 1897, 74 S.

J. Gardair: La Nature humaine; Paris, Lethielleux, in-18,
415 p., 1897, 3 fr. 50.

Lie. Gœtz : Geschichte der Slavenapostel Konstantinus (Cyrillus)
und Methodius; Gotha, Perthes, 1897, 6 Mk.

G. M. Grant : Les grandes religions ; traduction française par
C. De Faye; Genève, Eggimann, in-12, 1897.

H. Holtzmann: Theol. Jahresbericht, Exegese 1896;
Braunschweig, Sclrwetschke, in-8°.

A. M. P. Ingold : Bossuet et le Jansénisme ; Paris, Hachette,
in-8°, 1897, 5 fr.

P. F. Jalaguier: Introduction à la dogmatique; Paris, Fisch-
bacher, in-8°, 1897.

Dr. W. Joos : Die Bulle Unam Sanctam und das vatikanische
Autoritätsprinzip, IL Auflage; Schaffhausen, C. Schoch, 1897,
in-8°, 100 S.

Luchaire : Mélanges d'histoire du moyen âge ; Paris, Alcan.



— 674 —

Prof. K. Marti (Bern): Kurzer Hand-Kommentar zum A. T.,
in Verbindung mit J. Benzinger, A. Bertholet, K. Budde,
B. Duhm, H. Holzinger, G. Wildeboer; Freiburg i. B., Mohr.

Prof. Dr. S. Œttli : Die Herrlichkeit des A. T. (Rede) ; Basel,
Jäger & Kober, 1894; — Die Bedeutung Abrahams für den
christlichen Glauben (Vortrag); 1895; — Falsche Propheten
oder : Das Merkmal des Göttlichen (Vortrag) ; Barmen,
Biermann, 1896.

Oficios provisionales de la Iglesia episcopal Mexicana ó Iglesia
de Jesus, avec texte anglais; Mexico, in-12, 1895.

Rev. H. R. Percfval: The Doctrine of the Holy Eucharist; NeAV

York, broch., 35 p., 1897.

Rassegna Abruzzese di Storia ed Arte, diretta da G. Pansa e

P. Piccirilli; Lanciano, 1897.

Responsio archiepiscoporum Anglisc ad litteras apostolicas
Leonis papae XIII de ordinationibus anglicanis, uni\'ersis
Ecclesiœ catholicae episcopis inscripta; Longmans, Green
et soc, Londini, 1897.

Dr. F. B. Stubenvoll, altkath. Pfarrer in Heidelberg : Religion
und Aberglaube; Leipzig, Jansa, 1897, 80 Pf.

M. G. Theotoka : No/.ioXoyia xov olxov/.isvixov naxQiao'/sfov rtxoi
xrjg 7. Ovvôôov xal xov ô. s. p. GvßßoXiov snl xov dortxov, xuvovixov
xal âixovopixov âixai'ov dirò xov i'xovg 1800 ps'xQi xoîi 1896 psrd
GrjpsiwGswv; sv KovGiavxtvovnólsi, sxxov rvnoyouifstov «NsoXóyov»,

1897; in-8°.

M. F. Vigouroux: La Sainte Bible polyglotte (hébraïque, grecque,
latine, française) ; Paris, Roger et Chernovitz. L'ouvrage
formera 8 vol. in-8*; 7 fr. le vol., pour les souscripteurs 5 fr.
La traduction française est celle de Glaire ; les introductions
et les notes sont de M. Vigouroux, professeur à St-Sulpice.

-~ee~>-


	Bibliographie théologique

