Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)
Heft: 19

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 638 .—

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

Jésus de Nazareth, Etudes critiques sur les antécédents
de l'histoire évangélique et la Vie de Jésus, par M.
ALBERT REVILLE, prof. au College de France,; Paris, Fisch-
bacher, 2 vol. in-8°, 1897 ; 15 fr.

Ces deux volumes sont ainsi distribués: 1. Antécédents de

I'histoire évangélique. — T1I. Les sources de l'histoire évangé-
lique. — III. Les préliminaires de lhistoire évangélique. —
IV. L’Evangile en Galilée. — V. Le Messie. — VI. La Passion.

— VII. La Résurrection.

L’auteur connait les travaux les plus importants qui ont
été publiés avant le sien sur son sujet. Inutile de dire qu'il
I'a traité avec tout le sérieux, tout le respect scientifique et
religieux, tout le désir d'exactitude, dont il a été capable. Il a
montré une grande indépendance d’esprit; et, malgré ses évi-
dents rapprochements avec I'école de Baur, il a su se séparer
d'elle ainsi que de Zeller, de Havet, de Renan, de M. Vernes, etc.
M. Albert Réville est bien lui-méme; il a emprunté beaucoup,
il est vrai, aux théologiens allemands réformistes, mais il a su
avec ses emprunts se faire une exposition et une explication
qui sont bien 4 lui. Qu'il ait voulu étre impartial, cela ne saurait
étre mis en doute; toutefois, il est le premier a confesser qu'il
«ne croit pas beaucoup a l'impartialité absolue en histoire
(p. VII),» et de plus, qu’'il «a eu recours plus d'une fois a la
conjecture 1a ol les documents faisaient défaut (p. IX).»

Les conjectures, effectivement, abondent dans ses deux
volumes, par exemple: sur la genese du monothéisme d’'Israél,



— 639 —

quand il place la monolatrie avant le monothéisme (p. 23), ce
qui nous semble une inconséquence, car sans celui-ci, celle-la
serait impossible. Conjectures, quand il s'efforce d’amoindrir
le role des prophétes et d’'exagérer au contraire celui d'Esdras
et de Néhémie; quand il cherche & oOter aux prophéties mes-
sianiques tout caractére surnaturel; quand il détermine la va-
leur ou plutdt la non-valeur du livre d'Henoch; quand il cri-
tique les paroles de Jésus au sujet de son baptéme, paroles
qu'il déclare invraisemblables; quand il enseigne d'une maniére
générale que «les grands débats et les grandes ruptures pi-
votent souvent autour d’'un détail ou d'une subtilité » par exemple,
le ¢ qui distinguait Uoueoicws de 1'éuoovciog et qui mit en feu
la chrétienté du IVe siecle, ou encore les couleurs d’un dra-
peau dont on fait un motif de guerre civile, ou les différends
entre pharisiens et sadducéens, qui lui paraissent «rouler sur
des points si minuscules que nous avons de la peine & discerner
ce qui pouvait rendre les disputes si apres (T. I, p. 87).»
Loin de moi, certes, la pensée de légitimer toutes les dis-
putes des théologiens dans le passé et dans le présent; mais
loin de moi aussi de réduire a des nuances minuscules et imper-
ceptibles les points de vue parfaitement contradictoires dont
parle l'auteur. Les «conjectures» ne sont pas moins visibles
dans sa fagon de se représenter le Christ. A ses yeux, Jésus
de Nazareth n'a été qu'«un grand mystique » qui a réalisé «la
pénétration réciproque d'une religion tres intense et d’une mo-
rale tres élevée (p. X);» il n’a été, en définitive, que «le pre-
mier des chrétiens (T.II, p. 492)»; et «les dogmes dits ortho-
doxes et dont la personne de Jésus occupe le point central
sont des mythes (II, 491).» M. Réville avoue, en voyant le
christianisme et I'Eglise chrétienne sortir de Jésus, «que jamais
plus vaste fleuve n’est sorti de source plus exigué en surface
(IT, 479).» 11 cherche A expliquer ce fait et &4 combler cette
disproportion entre la cause et l'effet, en disant que Jésus a
été un «semeur » et qu'il a semé «dans la conscience humaine
un idéal de foi et de morale supérieure, foi et morale con-
nexes (II, 480).» Cette explication paraitra bien insuffisante,
si I'on considere que l'idéal semé par un simple mortel ne sera
jamais que l'idéal d’un simple mortel, idéal qui pourra évidem-
ment un jour étre surpassé. Et M. Réville avoue expressément
(I, 482) gu’on peut, en effet, sans faire tort a l'idéal chrétien,



— 640 —

«le compléter, I'élargir et méme le rectifier dans ses applica-
tions.» Donc, doctrinalement, 'idéal chrétien n'est pas le der-
nier mot en matiere de religion. Aussi M. Réville ne veut-it
pas entendre parler d’'une définition «métaphysique» de Dieu,
mais seulement «d'une maniere de sentir Dieu (II, 484).» Eh
quoi! Tant d’érudition et tant de raisonnements pour n’aboutir
qu'au sentimentalisme, et pour ne trouver d'autre motif d'ad-
hérer a une Eglise nationale ou locale que celui de «retremper
moralement sa vie intérieure,» en «sachant pardonner au passé
ses ignorances et ses erreurs en considération des bienfaits
dont on lui est redevable (p. 494)!» C’est trop peu: car, en
définitive, de quoi peut-on étre redevable a 'Eglise chrétienne
et méme a Jésus, si Jésus s’est donné pour le Messie sans
I'étre, s'il s'est prété a jouer un rdle mensonger et si ses apotres
sont tombés dans la méme erreur? M. Réville n'a pas réussi
a éviter cette conséquence: son Christ, du moment qu'il n'avait
pas de caractere réellement divin et qu'il le savait, a menti
en se donnant pour le Messie attendu; or, quel salut 'huma-
nité pourrait-elle trouver dans un homme qui s'est trompé et
qui a trompé? Aurais-je mal compris M. Réville? Voici ses
propres paroles:

« Tout idéal, en se réalisant, subit inévitablement un déchet.
L'imperfection humaine 'y condamne. A ce point de vue, on
est parfois tenté de regreffer que, dans la carriére de Jésus
lui-méme, on puisse signaler le moment ol cette atfénuation
de son propre idéal trouve son point d'attache. C’est quand,
sous la pression de circonstances, de son éducation, des idées
religieuses régnantes, il se vit amend, dans la forme la plus
idéaliste sans doute et la plus désintéressée, a revétir le titre
et la dignité de Messie (I, 487).» M. Réville dit que ce fut
une nécessité historique et que Jésus fut persuadé qu'il en avait
le droit. «Nécessité historique » n’est qu'un mot; il n'y a pas
de nécessité historique a se donner pour un personnage que
I'on n'est pas, et l'on n’a aucun «droit» a induire le public en
erreur. M. Réville ajoute:

« Il est évident que l'introduction de la croyance que Jésus
était le Messie attendu, imprima une premiere modification (M. Ré-
ville veut sans doute dire altération essenmtielle) a ce qui avait
d’abord constitué le fond pur et simple de I'Evangile... Doréna-
vant la personne de celui qui avait annoncé cet Evangile en



= 64 —

le tirant des profondeurs de sa conscience @ luz-méme, devenait
P'objet direct et le fondement de la foi religieuse. Or, c’est le
propre d’'une telle foi qu'elle tend a élever son objet jusqu'a
I’absolu, lors méme que cet objet w'en porie pas le caractere.
Parler contre le Fils de 'homme, c’était dés lors et ipso facto
parler contre le Saint-Esprit. Peuf-étre que, si la vie de Jésus
s'était prolongée, il efit, avec l'extréme modestie qui le carac-
térisait, mis ses disciples en garde contre la confusion qu'ils
étaient entrainés @ faire. Sa mort prématurée ne lui en laissa
pas le temps. On peut résumer ce changewment dans ces quatre
mots: La foi de Jésus devint la fois en Jésus. Pendant toute
la période apostolique, reconnaitre que Jésus était le Christ,
passa pour la condition primordiale, essentielle, de l'entrée
dans la communauté de ses adhérents, et c'est le premier des
dogmes qui engendra les autres. lLa personne de Jésus devint
I'objet d'une telle vénération, d'un tel culte, qu'on ne tarda
guere a voir dans le Fils de 'homme autre chose ef plus
qu'un honme. Sa déification graduelle commenca (11, 488-489). »

On comprend dés lors que les «dogmes» christologiques
et autres ne soient, pour M. Réville, que des «mythes». La
grande différence de «sentiment» entre lui et nous, c’est qu'un
tel Jésus soit 1'objet de son admiration, tandis qu’il nous scan-
dalise et nous fait piti¢, étant évidemment, disons le mot, ou
un fou ou un gredin. Il est, en effet, des mystifications qui, si
elles ne sont pas des folies, sont des gredineries, du moment
qu'elles sont poussées jusqu'au bout.

Nous ne saurions songer a réfuter ici la thése de M. Ré-
ville. Elle I'a d’ailleurs déja été maintes fois. Nous préférons
noter quelques-uns de ses aveux; car, tout en étant trés réfor-
miste, M. Réville est, d’autre part, trées modéré sur plusieurs
points:

— «Il n'y avait donc rien de radicalement nouvean dans la
doctrine des anges telle qu'elle se développa chez les Juifs
dans les derniers siecles avant notre ere (I, 160).»

— <« Nous ne parlerons que pour mémoire d’une doctrine
paralléle & celle du Verbe philonien et qui était déja peut-étre
enseignée dans quelques écoles rabbiniques, la doctrine de la
Memyra ou Parole divine, dont on découvre les germes dans
la personnification poétique de la Sagesse divine au livre des
Proverbes (IX, 22-31), plus prononcée encore dans les livres



— 642 —

du Siracide et de la Sapience... Dans le méme ordre de
doctrines ayant pour tendance de rétablir un lien vivant et
permanent entre la création, 'homme surtout, et le Créateur,
nous devons signaler limportance toujours plus grande re-
connue au Saint-Esprit, le rouach, le souffle vivifiant, inspira-
teur et révélateur, qui descend du ciel pour pénétrer et éclairer
les hommes, leur faire connaitre la vérité, les consoler et les
fortifier dans le combat contre le mal. Au fond, cette doctrine
du Saint-Esprit, si religieuse et en soi si philosophique..., ne
manquait pas de points d’attache avec 'ancienne foi. Les livres
de Moftse et des prophétes parlaient dans de nombreux passages
de I'Esprit de Dieu, c'est-a-dire d'une vertu émanant de lui,
agent de la vie, source de l'inspiration prophdétique et en gé-
néral de toute sagesse supérieure. C'est I'Esprit de Dieu qui,
dans la Genese (I, 2), couve le chaos comme la torce fécon-
dante et organisatrice de la matiére confuse (I, 163-164). »

— Sur la vie future et 'immortalité de 'ame, M. Réville
enseigne que «l'ancien Israélite n'admettait pas l'anéantisse-
ment absolu de la personne; il pensait que les morts dormaient
dans les profondeurs du scheol, d'un sommeil paisible, et qu'il
était possible et sacriléege de le troubler ... Le principe de
la vie personnelle n’était donc pas anéanti (I, 171).»

— «On peut dire qu'en principe l'attente messianique re-
monte assez haut dans l'histoire d’Israél, mais pas plus haut
que la période des Rois; et dans ses premiers linéaments elle
rentre dans ces conséquences du jahvisme primitif qui ont fini
par en faire une religion si originale et si distincte de toutes
les autres. Elle est un des prolongements de 'idée que Jahvé
a fait une alliance toute spéciale avec le peuple d'Israé¢l, qu'il
préférait a toutes les autres nations (I, 177).» M. Réville, tout
en refusant de voir dans les livres de I’A. T. une doctrine mes-
sianique arrétée, concéde pourtant qu'«il se forme peu a peu
un ensemble d'attentes qui finissent par s’agglutiner et par
pénétrer en bloc dans les croyvances populaires (i, 186);» et
qu'au second siecle avant notre ere cet ensemble est visible.
— M. Réville avoue que les Evangiles ont provoqué d’'innom-
brables travaux: et que «le malheur est que des partis pris,
soit dans l'intérét des traditions ecclésiastiques, soit dans un
sens passionnément négatif, ont obscurci et compliqué les pro-
blemes & résoudre (I, 283).»



— 643 —

— Au sujet de la tradition orale qui a précédé I'Ecriture,
M. Réville dit: « Pour bien comprendre la situation, il faut nous
soustraire a4 ce pli de l'esprit moderne qui nous rend défiants
de tout ce qui ressemble a4 une transmission purement orale.
Nous avons quelque peine & nous figurer comment on procé-
dait en des temps et dans des pays ou le livre ¢était rare, et
oll 'on commencait régulierement par s'en passer quand on
voulait répandre largement et promptement des récits ou des
doctrines. Jésus lui-méme n’écrivit rien; pourtant il entendait
bien que son enseignement se propagedt... Il n’est jamais
question dans le N. T. d'évangile écrit, autoris¢, devant servir
a toute la chrétienté de source unique de la foi. Les premiers
missionnaires, apotres ou propagandistes a un titre quelconque,
racontaient les dires (s/i¢c) de Jésus et les péripéties de son
histoire en les confiant oralement & la mémoire de leurs audi-
teurs. Paul n’agissait pas autrement pour ré¢pandre son Evan-
gile personnel (Si¢) et n'écrivait que déterminé par des circons-
tances locales (I, 287).»

Etc., etc.

On le voit, si cet ouvrage, trés érudit d'ailleurs et trés
étudié, renferme beaucoup d'ingéniosités, de subtilités et d’expli-
cations arbitraires, il contient aussi beaucoup d'aveux pré-
cieux, qu'il est facile de retourner contre le fond de sa these.

E. Micuaup.

Histoire universelle, par Marits Foxtane; £ /X, les Bar-
bares; Paris, Lemerve, 1 vol. in-8°, 1897, 7 fr. 50.

Cette « Histoire universelle » contiendra 17 volumes. Les
neuf premiers ont paru. Clest du neuviéme seulement qu'il
s'agit ici: il traite de 'empire romain de 'an 117 & 'an 395,
c'est-a-dire du regne d'Adrien a celui de Théodose I** inclu-
sivement. L'auteur ne fait aucun étalage de notes; il raconte
sans donner ses preuves, lesquelles l'entraineraient trop loin.
Sans doute son procédé ne saurait convaincre ceux qui pensent
autrement ; mais son but n’est pas de polémiser. Son but est
d’'instruire et d'intéresser les lecteurs qui goltent assez 1'his-
toire universelle pour consentir a lire 17 volumes, d’ailleurs
fort bien imprimés et écrits dans un style pittoresque, légere-



— 644 —

ment moderniste, qui attache. L’auteur a non seulement des
connaissances trés étendues, il est encore sincére et personnel;
il a ses opinions, qui ne sont point celles de tout le monde, et
il les dit avec une parfaite franchise.

En ce qui concerne le christianisme et I'Eglise chrétienne,
il est loin d’étre net dans la conception qu'il s’'en fait. Il dis-
tingue un premier christianisme, qu'il prétend avoir été «sans
culte et sans prétres » (p. 185); puis le christianisme de Paul,
qu’'il caractérise ainsi: «juif, autoritaire et hiérarchisé, de foi
aveugle, ou les ccuvres ne servaient de rien »; aussi un chris-
tianisme égyptien, celui d’Athanase; un christianisme hellénique,
celui d'Arius, etc. Confondant 'essence du christianisme, et les
évolutions des spéculations théologiques, et les évolutions des
formes extérieures de 1'Eglise et de la discipline ecclésiastique,
il émet sur le christianisme des jugements que nous ne sau-
rions ratifier. Son ouvrage toutefois peut étre utile méme aux
théologiens de profession, en ce sens qu'il leur indique com-
ment les laiques qui n'ont pas fait de la théologie une étude
méthodique et approfondie jugent le christianisme et 1'Eglise,
alors méme qu'ils ont d’ailleurs des connaissances étendues.

La question de Priscillien étant a I'étude dans notre Revue,
nous citerons en particulier ce qu'en dit M. Marius Fontane
(p. 372-376) :

« L’évéque d'Avila, I'Espagnol Priscillien, 'un des plus
vaillants adversaires du manichéisme, dont la saine popularité
était une critique trop vivante pour les clercs, et que ses pré-
dications signalaient au monde comme un apdtre autorisé, un
censeur séveére, fut accusé d’hérésie, puis de sorcellerie, puis
de débauche. Invité a se justifier — ce qui était déja assez
pour le compromettre — devant un concile, & Saragosse, Pris-
cillien se rendit aupres du pape Damase, comparut devant un
autre concile réuni 4 Bordeaux et dut finalement aller & Tréves,
pour y étre entendu par l'empereur Maxime. L’hérésie pris-
cillianiste est encore a préciser. Saint Jérome, alors qu’il n'a-
vait pas pris parti dans la lutte, écrivit impartialement: que
l'on soupconnait I'évéque d'Avila «de suivre les doctrines
gnostiques de Basilide et de Marcion ... Mais si les uns accueil-
lirent cette allégation, les autres n'y ajoutérent aucune foi».
Lorsque I'Eglise, toute, et avec quelle fureur! s’'acharna a la
perte de Priscillien, saint Jéréme, qui connaissait peu — il



645 —

l'avouera — la vie et les ccuvres de I'évéque traqué, l'accabla
cependant de ses invectives...

« L'empereur Maxime inaugura son régne, a Tréves, par
ce grand proces de Priscillien, qui suspendit I'attention de toute
la catholicité; tandis que l'usurpateur, lui, y trouvait I'occasion
de profits considérables, en méme temps que la démonstration
de son autorité universellement obéie. Sulpice Sévere attribua,
en effet, l'indigne conduite de l'empereur et des magistrats
qui connurent du procés, aux bénéfices que valaient au trésor
impérial les condamnations capitales entrainant de droit la
confiscation des biens des suppliciés.

« Les contemporains ont cité des traits du caractere de
Maxime, destinés a faire ressortir son aveugle et sauvage rapa-
cité; cependant, «passé maitre en l'art de séduire et de
tromper », particulierement habile aux «secrétes intrigues »,
artiste et savant en fait de ruses, Maxime, en aucune circons-
tance, ne fut violent, ni cruel, encore moins sanguinaire. S'il
condamna a mort Priscillien, et avec lui les disciples de I'évéque
énumérés dans l'accusation — malgré la promesse formelle
d’'une sentence indulgente, qu'il avait faite a saint Martin de
Tours — c'est, peut-étre, qu’il avait vu en homme d'Etat l'im-
portance qu’aurait, aux yeux du monde, ce premier sang versé
par lautorité impériale au nom du christianisme orthodoxe?
Il compromettait ainsi, deux fois, I'Eglise rivale de I'Empire,
et par la persécution sanglante, et par la soumission du gou-
vernement ecclésiastique aux arréts de I'Empereur, grand
juge.

« La procédure suivie avait été minutieusement correcte,
sans doute pour frapper davantage limagination des foules,
réglementer lintervention du « glaive de la loi » dans le dé-
nouement des conflits religieux, exactement traités, en droit,
comme des <« causes» ordinaires: instruction, question (torture),
« double action a trois jours de distance », déclaration de cul-
pabilité, transmission des actes a I'Empereur, lecture de 'arrét,
exécution.

« L'évéque d’Avila fut donc supplicié a Treves, avec six
de ses disciples, parmi lesquels une Gauloise, Euchrotia. Il
resta de cette tragédie judiciaire, lentement conduite, soutenue
avec perfidie, l'impression d’un clergé haineux, tenace, mal-
adroit, d'une justice astucieuse, corrompue, subordonnée a l'in-



— 646 —

térét matériel de I'Etat — I'Empereur disposant de la peine
de mort comme d'une ressource financiére — hypocritement

formaliste, cyniquement malhonnéte. Un seul personnage, 1'é-
véque Martin de Tours, n'avait pas varié en sa tres belle atti-
tude, courageuse certes, de défenseur de Priscillien.

« L’Aquitaine et I'Espagne, ou l'on apporta les cadavres
des suppliciés, solenniserent les funérailles des «saints mar-
tyrs»; et les plus épouvantables discordes se déchainérent au
sein de I'Eglise. On suspecta ouvertement et on honnit comme
traitres ceux qui ne se prononcérent pas, préts a l'action, ou
pour le martyr Priscillien représentant «l'indépendance per-
sonnelle de la foi», ou pour I'Evéque de Rome représentant
l'autorité omnipotente, indiscutable, quoique protégée de 1'Em-
percur. Une profonde tristesse accentuait le découragement
qui s'¢tait emparé des ames honnétes.

« En réalité, la mort de Priscillien n’avait fait que sanc-
tionner la condamnation d'un homme convaincu de « maléfice »
et d'«immoralité », accusations considérées, deés lorigine du
proces, comme des calomnies puériles, mais auxquelles on ¢tait
forcément revenu, pour motiver la sentence. La «doctrine» de
I'évéque, non visée dans le jugement, demeurait donc intacte,
et la secte des priscillianistes, non condamnée, s'affirma dans
un «irrésistible mouvement » de réprobation et de propagande.
D'autre part, la terreur judiciaire qui suivit le proces de Tréves,
en Gaule et en Espagne, fit ressortir, avec '« abjecte servilité »
de 1'épiscopat, le danger de confier a la juridiction romaine la
« connaissance » et surtout la sauvegarde des vérités reli-
gieuses.

« On ne manqua pas de remarquer, bientdt, que la plus
grande culpabilité de Priscillien avait été, sans doute, sa richesse,
convoitée, et que, précisément, les disciples entrainés dans sa
chute avaient été, de méme, expressément tirés parmi ceux
que leur fortune signalait 4 la cupidité de I'Empereur — 2a
moins, et c'était plus grave, qu'on ne dit voir dans le déploie-
ment de tant de coleres, la haine féroce d'un clergé officiel,
fidelement servie par '« Evéque accusateur », que Sulpice Sé-
vere, ce chroniqueur de bonne foi, déclare «sans conduite,
- sans piété, hardi, impudent, bavard, fastueux, aimant la table
et donnant tout a son ventre », jaloux de ce Prisciilien trés
populaire, pratiquant le jefine, l'abstinence «de l'ccuvre de



— B —

chair » et la libre «inspiration », héros trop purement gle-
rieux. »

Terminons cette notice en avertissant le lecteur qu'il trou-
vera & la fin du volume un index alphabétique tres détaillé et
cinq cartes gdéographiques tres utiles. E. M.

La Chronique de Sulpice Sévere, fexte critique, traduction
francaise et commentaire;, — Livre I°*, avec prolégoménes
sur Sulpice, suy ses écvits et sur son maitre Martin de Tours,
par M. ANDRE LAVERTUJON, sénatenr, Paris, Hachette, in-4°,
1896, 10 francs.

Cet ouvrage sur «Sulpice Sévere édité, traduit en francais
et commenté », se composera de cing volumes: 1. La chro-
nique de S. S, L. I.; — 2. L. II; — 3. La Vie de Martin; —
4. Les Trois Lettres et les Trois Dialogues, opuscules com-
plétant la « Vita Martini»; — 3. Tétes, Bustes et Figures de
la fin du IVe siecle: a) portraits d’empereurs, de hauts bureau-
crates, d'évéques, d'ascetes et de moines; &) les onze traités
de Priscillianus, évéque d’Avila, en Bétique.

On le voit, c’est 'ouvrage le plus complet que l'on ait
sur Sulpice Sévere; c'est dire qu'il s'impose a toutes les
bibliotheques sérieuses, & toutes les biblioth&ques publiques
surtout. Nous espérons pouvoir rendre compte de chacun de
ces cinq volumes. Le premier comprend d'abord trois prolé-
gomeénes ou introductions magistrales, qui occupent 123 pages;
puis le texte latin et la traduction francaise du Livre I¢r, avec
notes explicatives, p. 1-123; enfin de « petits essais, notes et
notules sur le Livre I°*°», p. 125-315.

C’est donc un ouvrage de premiere source sur la fin du
IVe siecle dans les Gaules. I[’auteur ne s'en rapporte ni a
Ebert, ) ni a aucun écrivain de seconde main. Il cite les

YW1l dit, p. XCVI: « Die Geschickte der christlich-lateinischen Litteratur (Leipzig,
1874), ceuvre de grand mérite et qui n’a qu'un tort. M. Ebert a lu réellement et
apprécié S. S., mais il n'a pas vu a quel point il fut initiateur et original. Il le
met sur le méme pied que Rufin, racontant les vies des péres du désert a l'aide de
bouts de notes recueillies de seconde main, et ¢i et la, dans les laures de Thébaide
et de Syrie. L’auteur, qui, en outre, a compris tout de travers la Vite ZFawli de
Jérdme, s’est ainsi privé d’un critérium de premier ordre pour les jugements portés
par lui sur les vies des Saints, & mesure qu’elles se produisent au cours du moyen

Ao
age. »



— 648 —

textes originaux et authentiques. Sans doute il les commente
et il a son point de vue personnel, dont il est permis de
s'écarter quelquefois; et, pour ma part, je dois dire que je
n’admets point ses appréciations sur la «divinisation» de J.-C.
(p. CV); sur le prétendu fait que Jésus n’aurait pas été con-
sidéré pend::nt les trois premiers sitcles comme un objet
d'imitation!) sur cet autre prétendu fait que Martin aurait
non seulement imité Jésus, qu'il V'aurait «égalé» ayant «par-
ticipé comme lui & la perfection absolue» (p. CX); sur sa ma-
niere d'entendre le catholicisme (p. LXXX) et de représenter
St-Paul comme «le vrai fondateur du christianisme (p. LXXIX),»
etc. Mais, & part ces points et quelques passages qui sont
plutot de la causerie familiere que de Il'histoire et qui méri-
teraient des développements?), l'auteur traite son sujet avec
une grande ampleur et avec une aisance remarquable, et son
ceuvre n'en est pas moins de premier ordre.

Selon lui, c’est Sulpice Sévere qui a «posé la presque
toute premitre pierre de la construction gigantesque» qui
forme les 60 volumes de la collection bollandiste. Avant lui,
«la littérature hagiographique, sauf les Passions de martyrs
qui en forment un chapitre trés a4 part, se composait unique-
1ent d'une vie du solitaire Antoine attribuée a Athanase, et
d'une vie de Paul, premier ermite, que Jérome dans sa vaga-
bonde jeunesse avait recueillie chez les moines égyptiens ».
Antoine et Paul plus encore «n'ont rien de commun avec la
lignée de héros, sui gemeris, dont Martin fut le type absolu-
ment primitif; ils sont issus d'une fagon tout a fait diftérente
de comprendre la biographie sacrée, cette biographie qui fut
une grande nouveauté et qui constitua proprement l'histoire
concue a la manieére chrétienne» (p. XVIII). Autant le poly-
théisme avait été particulariste et national par essence, autant
le vrai christianisme fut universel, et c'est ce sentiment uni-

1) St-Paul 2 méme insisté sur ce point: 7. Cor,, IV, 16: Rogo ergo vos, imi-
tatores mei estote, sicut et ego Christi; — XI, 1: Imitatores mei estote, sicut et
ego Christi; — /Zphes. V, 1: Estote ergo imitatores Dei, sicut filii carissimi; —
Fritipp, 111, 17 : Imitatores mei estote, fratres, et observate eos qui ita ambulant,
sicut habetis formam nostram; — / 7/essal. 1, 6: Et vos imitatores nostri facti estis
et Domini. Cf. 1I, 14; Hebr. VI, 12. — Toute cette doctrine repose sur la parole
méme de J.-C,, lorsqu’il a dit 4 ses disciples: « Exemplum dedi vobis, ut quemadmo-
dum ego feci vobis, ita et vos faciatis.» (Ew. Fear, XIII, 15).

?) Par exemple, la 3¢ note de la p. XCIIL



— 649 —

versaliste qui se fait sentir d’'une maniére toute particuliere,
«et pour la premilre fois», dit I'auteur, dans la Chroniqgite de
S. S. Les procédés des hagiographes sont différents en Orient
et en Occident; on peut se rendre compte «de l'opposition
profonde entre les deux écoles» en comparant la Vita Pawli
de Jérome avec la Vita Martini de S. S. Jérdome cherche a
amuser, & émouvoir, & séduire, sans se soucier de la vérité
ni méme de la vraisemblance; tandis que S. S. se préoccupe
des nobles actions autant que des faits merveilleux, «en se
considérant astreint autant qu’historien puisse l'étre aux lois
de l'exactitude et de la véracité». Le procédé de Jérome,
celui du «pro pietate mentiri», passa en régle pendant tout
le moyen age; tandis que le type fourni par S. S. essaya d'y
faire obstacle, n'y réussissant qu'a certains moments et a
grand'peine. La était la littérature romanesque; ici «la réalité
et la positivité dans la biographie sacrée (p. XXI)».

Bien que le IVe® siécle, époque de trouble, aimat parti-
culiérement les récits merveilleux '), Sulpice ne fut pas roman-
cier. « Au rebours de Jérome, il avait con¢u un plan de narra-
tion scrupuleusement historique et fondé sur la recherche
honnéte et sincere de la vérité» (p. XXIV-XXVI; CVIIL).
Sans doute Sulpice n'a pas ¢chappé a la mythologie, sa cré-
dulité est méme grande, et méme «la monomanie miraculeuse
trole chez lui T'hallucination»; M. Lavertujon, qui est d’une
sincérité parfaite, l'avoue, mais il ajoute que toujours S. S.
a ¢€té de bonne foi, et que, méme quand il a assumé la res-
ponsabilité de «contes colossalement absurdes», il n'a jamais
menti, il n'a jamais donné pour vrai ce qu’il aurait su étre
faux.

Il faut lire les portraits si intéressants que M. Lavertujon
trace de l'esprit de S. S., de son caractere (p. XLI-XL1V),
ainsi que du bon évéque Martin (p. CXV-CXXI). Il faut ad-
mirer les efforts qu'il fait pour dégager la vie de ce dernier
de tous les textes mal lus, de tous les matériaux erronés, par
lesquels des historiens inexacts l'ont gatée plus tard (p. XXVII-
XXX). M. Lavertujon, qui croit certes a la constance et a
l'invariabilité des lois naturelles, sait aussi tirer parti des récits
qui ont été écrits 4 une époque oll I'on ne croyait pas a cette

1) Voir «le recueil d’anas que Julius Obsequens, contemporain de S., rédigea
sous le titre de Zrodigiorum [bellus». lbid., p. XXXIX.



— 630 —

constance des lois de la nature; loin de rejeter aveuglément
ces récits, il les explique et il sait y découvrir les éléments
vrais qu’ils contiennent. I1 dit avec esprit: « Reprocher a nos
ancétres d’avoir pensé et agi sous l'impulsion du miracle au
lieu de s’en tenir a la réalité positive, c'est comme si nous
leur faisions un grief de s’étre éclairés avec des torches au
lieu de becs de gaz et d'avoir opéré leurs transports a dos
d'’homme et de bétes au lieu de chemins de fer. Je répete,
en outre, qu'un événement miraculeux, exposé par ceux de-
vant qui il s’est produit, peut refléter tout autant d’histoire
positive, parfois méme en refléter davantage, que bien des
faits accomplis en accord avec la constance des lois de la
nature. C’est souvent un drame en raccourci, ol les acteurs
et les spectateurs avec leurs costumes, leurs coutumes et leurs
conditions diverses, avec leur langage, leurs impressions, leurs
dispositions morales et intellectuelles que ce langage exprime,
apparaissent sous les couleurs de la vérité et de la vie. Le
narrateur contemporain manquit-il de sincérité et de loyauté,
les motifs de sa mauvaise foi peuvent encore étre un trait
de lumiére. En tout cas, les détails matériels conservent leur
réalité. S’il est loyal et sincére, comme le fut toujours S. S,
tout dans ces petits tableaux de l'existence antique, devient
instructif et intéressant. Pour apprécier quelle quantité d’his-
toire agie et parlée peut étre contenue dans une anecdote
merveilleuse, je prie qu'on lise au Dialogue III, 7, comment
Martin délivra le comte Avitianus de 'énorme démon que ce
colérique fonctionnaire portait, sans le savoir, juché sur son
épaule. Seulement, il est clair que les matériaux de cet ordre,
pour avoir quelque poids, doivent étre définis, authentiqués
et datés, puisque de la situation historique et chronologique
qu'ils occupent, dépend le degré de valeur documentaire qu'on
peut leur accorder (p. XXXIV-XXXV), »

Que de remarques précieuses nous aurions a enregistrer,
si la place nous le permettait! Par exemple, p. XXXVI:
«Si Sulpice, et non Jérome, avait fait école; si les rares rédac-
tions originales exécutées aux temps primitifs de la biographie
sacrée selon la mcéthode sulpicienne, avaient été préservées
des remanieurs et des falsificateurs, la masse des pitces ac-
cumulées dans les 60 tomes des Bollandistes, au lieu de res-
sembler trop souvent 4 un insipide fatras, constituerait aujour-



— 631 —

d’hui un inestimable trésor pour l'histoire de la civilisation. » —
P. CXVII: «Martin semble n’avoir eu aucune idée de cette
atroce doctrine du péché originel qui, de son temps, com-
mencait 4 se répandre. Pas une fois S., dans les récits ot
Martin est mélé, ne parle de V'éternité des peines. Il semble
que Martin n'y croyait guére, et je compte vous arracher des
larmes en vous montrant l'inoufe tendresse qu'il laisse dé-
border, quand il réve de sauver des flammes de l'enfer le
diable lui-méme, si fu ipse miserabilis! »

Mais ces matieéres sont trop importantes pour que nous
les effleurions superficiellement. Nous y reviendrons avec toute
l'attention qu’elles méritent. L’étude sur Priscillien en parti-
culier sera, croyons-nous, particulierement intéressante.

E. M.

Essai sur les fondements de la connaissance mystique,
par E. Recgiac; Paris, Alcan, in-8°, 306 p., 1897, 5 francs.

I1 y a mysticisme et mysticisme. Aujourd’hui ce terme
est pris généralement en mauvaise part, & cause des abus et
des erreurs qu'il a trop souvent abrités : occultisme, fétichisme,
magie, fausse gnose, théurgie, faux ascétisme, alchimie, ritua-
lisme matérialiste, spiritisme, palladisme, etc. Mais, s’'il y-a
un faux mysticisme, il en est aussi un vrai, dont M. Récéjac
résume ainsi le critérium. «L'esprit humain, dit-il, ne peut se
confier au mysticisme que sous cette triple garantie: 1° qu'il
ait pour point de départ un désir purement moral; car nous
ne pouvons attendre quelque transcendance sur nous-mémes
que du coté de la Liberté; 2° que le caractere symboligue de
nos rapports avec I’Absolu soit franchement reconnu, c'est-a-
dire qu'on renonce a lintuition directe d’'une essence divine,
universelle et infinie; 3° que rien ne soit exprimé mystique-
ment en contradiction avec la Connaissance naturelle ou 'expé-
rience réduite en concepts par la Raison, notre esprit ne pou-
vant que tomber au-dessous de Iui-méme, au lieu de se
surpasser, par la négation de quelqu'un de ses principes es-
sentiels. Toutes les fois que 'homme a cherché en dehors de
ces conditions quelque transcendance a son savoir ou a son
pouvoir naturels, il n’a eu a enregistrer que des pertes pour

Revue intern. de Théologie. Heft 19, 1897, 43



- 652 —

sa Raison et son bonheur. L'histoire de ces abus est aussi
longue que lamentable (p. 184).»

M. Récéjac est-il parvenu a éclaircir complétement cette
question difficile et trés obscure? Je ne le pense pas. Non
seulement il n'a pas assez précisé le mot «liberté», qui oc-
cupe une place si considérable dans son volume, mais il est
encore tombé, en maintes pages, dans un langage d’'école
(car il y a une scolastique moderne) qui manque de simplicité
et de clarté. Sa notion de I'’Absolu me semble aussi obscure
et insuffisante (p. 12-14).

Quoi qu'il en soit, son intention a été excellente, en ce
sens qu'il a cherché 4 montrer ce qu'il peut y avoir de sain
dans le mysticisme et quelles acquisitions on doit en attendre
pour la vie. Aprés avoir condamné toutes les audaces de la
pensée ou du sentiment qui ont usurpé le nom de mysticisme,
il s'est arrété a cette définition: «Le mysticisme est la ten-
dance a se rapprocher de I’Absolu moralement et par voie de
symboles (p. 66).» Dans l'exposition de sa thése, qui est phi-
losophique, il a distribu¢ c¢a et la d’excellentes vérités aux
empiriques, aux déterministes, aux positivistes, aux criticistes
et aux rationalistes. Il a montré que la science n’est pas tout,
et qu'un homme raisonnable doit compter avec les postulats
religieux qui remplissent I'ame humaine. La religion est éter-
nelle, et loin d'avoir a souffrir de la science, elle ne peut que
profiter et se fortifier de ses progrés. Les extraits suivants
indiqueront aux lecteurs l'esprit de son savant ouvrage:

«Rien n’est solide comme cet excédent d'étre, d’amour et
de bonheur, qui se pose mystiquement dans la conscience,
lorsqu’elle a essayé d’aller jusqu'au bout d’elle-méme, et qu'im-
puissante elle appelle l'inspiration morale et le secours des
symboles. Ce qu'ainsi nous ¢éprouvons, sans pouvoir toutefois
le ramener aux conditions de l'expérience ni aux lois du
mouvement et de la vie, rien ne nous défend d’'en affirmer
T'existence : car l'étre n’est pas moins posifif en tant que bon
et désirable qu'en tant que réel et possédé... Mais pour con-
server cette position tranquille et sfire, il faut que le positi-
visme mystique n’essaie méme pas d'achever la connaissance
de Dieu par les moyens ordinaires d'entendement et de sen-
sibilité : il doit se tourner tout entier vers d'autres moyens, de
bonne foi, d’amour et d’intime justice, qui permettent de s’as-



— 653 —

similer I'Infini bien mieux qu'on ne peut s'assimiler le monde
par la connaissance (p. 289)...

«En dépit du Sort qu'on accuse de tous maux, des trésors
de bonté et de bonheur reposent dans chaque ame humaine:
les éléments y sont toujours préts pour de saines visions qui
auraient le pouvoir de charmer la vie et de porter plus haut
le caractere. Mais ces visions ne se font pas, ou, entreprises
a des moments critiques, elles avortent parce que l'imagina-
tion, & elle seule, n'en peut fournir que la matiere. Il y fau-
drait la foi avec son assurance et son pouvoir créateur, la
foi qui peut seule associer les images de telle sorte dans
notre esprit qu’il en jaillisse des éclairs de liberté et des im-
pressions de bonhecur, de méme que la Vie avec son art
tout-puissant érige en unités actives des ¢léments qui ne
font que se heurter dans la matiére... La foi embrasse tous
les premiers principes que la science renonce a connaitre
pour se livrer a la chasse des faits et de leurs lois. A ces
profondeurs du «sujet» ou cessent les représentations directes,
I'homme n'a pas encore achevé de prendre conscience de lui-
méme, puisqu'il reste toujours ce fonds d’activité et de lois
subjectives qu'on ne peut traiter de fictions morales (p. 292 a
293)... Il n'y a que la foi qui puisse placer convenablement
de tels objets dans le champ de notre vision mentale et qui
fasse monter du cceur dans l'imagination ces symboles mer-
veilleux qui nous hallucinent et nous entrainent sans violence
ou sacrifice... Nous savons bien qu'elles ne sont point objec-
tives, ces représentations dans lesquelles notre impuissance
s'efforce d'appréhender 1’Absolu; mais la foi doit néanmoins
subsister, puisque rien n'est autant em soi et n’existe a4 un
plus haut degré que ce «devoir étre» qui se dérobe a len-
tendement, mais qui se pose devant la Raison comme anté-
cédent de I'étre. Si nos symboles intérieurs péchent comme
représentations, nous savons sfirement que ce n’est pas qu'ils
soient trop beaux ni trop touchants, mais qu’au contraire ils
restent bien au-dessous de leur Objet. Lorsque saint Paul,
apres Isaie, disait que 1'eeil n'a point vu et l'oreille n’a point
entendu ce que Dieu prépare & ceux qui l'aiment, c’est qu’il
commencait a dépasser la région des symboles et qu'il entrait
dans ces profondeurs de I'Esprit ot 'amour refuse de s’expri-
mer par des images et appelle d’autres moyens de voir.



— 654 —

Mais a tout homme il suffit, pour fonder les inspirations plus
humbles de son cceur, de 1'évidence qui accompagne la bonté
et du témoignage que la liberté se rend a elleméme comme
fonction la plus élevée de la conscience. Chacun sait bien
qu’il aura toujours raison de se donner a lui-méme des visions
qui le rendent meilleur (p. 296).»

Bref, on peut aspirer & la vérité par la science, et aussi
par des symboles, par des représentations analogiques, par
des sentiments, par des expériences morales. Dieu est «sen-
sible au cceur», comme l'a dit Pascal; et par voie de sensi-
bilité morale nous pouvons «avoir consciences» de 1'Absolu.
Cet usage de la sensibilité, cette sorte d’expérience spirituelle,
Pauteur l'appelle «un symbolisme mental (p. 87)». Comme
I'analogie offre &4 'expérience mystique des moyens inépuisables
de représentation, elle pourra s'avancer dans l'exploration du
moi jusqu'a ce qu'elle ait trouvé I'Absolu: car 1'Absolu est
en nous, et C’est son intimité méme qui nous le cache. Si la
raison ne le voit pas, le cceur le sent; et ce sentiment du
coeur étant droit, généreux, fécond, divin, la raison ne peut
que l'approuver. Tel est U'esprit du livre de M. Récéjac, qui,
malgré certaines parties qui manquent de fermeté et qui au-
raient besoin d’étre dévoloppées et fortifiées, est un des meil-

leurs que nous ayons sur le mysticisme.
E. M.

Principes de métaphysique et de psychologie, par P. JANET,
de ['Institut,; Paris, Delagrave, 2 vol. 11-8°, 1897.

Cet ouvrage est le recueil des lecons professées par l'au-
teur a4 la Faculté des lettres de Paris, de 1838 & 1894, Il con-
tient six livres, précédés d'une trés importante introduction
sur la philosophie comme science et sur ses rapports avec la
théologie, les sciences, la littérature et la politique. Le livre I
traite de l'esprit et combat le matérialisme. Le II® explique
et analyse les passions. Le III® étudie la volonté et la liberté,
le TVe Dieu, le V° le monde extérieur, le VI® l'idéalisme, no-
tamment l'idéalisme de Kant. Suivent onze appendices tres
intéressants, sur Schelling et Secrétan, Schopenhauer et Hart-
mann, Cabanis et Bichat, Boutroux, Ollé-Laprune, Brochart,
Lachelier, Pierre Janet et Vacherot.



— 625 —

Nos lecteurs remarqueront en particulier les legons sur les
rapports de la philosophie et de la théologie, sur l'infini, 1'ab-
solu, l'idée de perfection, la personnalité divine, les rapports
de Dieu et du monde, le devoir et Dieu, l'idée de Dieu dans
la philosophie de Kant, ainsi que la legcon d'ouverture d'un
cours de théodicée.

La lecture de ce savant ouvrage est une véritable jouis-
sance, non seulement & cause de la gravité des questions et
du fond sérieux des pensées, mais encore a cause des charmes
de l'exposition, de la clarté de la méthode, de 1'élévation de
de la discussion et des beautés du style. On a dit que la
métaphysique est la partie de la philosophie dans laquelle le
métaphysicien ne s'entend plus lui-méme. M. Janet non seule-
ment s'entend toujours, mais il se fait toujours comprendre.
C'est un métaphysicien lucide, qui cherche non & embrouiller
les questions, mais a les éclaircir en les simplifiant. Il n'est
d’aucun parti, sauf de celui de la philosophie méme. Depuis
1840, il l'étudie avec un esprit libre et indépendant et son
amour pour elle ne s’est jamais amoindri. « Encore aujourd’hui,
dit-il, affaibli et refroidi par 'age, j'ai conservé pour cette belle
science le méme amour, la méme ferveur, la méme foi. Quel-
ques crises philosophiques que j'aie traversées, rien ne m'a
découragé. Je n’ai pas eu l'oreille fermée aux nouveautés; elles
m’ont toujours intéressé et souvent séduit. Je ne me suis pas
montré a leur égard un adversaire hargneux et effrayé; j'en
ai pris ce que jai pu; mais, malgré ces concessions légitimes,
je suis resté fidéle aux grandes pensées de la philosophie éter-
nelle dont parle Leibniz; et ces pensées n’ont jamais cessé de
me paraitre immortellement vraies (p. VII).»

C'est justement un des attraits de ce livre. L'auteur s’y
montre absolument indépendant; il n'est pas de ceux qui
sacrifient & la mode, & un courant, pas plus au courant kantiste
qu'au courant positiviste; il cherche la vérité, la logique ; il
ne se rend qu'a ce qui lui est démontré, et il ne s’emballe
sur aucun nom, ni sur aucun systeme. C'est en vain que la
métaphysique est démodée et qu'on ne jure plus que sur la
physiologie psychologique; il prend la défense de la métaphy-
sique qui lui parait vraie, et il force la physiologie psycholo-
gique a s'expliquer, ce qui ne lui est pas toujours facile. Les
dieux du jour le touchent peu, il ne rend hommage qu'a la



— 656 —

vérité méme. <« Nous ne nous sommes point placé, dit-il en-
core, au point de vue du criticisme, qui régne presque exclu-
sivement en philosophie depuis quelques années; nous ne l'a-
vons pas dédaigné cependant, et l'on en trouvera la discus-
sion dans la derniére partie de notre livre; mais on s'est ren-
fermé trop exclusivement dans ce point de vue. Nous avons
voulu faire une métaphysique concréte, objective, réelle, ayant
pour objet des étres et non des idées. L'ame, Dieu, le monde
extérieur, la liberté, tels sont les objets que Descartes a dé-
fendus dans ses Méditations, que Kant a combattus dans sa
Dialectique transcendantale, et dont nous persistons & soutenir
l'existence et la vérité. Nous avons donc exposé les principes
d'une philosophie dogmatique, mais dans un esprit assez large
pour contenir ce qu'il y a de vrai dans ce qu'on appelle assez
vaguement l'idéalisme. »

Cet ouvrage est le testament philosophique d’un profes-
seur, qui est en méme temps un penseur, et a qui l'histoire
"de la philosophie ne suffit pas, mais qui veut se rendre compte
des idées, les définir, les discuter et arriver a des conclusions
positives. Sa notion du dogme chrétien n'est pas tout a fait la
notre, lorsqu'il dit (I, 198) que «le dogme, en tant que vérité,
doit é&tre cru sans démonstration ». Mais toujours est-il qu'il
est plein de respect, comme philosophe, envers le dogme, et
qu'il pense, avec beaucoup de sagesse, qu'il est mieux de
faire voir les afinités de la religion et de la philosophie, que
leurs oppositions, et de chercher par ou l'on s’entend que par
ol 'on se sépare (I, 194).

On admirera la hauteur de son point de vue dans la page
suivante (I, 224): « Bien loin d'étouffer la pensée, la grande
théologie la conduit sur les cimes les plus élevées, et la doc-
trine des mystéres lui ouvre les voies les plus larges... Je
crois pew philosophique de laisser entierement de coté, comme
n’ayant rien 4 apprendre aux philosophes, I'étude de la théo-
logie. Je crois, au contraire, qu'un philosophe qui entrerait
dans . cette étude en retirerait du profit. Je voudrais que les
théologiens eux-mémes en revinssent aux fortes études théolo-
giques et ne craignissent pas plus que leurs anciens d’en tirer
de savantes conceptions métaphysiques. Au moins au point
de vue philosophique, l'histoire savante de la théologie serait
un complément utile a l'histoire de la philosophie. Méme dog-



— 657 —

matiquement, les esprits libres qui sont placés au point de vue
rationaliste pourraient trouver dans cette étude quelque chose
qui féconderait leur propre pensée. Bien loin de croire, avec
les positivistes, que l'esprit humain doit s’écarter de la théo-
logie aussi bien que de la métaphysique, pour se borner aux
sciences positives, je pense, au coutraire, que !'on doit revenir
des sciences positives a la métaphysique, et de la métaphy-
sique a la théologie, afin que toutes les spheres de la pensée
humaine soient en méme temps cultivées. »

Cet ouvrage est un de ceux qu'on aimerait analyser en
détail, parce qu'il est vraiment instructif et éminemment op-
portun. Malheureusement la place nous manque. Nous le re-
commandons a tous les amis de la saine philosophie et de la
religion vraie.

E. MicHAaUD.

II. Deutsche Bibliographie.

Die alexandrinische Ubersetzung des Buches Daniel wund ihr
Verhiltnis zum masorethischen Text. Von Prof. Dr. AUGUST
BLUDAU. (= Biblische Studien, herausgegeben von Prof. Dr.
O. Bardenhewer, I1. Band, 2. und 3. Heft.) Freiburg 1. Breis-
gaw, Herdersche Verlagshandlung, 1897. XII und 218 S. 8°.
(Preis M. 4,50.)

In dem vorliegenden Buche setzt der Verfasser seine vor
sechs Jahren mit der Dissertation De Alexandrinae interpre-
tationis libri Danielis indole critica et hermeneutica, Pars I
(Miinster 1891) begonnenen Studien fort. Dasselbe stellt zu-
gleich den dort in Aussicht gestellten 2. Teil dar, ist aber auch
ein abgeschlossenes Ganzes in sich selbst, da die allgemeinen
Untersuchungen iiber die Schicksale der Ubersetzung und die
T"Iberlieferung des Textes im 1. Teil (S. 6—28) wenigstens kurz
auf Grund der fritheren Schrift zusammengefasst werden. Die
interessanten Untersuchungen iiber die im 1. und 2. Jahrhundert
n. Chr. vorhandenen griechischen Danieltexte, soweit sich aus
den Citaten im Neuen Testament und in der iltesten christ-
lichen Litteratur darauf schliessen lasst, hatte der Verfasser
vor kurzem weiter ausgefiithrt in einer Abhandlung in der Theo-



— 658 —

logischen Quartalschrift 1897, S. 1—26, ,Die Apokalypse und
Theodotions Danieliibersetzung®.

Der 2. Teil der vorliegenden Schrift, auf dem hier das
Hauptgewicht liegt, behandelt nach allen Seiten und bis in die
kleinsten Einzelheiten hinein das Verhiltnis des LXX-Textes
zum masorethischen Text. So gering der Wert dieser im kirch-
lichen Gebrauch frithzeitig durch die Ubersetzung des Theo-
dotion verdringten Ubersetzung auch in der Regel taxiert wird,
so ist sie durch ihre historische Stellung doch wichtig und inter-
essant genug, dass eine solche, nicht wie gewdéhnlich in den
Kommentaren zu Daniel auf gelegentliche Einzelheiten be-
schriinkte, sondern methodisch durchgefiihrte Vergleichung der
Texte als eine sehr verdienstliche Arbeit erscheint. Dadurch
wird nicht nur durch besseres Verstindnis der Art der Ab-
weichungen von unserm hebriischen Text und der wverschie-
denen Griinde derselben eine gerechtere und unbefangenere
Wiirdigung der Ubersetzung als solcher erstrebt, sonderh es
werden im Zusammenhang der Untersuchung viele interessante
Einzelheiten zur Textkritik und Lxegese bertiihrt. Zuerst werden
die Kapitel 1—3 und 7—12 fiir sich betrachtet, die in ihrem
Verhiiltnis zum Hebréischen einen wesentlich andern Charakter
zeigen, als die mittlern Kapitel. Der Text der LXX in diesen
Kapiteln ist eigentliche Ubersetzung, die freilich infolge des
mangelhaften Verstindnisses des Urtextes, das der Ubersetzer
zeigt, eine Menge von Fehlern und Missverstindnissen enthilt,
die aber da, wo der Ubersetzer das Verstindnis besser behervscht,
was in den araméischen Stiicken mehr der Fall ist als in den
hebréischen, stellenweise auch ganz gut und nicht ohne Ge-
wandtheit gemacht ist. Besonders eingehend ist die Ubersetzung
der Weissagung 9, 24—27 behandelt (S. 104—130). Die unge-
niigende Ubersetzung dieser Stelle, die den messianischen Ge-
halt vollkommen preisgiebt und, wie der Verfasser eingehend
darstellt, die Auffassung von der geschehenen Erfillung in der
Verfolgung des Antiochus Epiphanes in den Text hineintrigt,
war nach der gewohnlichen Ansicht der Hauptgrund, der die
Verdrangung der LXX zu Daniel aus dem kirchlichen Ge-
brauche veranlasste; noch besser verstindlich wiirde diese
Verdrangung allerdings, wenn man mit Bludau annehmen darf,
was durch die von ihm gemachten Zusammenstellungen (siehe
oben) sehr wahrscheinlich gemacht wird, dass wenigstens



schon im ersten Jahrbundert unserer Zeitrechnung neben der
LXX eine zweite, dem spéitern Theodotion nahe verwandte und
von Theodotion nur tberarbeitete griechische Ubersetzung be-
reits verbreitet und auch den neutestamentlichen Schriftstellern
bereits bekannt gewesen sei. Besonders interessant ist auch
der Paragraph iiber die auf andern Lesarten beruhenden ADb-
weichungen vom masorethischen Text (8. 61—81); sorgfiltig
wird hier alles zusammengestellt, was man dafiir angefiihrt hat
oder anfiihren kann. Der Verfasser will nicht in Abrede stellen,
dass bel vorsichtiger Benutzung die Lesarten der LXX auch
im Buche Daniel da und dort etwa zur Emendation des nicht
fehlerlos tiberlieferten hebriiischen Textes beitragen konnten;
er spricht sich aber im einzelnen mit vollem Recht mit aller
Vorsicht aus, da, auch wo sich von dem griechischen Texte
sicher auf eine andere hebriische Lesart, statt auf blosses Miss-
verstdndnis, schliessen ldsst, immer noch nicht gesagt ist, dass
dies nun eine bessere Lesart sei; und er enthiilt sich des billigen
Vergniigens, sich ohne Not in wilden Konjekturen zu ergehen.
— Einen ganz anderen Charakter zeigt die Ubersetzung von
Kap. 4—6, die im Vergleich zum aramiiischen Text sich mehr
wie eine freie Bearbeitung als wie eine Ubersetzung darstellt.
Sieht man nicht recht ein, was den Ubersetzer bewogen haben
kann, hier auf einmal ein so ganz anderes Verfahren einzu-
schlagen, so wird die Sache noch merkwiirdiger, wenn die
Ausdehnung der Untersuchung auf die deuterokanonischen Stiicke
(die im 3. Teil S. 155 ff. behandelt sind) zeigt, dass in den
Stiicken von Susanna und von Bel und dem Drachen das Ver-
héltnis der LXX zu Theodotion ein ganz entsprechendes ist,
wie in Kap. 4—6 das der LXX zum masorethischen Text. Der
Verfasser mochte diese durchgreifenden Abweichungen weder
bloss auf die Willkiir des alexandrinischen Ubersetzers zuriick-
fiihren, wiahrend Theodotion in Kap. 4—6, wie 13 und 14, die
semitischen Originale treuer wiedergegeben habe, noch mochte
er auch das Vorhandensein von zwei so stark abweichenden Re-
censionen der semitischen Originale als sicher annehmen. Nach
sorgfilticer Beriicksichtigung aller Erkldrungsversuche stellt
er zuletzt nur hypothetisch die drei Thesen auf: ,1. Es ist nicht
wahrscheinlich, dass die Kap. 3—6, 13, 14 vom griechischen
Ubersetzer der tibrigen Kapitel erweitert, versttimmelt, tiber-
arbeitet sind. 2. Es ist mdoglich, dass schon der griechische



— 660 —

Ubersetzer einen im wesentlichen so gestalteten Text des Daniel-
buches vorgefunden hat, wie ihn seine Arbeit aufweist. 3. Es
ist wahrscheinlich, dass der Ubersetzer bereits eine griechische
Bearbeitung der Kap. (3), 4—56, 13, 14 vorgefunden und in seine
Ubersetzung aufgenommen hat. — Diese Zuriickhaltung des
Verfassers, der dic ganze Frage auf das eingehendste studiert
hat, kontrastiert angenehm zu der Zuversichtlichkeit, mit der
sonst auf dem Gebiete der biblischen Kritik die tollsten Hypo-
thesen zu Markte gebracht werden, welche Zuversichtlichkeit oft
um so grosser ist, je weniger sie durch positive Sachkenntnis be-
eintrichtigt wird. — Die Detailuntersuchungen sind tiberall mit
der grossten Sorgfalt gefiihrt, und die vorhandene Litteratur
ist mit einer Vollstindigkeit herbeigezogen und im einzelnen
durchgéngig beriicksichtigt, die kaum etwas zu wiinschen iibrig
lasst. Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Procopius von Gaza. Eine litterarhistorische Studie von LUDWIG
EISENHOFER Priifekt im k. Erziehungsinstitut fiir Studierende
wn  Miinchen. Gekrionte Preisschrift. Freiburg im Dreisgau,
Herdersche Verlagshandlung. 1897. 4 Bl u. 84 S. 8°. (Preis
M 2.—.)

Die vorliegende Schrift verfolgt hauptsichlich den Zweck,
die Quellen der exegetischen Schriften des Procopius nachzu-
weisen. Wenn in den ersten Paragraphen, welche eine allge-
meine litterarhisiorische Ubersicht @ber Leben und Wirken des
Procopius enthalten (S. 1—10), nach den vorhandenen Vor-
arbeiten nichts Neues beizubringen war, so wird dagegen durch
die Quellenuntersuchungen die auf dessen Schriften beziigliche
Forschung erheblich weitergefiihrt. Nachdem frither Wendland
(Neuentdeckte Fragmente Philos, Berlin 1891) schon die weit-
gehende Benutzung des Philo durch Prokop und teilweise die
Benutzung des Origenes nachgewiesen hatte, hat Eisenhofer,
durch die von der Miinchener theologischen Fakultit gestellte
Preisaufgabe veranlasst, diese Untersuchungen methodisch weiter
verfolgt, und (fiir die historischen Biicher unter Beiziehung der
von Nikephoros 1772 verdffentlichten sog. Catena Lipsiensis)
besonders die Benutzung der grossen Exegeten des 4. und
b. Jahrhunderts im einzelnen festgestellt; als Hauptquellen sind



— 661 —

neben Philo und Origenes jetzt nachgewiesen Basilius, Theo-
doret von Cyrus, Gregor von Nyssa, Gregor von Nazianz, Cy-
rillus von Alexandrien, Fusebius veon Cisarea, Severian von
Gabala, Methodius von Olympus, Theodor von Heraklea, wozu
noch mehrere andere kommen, die nur gelegentlich benutzt
sind. Das Resultat der Untersuchung ist fiir die Kommentare
zum Oktateuch, zu den Konigsbiichern, den Paralipomena und
zu Isaias nach Seiten und Zeilen zusammengestellt. Im weitesten
Umfange ist der Quellennachweis fiir den Kommentar zu Isaias
geleistet (S. 51—84), wahrend fir die Genesis vorlaufig noch
die meisten Liicken bleiben. Jedenfalls ist der durchaus un-
selbstindige, katenenartige Charakter auch der die Katenenform
ausserlich verwischenden Kommentare jetzt anschaulich vor
Augen gestellt. Als abgeschlossen betrachtet der Verfasser
diese Forschungen selbst noch nicht; auch hat er von vornherein
mehrere wichtige Fragen der Prokop-Forschung von der Er-
orterung ausgeschlossen, so eine genauere Untersuchung iber
das Verhéltnis der Catena Lipsiensis zu Prokop (woriiber jetzt
auch Ehrhard in Krumbachers Geschichte der byzantinischen
Litteratur, S. 126 und 210 zu vergleichen ist); was er aber mit
solcher Beschrankung seines Themas (die den vom Titel er-
weckten Erwartungen allerdings nicht ganz entspricht) bietet,
ist auf alle Fille ein sehr dankenswerter Beitrag zur Kenntnis
des Procopius wie der exegetischen Katenenlitteratur; vielleicht
wird er diese Studien kiinftig noch weiter fortsetzen.
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Kleine Bibelkunde fir den Schulgebrauch. Von WILHELM
SCHIRMER, Pfarrer. Bonn, Druck von Karl Drobnig. 1897.
22 8. 8.

Dieses neueste Schriftchen des durch seine frithern Schriften
fir den Religionsunterricht und seine Jugendschriften bekannten
Verfassers (— bei dieser Gelegenheit sei auch sein jetzt im
2. Jahrgang erscheinendes ,Griss Gott. Ein Blatt fiir die alt-
katholische Jugend“ erwihnt —) kann als Lehrmittel fiir den
altkatholischen Religionsunterricht sehr gute Dienste leisten.
Natiirlich setzt es, wie jedes Lehrmittel fiir den Schulgebrauch,
die weitere miindliche Erlduterung des Lehrers voraus, welche



den knappen gedruckten Text fruchtbar machen soll. Es wird
dann auch Sache des Lehrers sein, unter Beriicksichtigung der
verschiedenen Stufen des Verstindnisses bei den Schiilern, den
vorliegenden Text da und dort zu erweitern. Meinerseits mochte
ich winschen, dass auch der Inhalt der deuterokanonischen
Bicher des Alten Testaments (S. 12) mit kurzen Worten an-
gegeben worden ware; die protestantische Bezeichnung der-
selben als ,apokryphische Schriften“, die, wenn sie sich auch
auf eine bekannte Stelle des hl. Hieronymus berufen kann, vom
christlichen Standpunkt als unhistorisch bezeichnet werden
muss, wiirde dagegen besser in altkatholischen Schulen nicht
eingefithrt. Dass S. 4 als deutsche Bibeliibersetzung nur die
von Luther genannt und als die ,beste” bezeichnet wird, ist
doch wohl nicht ganz richtig. Vor dem Gebrauch werden
noch folgende Druckfehler zu berichtigen sein : S. 4, 7Z. 17 L
aramiischen statt arabischen. S. 5, Z. 3 sind in der vorliu-
figen Aufziihlung der historischen Biicher des Alten Testamentes
das Buch Ruth und die 2 Biicher Samuel, die nachher in der
Ausfithrung an ihrer Stelle behandelt sind, ausgefallen. 5. 12,
Z. 12 v. u. 1. enthaltenen statt genannten. F. L.

III. English Bibliography.

Les ordinations anglicanes et le sacrifice de la messe. Par
le Rev. F. W. PULLER, de la Société de Saint-Jean IEvangé-
liste, Cowley (Oxford). Euxtrait de la REVUE ANGLO-ROMAINE.
James Parker & Co., London and Oxford, H. Oudin, 10, rue
de Mézieres, Paris.

This work, which is written in the French language, with
the object of bringing about a better understanding between
the English and the Roman Churches, is marked by research,
ability and candour. A résumé of its contents will be useful
to those who desire to study the subject with which it
deals. Its object is thus stated. ‘“Quelques théologiens ont
essaye de démontrer la nullité des ordinations anglicanes en
s'appuyant sur les modifications apportées au Prayer Dook en
ce qui touche au sacrifice de la messe. Leur argumentation
peut, je crois, se résumer ainsi: Un sacrement est nul, si le
ministre a l'intention positive d’exclure un effet nécessaire de ce



— 663 —

sacrement. Or, pour les ordinations anglicanes, le ministre a,
ou du moins il a eu, dans le principe, 'intention positive d’ex-
clure un effet nécessaire, le pouvoir de sacrifier. Donc les ordi-
iations anglicanes sont nulles.” The major premiss, he goes on
to say, is supposed to be certain, because it implies a oui and
nron in the intention of the minister which neutralize one another.
The minor is held to be proved by the modifications introduced
into the service books of the Church of England after the Re-
formation.

In regard to the major premiss, he first quotes Franzelin
as denying it. That author says, “Qui vult consecrare Eucha-
ristiam, simulque habeat intentionem expressam ut Eucharistia
a se consecrata non sit sacramentum, vel ut per consecrationem,
quam supponitur velle, non fiat sacrificium, hac sua perversa
intentione nec rationem sacramenti nec sacrificii impedit.” He
further points out that the Preface to our Ordinal expressly
states it to be the intention of those who drew it up to keep
in being an order of priesthood which had been in continuous
existence since the time of the Apostles, and that it therefore
could not have been the intention of the framers to exciude
any power which had been granted to the Christian priesthood
from the beginning. He next deals with the minor premiss, that
it was the intention of the Reformed Anglican Church to deny
to her clergy the power of offering sacrifice. In support of this
he says that he does not propose to demonstrate the soundness
of the views held by Cranmer and his associates, but simply
to deal with the question whether they meant definitely to deny
the power of offering sacrifice to those ordained according to
the Reformed Ordinal; that the definitions of Trent had not
been promulgated, and could not therefore have been binding
on Catholics, when that Ordinal was put forth; that at this
period many wild and extravagant notions concerning the Eu-
charist were current, in England and elsewhere, against which
it was necessary to protest; and that a distinection is to be made
between the private opinions of certain Bishops belonging to
the Reforming party, and their acts in Synod in conjunction
with their brethren. In support of this he quotes Vasquez in
regard to the well-known extravagances of Catharinus and
others, and points out that Bishop Gardiner of Winchester, whe
did not belong to the Reforming party, himself publicly con-



— 664 —

tended against such extravagances. They are briefly as follows,
(1) that the Sacrifice of Christ on the Cross was an expiation
for original sin, and for faults committed against the old Cove-
nant, while the Sacrifice of the Altar is an expiation for
sins committed after Baptism, and (2) that the Sacrifice of the
Mass, offered on behalf of a baptized person living in mortal
sin, but in a condition of “attrition”, would convey to him the
same grace of pardon and justification as would be conveyed
by the Sacrament of penance.

Father Puller goes on, in the third place, to inquire whether
the Edwardian Reformers did actually reject entirely the doc-
frine of a Sacrifice in the Eucharist. “A cette question,” he
says (p. 19), “je donne sans hésiter une réponse négative.” He
devotes five pages to the proof of this assertion. But he admits
that while “combating a detestable heresy,” Cranmer and Ridley
permitted themselves to adopt an exaggerated attitude in their
opposition to it, and were very ill advised in some of the steps
they took, and further, that in 1550 they had abandoned the
true doctrine of the Real Presence of the Body and Blood of
Christ in the Holy Eucharist. Canon T. W. Perry, he adds, en-
deavoured to prove that they held the “true doctrine of the
Real Presence’ to the end of their days, but in Father Puller’s
opinion Canon Perry has failed to prove his point. Therefore
in the next place he argues that their particular views on this
doctrine were not shared by the whole Anglican Episcopate of
their day, aund that the various views of the Eucharistic Sacri-
fice in early times displayed considerable traces of divergence.
Moreover he maintains that the doctrine of the Eucharistic Sacri-
fice, in some form or other, has always been held in the Church of
England. In support of this assertion he quotes passages from
Bishops Jewel, Bilson, and Andrewes, as well as from Dean
Field’s Treatise on the Church.

In the fifth place he examines the dogmatic formularies
of the English Church to see whether in them the doctrine of
the Eucharistic Sacrifice is denied, and though he holds it un-
necessary, for the purpose for which he is writing, to demons-
trate that our Anglican formularies teach the Real Presence,
yvet, ad magjorem cautelam, he will take care to shew that this
last doctrine is not denied by us. He maintains that the An-
glican Church, as a Church, never sanctioned the Forty-two



— 665 —

Articles published in the reign of Edward VI, in which the
doctrine of the Real Presence is categorically denied. He cites
Bossuet in favour of the opinion that our present Article XXVIII
“ota tout ce qui montrait la présence réelle impossible”. He
admits that it would have been preferable if Art, XXXI had
affirmed in a more explicit manner the fact that the Church
of England continued to maintain the doctrine of the Eucharistic
Sacrifice as taught by the Fathers, but adds that “on n’eut
Jamais l'intention de faire des articles une Somme théologique”,
a statement which, when made by myself some time ago, excited
some surprise, and perhaps some little incredulity, among the
readers of the Revue internationale.

Further, Father Puller carefully investigates the liturgical
formularies of our Church. First, he undertakes to shew that
the doctrine of the Eucharistic Sacrifice was fully recognized
by the first Prayer Book put forth in the reign of Edward VI,
He then goes on to contend that the demolition of the altars
which took place in that reign had not the significance fre-
quently attached to it, and that the substitution of the word
“table” for “altar” was made in order to bring back the
custom of frequent communion, which had, in the case of the
vast majority of the people, become altogether obsolete. While
he admits that the language of the second Prayer Book does
not express the doctrines of the Real Presence and the Eu-
charistic Sacrifice in language as clear as could be desired,
yvet he insists that the Reforming Bishops had no intention of
changing the doctrine of their Church on these points.

Finally, after a brief review of the later history of the
Anglican Liturgy, he points out that “la crise la plus protes-
tante que I’Eglise anglicane ait jamais subie” “ne dura pas plus
de treize mois.”

Father Puller adds that in this pamphlet he has not troubled
the reader with his own personal view on the FEucharistic
Sacrifice. Bearing in mind the object with which the Revue
Anglo-Romaine was started, namely to promote a better under-
standing between the members of our more “advanced” school
and the Church of Rome, he has accepted for the sake of argu-
ment the view of the Eucharistic Sacrifice taken by Roman
theologians. I may be permitted to express my satisfaction that,
for the moment at least, this well meant attempt at an accommo-



— 666 —

dation between ourselves and Rome has failed. The Anglican
Church will, T trust, in the future, carry on its labours for
reunion before a wider public and in a freer and healthier
atmosphere. The Catholic Church has never formally defined
the doctrines either of the Real Presence or the Eucharistic
Sacrifice. The Church of Rome has, it is true, defined them.
But she has succeeded in foreing her definitions upon the West
by violence and persecution. As Father Puller has reminded
us, and as the Editor of the Revwe internationale has shown at
length, in a most valuable series of articles, which has made
Christendom his debtor, the early Fathers handed down no cut
and dried system of doctrine on the Eucharist, but treated the
question with a breadth and freedom which it had been well if
later ages had imitated. The Catholic Church of to-day can
approach this great question with advantages which mediceval
times did not possess, and in a spirit of immunity from rancour
and prejudice which those ages did not enjoy. It will be by
a discussion of the whole very wide question with temper and
large-mindedness, and not by heated and one-sided appeals to
authority and tradition, that Catholics throughout the world
will be brought to agree—or to agree to differ—concerning the
mode, as distinct from the fact, of the communication to us of
the Flesh and Blood of our Divine Master in the Blessed Eu-
charist. J. J. Lias.

IV. Russische Bibliographie.

FursT EUvGEN TRUBETZKOI. Das religios-sociale Ideal der abend-
Lindischen Christenheit im 11. Jahrhundert. 2. Heft. Kiew,
Verlag der Buchhandlung N. J. Ogloblin. 1897. S. 365—511.
(Russisch.)

Das in der letzten Nummer dieser Zeitschrift (S. 447 ff.) be-
sprochene 1. Heft dieses Werkes hatte die Darstellung der
theokratischen Idee bei Gregor VII. und den Publizisten seiner
Zeit zum Gegenstande gehabt; das vorliegende 2. Heft behan-
delt in Ergénzung dazu die Geschichte des Papsttums im
11. Jahrhundert von den tusculanischen Pipsten (seit 1012) bis
zum Pontifikat Gregors VII., resp. die Geschichte des gegen-



seitigen Verhéltnisses zwischen Papsttum und Kaisertum in
dieser Zeit. Die Brennpunkte der Darstellung sind das Ein-
greifen Heinrichs III. in die Papstwahlen (S. 380 ff.), das Papst-
wahldekret Nikolaus II. vom Jahre 1059 (S. 432 ff.)) und der
Einfluss Hildebrands unter den letzten seiner eigenen Bestei-
gung des piipstlichen Stuhles vorausgehenden Pipsten. Uber
Geist und Richtung des Werkes habe ich bei der Anzeige des
1. Teils gesprochen; es bleibt nur zu bemerken, dass die ein-
zelnen Pontifikate eine eingehende Darstellung erhalten haben,
eben besonders in der durch die Bestimmung des Ganzen an-
gegebenen Richtung, und dass bei der auf solidem Grunde auf-
gebauten Darstellung sowohl die alten historischen Quellen als
die neuere Litteratur sorgfiltig beriicksichtigt worden sind.
F. L.

Uber die Wiedervereinigung der Kirchen. Priifung der Encey-
clica Papst Leos XIII. vom 20 Juni 1894. Von ALEXANDER
BieLAJEW, Professor an der Geistlichen Akademie zu Moskau.
Sergiew Posad, 1897. XII und 223 S. 8° (Preis 1 Rubel
25 Kop.) (Russisch.)

Uber den Inhalt und Gedankengang dieser Schrift verweise
ich auf die im letzten Hefte (S.453—455) gegebene Besprechung
der griechischen Ubersetzung derselben in kiirzerer Gestalt.
Die Schrift ist urspriinglich eine akademische Rede, die der
Verfasser am Jahres-Akt der Moskauer Geistlichen Akademie am
1. Oktober 1895 in gekirzter Fassung gehalten hat. Der vor-
liegende russische Text giebt die weiteren Ausfiihrungen zu den
einzelnen Punkten, mit den notwendigen gelehrten Zuthaten und
Verweisen auf die Litteratur zu den verschiedenen in der Po-
lemik beriihrten Fragen. Einleitungsweise wird die historische
Frage behandelt, ob die auf der Synode von Brest 1596 voll-
zogene Union den Unierten einen Nutzen gebracht habe. Von
dem negativen Ergebnis dieser Untersuchung aus wird in den
letzten Abschnitten der Schrift auch die jetzt durch den Papst
wieder angeregte Frage der Union mit Rom beleuchtet.

F. L.

Revue intern. de Théologie, Heft 19, 1847, 44



— 668 —

1. Die Selbstoffenbarung des Geistes als Quelle seiner Er-
kenntnis. Rede, gehalten am Festakt der St. Petersburger Geist-
lichen Akademie am 17. Februar 1897 von Professor W. SERE-
BRENIKOW. St. Petersburg, Buchdruckerei Iw. Puchir, 1897.
20 S. 8°. (Russisch.)

2. Die mechanische Betrachtung des geistigen Lebens vor dem
Gericht der streng wissenschaftlichen psychologischen For-
schungen der Gegenwart. Von Prof. W. SEREBRENIKOW. (Se-
paratabdruck aus der Christlichen Lektire, Mirz 1897. Russisch.)

Der eifrige Gelehrte, dessen Arbeiten auf dem Gebiete der
Psychologie wir in friiheren Heften wiederholt erwiihnt haben,
giebt hier zwei neue Beitriige zu einer wahren philosophischen
Erkenntnis des geistigen Lebens des Menschen gegeniiber den
Verirrungen einer die Grundlagen der christlichen Weltanschau-
ung bekampfenden Naturwissenschaft und Philosophie unserer
Zeit. Die an erster Stelle genannte Rede setzt sich hauptsich-
lich mit Comte und Wundt auseinander. Der 2. Aufsatz be-
kampft die mechanische Auffassung des Geisteslebens besonders
auf Grund der Ergebnisse der experimentellen Untersuchungen
von Ebbinghaus und G. E. Miiller tiber das Gedéichtnis, welche
einen sehr ernsthaften wissenschaftlichen Einspruch gegen die-
selbe erheben. F. L:

V. Serbische Bibliographie.

Prawila prawoslawne Cikwe 3 tumacenjima — d. i. Die Canones
der orthodoxen Kirche mit Kommentar. Von NIKODIM, Bischof
von Dalmatien. Erstes Buch, X und 646 Seiten gr. 8°, 1895
(Preis 8 Kruna). Zweites Buch, IV und 554 Seiten gr. 8°, 1896.
Verlag von A. Popovitz in Neusatz. (Preis 7 Kr) (In ser-
bischer Sprache.)

In den letzten zwei Decennien hat die serbische geist-
liche Litteratur einen grossen Fortschritt gemacht, besonders
in Bezug auf Kirchengeschichte und Kirchenrecht.

Unter allen serbischen Schriftstellern hat sich der Bischof
von Dalmatien, Dr. Nikodim Milas, in quantitativer wie in qua-
litativer Hinsicht durch seine Arbeiten am meisten ausgezeichnet.



— 669 —

Ausser friihern litterarischen Werken hat er in den letzten
6—7 Jahren einige sehr grosse und wissenschaftliche Werke,
z B.: ,Cyrill und Methodius“, eine sehr kritische und inter-
essante Abhandlung; ,Corpus Juris Canonici der orthodoxen
Kirche* in serbischer Ubersetzung; ,Das orthodoxe Kirchenrecht
nach den allgemeinen kirchenrechtlichen Quellen und einzelnen ge-
setzlichen Reskripten und Regalen, welche gelten in den einzelnen
selbstdndigen orthodoxen Kirchen“, geschrieben und herausgegeben.
Die letztere Arbeit ist ein grosses, wissenschaftliches und be-
rithmtes Werk, um dessen willen die Universitit in Czernowitz
dem Autor ein Ehrendoktordiplom verliehen, und die Geist-
liche Akademie in St. Petersburg ihn zu ihrem Mitgliede er-
nannt hat.

In den letzten zwei Jahren (1895 und 1896), gab er oben-
genanntes Buch heraus: ,Die Canones der orthodoxen Kirche
mit Kommentar® in zwei Biichern. Dieses Werk, konnen wir
sagen, ist die Krone aller seiner bisherigen Arbeiten. Auf ein
solches Werk und eine solche wissenschaftliche Arbeit diirfte
auch die Litteratur eines grosseren und gebildeteren Volkes,
als des serbischen, stolz sein.

Grossenteils kannte die christliche Welt die Kommentare
der kirchlichen Canones, die des serbischen Volkes aber bis
jetzt nicht. Dieser Mangel und diese Liicke in der serbischen
Litteratur sind mit obengenanntem Werke des Herrn Bischofs
Nikodim jetzt auch ausgefiillt. Der sehr fleissige und hoch-
gelehrte Autor hat alle seine Kraft und seine wissenschaftliche
Thatigkeit daran gewandt, um fur die serbische Kirche und
geistliche Litteratur ein seiner Aufgabe und seinem Ziele ent-
sprechendes Werk zu liefern. Er hat diese Arbeit nach den
ersten Quellen und beriihmtesten Werken der kirchenrecht-
lichen Litteratur (griechischen und lateinischen, wie deutschen
und franzosischen) geschrieben. Besonders wandte er seine Auf-
merksamkeit auf folgende Schriften und Schriftsteller: Die
Schriften der beriihmtesten Kommentatoren des XII. Jahrhun-
derts: Johannes Zonaras, Alexius Aristenus und Theodor Bal-
samon, deren Werke im Original gedruckt sind im II., III. und
IV. Hefte des ,Tivrayue 1dy Isiwv xai isgdv xavévoy 1@y ts cyiwy
xal mavsv @i uwy Amo0Tdlor xal TV (06 0lxovUEVIXwGY... CVVodwY etC,
&xdodév vmo I. A. Pidly xai M. Hévhy . .. Advnow, 1852—5H3%;
in griechischem Text mit lateinischer Ubersetzung befinden sie



— 670 —

sich auch in: ,Zvvedwdv, sive Pandectce Canonum ss. Apostolorum
et Conciliorum ab FEcclesia greeca receptorum, nec non canonicarum
ss. Patrum epistolarum®, Guil. Beveregius recensuit, Oxonii 1672,
Eine russische Ubersetzung dieser Kommentare erschien im
Verlag der ,Moskauer Gesellschaft fiir geistliche Kultur®, unter
dem Titel: Die Canones der hl. Apostel, der hi. okumenischen
und Provinzial-Synoden wnd der hi. kirchlichen Viter mit Kom-
mentar. — Dann die Schriften der Kommentatoren aus dem
XIII. Jahrhundert, wie z. B. Matthiius Blastares in seinem
,Buchstiblichen Syntagma® (1335). Dieser Kommentar steht
im Original im VI. Heft des athenischen ,Syntagma“; weiter
im II. Band des Synodicon des Beveregius in griechischer und
lateinischer Sprache, wie auch in russischer Ubersetzung in
der Ausgabe des N. llijitz vom Jahre 1892. Die Kommentare
des Patriarchen Philotheus (1 1376) und des Konst. Harmeno-
pulos (f 1383), in dessen Sammlung auch enthalten ist:
. Der Kommentar des .Johann von Kreta wund des Patriarchen
Philotheus®. Diese Sammlung des Harmenopulos ist gedruckt
im I. Band des Werkes: .Juris greco-romani tam canonici quam
civilis ed. Johannis Leunclavii Amelburni, Francofurti 1596. Die
Kommentare der Monche Christophoros (1798), Agapios und
Nikodemus sind unter dem Titel , Ifydaiwor wijc vonric vyoc Tijc fuds
cyleg nedolinic xal dmootokizic 16y 00d00dEmy Exxlnoiac®, im
Jahre 1800 in Leipzig zum erstenmal gedruckt. — Weiter: Der
Kommentar des Archimandriten Johannes (spiter war er russi-
scher Bischof in Smolensk) in dem Buche: [ Opit Kursa cerco-
vnago Zaconovjedjenija“, d. h. Lehrbuch des Kirchenrechts mit
Kommentaren, zwei Biicher, im Jahre 1851 in St. Petersburg
gedruckt.

Ausser den genannten Werken und Kommentaren gelehrter
Autoren hat er sich der Schriften der abendlindischen Ge-
lehrten, aber immer mit sehr grosser Kritik und Beschrinkung,
bedient. Besonders bedient der Herr Autor sich folgender
Schriften: 1. Des Christianus Lupus (Augustiners) Werk: Syno-
dorum generalium ac provincialium decreta et canones, scholiis,
notis ac historica actorum dissertatione illustrati®, Lovanii 1665 ;
2. des Johannes Cabassutius Werk: ,Notitia conciliorum sancte
ecclesice, etc. . . .. “ TLugduni 1667; neueste Ausgabe in Paris
1838; 3. des Guil. Beveregius, anglikanischen Bischofs von
St. Asaph (71708), Werk: ,Svvodixor etc.“ vom Jahre 1672,



— 671 —

Dieses Werk ist sehr niitzlich, auch fiir die orthodoxe Kirche;
4. das Buch des Zeger Bernardus van Espen (§1728), des
grossen holldndischen Kanonisten: ,Commentarius in canones et
decreta juris veteris ac novi“, Colonise Agrippinee, 1755; b. Artikel
in der Tubinger , Theologischen Quartalschrift*, 1820; 6. Die
»Conciliengeschichte* des Bischofs Hefele von Rottenburg, und
zuletzt T. die Ausgabe des Kardinals Pitra: ,Juris ecclesiastici
Greecorum historia et monumenta“, Romee 1864, 1868.

Auf dem Grunde der genannten Quellen und der gelehrten
Schriften und auf dem Grunde seiner eigenen wissenschaft-
lichen Kenntnis und Forschung, in dem Sinn und Geist der
Canones der orthodoxen Kirche, hat der Herr Autor alle Ca-
nones der orthodoxen Kirche ganz vollstiindig und sehr gut,
trefflich und klar erkliart, und zwar im ersten Buche: ,Kevéves
Ty aylwv Amoorddwr¥, d. i. Die Canones der hl. Apostel (can. 85)
und: ,Kevives 1av oixovusvizey Svvodor*, d. i. Die Canones der
sieben okumenischen Synoden, und zwar: der ersten (can.20),
der zweiten (can. T), der dritten (can.9), der vierten (can. 30),
der fiinften und sechsten (can. 102) und der siebenten (can. 22).
— Im zweiten Buche: , Kevives tédv romxdv Svvédwrv®, d.i. Die
Canones der Provinzial-Synoden, und zwar: Der Synode von
Ancyra (can. 25), von Neoceesarea (can. 15), von Gangra (can. 21),
von Antiochia (can. 25), von Laodicea (can. 60), von Sardica
(can. 21), von Konstantinopel 1., 394 (can. 1), von Karthago
(can. 133) und zwei Briefe, und zwar: erstens des Bonifatius,
Bischofs von Rom, an alle afrikanischen Bischife, und zweitens
der afrikanischen Synode an Papst Celestinus. Weiter: Die
Synode von Konstantinopel II, 861 (can. 17), von Konstanti-
nopel IIT, 879 (can. 3). Dann: ,Kaviéve tav dyiwy marsowv",
d. i. Die Canones der hl. kirchlichen Viter, namlich: Die Ca-
nones des seligen Dionysius, Erzbischofs von Alexandria (can. 4),
des hl. Gregorius, Erzbischofs von Neoceesarea (can. 11), des
seligen Petrus, Erzbischofs von Alexandria (can. 15), des hl. Atha-
nasius des Grossen (can. 3), des hl. Basilius des Grossen von
Kappadokien (can. 92), des Timotheus von Alexandria (can. 18},
des hl. Gregorius Theologus {can. 1), des hl. Amphilochius
(can. 1), des hl. Gregorius von Nyssa (can. 8), des Theophilus
von Alexandria (can.14), des hl. Cyrillus von Alexandria (can. 5);
der Brief des Gennadius von Konstantinopel und der Brief des
Tarasius von Konstantinopel. Ferner: die ergiinzenden Canones,




— 672 —

und zwar: des hl. Johannes des Fasters (Nnoreveys) ,Kavovixor®
(can. 65), des Beichtvaters Nikephoros (can. 49). Einen Send-
brief des Theodorus Studites (7826) an den Monch Methodius.
Dieser Sendbrief besteht aus 17 Fragen und 17 Antworten. Die
Canones des Nikolaus von Konstantinopel (can. 11) und zuletzt
die verschiedenen sieben Canones. Am Schluss der beiden
Biicher befinden sich Register der Namen, Personen, Stadte und
anderer Hauptsachen.

Diese sehr reiche und wissenschaftliche Schrift des ge-
lehrten Bischofs Nikodim sei unsern Lesern aufs beste em-
pfohlen.

Leipzig. Ep. N. RUZITSCHITSCH.

,Chriscanski Katichisis pravoslavne Ctkve“, d. i. Christlicher
Katechismus der orthodoxen Kirche. Lehrbuch fiir die Schiiler
der Gymnasien und Realschulen. Von Jewrem Ilijitz, Direktor
der Pidagogikschule in Belgrad. Staatliche Ausgabe 1896. S. 82
in 8°. (Serbisch.)

Dieses Liehrbuch ist sehr trefflich; es will einem griind-
lichen Bekenntflisse der christlichen Religion dienen. Beson-
ders zeichnet es sich aus durch gutes System, regelmiissige und
praktische Methode und durch schone und reine serbische
Sprache. Und es hat dadurch und durch die klare Darstellung
und Erklirung der Lehre Christi einen sehr grossen Gewinn
fir die Schuljugend, weil die abstrakte und dogmatische Weise
schon fir erwachsene Leute sehr schwer ist, um so mehr fir die
Jugend. Deshalb hat der Verfasser dieses Lehrbuchs sich be-
miiht, Christi Lehre in allegorischen Erzdhlungen und gleichnis-
weise dermassen klar und verstindlich darzustellen, dass jeder,
auch der gewohnlichste Leser und Horer dieselbe gleich und
leicht lesen und verstehen koénnte. Dies Lehrbuch besteht aus:
Einleitung (S. 1—10) und drei Teilen: I. Uber den christlichen
Glauben (S. 10—49); 1I. Uber die christliche Hoffnung (S. 49—65)
und III. Uber die christliche Liebe (S.65—82). Der Verfasser hat
sich bei der Auslegung der Glaubenslehre in diesem Lehrbuch
nicht an die alte katechetische Methode streng gehalten, be-
sonders hat er die katechetische Methode in der Form der Frage
und Antwort verworfen; sondern er hat die Lehre in schénen



— 673 —

Erzahlungen ausgelegt. Und wir konnen kiithn sagen, diese
Art und Methode der Auslegung katechetischer Lehre ist sehr
viel besser und viel praktischer als die alte Methode, welche
in Fragen und Antworten besteht. Und wir behaupten, dass
dieser Katechismus viel besser ist als andere, welche in der
orthodoxen Welt bis heute gedruckt sind. Deshalb empfehlen
wir ihn warm. E. N. R.

V1. Librairie.

A. BertaHoupn: Apologie du Christianisme,; Lausanne, Bridel,
in-8° (en préparation).

Abbé pE BrocLie: Questions bibliques; Paris, Lecoffre, in-12,
1897.

EpMme Crawmpion: La France d’aprés les cahiers de 1789, Paris,
Colin, in-12, 1897.

M. FriepLANDER: Das Judentum in der vorchristlichen grie-
chischen Welt; Wien, Breitenstein, 1897, 74 S.

J. Garbpair: La Nature humaine; Paris, Lethielleux, in-18,
415 p., 1897, 3 fr. 50.

Lic. GETz: Geschichte der Slavenapostel Konstantinus (Cyrillus)
und Methodius; Gotha, Perthes, 1897, 6 Mk.

G. M. GranT: Les grandes religions; traduction francgaise par
C. De Faye; Genéve, Eggimann, in-12, 1897,

H. Hortzmann: Theol. Jahresbericht, Exegese 1896; Braun-
schweig, Schwetschke, in-8°.

A. M. P. IncoLp: Bossuet et le Jansénisme; Paris, Hachette,
in-8°, 1897, 5 fr.

P. F. Jaracuier: Introduction & la dogmatique; Paris, Fisch-
bacher, in-8°, 1897.

Dr. W. Joos: Die Bulle Unam Sanciam und das vatikanische
Autoritatsprinzip, II. Auflage; Schaffhausen, C. Schoch, 1897,
in-8°, 100 S.

Lucnare: Mélanges d’histoire du moyen age; Paris, Alcan.



— A —

Prof. K. Martr (Bern): Kurzer Hand-Kommentar zum A. T,
in Verbindung mit J. Benzinger, A. Bertholet, K. Budde,
B. Duhm, H. Holzinger, G. Wildeboer; Freiburg i. B., Mohr.

Prof. Dr. S. (ErrtLi: Die Herrlichkeit des A. T. (Rede); Basel,
Jager & Kober, 1894; — Die Bedeutung Abrahams fiir den
christlichen Glauben (Vortrag); 1895; — Falsche Propheten

oder: Das Merkmal des Gottlichen (Vortrag); Barmen, Bier-
mann, 1896.

Oficios provisionales de la Iglesia episcopal Mexicana ¢ Iglesia
de Jesus, avec texte anglais; Mexico, in-12, 1895.

Rev. H. R. Percivar: The Doctrine of the Holy Eucharist; New
York, broch., 35 p., 1897.

Rassegna Abruzzese di Storia ed Arte, diretta da G. Pansa e
P. Piccirilli; Lanciano, 1897,

Responsio archiepiscoporum Anglize ad litteras apostolicas
Leonis pape XIII de ordinationibus anglicanis, universis

Ecclesize catholicee episcopis inscripta; Longmans, Green
et soc., Londini, 1897.

Dr. F. B. StusexvoLr, altkath. Pfarrer in Heidelberg: Religion
und Aberglaube; Leipzig, Jansa, 1897, 80 Pf.

M. G. THEoTOKA: Nouwoloyic tol olzxovuevixod TatTieoyelov 1700
w1ig 1. 6vvddov xal 1ot J. . p. ovufBokiov €l Tol €OTOD, xevoViXOT
xeel diovouxod dixalov ¢mo tov Erove 1800 usyor ro? 1896 nere
onustuioswy ; Ev Kovoravrwovmolet, extov tvmoyoagseiov « NeoAoyov»,
1897 ; in-8°.

M. F. Vicouroux: La Sainte Bible polyvglotte (hébraique, grecque,
latine, francaise); Paris, Roger et Chernovitz. L’ouvrage for-
mera 8 vol. in-8%; 7 fr. le vol,, pour les souscripteurs 5 fr.
La traduction francaise est celle de Glaire; les introductions
et les notes sont de M. Vigouroux, professeur a St-Sulpice.



	Bibliographie théologique

