
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 416

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.
Histoire générale du IVe siècle à nos jours, sous la

direction de MM. Laa'isse et Rambaud; T. VIII, L,a. Révolution

française (1789-1799) ; Paris, Colin, gr. in-8°, 992 p.
1896, 12 fr.

Magnifique volume, digne des précédents et dû à la
collaboration de dix-sept écrivains spécialistes. Je dois me
limiter ici, forcément, aux choses religieuses et ecclésiastiques,
traitées au chapitre X par M. Chénon, en y ajoutant ce qui
est dit du mariage civil et du divorce (p. 486-488), et aussi
de la philosophie, soit en France (p. 561-564), soit en Espagne
(p. 737-741). Le chapitre X, sur l'Eglise et la Révolution, est
résumé en quelques mots : « En 1789, on s'attaqua aux
propriétés ecclésiastiques; de 1790 à 1792, au clergé séculier
et régulier; en 1793, au culte lui-même; vint ensuite la
réaction. »

A propos des mesures relatives aux biens d'Eglise, l'auteur
raconte la suppression, soit des dîmes ecclésiastiques, qui
produisaient environ 70 millions de livres, soit des dîmes
inféodées, qui ne s'élevaient qu'à 10 millions. Puis la
sécularisation des biens ecclésiastiques.

Les mesures relatiA'es au clergé furent la Constitution
civile du clergé, que les prêtres assermentés acceptèrent et

que les insermentés rejetèrent; puis le décret du 13 février
1790 sur les ordres religieux et leur dissolution en août
1792.

L'histoire des mesures relatives au culte est ainsi divisée :

préliminaires du culte de la Raison, le culte de la Raison, le
culte de l'Etre suprême.



— 417 —

Enfin, sous le titre de «régime de la séparation», M. Chénon
traite les questions suiA-antes : la liberté des cultes (3 Arentôse

an III), l'ancienne Eglise constitutionnelle et la loi du 11 prairial,

la nouvelle persécution sous le Directoire, le concile
national de l'Eglise constitutionnelle de 1797, et les

théophilanthropes.

Tous ces faits sont très complexes et de valeur très
diverse. Si beaucoup doivent être condamnés, beaucoup aussi
doiArent être approuArés; c'est ici surtout que la théorie du
bloc est une erreur manifeste. Les uns, comme les hébertistes,
A'oulaient déchristianiser la nation, et ne sauraient être justifiés

ni au point de vue de la foi chrétienne, ni même au point
de vue de la simple raison. D'autres voulaient nationaliser
l'Eglise; et comme la suprématie du pape ne le permettait
pas, ils voulaient agir sans le pape et même contre le pape,
parce qu'ils savaient que l'Eglise avait été autrefois catholique
sans le pape et même quelquefois contre le pape. « Qu'est-ce
que le pape? disait Camus. Un évêque, ministre de J.-C, comme
les autres, dont les fonctions sont circonscrites dans le diocèse
de Rome... Il est temps que l'Eglise de France, toujours jalouse
de ses libertés, mais pas toujours assez forte pour les maintenir,

soit délivrée de cette servitude. » Lanjuinais l'appuyait
et affectait de toujours parler à la tribune de « l'évêque de
Rome. » Sur quoi, d'Eprémesnil, « fatigué », dit M. Chénon,
l'interrompit en disant : « L'évêque de Rome est pour les
catholiques le souverain pontife. » Il s'agit bien de d'Eprémesnil
fatigué » L'important serait de saA'oir si d'Eprémesnil «

fatigué » avait raison; et c'est ce que M. Chénon n'a pas
démontré. M. Chénon d'ailleurs n'y était pas tenu, car ce n'est

pas une discussion théologique qu'il avait à écrire, mais un
simple récit. Ce récit, il l'a fait avec clarté, mais, comme
toujours, avec une partialité manifeste pour l'opinion de

d'Eprémesnil et contre le clergé assermenté. Assez respectueux,
il faut le reconnaître, envers l'évêque Grégoire, il n'a pas
rendu suffisamment justice à l'Eglise constitutionnelle, à son
patriotisme, à sa foi, aux services qu'elle a rendus à la
France et qu'elle aurait continué à lui rendre sans les
fautes du Directoire et sans la politique néfaste du premier
consul.



- 418 —

Oserai-je exprimer mon étonnement de ne pas voir figurer
dans la bibliographie relative à ces questions les ouvrages
suivants : Histoire de l'Eglise de France, par l'abbé Guettée,
dont le XIIe vol. traite de la Révolution, 1856;—l'Eglise et la
Révolution française de 1789 ci 1802, par Ed. de Pressensé,
1867; — les Constitutions de la France, par F. A. Hélie, dont
les deux premiers volumes traitent de la Constituante, de la
Convention et de la République, 1875 et 1876; — le Clergé de

quatre-vingt-neuf, par Jean Wallon, 1876; — les Origines du
Concordat, par L. Séché, dont le premier volume traite de
Pie VI et du Directoire, 1894; — etc. E. Michaud.

Le Mouvement religieux à Paris pendant la Révolution
(1789-1801), par le D" Robinet; T. Ier, la Révolution dans
l'Eglise (juillet 1789 à septembre 1791); Paris, L. Cerf,
gr. in-8", 574 p., 1896, 7 fr. 50.

Ce volume est une nouvelle preuve de la difficulté
d'écrire l'histoire de la RéA'olution française, lorsqu'on étudie ce

sujet, déjà si brûlant par lui-même, avec un esprit systématique

et avec le parti pris de critiquer les faits et de les

juger d'après son système à soi. M. le Dr Robinet est
certainement de la plus entière bonne foi. Mais son positivisme
étroit, sa manie de vouloir juger le christianisme au point de

vue de « l'Humanité, le seul vrai Grand-Etre, le seul véritable
Etre suprême, dit-il, puisqu'on n'en a jamais vu ou connu
aucun autre (p. 101)!»; la naïveté avec laquelle, matérialisant
la Trinité, il prétend conclure à la « fragilité de la doctrine
chrétienne (p. 38)», la naïveté non moins grande avec laquelle
il n'aperçoit dans la religion chrétienne que l'œuvre des
douze apôtres, des 76 (sic) disciples et surtout des évêques de
Rome (p. 40), etc., toute cette incroyable théologie, mêlée au
récit et aux appréciations des faits de la Révolution, gâte
singulièrement la valeur de ce volume.

Et cependant, d'autre part, on y trouve beaucoup de
documents très intéressants, généralement dispersés, grâce
auxquels on peut pénétrer dans une infinité de détails menus et
précis sur les choses de la Révolution. Les lecteurs intelligents

qui connaissent l'inanité de la théorie « positiviste hu-



— 419 —

manitaire », et l'inanité des jugements que cette théorie peut
inspirer sur la vraie nature du christianisme et sur la marche
de l'histoire pourront aisément écarter cette théorie et ces

jugements, et ne A'oir que les documents mêmes, documents
très instructifs.

Ils laisseront donc de côté l'étrange introduction de 104

pages, hors d'oeuvre qui obstrue le volume plus qu'il ne
l'ouvre. Ils arriA'eront immédiatement aux cinq chapitres qui
en forment le fond, et dans lesquels il s'agit 1° de la suppression

de la dîme, 2° de l'aliénation des biens du clergé, 3° de

la constitution civile du clergé, 4° du schisme, 5° des ffites
publiques pendant l'assemblée constituante.

Très curieux, je le répète, les détails sur le prestige du
culte catholique en 1789, et sur les mœurs des hauts dignitaires

du clergé (p. 116-125). L'auteur ajoute cette très juste
réflexion : « Et cependant c'était ce corps avili et corrompu,
dégradé par la richesse et l'oisiveté, même chez les ordres
mendiants; tellement déchu de son ancienne A'aleur, déchiré
et affaibli lui-même par l'antagonisme de ses parties, qui,
pendant tout ce siècle et le précédent, avait troublé la \ie nationale

par ses querelles dogmatiques, ses luttes intérieures, ses
convoitises et ses prétentions; qui, au moyen du bras séculier,

A'oulait encore, si peu de temps avant la convocation des

Etats-généraux, imposer aux Français, comme articles de foi,
toutes les Arariations qu'il plaisait aux casuistes romains et à

la corporation des jésuites d'introduire dans les croyances de

l'Eglise *) : c'est ce corps devenu incapable et indigne, qui
inscrivait dans ses cahiers l'injonction de maintenir le
catholicisme (romain) comme seule religion de l'Etat, à l'exclusion
de tous les autres cultes ; la A^olonté de faire révoquer l'édit
de tolérance, afin de remettre les protestants sous le régime
de la révocation de l'édit de Nantes; et qui prétendait con-
seiver son veto sur tous les écrits philosophiques et politiques,
sa main mise exclusive et définitive sur l'instruction et
l'éducation publiques à tous les degrés, c'est-à-dire exploiter et di-

') D'après Aroltaire, le cardinal Fleury n'aurait pas signé moins de 56,000
lettres de cachet, presque toutes pour les querelles du jansénisme ou de la Bulle.—
Voir, dans la présente livraison (p. 304-334), comment l'infâme ministre Dubois, en vue
d'obtenir le chapeau de cardinal, cherchait à plaire au pape en sévissant contre
les jansénistes.



— 420 —

riger toujours à son aA'antage, surtout par l'ignorance infligée
au plus grand nombre, la Aie intellectuelle, sociale et morale
de la nation (p. 120)! »

Très curieux également, les griefs du bas clergé contre le
haut clergé; le cahier des doléances et remontrances du clergé de

Paris intra et extra muros; les preuves que les revenus des
fondations n'était plus employés à secourir les pauvres (p. 167); les
détails incroyables sur le triste état de l'Hôtel-Dieu, deBicêtre et
de la Salpétrière, par défaut de charité du clergé (p. 170-180);
les chiffres précis des revenus du clergé, revenus qui
s'élevaient à 140 millions et même, en comptant tout, à 175,980,000
livres (p. 208); les fragments de l'ouvrage de Rozet sur la
Véritable origine des biens ecclésiastiques (p. 204-206).

Le chapitre sur la constitution civile du clergé est aussi
plein de renseignements. On y voit, entre autres choses,
comment le comité ecclésiastique de l'Assemblée voulait ramener
l'Eglise d'Occident à sa pureté primitive, pureté qui « depuis
huit à neuf cents ans est l'objet des regrets de tous les gens
de bien. » Malheureusement, l'auteur détériore son récit par
ses appréciations antichrétiennes. Il s'imagine que c'est
attaquer le progrès que de vouloir, selon son expression, « ramener

l'Occident à mille ans en arrière (p. 273)!» Il ignore le
vTrai catholicisme jusqu'à reprocher à l'abbé Grégoire d'avoir
eu «l'esprit protestant (p. 301);» or, selon lui, l'esprit protestant

consiste à « réduire le monothéisme à sa plus simple
expression, au déisme le plus élémentaire (p. 310)», etc. Toute
cette façon de caractériser le protestantisme est étrange.
L'auteur ignore qu'il y a protestantisme et protestantisme,
comme il y a catholicisme et catholicisme, et que les griefs
à bon droit dirigés contre tel protestantisme ou tel catholicisme
ne sont plus applicables sans erreur à tel autre.

L'auteur ne déteste pas moins les jansénistes et les gallicans

du comité ecclésiastique que les protestants ; il en veut
surtout à Camus. Pourquoi? Parce que ces partisans du
rétablissement de l'Eglise primitive n'ont pas prononcé la
séparation de l'Eglise et de l'Etat! L'auteur confond l'Eglise
romaine actuelle avec l'ancienne Eglise et même aArec la
chrétienté ; il dit que celle-ci est « entièrement due à la papauté
(p. 300)», que c'est l'Eglise du moyen âge «qui a fait la
chrétienté (p. 281)»; il loue «ce que la papauté, dans sa phase



— 421 —

ascendante, en ses plus grands jours du VIIIe au XII" siècle

(sic), a su tirer pour l'éducation du monde barbare et la
purification de la société romaine, d'une doctrine aussi
imparfaite que celle du Christ (p. 297). » Ces notions sur la
papauté du IXe siècle et des suivants, les plus horribles siècles
de la papauté, transformés en grands jours et même «en ses

plus grands jours,» dénotent une complète ignorance de

l'histoire de la papauté. Ce n'est pas la première fois que l'on
voit la papauté du moyen âge admirée par les ennemis du

christianisme; cette admiration suppose même une certaine
logique. Peut-on, en vérité, parler de « la grandeur et de
l'originalité de la civilisation du moyen âge jusqu'au XIII0 siècle
au moins (p. 300)», et en faire gloire à la papauté?

L'auteur est plus juste, lorsque, réfutant l'Histoire de la
Constitution civile du clergé par M. Sciout, il dit (p. 409) :

«Ce sont les prêtres réfractaires, commandés par les évêques
réfractaires, et non pas l'indignation des fidèles, qui ont fait
le schisme et la guerre religieuse, en époirvantant les
consciences par la nullité prétendue des sacrements administrés
par les prêtres constitutionnels Ce sont les intrigues et la
diplomatie de Rome et de l'épiscopat français, appuyés par la
coalition des émigrés et des puissances, au dehors, et par les

conspirations de la cour, des nobles et des prêtres réfractaires,
au dedans, qui changèrent les dispositions de la masse des

catholiques et du clergé du deuxième ordre, qui, avant la
guerre engagée de parti pris par le haut clergé contre
l'Assemblée, à propos des réformes introduites dans l'Eglise, y
étaient plutôt favorables ou indifférents. Les couvents en
particulier étaient les foyers actifs, quoique cachés, du fanatisme
et des conspirations contre-réATolutionnaires. Les émigrés de

l'intérieur, nobles ou non, mais surtout les aristocrates, allaient
s'y joindre aux prêtres non-jureurs et y arrêter de concert
les instructions et les mots d'ordre que les religieux et les

religieuses faisaient circuler dans les familles, avec toutes
sortes d'exagérations, de mensonges et d'excitations à la
résistance. »

On le voit, c'est toujours le même procédé. En 1791 comme
de nos jours, c'est le haut clergé réfractaire qui impose le
mot d'ordre au bas clergé, et qui, aidé des couA'ents, entretient

le fanatisme chez les fidèles, lesquels, abandonnés à



422

eux-mêmes, suivraient plutôt la réforme qu'ils ne la
combattraient.

Et ce qui est aussi toujours le même, c'est l'aveuglement
et l'entêtement avec lesquels les ennemis du christianisme
confondent le vrai christianisme aArec le faux, le A^rai
catholicisme avec le papisme, l'Eglise catholique aArec l'Eglise
romaine, et dirigent contre la vérité des attaques qui ne
devraient être dirigées que contre l'erreur. M. le Dr Robinet a

frappé le papisme a\"ec raison; mais les coups qu'ils a cru
porter contre les ennemis du papisme, il les a portés à faux.

E. M.

Le Problème de la mort, par Louis Bourdeau. Paris,
Alcan, iu-8°, 1896, 5 fr.

Dans une introduction très modérée et très habile, l'auteur
dit qu'on aurait moins d'appréhension de la mort, si on la
connaissait mieux; qu'il ne faut plus se borner à faire de ce

problème une affaire de sentiment; qu'il faut l'examiner avec
la raison et à la lumière de la science. Très bien. Et le
lecteur attiré s'empresse de passer aux chapitres, avec l'espoir
qu'ils seront philosophiques comme ceux de M. Alaux ') et
scientifiques comme ceux de M. Armand Sabatier2).
Malheureusement il n'en est rien. Le savant auteur de la Théorie
des sciences et de VEssai sur l'histoire et les historiens n'a
fait, certainement sans le vouloir, qu'une œuvre plus partiale
que scientifique. Sa thèse n'est au fond que l'ancienne négation

habillée à la moderne et en très bon style, de la
spiritualité de l'âme, de l'immortalité de l'âme, de la vie future et
même de l'existence de Dieu. Pour la réfuter, il faudrait
publier des traités complets de théodicée et d'eschatologie, et ce

n'est point ici le lieu. Je Areux seulement indiquer très brièA'e-

ment la faiblesse des procédés de l'auteur.
Il réunit les superstitions dans lesquelles les crédules (je

ne dis pas les croyants) de toutes les religions et de toutes
les époques sont tombés, et ce tableau tend à rendre ridicule
la croyance à la vie future. Il réunit les assertions des non-
croyants, des sceptiques, et de tous ceux qui semblent pré-

1) A7oir la Revue 1896, n. 14, p. 351-354.
2) Voir la Revue, 1896, n. 15, p. 580-586.



— 423 —

férer le repos du néant à l'éternelle activité de la vie; et
toutes ces citations tendent à faire croire que la croyance à

la vie future est rejetée par l'élite de l'humanité, et admise
seulement par une minorité à peu près dénuée d'intelligence
et de science (p. 58-59). Il réunit les fausses explications qui
ont été données sur l'âme et sur l'activité de l'âme dans la
vie future; et de la fausseté de ces explications il conclut à

la fausseté même de la chose. De ce que nous ignorons le
«comment» ou de ce qu'on l'explique peu ou mal, il nie la
chose même; le sophisme saute aux yeux.

A en croire l'auteur, la croyance à la Aie future supposerait

une quantité de miracles et l'intervention d'un pouvoir
surnaturel (p. 297); et comme ni le miracle ni le surnaturel
ne sont admissibles, il est clair qu'il faut rejeter la Aie future!
Et puis, la vie future serait « vouée à une perpétuelle monotonie

» ; elle ne serait qu'une « pétrification de la vie et une
forme de la mort (p. 294)». Quel est l'homme sensé qui pourrait

dès lors croire à la vie future? C'était bon pour Tertullien

de dire : « La chose est croA'able parce qu'elle est absurde,
elle est certaine parcequ'elle est impossible (p. 300)!» Comme
si la foi chrétienne en général et la foi dans la vie future en
particulier, ne reposaient que sur l'absurde et l'impossible!

A ceux qui trouA^ent que certains crimes ne sont pas
assez châtiés en cette vie et que certains actes de A^ertu n'y
sont pas assez récompensés, et qui en concluent, au nom de
la justice divine, qu'une vie future est nécessaire, M. Bourdeau
répond que c'est là « instituer la morale d'intérêt » ; que le
sentiment du devoir seul suffit (p. 125); comme si la recherche
du bonheur était immorale, et comme si la vertu et la félicité

ne pouvaient pas être unies dans un monde parfait!
M. Bourdeau cependant ne craint pas d'en appeler plus loin
à l'idée de la récompense, lorsqu'il dit que la mort bien
supportée est un acte moral qui «trouA'e sa récompense dans le
calme d'une bonne fin (p. 354). »

Comment M. Bourdeau, qui se pique de «science positive»,
peut-il faire fond sur des boutades de Voltaire et de Hume?
Il cite sérieusement un dilemme comique de ce dernier : « De
deux chose l'une : ou il y a de la justice en ce monde, et alors
elle doit suffire! ou il n'y en a pas, et quelle raison a-t-on
d'en espérer davantage dans une autre vie (p. 127)?» M. B.



— 424 —

cite ce mot de Gœthe : « Pour se retrouver dans l'infini,
l'individu s'évanouit Arolontiers » ; il ne s'aperçoit pas que ce texte
le condamne, car d'après ce texte l'individu ne meurt que
pour se retrouver dans l'infini, tandis que M. Bourdeau veut
que l'indiAidu se perde dans l'infini, infini qui, d'ailleurs, selon
lui, n'est nullement l'infini, mais seulement « l'impersonnalité
de l'ensemble (p. 350)!»

On sait que, selon St-Paul, au corps grossier de cette
Aie survit une sorte de graine, mystérieuse semence d'où
sortira le corps spiritualise de la vie future (et quod semi-

nas, non corpus, quod futurum est, seminas, sed nudum
granimi). On sait aussi les beaux travaux du savant doyen de la
Faculté des sciences de Montpellier, M. Armand Sabatier, sur
cette question. M. Bourdeau, au lieu de les critiquer, les omet
(p. 172-173). Ne poirvant palper dès maintenant les choses

futures, il les nie, comme si l'actualité présente était le
dernier mot et le dernier résultat des forces et des lois de la
nature

Au lieu de chercher à préciser la A^éritable doctrine
chrétienne sur le sujet en question, et de citer les enseignements
exacts des théologiens compétents, M. Bourdeau a cité, entre
autres, les papes de la cour d'Avignon, Bembo, Léon X (p. 53)
Renan est aussi une des grandes autorités mises en avant par
l'auteur!

Quand M. Bourdeau a besoin de nier la spiritualité de

l'âme et d'en faire non une force pensante, mais une simple
fonction de l'organisme (p. 83), il insiste beaucoup sur l'unité
de l'être humain, unité non de la personne, mais de la
substance physique et matérielle; et quand il a besoin de nier la
possibilité de la résurrection, il attaque cette même unité dont
il faisait tout à l'heure un si grand cas : « nous aArons, dit-il,
non un corps unique et fixe, mais une multitude de corps
successifs qui se modifient continuellement (p. 174)»; et il en
est de même de l'âme : «le sentiment de notre identité nous
trompe; nos esprits ne varient pas moins que nos corps, non
seulement d'âge en âge, mais de moment en moment (p. 176)».
Donc, là l'homme est un, ici il ne l'est plus, ni dans son corps,
ni dans son âme ; auquel faut-il croire

M. Bourdeau en est encore à l'opinion de MM. Bain et

Taylor sur l'origine des trois notions de l'âme, de la survi-



— 425 —

vance et de Dieu ; il paraîtrait que l'homme aurait ces trois
notions parce qu'il rêve, et que, s'il ne rêvait pas, il ne les
aurait pas (p. 16-25). C'est une explication absolument fantaisiste,

que l'on peut remplacer, avTec plus de raison positive,
ero3rons-nous, par la notion de la cause et de l'effet, appliquée
soit à la pensée de l'homme, soit à ses actes corporels, soit
aux phénomènes extérieurs de l'univers.

Le volume de M. Bourdeau, toutefois, se termine par de

bons conseils sur la résignation aux souffrances de cette vie,
sur la patience, sur l'acceptation de l'inévitable, etc. ; mais ce

sont des conseils qui ne reposent ni sur des principes clairs,
ni sur une sanction suffisante, et qui, par conséquent, sont trop
débiles pour constituer une morale positive, logique et ferme.

E. M.

Le Conclave, par Lucius Lector; Paris, Lethielleux, 1894,
1 vol. in-18, 780 p., 6 fr. 75.

Laissons de côté les ritournelles sur la prétendue
primauté divine de l'Eglise de Rome, primauté qui dériverait de

la prétendue primauté de St-Pierre, lequel serait le fondateur
de cette Eglise : de telles assertions n'ont plus cours parmi
les théologiens qui respectent l'Ecriture sainte, les Pères et la
théologie. Laissons de côté les dates fausses, lapsus de
l'imprimeur certainement, ainsi que les pages sur Pie IX, sur
Léon XIII, sur la réconciliation entre la papauté et l'Italie,
sur Crispi, etc., pages qui sentent le petit journalisme et même
le reportage. Laissons enfin de côté l'esprit ultramontain de

l'auteur, qui cherche à justifier même l'injustifiable. Il reste
encore, toute défalcation faite, un fond de travail sérieux, une
accumulation intéressante de détails historiques, des analyses
objectives de documents officiels; toutes choses qui font de

ce livre un livre utile à consulter.
Ce n'est pas une histoire des conclaves; histoire très

importante et très curieuse qui a été commencée par plusieurs,
mais qui reste encore à faire, et qui ne sera faite que lorsque
seront publiés tous les documents diplomatiques encore enfouis
dans les archives des gouvernements de l'Europe. L'auteur se
borne à étudier le conclave au point de vue de son organisation,

et de sa législation ancienne et moderne. A la rigueur,
Revuo intern, de Théologie. Heft 18, 1897. 28



— 426 —

il aurait dû, d'après le titre de son livre, commencer son
étude à l'année 1274, lorsque Grégoire X institua le conclave
proprement dit, en décrétant que les cardinaux se réuniraient
désormais en un lieu «fermé», pour y procéder à l'élection
du pape. Il a préféré consacrer les 90 premières pages de

son volume à résumer les origines de l'élection des papes,
ses diverses formes dans le cours des siècles jusqu'à
Grégoire X. Après cette sorte d'introduction, il traite, en divers
chapitres, de la constitution du conclave, de sa législation
organique, des funérailles du pape, de l'interrègne, du
gouvernement provisoire du sacré-collège, des cardinaux chefs
d'ordre, du cardinal Camerlingue, du lieu du conclave, de son
organisation matérielle, de l'entrée au conclave, de l'ordre
intérieur, du veto d'exclusion des puissances, des opérations
électorales, du scrutin, etc. ; suivent en appendices les trois
bulles de Pie IX et le Règlement du 10 janvier 1878.

Si l'auteur s'est placé en général à un point de vue
ultramontain, il n'en a pas moins fait ça et là quelques aveux
précieux, qu'il serait trop long de relever ici. Je me bornerai
à remarquer que, de l'aveu de l'auteur, la catholicité n'a
reA^endiqué, pendant plus de dix siècles, « aucun droit
d'immixtion dans la constitution du pontificat romain (p. 6)»;
abnégation qui se comprend d'elle-même, l'évêque de Rome
n'ayant été pendant de longs siècles qu'un simple évêque,
soumis comme tous les autres au droit commun ; mais
abnégation bien étrange, inexplicable même, dans le système
ultramontain, où la catholicité est censée avoir vu dans l'évêque
de Rome la source même de la juridiction de l'Eglise!

L'auteur ne se gêne nullement pour trouver insuffisante
(«un coup d'épée dans l'eau,» dit-il) la bulle Cum tarn divino
de Jules II, en 1503 (p. 106). Il est encore plus sévère au
sujet de la bulle Cum secundum de Paul IV, en 1558 (et non
1758); il s'élèA'e contre le préambule «prolixe, rédigé dans ce

style ampoulé, sonore et creux qu'ont affectionné parfois les

scriptores de la chancellerie pontificale (p. 107)».
M. Lucius Lector, teinté d'américanisme, semble même ne

faire grand cas ni de ce qui reste de pouvoir temporel au
pape actuel, ni du séjour du pape à Rome même. «Dussions-
nous voir, dit-il, le successeur de Pierre, secouant de ses pieds
la poussière séculaire de Rome, se débarrasser des accessoires



— 427 —

d'une souveraineté devenue purement nominale et dérisoire,
pour aller chercher un refuge dans quelque couvent de la
vieille Europe ou dans quelque moderne Mansion House de

la libre Amérique, peu importe (p. 701). » Mais, d'autre part,
si l'abandon de Rome «importe peu», comment l'auteur peut-
il dire que « la primauté universelle du pape n'est qu'une
résultante du fait de son épiscopat romain (p. 6)», et que «le
fait de succéder à St-Pierre sur le siège de Rome, constitue
ipso facto le chef suprême de l'Eglise universelle (p. 14)?»
La contradiction n'est-elle pas évidente?

D'autres contradictions, plus graves encore, entre certains
aveux de Lucius Lector et le système papiste, seraient à

signaler. Je le ferai plus tard. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Zur fünfundzwanzigjährigen Dogmatisierung der vatikanischen
Papstlehren: Fragen ohne Antwort über die römische Zukunftstheologie

und die alte katholische Kirchenlehre von K.
Obrioht, Halle, Eugen Strien, 1896, 356 S., Preis 4 M. 80 Pf.

•
Bischof Komm von Trier hatte 1890 zu Koblenz den

versammelten „Katholiken" pathetisch zugerufen, Avie der römische
Klerus nichts anderes wünsche, als „mit den Waffen des Geistes"
hinauszugehen und überall hin „das Licht bringen zu dürfen".
Diesem Wunsche wollte der damalige Generalvikar Dr. Th. Weber
in der Weise entgegenkommen, dass er sich selbst als ein mit
den „Waffen des Geistes" zu bearbeitendes Objekt darbot, um
der Arerheissenen Erleuchtung teilhaftig zu werden. Bekanntlich

aber Avollte sich Herr Komm darauf nicht einlassen. Der
Verfasser der vorliegenden Schrift erzählt nun zunächst ein
analoges Erlebnis: Der römische Geistliche seines Wohnortes
besucht ihn, um ihm seine guten Dienste anzubieten ; das führt
zu allerlei Fragen, auf che der Geistliche die Antwort schuldig
bleibt. Statt den Besuch mit einem Gegenbesuch zu erAvidern,
entschliesst sich Obricht, dem dienstfertigen Pfarrer 160 Visitenkarten

abzugeben, auf denen kürzere und längere Fragen
stehen, die ein römischer Theologe einem altkatholischen Laien
beantAvorten sollte, Avenn er an ihm das barmherzige Werk der



— 428 —

Belehrung üben will. — Natürlich wich der betreffende Geistliche

aus. Statt eine Antwort zu geben, erwiderte er dem

Fragenden, er wolle für ihn beten, damit er A'on seiner Blindheit

geheilt Averde. — Das ist der Inhalt des A'orliegenden
Buches. Es enthält ein ausserordentlich reiches Material. Gute

Register erleichtern den Gebrauch. Einen besondern Reiz
gewinnen die Auseinandersetzungen durch den schalkhaften Humor,
der sich durch das Ganze hindurchzieht. So giebt der
Verfasser z. B. den Text der offiziellen Übersetzung der
Konzilsbeschlüsse vom 18. Juli 1870 genau Avieder, schiebt aber —
gleichsam als Illustrationen zum Text — da und dort
jesuitische Aussprüche ein, die den Satz variieren: „Der Zweck heiligt

die Mittel".
Obricht kennt die einschlägige Litteratur sehr gut; aber

er nennt seine Quellen nirgendwo. Vielleicht erklärt sich das

aus der Rücksicht auf den Umfang der Schrift, der fast doppelt
so gross hätte werden müssen, Avenn die zahllosen Notizen auf
ihre Quellen zurückgeführt worden wären. Immerhin mag
durch die freie Behandlung des Stoffes dem Verfasser da und
dort ein kleiner Verstoss begegnet sein. So ist z. B. der
römische Bischof, der den Patriarchen Johannes Jejunator wegen
des angemassten UniATersalepiskopates rügt, nicht Leo I. (S. 86).

Der Verfasser übersetzt jedes lateinische Wort, das er
anführt, ins Deutsche. Die Schrift ist für jeden gebildeten Laien
nicht bloss eine leicht A*erständliche, sondern auch eine sehr
erheiternde Lektüre. H.

Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum
Ende des oströmischen Reiches (527—1453) von Kakl Krum-
BACHER, a. o. Professor an der Universität München. 2. Auflage,
bearbeitet unter Mitwirkung von A. Ehrhard, o. ö. Professor
an der Universität Würzburg, und H. Gelzer, o. ö. Professor
an der Universität Jena. Handbuch der klassischen

Altertums-Wissenschaft, herausgegeben von Iwan von Müller, IX. Bd.
1. Abteilung.)

München, C. H. Beck'sehe Verlagsbuchhandlung, Oskar Beck.
1897. XX u. 1193 S. gr. 8a. (Preis M. 24, gebunden M. 26. 50.)

Die Thatsache, dass ATon diesem im Jahre 1891 zum erstenmal

erschienenen Werke schon nach so kurzer Zeit eine 2. Auf-



_ 429 —

läge erscheinen konnte, giebt ein erfreuliches Zeugnis Aron dem

Interesse, das den byzantinischen Studien in neuester Zeit
entgegengebracht wird. Darauf hat eben Krumbachers Buch in
seiner ersten Gestalt und die darauf folgende Begründung seiner
Byzantinischen Zeitschrift einen besonders anregenden Einfluss
geübt, Avie sich denn überhaupt niemand in Deutschland grössere
oder auch nur gleiche Verdienste um dieses Studiengebiet
erworben hat, als Krumbaeher.

Der äussere Umfang des Buches ist von den 495 Seiten
der ersten Auflage auf die oben angegebene Seitenzahl
angewachsen. Sehen wir dabei ATorläufig von dem ab, Avas in der
2. Auflage ganz neu ist, von den Arbeiten der beiden im Titel
genannten Mitarbeiter und A^on der am Schluss angehängten
allgemeinen Bibliographie, so bleiben für diejenigen Teile, Avelche
dem Inhalt der 1. Auflage entsprechen, immer noch über
700 Seiten übrig. Der Vergleich mit der 1. Auflage zeigt auf
jeder Seite, wie rastlos K. an der Vervollkommnung seines
Werkes gearbeitet hat. Zu einem grossen Teil ist die
Vermehrung des Umfanges bedingt durch die Fortführung und
Ergänzung der überaus sorgfältigen und reichhaltigen Litteraturangaben,

nicht nur in Bezug auf die verhältnismässig sehr
reichliche Produktion der letzten sechs Jahre, sondern auch in
Bezug auf ältere Litteratur. Neben der deutschen Litteratur
und dem verhältnismässig Wenigen, Avas in andern Avesteuro-

päischen Sprachen zur byzantinischen Litteratur geschrieben
ist, sind auch die zahlreichen griechischen und russischen
Arbeiten mit aller Sorgfalt verzeichnet, d. h. so Aveit es eben
einem in Deutschland lebenden Gelehrten, selbst wenn er an
einem so günstigen Orte AAie München lebt, möglich ist, A*on

diesen Publikationen Kenntnis zu erhalten. Weiter ist in der
neuen Auflage auch besonderes Gewicht gelegt auf genaue
Angaben über die handschriftliche Überlieferung der einzelnen
Autoren, der edierten und besonders auch der noch nicht edierten.
K. selbst bemerkt in der Vorrede, wie sehr er bei der
Vorbereitung der neuen Auflage sich das Studium der unedierten
Handschriften angelegen sein liess und zu diesem Zweck grössere
Studienreisen unternahm. So orientiert die neue Auflage nicht
nur auf das genaueste über den heutigen Stand der byzantinischen

Litteraturforschung, sondern giebt auch für künftige
Bearbeiter der zahlreichen noch unerledigten Fragen die wert-



— 430 —

vollsten Hinweisungen. Es ist dabei eine nicht genug zu
schätzende Eigenschaft des durch und durch soliden Werkes,
dass nirgends blosse Hypothesen Avie ausgemachte Wahrheiten
vorgetragen werden, dass vielmehr überall ganz genau
angegeben Avird, wo die Grenze der bisher erlangten Einsicht ist,
und Avelche Punkte dagegen noch im Dunkeln liegen oder
wenigstens durch die bisher daran gewandte Arbeit noch nicht
vollkommen aufgehellt sind. Und zu thun ist in der That auf
diesem Gebiet noch sehr viel übrig, zumal ein sehr erheblicher
Teil der gesamten byzantinischen Litteratur noch unediert in
den Bibliotheken schlummert, und das bisher Edierte Aielfach
in unbrauchbaren Ausgaben vorliegt.

Die wichtigsten Fortschritte hat seit dem Erscheinen der
1. Auflage die Forschung zur byzantinischen Geschichtschreibung
gemacht, obwohl gerade hier auch noch am meisten des Rätselhaften

übrig ist, bei dem vielfach noch unaufgeklärten
litterarischen Zusammenhang der einzelnen Geschichts- und Chronikwerke

untereinander, der auch nicht klar gestellt werden kann,
solange die noch immer vermissten kritischen Ausgaben mancher
Hauptautoren nicht vorliegen. Gleich der erste Abschnitt Aron

K.s Arbeit, über die Geschichtschreiber und Chronisten (S. 219
bis 408), hat daher mehrfache erhebliche Umarbeitungen und
Erweiterungen erfahren, besonders aber in seiner 2. Hälfte über
die Chronisten. Sehr erweitert, den inzwischen gewonnenen
Einsichten entsprechend, ist der § 140 über Malalas (S. 325 bis
334), ferner über Symeon den Magister und Logotheten (S. 358 ff.),
über dessen echtes Chronikwerk erst jetzt Zuverlässigeres zu
sagen war, und dessen Identität mit dem bekannten Symeon
Metaphrastes, dem Bearbeiter der Heiligenlegenden, jetzt als
sehr wahrscheinlich bezeichnet wird. Neu sind sodann einige
Paragraphen über spätere ChronikAverke (S. 386 ff.), eine
Zusammenstellung der K. bekannten Handschriften, die Unediertes
enthalten (S. 397 ff.), eine Übersicht über Chroniken und
Verwandtes aus der Türkenzeit (S. 399 ff.), endlich eine Übersicht
über die Avichtigsten orientalischen und slaAischen Chroniken
mit Angabe der Avichtigsten Litteratur (S. 403—408). Neu ist
auch der § 137 über Typika (S. 314—319), der grossenteils auf
Veröffentlichungen aus den letzten Jahren beruht. — In dem
sich anschliessenden Abschnitt über Geographie (S. 409—427)
hat der Paragraph über Kodinos eine neue Gestalt erhalten, auf



— 431 —

Grund der Forschungen von Th. Preger. — Unter Philosophie
(S. 428—449) wird u. a. bei Psellos eingehender über die ihm
zugeschriebenen Gedichte gehandelt (S. 439 ff.) — Wichtige
Bereicherungen hat auch der Abschnitt über AlterthumsAvissen-
schaft (S. 499—604) erfahren, und ganz neu ist der Abschnitt
über die Faclrwissenschaften (S. 604—638). — Von den
Vermehrungen und Verbesserungen, Avelche die 2. Hauptabteilung
des Buches, Poetische Litteratur (S. 639—786), erfahren hat,
sei nur auf den etwas erweiterten Paragraphen über den grossen
Kirchendichter Romanos (S. 663—671), von welchem
Krumbacher eine vollständige kritische Ausgabe vorbereitet, auf § 280
über die Überlieferung der griechischen Kirchenpoesie (S. 685
bis 689), auf § 295 über Theodoros Studites (S. 712 ff.), und
auf § 306 über Johannes Kyriotes (S. 731—737) hingewiesen.
— In der 3. Hauptabteilung über die Vulgärgriechische Litteratur

(S. 787—910) ist neu der § 399 über Sprichwörter (S. 903 ff.),
der sich hauptsächlich auf K.s eigene wertvolle Publikationen
über mittelgriechische Sprichwörter stützt. — Eine überaus
dankenswerte Bereicherung der neuen Auflage ist endlich die
Allgemeine Bibliographie S. 1068—1144, eine Realbibliographie,
der man es ansieht, auch ohne dass es der Verfasser besonders

ATersichern würde, dass darin „die Summen langjähriger
Erfahrungen niedergelegt" sind (S. XIII) ; dieselbe umfasst die
Gebiete der politischen Geschichte, innern Geschichte, Kirchengeschichte,

Chronologie, internationalen Kulturbeziehungen,
Ethnographie, Geographie, Topographie, Kunstgeschichte, Numismatik,
Sigillographie, Epigraphik, Sprache, Sagenkunde, Geschichte
der byzantinischen Philologie etc. —

Die Litteraturangaben zu den einzelnen Autoren, und ebenso

diejenigen der Allgemeinen Bibliographie, sind mit solcher
Umsicht und Sorgfalt gesammelt, dass wenig Avirklich
Beachtenswertes übersehen sein Avird, wenigstens da, avo relative
Vollständigkeit angestrebt war, soweit es sich nicht um
Publikationen handelt, die, Avie schon oben angedeutet, in Deutschland

überhaupt nicht erreichbar sind. Nur ein paar Notizen
mögen als Nachträge zu K.s Litteraturangaben hier stehen :

S. 347 wäre zu der Litteratur über Theophanes Confessor noch
die Abhandlung von Tryphon E. Evangelides (dessen Bloi xmv dylwv
S. 342 citiert sind) zu notieren : 'H /.lovrj zfjc 2iyçiavîjç rj tov fisyd-
Xov 'Aygov. MsXs'ttj ÌGTOQixo-tonoyocKfixifj, sv fj xal nsçi xov Iöqvtov



— 432 —

xcà fjyov}.iévov avrfjç 0so<pdvovç rov Xoovoycacpov, Athen 1895. (S.
meine Notiz darüber in dieser Zeitschrift, Jahrgang IV, 1896,
S. 209.) S. 876 zur Litteratur über den Physiologus: Ad. Er-
man, Bruchstück des koptischen Physiologus, Zeitschrift für
ägyptische Sprache, 33. Band, 1895. Zu dem Buch Aron Goldstaub
und Wendriner, Ein tosco-venezianischer Bestiarius, könnte
meine Recension desselben, Göttingische gelehrte Anzeigen 1892,
S. 756—768. angemerkt werden. S. 1088 vermisst man neben
dem Hinweis auf Hefeies Konziliengeschichte einen solchen auf
seine Abhandlung Zur Geschichte der griechischen Kirche,
Neue Sion, Jahrgang 1853, und in dessen Beiträgen zur
Kirchengeschichte, Archäologie und Liturgik, Bd. I, S. 407—443. Der
S. 1091 unten angeführte Aufsatz A'on Nikephoros Kalogeras
über die UnionsA'erhandlungen mit dem Konzil von Basel ist
nachher auch griechisch gedruckt erschienen im Anhang seiner
Schrift: Mdçxoç ó Evysvixoç xal BijOGagicùv o KaçâivdXiç. Zur
Litteratur über die serbische Kirche, S. 1095, kann hingewiesen
werden auf N. R[uzitschitsch], Abriss der neuesten theologischen
Bibliographie bei den Serben, Revue intern, de théol., Jahrgang

IV, 1896, S. 248—252, worin unter anderm die neueren
kirchenhistorischen und kanonistischen serbischen Werke
verzeichnet sind (leider ohne genauere bibliographische Angaben).
S. 1085 vgl. zur Litteratur über die Kaiserkrönung auch Nik.
Pokrowskij, TdÇiç tFjç Grsxpswç vmr ßaGiXt'wv sv rfj iGTOQixfj avrrjg
dvamvCsi, in der ExxXrfiiaGxixi) 'AXij&eta, 16. Jahrgang 1896/97,
Nr. 11—14 (10.—31. Mai 1896); zuerst russisch im Kirchlichen
Boten von St. Petersburg, 1896, Nr. 17—20 (25. Apr.—16. Mai).

S. 1090 ist zu dem Buche A'on Karapet Ter-Mkrttschian über
die Paulikianer die Avichtige Abhandlung atoii J. Friedrich, Der
ursprüngliche Bericht über die P., Sitzungsber. der philos.-
philol. und histor. Klasse der Münchner Akademie, 1896, S. 67

bis 111 (die nur S. 357 als noch nicht erschienen notiert ist),
nicht zu übersehen.

Sehr beachtenswert ist auch die Einleitung des Buches, in
welcher sich K. mit der herkömmlichen Auffassung des

Anfangs der byzantinischen Zeit auseinandersetzt und dabei
auch seine eigene in der 1. Auflage vorgetragene Ansicht
berichtigt; als der Avahre Anfang der byzantinischen Zeit wird
jetzt der Anfang der Alleinherrschaft Konstantins (324)
begründet. Wenn gleichwohl auch jetzt die Darstellung nicht



— 433 —

hier, sondern A'on der Zeit Justinians (527) beginnt, so geschah
dies aus nicht zu ändernden praktischen Gründen.

Eine ganz besonders wertvolle Vermehrung des Buches in
der neuen Auflage besteht darin, dass die theologische
Litteratur, die in der 1. Auflage als solche gar nicht behandelt
war (einzelne hervorragende Theologen waren nur insofern,
als sie auch auf andern Litteraturgebieten thätig Avaren, in
den betreffenden fremden Abteilungen berücksichtigt), jetzt in
einem eigenen Abschnitt, und ZAvar ihrer Stellung und Bedeutung

entsprechend im 1. Abschnitt des Buches (S. 37—218)
behandelt ist. Dieser Abschnitt ist von A. Ehrhard verfasst.
Einen bessern Mitarbeiter für dieses Gebiet hätte Krumbacher
schwerlich finden können als den genannten Gelehrten, der
besonders auch durch seine ausgedehnte Handschriftenkenntnis
auf diesem Gebiete besonders für diese Arbeit berufen erschien.
Diese Darstellung der byzantinischen theologischen Litteratur
ist überhaupt die erste in ihrer Art, Avenn auch die byzantinische
Theologie in älteren litterarhistorischen Werken, wie besonders
in Fabricius' Bibliotheca graeca, in weiterem Umfange berücksichtigt

ist. Der Verfasser hatte also die Aufgabe zu leisten?
ein bisher noch Aron niemand gesichtetes, weit zerstreutes und
ausserordentlich reichhaltiges Material zum erstenmal zu ordnen
und in eine zusammenfassende, übersichtliche Darstellung zu
bringen. Er hat diese Aufgabe, soweit ich aus eigener Kenntnis
darüber urteilen kann, in vorzüglicher Weise gelöst. — Das
Ganze umfasst folgende Unterabteilungen : Dogmatik und
Polemik (S. 46—122); Exegese (S. 122—139); Asketik und Mystik
(S. 139—160); Geistliche Beredsamkeit (S. 160—176);
Hagiographie1) (S. 176—205); Katenen (S. 206—218). — Die Werke
der einzelnen Autoren sind ebenso sorgfältig litterarhistorisch
verzeichnet, Avie dies für die andern Litteraturgebiete Aron

Krumbacher geschehen ist, und ebenso zeichnen sich die
Litteraturangaben durch die gleiche Sorgfalt und Reichhaltigkeit

l) Über die wichtigste Frage zur Geschichte der Überlieferung der griechischen

hagiographischen Litteratur hat Prof. Ehrhard seitdem eine Arbeit von
grundlegender Bedeutung veröffentlicht: „Die Legendensammlung des Symeon
Metaphrastes und ihr ursprünglicher Bestand. Eine paläographische Studie zur
griechischen Hagiographie." S. 46—82 der „Festschrift zum elfhundertjährigen
Jubiläum des deutschen Campo Santo in Rom, herausgegeben von Stephan Ehses".
Freiburg i. Br. 1897.



— 434 —

aus. Über die theologische Art und Richtung einzelner
interessanter Autoren möchte man Aron einem so guten Kenner dieser
Litteratur wie E. oft etwas mehr hören ; aber dies war durch den
literarhistorischen Charakter der Arbeit und die nötige Beschränkung

des Umfangs eben ausgeschlossen. Der Gesichtspunkt der
Darstellung ist, Avie es die Eingliederung der Arbeit in ein litterar-
historisches Werk verlangte, der litterarhistorische ; die
Beurteilung auch der griechischen Polemiker ist in der Regel ganz
objektiv; nur in einzelnen Fällen, wie bei Photios, tritt der
kirchliche Standpunkt des Verfassers mehr hervor. — Zur
Litteratur AAräre S. 46 und S. 76 und 77 die bereits oben
erwähnte Abhandlung von Friedrich, Der ursprüngliche Bericht
über die Paulikianer, anzuführen, die aber E. bei der Drucklegung

seiner Arbeit noch nicht kennen konnte. S. 46 ist E.
ferner der 1893 erschienene Anhang zum 1. Band der Symbolik

von Mesoloras entgangen, der allerdings nichts Byzantinisches

mehr, sondern nur Dokumente aus der Türkenzeit
enthält. (Vgl. meine Besprechung in dieser Zeitschrift, Jahrg. II,
1894, S. 548 ff.) Zu S. 89 über Nerses Clajensis vgl. auch
D. Tzolakides, Nsqgîç (XaçGiiç) ô Xagisig, in der ExxXrfiiaOxixi]
'Aìa'jlista (1895?), von da auch in der Zeitschrift: 'O 'E^rjip^g
TcSv dyîoov rQUtywv, herausgegeben von dem Archimandriten
Gregorios Zigabenos in Marseille, Jahrgang 1895, S. 144—152.

(Mit griechischer Übersetzung des Glaubensbekenntnisses des

Nerses.) Die 'ExxXrfiiaGrixi) 'AX^llsta konnte E. leider, wie es

scheint, nur in einigen frühern Jahrgängen bis einschliesslich
1887 sich verschaffen; dieselbe ist für das Studium der
byzantinischen Theologie Avichtig durch zeitweilige Publikation noch
unedierter Texte. Ich habe v^on dieser Zeitschrift, abgesehen
von einigen früheren Bänden, hier allerdings auch nur Avieder
das seit Anfang des Jahres 1896 Erschienene zur Hand, Avoraus
ich folgendes notiere: Von dem S. 110 erwähnten Neilos
Damvias ist Jahrgang 15, 1895/96, Nr. 48 und 49, und Jahrgang 16,

1896/97, Nr. 1—3 und 7 veröffentlicht: NsCXov NrafivXä tlnoXo-

yr/zixov sçyov tov <(f alwvoc. Jahrgang 16, 1896/97, Nr. 3 setzt
St. Aristarches seine Veröffentlichung unedierter Homilien des
Photios fort (zu S. 77). Auszüge aus Athoshandschriften
theologischen Inhalts veröffentlichte Alex. Lauriotes, Jahrgang 16,

1896/97, Nr. 14, 22—24, 27, 28, 30. Zu S. 121: In Nr. 24—28
dieses Jahrgangs veröffentlichte Chr. Papajoannu: d yvrfiiog



— 435 —

rsvvttdiov tov 2xoXaçiov Xóyog vireçl rijç (lóvrjg ôâov nçoç tî)v Goxrf
çîav xmv dvd-qmnwv"-. Indessen hätten die meisten der
angeführten Beiträge für E.'s Arbeit schon deshalb nicht mehr in
Betracht kommen können, weil diese schon im Jahre 1895
gedruckt wurde.

Eine höchst schätzbare Beigabe des Buches ist endlich
noch der ebenfalls neue „Abriss der byzantinischen
Kaisergeschichte" von H. Gelzer (S. 911—1067), der in praktischer
und übersichtlicher Darstellung dem Benutzer des Buches alle
erwünschte Auskunft über die historischen Daten giebt. Für
die Zuverlässigkeit und Gediegenheit der Arbeit bürgt der
Name des Verfassers. (Das Urteil über kirchenhistorische Dinge,
so besonders über die grossen dogmatischen Kämpfe zur Zeit
der ökumenischen Konzilien vom 4.—8. Jahrhundert, ist allerdings

von der jetzt herrschenden Richtung der protestantischen
Kirchen- und Dogmengeschichtsbetrachtung unangenehm be-
einflusst.)

Mit diesem überaus reichen Inhalt und mit dieser gründlichen

und zuverlässigen Bearbeitung desselben ist das Buch
Krumbachers für jeden, der irgendwie mit byzantinischen Studien
sich zu beschäftigen hat oder sich beschäftigen will, durchaus
unentbehrlich, unentbehrlich für denjenigen, der sich über das
Ganze der byzantinischen Litteratur erst unterrichten und
orientieren will, wie für den auf diesem Gebiete selbst wissenschaftlich

Arbeitenden als nie versagendes Repertorium über die
Fundstellen des Materials und über die bisherigen Leistungen
der byzantinischen Philologie.

Prof. Dr. F. Lauchert.

G. B. Winers Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms.
Achte Auflage, neu bearbeitet von D. Paul Wilh. SCHMIEDEL,
ord. Professor der Ideologie an der Universität Zürich.

IL Teil: Syntax. 1. Heft. Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht. 1897. S. 145—208. (Preis M. 1.—)

Mit diesem jetzt erschienenen Hefte liegt die erste
Fortsetzung nach dem 1894 erschienenen ersten, die Formenlehre
umfassenden Teile vor, den ich im Jahrgang 1895 dieser
Zeitschrift, S. 591 f., angezeigt habe. Was ich dort über die Sorg-



— 436 —

fait und GeAvissenhaftigkeit der Bearbeitung des damals
vorliegenden Teiles gesagt habe, gilt in ATollem Masse auch von
der Fortsetzung. Mit dem mühevollsten Fleiss und der grössten
Selbstverleugnung hat der Bearbeiter das im alten Winer
vorliegende Material durchaus revidiert, berichtigt, wo es nötig
war, dabei die neuere und neueste grammatische Avie exegetische
Litteratur mit Umsicht benutzt, das teils (auch durch kleine
exegetische Exkurse) erweiterte, teils im Verhältnis zur letzten
Auflage auch zweckmässig zusammengezogene Material vielfach

auch anders geordnet, so dass das Ganze ebensogut auch
als Sch.s eigenes Werk bezeichnet Averden könnte, das ihn auch
jedenfalls nicht weniger Arbeit gekostet hat, als wenn es ein

ganz neues Buch wäre. Die vor kurzem erschienene Grammatik
von Blass (s. die Anzeige derselben im letzten Heft, S. 179 bis
181), konnte Seh. nachträglich noch benutzen, sieht aber, wo
die Ansichten in einzelnen Fällen abAveichen, von Auseinandersetzungen

mit derselben ab.
Viele Mühe hat sich der Bearbeiter die Kontrolle der ATon

Winer herrührenden Citate kosten lassen, damit die Benutzer
des Buches nicht durch ungenaue oder geradezu fehlerhafte
Citate irregeführt Averden. Mit wieviel Mühe und Zeitverlust
dies bei der grossen Fülle von solchen Citaten verbunden war,
kann sich jeder denken ; um so grösseren Dank hat sich aber
auch Seh. durch diese an sich gewiss wenig angenehme
Bemühung verdient. Alles festzustellen, konnte Seh. trotzdem
nicht gelingen, und in solchen Fällen, avo es ihm nicht gelang,
die von W. benützten Ausgaben zu identifizieren, oder dieselben
zur Kontrolle einsehen zu können, liess er die alten Winer-
schen Citate stehen, setzte sie aber zur Kenntlichmachung in
Anführungszeichen. Wenigstens zwei dieser zweifelhaft
gelassenen Citate bin ich in der Lage, als richtig bestätigen zu
können: S. 156 und S. 183 die Citate von Dionis Chrysostomi
W.vpmxóg, ree. J. Geelius (Lugduni Bat. 1840); die angeführten
Seitenzahlen stimmen. Warum steht aber S. 191 das Citat:
„Blätter für das bayerische Gymnasialschulwesen 1881, 108 ff.",
das doch neu hinzugekommen ist, auch in Anführungszeichen
Es handelt sich um einen Aufsatz von Ant. Bullinger, „ ToiovTogu-
Studien.

Das vorliegende Heft umfasst das 1. Kapitel der Syntax,
über den Artikel, und den Anfang des 2. Kapitels, über die



— 437 —

Pronomina. Nach der Ankündigung ist die Vollendung des

ganzen Werks bis Ende dieses Jahres in Aussicht genommen.
Ich werde auf dasselbe zurückkommen, wenn mir die folgenden

Lieferungen vorliegen. Prof. Dr. F. Lauchert.

La Estoria de los quatro Dotores de la santa Eglesia. Die
Geschichte der vier grossen lateinischen Kirchenlehrer in einer
alten spanischen Übersetzung nach Vincenz von Beauvais
herausgegeben von Prof. Dr. theol. et phil. Friedrich Lauchert.

Romanische Bibliothek, herausgegeben von Prof. Dr. Wendelin
Foerster, Band XIV.) Halle a. S., Max Niemeyer. 1897. XIV
und 444 S. 8°. (Preis M. 12. —.)

Der vorliegende Text ist hier zum erstenmal aus einer
Handschrift der Strassburger Unfversitäts- und Landesbibliothek

veröffentlicht. Derselbe ist eine Zusammenfassung von
allem, was in dem grossen Speculum historiale des Vincentius
von Beauvais an verschiedenen Stellen über die vier grossen
lateinischen Kirchenlehrer, die heiligen Ambrosius, Hieronymus,
Augustinus und Gregor den Grossen, enthalten ist, sowohl
Biographisches als an Auszügen (meist moralischen Inhalts) aus
deren Schriften. Die Übersetzung, welche übrigens sich nicht
als solche giebt und den Vincentius als Original nicht nennt,
wird Avohl in einem Kloster zu Erbauungszwecken gemacht
worden sein.

In Anmerkungen unter dem Text ist zu jedem Kapitel des
Textes sowohl das entsprechende Kapitel des Vincentius
nachgewiesen, als die Quellen des letzteren in den Schriften der
vier Kirchenväter, Avie in ihren alten Lebensbeschreibungen.
Ausserdem ist in den Anmerkungen an Stellen, wo die
Übersetzung unklar oder fehlerhaft ist, der Wortlaut des lateinischen
Originaltextes angeführt. In anderen Anmerkungen am Schluss
des Bandes sind die sämtlichen in den Excerpten aus den Vätern
citierten Bibelstellen nachgewiesen, auch die vorkommenden
Citate aus Profanautoren. Den Schluss des Bandes, S. 436 bis
443, bildet ein Verzeichnis der im Texte Arorkommenden
altspanischen Worte und Ausdrücke, die in der heutigen Sprache
nicht mehr gebräuchlich sind. — Das Buch ist Herrn Professor
Dr. Reusch gewidmet. ***



- 438 —

III. English Bibliography.
The Holy Orthodox Eastern Churches. A Lecture delivered

Feb. 27, 1896, by the R. Rev. Ch. Hale, D. D., Bishop of
Cairo; New Haven, Conn. 1896.

We have not space to publish all the chief passages of the
learned Lecture of the Right Rev. Bishop Hale, D. D. We
subjoin a feAv of them:

"I might quote many like passages from the writings of
Eastern divines, but these will suffice to show how fully in
accord in this matter are the Eastern Orthodox and the Anglican

Churches. And since this is the case, that they so agree
as to the authority of Holy Scripture and the principles of its
interpretation, Ave may be prepared to find that they are at
one also as to other important points of faith and practice, and
that Avhere there seems to be a diA'crgence, it may be due to
modes of expression rather than to real disagreement.

Take the doctrine of the sacraments, for instance. The
Anglican Church, defining a sacrament as " an outward and
Aisible sign of an iiiAvard and spiritual grace given unto us,
ordained by Christ Himself,'' acknoAvledges two sacraments.
The Eastern Churches, defining a mystery—the word they use
instead of our word sacrament—as "a visible sign of invisible
grace," a "holy act through which grace, or, in other words,
the saving poAver of God, Avorks mysteriously upon man ",
ordinarily speak of seA'en, Holy Baptism, the Holy Eucharist,
Confirmation (or the Anointing), Penitence, Ordination,
Matrimony, and Prayer Oil (the latter meaning the solemn anointing

of the sick for their recoATery, folloAving literally the
injunction of St. James). Sometimes they say, as did Alexander
Lycurgus, "There are many sacraments, their number is
indefinite, but they are not all necessary to salvation. There are
two sacraments necessary to every man, Baptism and the Ploly
Eucharist." The Eastern Orthodox Churches, while asserting,
as does the Anglican, that our Lord is "verily and indeed"
present in the Holy Eucharist, haATe not attempted to define
the mode of that presence, believing it, to use Philaret's
language, a mystery to be apprehended by faith, and not a matter
to be speculated and dogmatized upon, or reasoned about. "All
definitions or pretended explanations," he goes on to say, "such



— 439 —

as the use of the Avord transsubstantiation, are but attempts to
penetrate the mystery, and in so far tend to oATerthrow the

very nature of the sacrament." The late bishop of Florida, the
Rt. ReAr. Dr. Young, called the attention of Philaret to the fact
that in an English translation of his Longer Catechism the
word transsubstantiation occurred repeatedly. "Then the
translation is incorrect," was the reply; "Ave took good care that
the word [meaning, of course, a word which might properly be
translated by that term] should not be in our catechism. "
(P. 30-32.).

"Although the Eastern Churches and the Anglican have
so much in common, they have so long lived apart that they
are well nigh strangers to each other. They are beginning, in
these days, to try to learn something each of the other. Would
that each side Avere content to say of the other only what they
knew and not Avhat they imagined. Nicodemus of Jerusalem, in
a letter I recently received from him, thus writes me, "Bear
in mind, brother in Christ, Avhat you havTe often expressed to
us, that there is need that we of the East knoAv you, and that
you know us. They cause much harm, through their want
of sympathy, their unkind manner, and their thoughtlessness,
who, on your side, judge of us and our affairs, or on our side
of you and your affairs, yet pay little attention to the real
opinions of each." Much that Ave hear of the East is from
persons whose opinions about ourselves Ave should be sorry to haATe

any one take." (P. 39.).

" It is not long since when few, if any, in East or West,
desired a true union between their respective Churches. But
there has been a change. As Prof, Ossinin, of St. Petersburg,
said at the second conference at Bonn: "Dr. von Döllinger
was perfectly right in saying that there was a time when the
object was to make the difference as sharp as possible, and
the chasm between us as deep as possible. But we enter upon
the question in an altogether different spirit iioav. We sincerely
Avish for an understanding, and rejoice over each step that
brings us nearer to one another." When not only a few, but
the great body of leading men on both sides, approach the
questions at issue in such spirit, the difficulties will, by God's
blessing, be speedily overcome. God speed the day " (P. 44-45.)...



— 440 —

"Let us try to really understand our brethren of the
Eastern Churches, and form our ideas in regard to them, not
from careless reading, but from careful study—study of
trustworthy authorities. Let us, if Ave have the opportunity, study
not only books, but men. Our clergy and laity, traveling in the
East, should try to enter, as fully as may be possible, into the
spirit of the people and their Church. As Easterns find it hard
to conceive our position as to the Filioque, and on other points,
so doubtless Ave misunderstand them. Literal misunderstandings
are surely the chief cause of such estrangement as exists. When
each Church fairly and fully realizes what the other intends,
in Avord and deed, the time of reconciliation will doubtless be
close at hand. God will surely then giA^e each Church grace
to do away with whateA*er may hinder godly union and
concord, and in the words of Anthimus, which I have just quoted,
to " quench, by mutual concession, the feelings of diAision
Avhich have till iioav held sway."

Let me close in the words of the iioav almost centenarian
patriarch of Alexandria, Sophronius, Avritten to me in April,
1873:

" Until the Lord vouchsafes the fulfilment of the great work
of unity, many inconveniences and stumbling blocks Avili exist
among us, and many misconceptions on either side and
misrepresentations will arise, but mutual patience and
forbearance, enkindled and enflamed by Christian loA~e, and by
the inestimable importance of the great and God-pleasing ends
at Avhich Ave aim, can remoATe all such." God grant that they
may!" (P. 46-47.)

The Nicene Creed. A Manuel for the use of Candidates for Holy
Orders by J. J. Lias, M. A., Rector of East Bergholt, Colchester ;
Chancellor of Llandaff Cathedral &c. One vol. 8°. London and
New York, 1897.

The title of this work shoAvs that it has been written
especially for those who are intending to take Holy Orders in
the Church of England. Although there exist several text books
on the same subject, the excellency of this Manuel thoroughly
justifies its publication. It is written in a clear and readable



— 441 —

style—which cannot be said of all the well known Standard
works—and also has the great advantage of shewing theological

truth in the light of recent scientific discovery. It offers
students the opportunity of acquiring a fairly thorough knowledge

of the first principles of theological science, so that
afterwards they may be able to study the larger works in which
those principles are still more fully treated. We are pleased to

express our admiration for the very practical manner in which
the author treats his subjects. Chancellor Lias having been
an examiner of Candidates for Holy Orders for a long time,
knows exactly the wants of Anglican students which this work
will meet.

The Manuel is of course written from an Anglican point
of view, but just for that reason it is of special interest to the
Continental reader who desires information concerning the
teaching of the Church of England, and Ave hope, that many
will study it in order to learn Avhat is the position of that
Church with regard to the subject of the book. A brief description

of the contents of this work of 439 pages will serve, better
than any words of ours, how the author has treated his subject.

In the Introduction we have put before us a valuable
explanation of the "Position of Creeds in the Church system".
It gave us satisfaction to hear that within the last thirty years
a determined attempt has been made to put an end to the
public recitation of the so called Athanasian Creed in the
Anglican Church. At the present time this "Creed", or rather
"Hymn" replaces the Apostle's Creed on High Festivals and
on Saints' Days. In the Old Catholic Liturgies it has no place.

In the first chapter the author shows us " The Position of
Faith in the Christian Scheme".

In the second chapter he fully treats "The Grounds of
our Belief in God".

The third chapter is dedicated to "The Essential Nature
of God".

In the forth chapter we find a great many most suggestive
and interesting thoughts as to " The Revelation of God in the
Person of Jesus Christ".

In the fifth chapter Ave are shown " The Redemptive Work
of Jesus Christ".

Revne intern, de Théologie. Heft 18, 1897. 29



— 442 —

In chapter VI, the author speaks of "The Holy Ghost".
This is one of the most interesting chapters in the book. Mr. Lias
has given it the character of an Eirenicon. In the title he has
bracketed the "Filioque". He acknoAvledges that "our best
divines have always admitted that the addition [Filioque] to
the Creed .was made Avithout proper authority". He further
mentions that " the Saaìss Christian *) Catholic Church has struck
out the Filioque altogether from the Nicene Creed" in
consequence of Avhich " great progress has been made towards formal
reunion between the Old Catholics and the Orthodox Church".
With a conciliatory intention Chancellor Lias asks with regard
to the Eastern Churches : " Shall Ave not respect a sensitiveness
on their part Avhich is not unreasonable, and labour, as far as
possible, to make it clear to them that if Ave find it too late
noAAT to rcAise the language of our Creed, Ave are, at least,
anxious to convey to them that we mean nothing by it but
Avhat they will cordially approve?"

The following chapter enters into the exposition of " The
Catholic Church". Section I: "On the Church of Christ", Section

II: "On the Sacrements of the Church", i. e. Baptism and
Holy Communion. Considering the work so excellent as Ave do,
Ave hardly like to find fault Avith any portion of it, but Ave

scarcely think the treatment of Confirmation, "Avhich is not
itself a Sacrement, but only the official confirmation, attestation,

and completion of one already receiATed, "quite satisfactory
even from an Anglican point of view. On the other Sacrements
of the Catholic Church (Eastern and Western) Chancellor Lias
only makes a few remarks in a foot-note, and declares that
they "may be valuable adjuncts to the two primary means of
grace," but that it is "quite unnecessary" to accept these

"rites" as Sacrements. — Section III deals "On Ministers in
the Church", Section IV: "On the Authority of the Church".

In the last chapter the great fact of "The Resurrection
of the Dead" is explained and illustrated. Dr J. Kunz.

') We should like to call Chancellor Lias' attention to a slight slip—constantly

made by English authors. He speaks of the Swiss "Christian" Catholic
Church. We hope that in the next edition of his hook he will alter this to the

proper title " Christ-Catholic" Church (Christkatholische not Christlich-katholische
Kirche).



— 443 —

IV. Russische Bibliographie.
A. P. Lopuchin (Professor an der geistlichen Akademie in St. Petersburg).

Biblische Geschichte des Alten Testaments. Leitfaden
für Schulen und Selbstunterricht. Ziceite, verbesserte und mit
Abbildungen nach alten Denkmälern vermehrte Auflage. St. Petersburg,

Druckerei von J. Puchir. 1896. XII u. 454 S. 8°. (Preis
2 Rubel.) (Russisch.)

Leitfaden der Biblischen Geschichte des Neuen Testaments
von A. P. Lopuchin. St. Petersburg, Buchhandlung von J. L.
Tusow. 1889. VIII und 464 S. 8°. (Preis 2 Rubel) (Russisch.)

Die beiden Bände dieses Leitfadens der Biblischen
Geschichte waren bei ihrem ersten Erscheinen 1888 und 1889

bestimmt, eine empfindliche Lücke auszufüllen, da ein ähnliches
Lehrbuch, das für die Jugend an höheren Schulen und für
Aveitere Kreise als Hülfsmittel zur Einführung in das Studium
der Biblischen Geschichte dienen konnte, bis dahin in der
russischen Litteratur nicht vorhanden war. Von dem erfreulichen
Interesse, das dem Werke entgegengebracht wurde, und von
der ihm inzwischen zu teil geAvordenen Verbreitung giebt der
Umstand Zeugnis, dass der erste, die alttestamentliche
Geschichte behandelnde Band jetzt in 2. Auflage erscheinen
konnte. —- Die ganze Behandlung und Darstellung ist der
Bestimmung des Buches sehr angemessen. Die Ereignisse der
Biblischen Geschichte selbst werden im engen Anschluss an
die biblischen Texte erzählt, teilweise im wörtlichen Anschluss,
besonders in der Wiedergabe von Reden, wodurch der
Darstellung die ursprüngliche Lebendigkeit erhalten bleibt. Dabei
AAird aber überall auch auf die innern Gesichtspunkte
hingewiesen; im Alten Testamente auf das, Avodurch das innere
religiöse Leben des jüdischen Volkes in den verschiedenen
Perioden charakterisiert wird, auf die für die Erkenntnis der
göttlichen Führung des auserwählten Volkes wichtigen
Momente, auch auf den Fortgang der messianischen HeilsArerkün-
digung mit Hinweis auf die neutestamentliche Erfüllung und
die neutestamentlichen Zurückverweisungen auf die
alttestamentlichen Prophetien. Zu der Hervorhebung der apologetischen
Gesichtspunkte und des Lehrgehaltes gehört auch, dass der
alttestamentliche Band passend mit einer Darlegung des christ-



— 444 —

liehen Schöpfungsbegriffes beginnt. Zur Beleuchtung der
biblischen Geschichte und zur Aveiteren Klarlegung und Bestätigung
ihrer Angaben wird auch das neue Material verwendet und
herbeigezogen, das aus den reichen neuern Entdeckungen zur
babylonisch-assyrischen und ägyptischen Geschichte dazu dienen
kann. Jedoch hat der Verfasser in richtiger Festhaltung des

Charakters seiner Arbeit dieselbe nicht mit gelehrten Anmerkungen

bescliAvert und sich ebensowenig auf Auseinandersetzungen

mit modernen Hypothesen und negativ kritischen
Meinungen eingelassen, was in ein Schulbuch auch nicht
gehört. Dabei ist doch durchgängig Avohl zu erkennen, dass der
gelehrte Verfasser die ganze einschlägige Litteratur gründlich
kennt, wenn man auch nicht sonst wusste, dass er selbst auch
umfassende gelehrte Werke zur biblischen Geschichte verfasst
hat. — In den Anhängen der beiden Bände sind weitere
Ausführungen über specieile Punkte gegeben, zur Geschichte wie
zur biblischen Archäologie, auch synchronistische Tabellen.
Die sehr nützlichen Illustrationen, mit denen die 2. Auflage des

alttestamentlichen Bandes vermehrt ist, bestehen teils in
Nachbildungen A'on Darstellungen auf alten Denkmälern, teils in
zuverlässigen Darstellungen biblischer Orte, teils in
Kartenskizzen. Prof. Dr. F. Lauchert.

1. Die Quellen der landläufigen Meinung vom Glauben als
Gegensatz der Vernunft. Von Professor P. J. Swjetlow.
St. Petersburg, Druckerei von S. Dobrodew. 1896. 168 S. 8°.

(Separat-Ausgabe aus der Zeitschrift „Strannik, 1895—96.)
(Russisch.)

2. Die Heilungen durch psychischen Einfluss und die
Wunderheilungen. Eine biblisch-apologetische Skizze von Professor
P. J. SWJETLOW. St. Petersburg, Druck von J. Puchir. 1896.
79 S. 8°. (Separat-Ausgabe aus der „Christlichen Lektüre11,
1896.) (Russisch.)

1. Von dem gelehrten russischen Theologen, dessen Schriften
zur Lehre von der Erlösung und über den modernen
Mysticismus ich in dieser Zeitschrift 1896, S. 379—382 angezeigt
habe, liegen hier zwei neue Schriften zur Apologetik A'or, die
ebenso die ausgedehnte Gelehrsamkeit des Verfassers auf dem



— 445 —

Gebiete der theologischen und philosophischen Litteratur
(besonders auch der deutschen), Avie seinen Scharfsinn in der
Behandlung solcher Fragen bezeugen. Der Gedankengang der
ersten Schrift ist etwa folgender : Das landläufige seichte
Gerede über den Widerspruch des Glaubens mit der Vernunft,
wie dasselbe gewöhnlich sich darstellt, geht zunächst vielfach
von Leuten aus, die über Dinge sprechen, die sie gar nicht
kennen, und die weder vom Glauben noch von der Vernunft einen
richtigen Begriff haben. Sodann sind es aber allerdings auch
die Irrtümer auf der einen Seite der berufenen Vertreter der
Glaubenswahrheit, auf der andern Seite derjenigen, die sich
als Vertreter der Vernunftwahrheit ausgeben, durch welche
die Meinung von einem solchen Gegensatze erzeugt wird. Einmal

ist es der pseudophilosophische Rationalismus, der von
einem solchen Gegensatze spricht, aber deshalb, weil er keinen
richtigen Begriff von Religion überhaupt hat und weil er im
besondern den Avesentlichen Charakter des Christentums
verkennt, das zuerst eine ein für allemal feststehende historische
Thatsache ist, nicht eine blosse Doktrin, an der die platte
„Vernunft" so lange herumdeuten kann, bis sie ihr passend liegt.
(S. 17 ff., 31 ff.) Der göttlichen Offenbarung im Christentum ist
der Gedanke ATon einem Widerspruch des Glaubens mit der
Vernunft oder von einem Antagonismus zwischen beiden fremd.
(S. 49 ff.) Dies wird durch biblische Gedanken dargethan und
durch Darlegung der Gedanken der Väter über das Verhältnis
von Glauben und Wissen. Wenn freilich die römisch-katholische

Kirche im Mittelalter und auch in der neueren Zeit zum
Teil eine andere Stellung gegen Vernunft und Wissen
überhaupt (nicht nur gegen Ausartungen eines angeblichen Wissens)
eingenommen hat, so A^ertrat sie darin eben nicht die echten
Prinzipien des Christentums, und man muss sich Avohl vor einer
Verwechslung in diesem Sinne hüten, die zu einer der
hauptsächlichsten Quellen jenes Irrtums vom Widerspruch von Glauben
und Erkenntnis, Christentum und Vernunft geworden ist. —
Eine weitere Quelle dieses Irrtums aber liegt in einer falschen
Erkenntnistheorie. (S. 82 ff.) Der Verfasser prüft aus diesem
Gesichtspunkte die erkenntnistheoretischen Anschauungen in
den Systemen der neuem Philosophen und stellt ihnen, soweit
sie falsch sind, die christliche (biblische und patristische)
Anschauung entgegen. Die heute bei den Gegnern des Glaubens



— 446 —

und dem ihnen folgenden grossen Haufen verbreitete Anschauung
ist eine pathologische. (S. 157 f.) Sie entspringt auf dem Grund
einer krankhaften Geistesbeschaffenheit. Sehr gut bemerkt der
Verfasser: „Weder der Rationalismus noch seine Meinung vom
Glauben hat etwas mit der Vernunft (von der er sich nennt)
gemein." Derselbe darf also der wirklichen menschlichen
Vernunft auch nicht zur Last gelegt werden. „Der Rationalismus
ist nicht eine Folge von Überfluss an Vernunft, sondern ein
klares Zeugnis von Mangel an Vernunft, von einem pathologischen

Defekt im Geiste : Vernunft in ihrem anormalen Zustand."
Es ist also auch ein unrichtiger apologetischer Standpunkt,
wenn Theologen gegen die Vernunft als solche streiten, statt
den Geisteszustand der Ungläubigen als eine Krankheit zu
betrachten, welche der Heilung bedarf, um dieselben erst der
gesunden Vernunft zurückzugeben. Mit der kranken Vernunft
steht das Christentum allerdings im Gegensatz, mit der gesunden
aber im Einklang. Den Kranken aber schickt man zum Arzt.
— Zum Schluss Avird S. 158 ff. noch von den moralischen
Gründen gehandelt, Avelche das. Überhandnehmen des Vorurteils
unterstützen. Die Klasse von Leuten, Aron denen hier die Rede
ist, das sind die Blinden, auf welche das Wort des Herrn, Joh. 9,
40. 41 AiiAvendung findet, die nicht sehen icollen, die sich so

in ihren Materialismus, Darwinismus oder Pantheismus
verbissen haben, dass sie das Christentum, bloss Aveil es diesen
ihren Meinungen AAiderspricht, abweisen, ohne es hören und
kennen zu Avollen.

2. Die gleichfalls sehr interessante an zweiter Stelle
genannte Schrift greift auf einen Gegenstand zurück, der schon
in der frühern Schrift des Verfassers über den „Mysticismus
am Ende des 19. Jahrhunderts" gelegentlich berührt Avar, und der
nun hier specieller und eingehender behandelt wird. Die Leugnung

der biblischen Wunder wird nach allen Seiten ins Auge
gefasst, zunächst in dem, Avas die neuere rationalistisch-„kri-
tische" protestantische Theologie in der Wegerklärung des

Wunderbaren in der eArangelischen Geschichte geleistet hat,
soAvohl vom Standpunkte des ganz gemeinen Vulgärrationalismus

mit seinen Plattheiten, als vom Standpunkte der Mythentheorie

des Strauss und seiner Nachsprecher. Zeigt der
Verfasser hier, dass er die Litteratur dieser Gattung, worin die
Deutschen (wenn man von dem Roman Renans absieht) den



— 447 -
traurigen Vorrang haben, gründlich kennt, so zeigt er weiterhin,

wie schon in der frühern Schrift, eine nicht minder
umfassende Kenntnis der Litteratur über Hypnotismus u. dgl. Den
von Schriftstellern dieser Art gemachten Versuchen gegenüber,
die Heilwunder des Herrn durch die Erscheinungen des Hypnotismus,

der Suggestion zu erklären und dadurch dem Gebiete
des Wunderbaren zu entziehen, wird die Wahrheit der
biblischen Wunder, so wie sie als solche in den Evangelien
berichtet sind, verteidigt und besonders auf diejenigen Thatsachen
hingewiesen, welche jeder Umdeutung widerstehen.

Prof. Dr. F. Lauchert.

1. Fürst Eugen Trubetzkoi. Das religiös-sociale Ideal der
abendländischen Christenheit im 5. Jahrhundert. /. Teil:
Die Weltanschauung des hi. Augustinus. Moskau,
Buchdruckerei E. Lissner. Verlag der Zeitschrift: „Fragen der
Philosophie und Psychologie1-1. 1892. VIII und 270 S. 8°. (Preis
1 Rubel 50 Kop) (Russisch.)

2. Fürst Eugen Trubetzkoi. Das religiös-sociale Ideal der
abendländischen Christenheit im 11. Jahrhundert. Die Idee
des göttlichen Reiches in den Schriften Gregors VII. und
der Publizisten seiner Zeit. 1. Heft. Kiew, Verlag der
Buchhandlung N. J. Ogloblin. 1897. X und 363 S. 8°. (Preis,
zusammen mit dem nachfolgenden 2. Heft, 2 Rubel 50 Kop.)
(Russisch.)

Die beiden vorliegenden gelehrten und gedankenreichen
Werke gehören, Avie der analoge Titel schon zeigt, geAvissermassen

zusammen, als ZAvei Glieder eines umfassenden Planes der
Darstellung der Entwicklung der mittelalterlichen Weltanschauung
im Abendlande, obAvohl jedes der beiden Werke für sich,
respektive mit den zu erwartenden nächsten Fortsetzungen,
ein abgeschlossenes Ganzes bildet. Die gemeinsame Idee, mit
welcher beide Bücher es zu thun haben, ist die Idee der
Theokratie, wie sie sich im lateinischen Mittelalter ausgebildet hat,
und wie sie im Geiste Aron zweien der geistesmächtigsten Männer
des christlichen Abendlandes Gestalt gewonnen hat.

Der Verfasser will die theokratische Weltanschauung des
lateinischen Abendlandes historisch verstehen und begreifen,



— 448 —

nicht von einem vorgefassten Urteil ausgehen, weder mit
apologetischer noch mit polemischer Tendenz an die Darstellung
derselben herantreten. Das Urteil darüber soll sich als
Resultat ergeben, wenn die Ideen zuerst in ihrem historischen
Werden erkannt und aus ihrer Zeit heraus verstanden sind
und Avenn sie dann nach ihrem Verhältnis zu dem allgemeinen,
bleibenden Grunde der christlichen Weltanschauung geprüft
werden. Seine kirchliche Stellung als Glied der orientalischen
orthodoxen Kirche erleichtert dem Verfasser die historische
Unparteilichkeit ZAvischen einer einseitig apologetischen
Auffassung des Mittelalters, wie sie bei römisch-katholischen
Schriftstellern Aielfach vorkommt, und ZAvischen der bei den
Protestanten vielfach sich findenden nicht weniger einseitigen
Geschichtsauffassung, die sich zu den Idealen des Mittelalters
nur polemisch verhält und bei protestantischen Historikern
geringern Ranges wohl nicht selten auf einer gänzlichen
Unfähigkeit beruht, über den eigenen engen Gesichtskreis
hinauszusehen. Die Entwicklung der Ideen in der Gesamtauffassung
ist dem Verfasser durcliAveg die Hauptsache, mehr als die
Vorführung des historischen Details. Aber diese Entwicklung der
Gesamtanschauung gründet sich auf eine genaue Kenntnis des
historischen Materials und der Litteratur über Augustinus und
Gregor VIL, mit der er sich, avo es nötig ist, auch kritisch
auseinandersetzt, so in dem erstem Buche mehrfach mit
Harnack und Reuter.

Das Buch über den hl. Augustinus hat es also zu thun
mit „der idealen Grundlage der abendländischen Theokratie" ;

hier, im Studium der Schriften Augustins und der andern her-
Arorragenden lateinischen Lehrer seiner Zeit, ist „der Schlüssel
zum Verständnis der ganzen folgenden Entwicklung" zu finden
(S. VII). Die Einleitung S. 1—20 giebt einen Überblick über
die verschiedene Entwicklung in der morgenländischen und
abendländischer Hälfte des römischen Reiches seit Konstantin.
In beiden Reichshälften tritt an Stelle des alten heidnischen Rom
ein christliches Rom, und im Osten AAie im Westen bildet sich seit
Konstantin eine Theokratie aus, Avobei da wie dort die Grenzen
der kirchlichen und staatlichen Gewalt nicht streng eingehalten,
sondern beides vermischt wird, nur mit dem ganz entgegengesetzten

Resultat, dass im Osten die byzantinischen Kaiser
sich zu unumschränkten Herren auch der Kirche machen und



— 449 —

in dieselbe Aielfach nicht zum Segen hineinregieren, Avährend
im Westen in der Zeit des absterbenden Aveströmischen Reiches
der von der Staatsgewalt unabhängige Episkopat immer mehr
erstarkt und in der Person des Papstes von Rom, in dem sich
die kirchliche Gewalt im Abendlande mehr und mehr konzentriert,

selbst an die Stelle des alten römischen Imperiums tritt,
auch über das Aveltliche Gebiet herrscht und sich die Fürstenmacht

unterordnet, oder dies wenigstens mehr und mehr
anstrebt, in fortschreitender Verwirklichung in den späteren
Jahrhunderten. — Das 1. Kapitel (S. 21—49) behandelt sodann „die
Weltanschauung des hl. Augustinus in ihrer Genesis", seine
historische Persönlichkeit überhaupt und den Bildungsgang
seiner Jugendjahre, seine geistige und religiöse Entwicklung.
In den folgenden drei Kapiteln Avird er betrachtet als „Apologet

des theokratischen Ideals der abendländischen Christenheit",

und zwar in Kap. 2 (S. 50—106), Avie er gegen den
manichäischen Dualismus die Einheit der göttlichen Weltordnung

verteidigt; in Kap. 3 (S. 107—161), Avie er gegen die
Donatisten die Einheit der Kirche verteidigt und damit der
universal-historischen Aufgabe der abendländischen Kirche
dient, die Einheit der lateinischen christlichen Welt gegenüber
dem Barbarentum herzustellen; Kap. 4 (S. 162—213) betrachtet
seinen Kampf gegen den Pelagianismus über die Lehre von
der Gnade, als das dritte Stadium seiner apologetischen Thätigkeit,

in dem es sich um „das Prinzip des innern religiösen
Lebens des IndiAiduums und des socialen Lebens der Kirche"
handelt. Was unter diesen apologetischen und polemischen
Gesichtspunkten von einzelnen Seiten betrachtet Avurde, fasst
das grossartige Werk De CiAitate Dei in positiver Darstellung
allseitig zusammen; die in der Lehre vom Gottesstaat
ausgesprochene Weltanschauung Augustins Avird im letzten, 5. Kapitel
(S. 214—270) in ihrem Gedankengang entwickelt. S. 245 ff.
wird schliesslich das rein Christliche in der Idee des Einen
Gottesstaates von dem altrömisch Juristischen in der
Ausgestaltung derselben unterschieden, worin die christlich-lateinische
Theokratie sich als Nachfolgerin des römischen Reiches
darstellt. In Augustinus, so Avird am Schluss die Avelthistorische
Bedeutung seiner Idee vom Gottesstaate bestimmt, ist der
mittelalterlichen EntAvicklung des abendländischen Katholizismus,
besonders nach der Seite seiner wirklichen Grösse, der Plan



— 450 —

vorgezeichnet. Zwar sind zum Teil auch die widerspruchsvollen

Elemente in ihm keimartig gegeben, aus denen das Fehlerhafte

der mittelalterlichen Entwicklung hervorgehen konnte,
besonders und zuerst aber das Grosse, Avodurch das christliche
Rom in den Stand gesetzt Avurde, noch einmal das Abendland
sich zu unterAverfen und seine grosse Kulturaufgabe an den im
Mittelalter in die Geschichte eintretenden BarbarenvTölkern des
Westens auszuüben.

Wenn die Schrift über den hl. Augustinus den idealen
Grund der mittelalterlichen Weltanschauung darstellt, so AAird

dieselbe in der zweiten Schrift über Papst Gregor VII. auf dem
ersten Höhepunkt ihrer Entwicklung betrachtet. Das 1.

Kapitel (S. 1—99) behandelt „die Idee des göttlichen Reiches in
den Schriften der Publizisten der 2. Hälfte des 11. Jahrhunderts;
die politische Theorie der kirchlichen Reform der gregorianischen

Epoche"; im besondern den Streit über den Cölibat,
die Simonie und die Investitur. Was im besondern den für
die theokratische Idee vorzüglich wichtigen Iiwestiturstreit
betrifft, so betont der Verfasser mit Recht, dass es sich dabei
nicht etwa um einen Streit zwischen Kirche und Staat im
modernen Sinne handelt, d. h. zwischen der kirchlichen Gewalt
auf der einen und der rein weltlichen auf der andern Seite ;

denn einen auf rein weltlicher Grundlage stehenden Staat im
modernen Sinne kennt das christliche Mittelalter nicht; der
Streit ist vielmehr der zwischen den zwei Organen der
mittelalterlichen Theokratie, zwischen zwei A'erschiedenen
Auffassungen derselben, der cäsaro-papistischen (Avie sie im
byzantinischen Reiche gesiegt hat) und der hierarchischen, Avie sie
im lateinischen Abendlande die Päpste festgehalten haben und
in den seit Gregors Zeit fortgesetzten Kämpfen gegen die
entgegengesetzten Bestrebungen der Kaiser Arerteidigen. (S. 80 f.)
Die Frage, um die es sich dreht, ist die rechte Bestimmung
des AA^echselseitigen Verhältnisses der beiden höchsten GeAvalten
der christlichen Welt, der päpstlichen und kaiserlichen, die
richtige Ziehung der Grenzen zwischen ihren Machtbefugnissen.
Beide Parteien Avollen die Einheit der mittelalterlichen
Theokratie, nur mit verschiedener Verteilung der Machtsphären.
(S. 93 f.) In der auf beiden Seiten betriebenen Vermischung
des Geistlichen und Weltlichen liegt die innere Schwäche der
mittelalterlichen Weltanschauung. Dadurch, dass jede der beiden



— 451 —

Mächte in die andere Interessensphäre hinübergreift, wird sie

selbst nicht soAvohl wirklich in ihrer Macht erhöht, als
vielmehr in der rechten Erfüllung der ihr eigentümlichen Aufgabe
behindert. Auch liegt gerade in dieser Vermischung der
geistlichen und weltlichen Interessen auf beiden Seiten der Keim
der Auflösung der mittelalterlichen Weltordnung. (S. 99.) Kap. 2

(S. 100—147) stellt dar, wie die Idee der Theokratie in den
Schriften Gregors selbst zum Ausdruck kommt, die Idee des

Papstes als des Repräsentanten des göttlichen Reiches auf
Erden, und das das ganze Leben des grossen Papstes
beherrschende Bestreben, das Ideal der theokratischen Einheit
zu verwirklichen. Die durch dieses Bestreben nötig geAvordenen
Kämpfe sind in den folgenden Kapiteln dargestellt, und ZAvar

in Kap. 3 (S. 148 — 202) der Kampf gegen die Priesterehe und
die Simonie, im Kapitel 4 (S. 203—254) der Kampf gegen die
Laieninvestitur. Kapitel 5 (S. 255—320) stellt die Ideen der
päpstlichen und der kaiserlichen Theokratie in ihren
Grundanschauungen dar und Aveist im besondern nach, Avie eben bei
beiden Parteien die Ideale theokratisch gestaltet sind. Kapitel 6

(S. 321—348), „das göttliche Reich und das Reich des Teufels",
handelt noch von den der theokratischen Idee feindlichen
Momenten.

Die Schrift über die Weltanschauung des hl. Augustinus
wurde zur Erlangung der Magisterwürde an der juristischen
Fakultät zu Moskau verfasst, die neue über Gregor VII. zur
Erlangung der Doktorwürde und der Professur an der juristischen

Fakultät zu Kiew. Möge der gelehrte Fürst diese von
hohen Gesichtspunkten ausgehenden Studien über die
mittelalterliche Weltanschauung noch weiter in andern Monographien
fortsetzen. (Das in Aussicht gestellte 2. Heft des 2. Werkes
soll die Geschichte der Entwicklung des Papsttums im 11.
Jahrhundert bis zum Pontifikat Gregors VII. darstellen.)

Prof. Dr. F. Lauchert.



452

lé A. Wjasigin. Bemerkungen zur Geschichte der polemischen
Litteratur des 11. Jahrhunderts. Guido von Arezzo, Petrus

Damiani, der Cardinal Humbert, Pseudo-Ulrich, Gebhard von
Salzburg, Wenrich von Trier und Alanegold von Lautenbach.
Charkow, Druckerei Silberberg. 1896. 98 S. 8°. (Russisch.)

2. A. Wjasigin. Petrus Damiani, ein Kämpfer in der
kirchlich-socialen Reform des 11. Jahrhunderts. Probe-Vorlesung,
gehalten am 10. November 1894. Charkow, Druckerei Silberberg,

1895. 44 S. 8°. (Russisch)

3. A. Wjasigin. Der Zerfall der .Reformpartei unter Papst
Alexander II. Vortrag, gehalten in der historisch-philologischen
Gesellschaft zu Charkow am 5. November 1896. Charkow,
Druckerei Silberberg. 1897. 34 S. 8°. (Russisch.)

Die drei vorliegenden Schriften haben einen Historiker
zum Verfasser, der sich seit Jahren ganz speciell mit der
Geschichte des Gregorianischen Zeitalters beschäftigt und bereits
eine Reihe von Schriften über Gregor VII. und seine Zeit
veröffentlicht hat. Die erste beschäftigt sich, wie der Titel speciell
angiebt, mit der durch die Parteikämpfe der Zeit veranlassten
polemischen oder publizistischen Litteratur, die in Deutschland
Mirbt zusammenfassend dargestellt hat. Mit der interessantesten
und bedeutendsten Persönlichkeit aus dem Kreise der für die

Gregorianische Reform wirkenden Schriftsteller beschäftigt sich
die an zweiter Stelle genannte Probevorlesung des Verfassers
im speciellen. Die dritte Schrift stellt die Verhältnisse
unter Gregors Vorgänger dar, mit einem Ausblick auf die

NacliAvirkungen derselben unter dem Pontifikat Gregors. Der
Verfasser A'erfügt nicht nur über eine genaue Kenntnis der
Quellen, sondern es wird ihm auch von der neuern und
neuesten Litteratur, die irgendwie zur Sache gehört, kaum etwas
BemerkensAvertes entgangen sein, Avas teils in besonderen
Schriften, teils in historischen oder theologischen Zeitschriften
besonders in Deutschland erschienen ist. Dafür zeugen auch
die von dem Verfasser veröffentlichten Recensionen einschlägiger
deutscher Werke: die Schrift von Mirbt: „Die Wahl Gregors

VIL", Marburg 1892, besprach er in den Schriften der
kaiserlichen Universität Charkow, 1893, Heft 3; auch separat
gedruckt unter dem Titel: „Eine neue Schrift über die Wahl



— 453 —

Gregors VIL", Charkow 1893. Ebenfalls als besondere
Broschüre erschienen seine Recensionen über Mirbt, „die Publizistik

im Zeitalter Gregors VIL", Leipzig 1894, und Martens,
„Gregor VIL, sein Leben und Wirken", unter dem Titel : „Die
neuesten Schriften zur Geschichte Gregors VII. und seiner
Zeit", CharkoAv 1896. F. L.

'AXsÇdvôçov A. MnsXtds<p (Belajew), Kad-rjyi]xov 'ExxXrjGiaGxixfjç

'Axaârjj.dag MÓG%ag, Ilsçl svoîoscoç toIv 'ExxXr/Gioôv. 'Ex tov PcoOOixov

¦ino 'IsQoôiaxovov OsvcplXov IlaGxaXidov, AiôaGxdXov xrjg QsoXoyiag
xal Borjd-ov xov 'Etcôttiov xov ExxXrjGiaGxixov 2sptvaçlov IIstqov-
nóXscog. Ev IIsxqovtióXsi, sx xov Tvnoyçatpsîov xrjg 'Ayiu>xdxr]g

JioixovGrjg 2vvoâov naoüv xwv PcaOGioòr. 1896. 44 S. 8°. (Preis
12 Kopeken.)

Die vorliegende Broschüre ist eine Antwort auf die
Encyklika Praeclara vom 20. Juni 1894. Der Verfasser knüpft
an den Ausspruch des Papstes an, dass infolge der neuen
Verkehrsverhältnisse in unserer Zeit, welche die äussere Verbindung
der Völker so sehr erleichtern, auch günstigere Bedingungen
für die kirchliche Wiedervereinigung geschaffen seien. In der
That hat die äusserlich erleichterte Annäherung auch das
Streben nach innerer Annäherung geweckt, nicht nur im
politischen Leben stammverwandter Völker, sondern auch im
kirchlichen Leben. Davon zeugen die in unserer Zeit von verschiedenen

Seiten hervortretenden Unionsversuche. Dahin gehören
nun auch die erneuten Bestrebungen des gegenwärtigen Papstes
Leo XIII., die ganze Christenheit in Eine kirchliche Einheit
unter seiner Oberherrschaft zu vereinigen. Diesem Gedanken
ist die Encyklika an alle Fürsten und Völker vom 20. Juni 1894

gewidmet. Nur scheint dabei leider der Gedanke der kirchlichen

Universalmonarchie dem Papste mehr am Herzen zu
liegen als der Gedanke der Glaubenseinheit in der Christenheit.

S. 17 ff. wird über die Encyklika im allgemeinen als
schriftstellerische Leistung ein Urteil abgegeben, deren formelle
Vorzüge hervorgehoben werden. Nur sind gerade diese
Vorzüge von der Art, dass sie zugleich die schwachen Seiten des
Aktenstückes ausmachen, mit Rücksicht auf seine Herkunft und
Bestimmung. Es ist ein Muster diplomatischer Feinheit und



— 454 —

Schlauheit, die nur eben in kirchlichen Dingen am Avenig-
sten am Platze ist: es hat den Charakter eines feinen
diplomatischen Aktenstückes, aber nicht eines bischöflichen
Rundschreibens. S. 22 ff. werden die mit der Wiedervereinigung in
Verbindung stehenden Fragen behandelt. Wer hat denn eigentlich

die Hauptschuld an der Trennung des Orients und
Occidents'? Eine Avahrheitsgemässe Antwort wird Avohl anders
lauten, als der Papst die Sache ansieht. Daran schliesst sich
die Frage, S. 24: Sind die orthodoxen Orientalen schuld an der
Fortdauer der Trennung, wenn sie dem Rufe des Papstes nicht
Folge leisten In Antwort darauf wird S. 24 f. der Grundsatz
aufgestellt, der bei allen Unionsbestrebungen, die auf
katholischem Boden stehen wollen, überhaupt als selbstverständlich
vorausgesetzt werden muss: „Vollkommene kirchliche Einheit
sollen Avir nur mit den rechtgläubigen Christen haben, mit den
nicht rechtgläubigen Christen aber sind Avir nicht nur nicht
schuldig, in vollkommener Einheit zu sein, sondern wir können
nur von ihnen geschieden sein : die heilige Schrift, die Praxis
der alten ökumenischen Kirche und der gesunde Sinn
verpflichten uns, nicht in kirchlicher Gemeinschaft zu sein mit
den nicht rechtgläubigen Christen." So hat es die alte Kirche
gehalten, so muss es eine Kirche, die im wahren Sinne katholisch
und rechtgläubig sein will, auch jetzt halten. Eine Gemeinschaft,

die nicht A*or allem auf der dogmatischen Einheit
gegründet Aväre, wäre nicht nur nicht etwas Gutes, sondern direkt
schädlich und verderblich : der schlechtere Teil würde durch
die Gemeinschaft nicht nur nicht gebessert und allmählich auf
den rechten Standpunkt emporgehoben werden, sondern das

Gegenteil wäre die Folge eines so ungesunden und verkehrten
Experimentes. Diesen allgemein gültigen Grundsatz wendet
nun der Verfasser auf die Aufforderung des Papstes an : darin
liege der Grund, warum sich die orthodoxe orientalische Kirche
mit der heutigen lateinisch-päpstlichen Kirche unbedingt nicht
vereinigen könne, so lange die letztere bleibe, wie sie jetzt ist.
Im Gegensatz gegen den Papst, der über die kirchlichen
Differenzen sehr leicht hinweggeht, dieselben fast als nichts erscheinen
lässt, wird deren Bedeutung S. 30 ff. stärker hervorgehoben.
Der orthodoxe Orient habe sich niemals atoii der katholischen
Einheit getrennt oder den alten katholischen Glauben auch nur
im kleinsten Punkte Aderlässen; er könne also auch nicht zurück-



— 455 —

kehren dahin, von wo er sich überhaupt nie entfernt habe.
Wenn der Papst die Wiedervereinigung mit dem orthodoxen
Orient also ernstlich wolle, so gebe es dazu nur einen Weg:
nämlich, dass er, der Papst, wieder dahin zurückkehre, avo die
orthodoxe Kirche des Orients schon immer war; dann würde
die Einheit hergestellt sein. Dafür bete die orthodoxe Kirche,
dass die römisch-katholische Kirche durch Aufgabe ihrer
Neuerungen und die Protestanten durch Rückkehr zum katholischen
Glauben sich alle Avieder in Einer orthodoxen katholischen
Kirche vereinigen.

Der griechische Übersetzer hat den Erlös aus dem
Verkauf der Schrift der Unterstützung der durch das Erdbeben
vom 28. Juni 1894 zerstörten, jetzt wieder erbauten
theologischen Schule des Patriarchats Konstantinopel auf der Insel
Halki (XdXxrj) bei Konstantinopel gewidmet. F. L.

Der orthodoxe amerikanische Bote. Russian Orthodox American

Messenger.

Wir machen unsere Leser auf diese Zeitschrift aufmerksam,

welche die Interessen der orthodoxen russischen Kirche
in Nordamerika vertritt und unter der Protektion des

hochwürdigsten Bischofs Nikolaus von Alaska und den Aleutischen
Inseln zweimal monatlich in New-York erscheint. Die grösseren
Artikel erscheinen zweisprachig, russisch und englisch, die andern
Mitteilungen russisch. Aus den uns ATorliegenden Nummern 6

bis 8 vom November und Dezember 1896 heben wir vron grösseren
Artikeln herA7or: „Aus dem Buche »Moskowsky Sbornik«
(Moskauer Sammlung) von K. P. PobjedonoszewA (Russisch und

englisch.) „The Orthodox Church supposed to contemplate the
substitution of the Gregorian for the Julian Calendar." (Russisch
und englisch.) „Christus wird geboren!" von dem Oberpriester
J. Naumowitsch (f 1891, mit dessen Porträt, russisch). Dazu
in den verschiedenen Nummern Predigten und erbauliche
Betrachtungen, in Nr. 8 zum Weihnachtsfest; im offiziellen Teil
die amtlichen kirchlichen Nachrichten für die amerikanischrussische

Diöcese.



456

Aus den wissenschaftlich theologischen Zeitschriften
Russlands.

Die älteste theologische Zeitschrift Russlands, die im Jahre
1821 gegründete „Christliche Lektüre" (Christianskoje Tschtenie),
die Aron der Geistlichen Akademie in St. Petersburg herausgegeben
wird (Rédacteur Prof. A. Lopuchin), erscheint seit dem Anfange
dieses Jahres in monatlichen Heften, statt Avie früher alle ZAvei

Monate. Von den in den beiden erschienenen Heften dieses

Jahrgangs enthaltenen Artikeln seien hervorgehoben : A. Mitjakin, Die
Darstellungen der Geburt Christi in der Kunst, mit Illustrationen.
A. Lopuchin, der hl. Johannes Chrysostomus als Prediger der
Menschenliebe und Mildthätigkeit. A. Bronsow, Das moralisch
Indifferente und das „Erlaubte". A. Pawlowitsch, Die Bewegungen
des theologischen Denkens im zeitgenössischen Deutschland.
N. Glubokoiosky, Das Evangelium des Apostels Paulus und die
jüdisch-rabbinische Theologie. A. Bronsow, Über die Kollision
der Pflichten. P. Swjetlow, Über den Selbstmord. Dazu andere
interessante Artikel zur russischen Kirchengeschichte u. a. —
Diese Zeitschrift erscheint als Avissenschaftliche Beilage zu dem
gleichfalls A'on der Geistlichen Akademie axoii St. Petersburg
herausgegebenen, an anderer Stelle in diesem Hefte unserer
Revue berücksichtigten „Kirchlichen Boten", der als wöchentlich

erscheinendes kirchliches Blatt die kirchlichen Nachrichten
und Fragen der Gegenwart behandelt.

Beide Seiten, die wissenschaftlich theologische und die
praktische und zeitgeschichtliche, berücksichtigt die ebenfalls
in St. Petersburg erscheinende geistliche Zeitschrift „Strannik"
(der Pilger), gegründet 1860, seit 1880 unter der Redaktion von
Prof. A. Ponomarew. Unter den im Januarheft dieses Jahres
erschienenen Artikeln seien als von besonders allgemeinem Interesse

hervorgehoben : J Fileicsky, Vincentius von Lerinum über
die Tradition. D. Saclowsky, Patriotismus und Christentum. 67. Pe-

trowsky, Skizzen aus der Geschichte des christlichen
Religionsunterrichts: 1. in der altchristlichen Kirche bis zum 5.
Jahrhundert einschliesslich. P. Wikid, Der Metropolit Petrus Mogi-
las (von Kiew; der bekannte Verfasser der „Confessio
orthodoxa", die unter den symbolischen Büchern oder Bekenntnisschriften

der neueren orientalisch orthodoxen Kirche die erste
Stelle einnimmt); zu seinem dreihundertjährigen Geburtstag



— 457 -
(1596). Andere Artikel zur neueren Geschichte der russischen

Kirche, Erbauliches, kirchliche Nachrichten aus Russland und
dem Ausland, theologische Bibliographie. F. L.

V. Librairie.

Anton Bullinger : Meine Schrift « Das Christentum im Lichte
der deutschen Philosophie », verteidigt nach rechts und links,
mit einem offenen Brief an Prof. Dr. Fr. Michelis, vom J.
1885, und einem Vorwort gegen Prof. Dr. Ed. Zeller; München,
Th. A. Ackermann, br., 58 S., 1897.

C. Chauvin: L'Inspiration des divines Ecritures d'après
l'enseignement traditionnel et l'encyclique Providentissimus Deus ;
Paris, Lethielleux, 1 vol. in-18, 1896, 3 fr. 50.

Tr. Evangelidès: Cosmas Etolos, sa vie, son apostolat; étude
historique et critique (texte grec) ; Athènes, librairie Aposto-
lopoulos, 1897, br. in-12°.

Marius Fontane : Histoire universelle ; T. IX, les Barbares (de
117 à 395 ap. J.-C); Paris, Lemerre, in-8°, 1897, 7 fr. 50. (Sera
analysé dans la livraison suivante.)

Ad. Hausrath : Karl Holsten, Worte der Erinnerung, gesprochen
bei der Gedächtnisfeier am 29. Januar 1897 in der Aula der
Universität zu Heidelberg; Heidelberg, Otto Petters, br.,
50 Pfg.

Victor Hugo : Dieu (œuvres posthumes, poésie) ; Paris, Hetzel,
1 vol. in-18°, 1897, 2 fr.

P. Lapeyre: Auguste Nicolas, sa vie et ses œuvres; Paris,
Lethielleux, in-12, 1897.

André Lavertujon, sénateur : La Chronique de Sulpice Sévère ;

texte critique, traduction et commentaire ; L. Ier, avec
prolégomènes sur Sulpice, ses écrits et son maître Martin de
Tours; Paris, Hachette, in-4°, 1896, 10 fr. — Cet important
et magnifique ouvrage comprendra 5 volumes. Nous les
analyserons dans les livraisons suivantes.

H. Lesêtre: La Sainte Eglise au siècle des apôtres; Paris,
Lethielleux, in-8°, 1897.

Magnier : Etude sur la Canoniche des Saintes Ecritures ; I.
Ancien Testament; Paris, Lethielleux, 1 vol. in-8°, 4 fr.

Rcvne intern, de Théologie. Heft 18, 1897. 30



— 458 —

DR NiKODiM Milas, griechisch-orient. Bischof in Zara: Das
Kirchenrecht der morgenländischen Kirche, nach den
allgemeinen Kirchenrechtsquellen und nach den in den auto-
kephalen Kirchen geltenden Special-Gesetzen verfasst; übersetzt

von Dr. Alex. R. v. Pessié; Zara, Selbstverlag des
Verfassers, in-4°, 622 S., 1897. — Sehr wissenschaftlich und
Avichtig.

G. Pariset: L'Etat et les Eglises en Prusse sous Frédéric-
Guillaume I" (1713-1740); Paris, Colin, 2 vol. in-8°.

E. Récéjac : Essai sur les fondements de la connaissance
mystique ; Paris, F. Alcan, in-8°, 1897, 5 fr. (Sera analysé dans
la prochaine livraison.)

A. Réville : Jésus de Nazareth, études critiques sur les
antécédents de l'histoire évangélique et la vie de Jésus, 2 vol.,
Paris, Fischbacher, in-8°. (Sera analysé dans la prochaine
livraison.)

Russian Orthodox American Messenger; bi-lingual Russian and
English; issued on the 13,b and 27th of each month; one
Year 3 dollars. —- See the Homilies of the R. Rev. Nicholas,
Bishop of Alaska and the Aleutian Islands.

A. Sabatier : Esquisse d'une philosophie de la religion d'après
la psychologie et l'histoire; Paris, Fischbacher, in-8°. (Sera
analysé dans la prochaine livraison.)

P. Schmidt: Melanchthon, ein vaterländisch-kirchliches Schauspiel

in Prolog, 7 Akten und Epilog; Leipzig, B. Richter,
br., in-18, 1897.

J. E. Semeria. L'Evangile de Pierre ; Paris, Lethielleux, br.,
in-8°, 1897.

AVIS.
Prière à MM. les auteurs et les éditeurs d'envoyer directement

les ouvrages grecs et russes à M. le professeur Lauchert
(Bonn a. Rh., Bahnstrasse, 7).

Der Schluss der «Antwort an die Gegner » von Prof.
Dr. Watterich (siehe Revue 1897, Januarheft) wird Anfang
April in einer besonderen Schrift erscheinen.

^DG«


	Bibliographie théologique

