Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)
Heft: 18

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 416 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

Histoire générale du IV*® siecle a nos jours, sous la di-
rvection de MM. Lavisse ef RamBaup; 7. 1//I, La Révolu-
tion frangaise (7/89-1799); Paris, Colin, gv. in-8° 992 p.
1896, 12 fr.

Magnifique volume, digne des précédents et da a la
collaboration de dix-sept écrivains spécialistes. Je dois me
limiter ici, forcément, aux choses religieuses et ecclésiastiques,
traitées au chapitre X par M. Chénon, en y ajoutant ce qui
est dit du mariage civil et du divorce (p. 486-488), et aussi
de la philosophie, soit en France (p. 561-564), soit en Espagne
(p. 737-741). Le chapitre X, sur I'Eglise et la Révolution, est
résumé en quelques mots: <« En 1789, on s’attaqua aux pro-
priétés ecclésiastiques; de 1790 a 1792, au clergé séculier
et régulier; en 1793, au culte lui-méme; vint ensuite la
réaction. »

A propos des mesures relatives aux biens d'Eglise, l'auteur
raconte la suppression, soit des dimes ecclésiastiques, qui
produisaient environ 70 millions de livres, soit des dimes in-
féodées, qui ne s’élevaient qu'a 10 millions. Puis la sécula-
risation des biens ecclésiastiques.

Les mesures relatives au clergé furent la Constitution
civile du clergé, que les prétres assermentés accepterent et
que les insermentés rejetérent; puis le décret du 13 février
1790 sur les ordres religieux et leur dissolution en aofit
1792.

L'histoire des mesures relatives au culte est ainsi divisée :
préliminaires du culte de la Raison, le culte de la Raison, le
culte de 1'Etre supréme.



s A1

Enfin, sous le titre de «régime de la sé¢paration», M. Chénon
traite les questions suivantes: la liberté des cultes (3 ventose
an III), 'ancienne Eglise constitutionnelle et la loi du 11 prai-
rial, la nouvelle persécution sous le Directoire, le concile
national de I'Eglise constitutionnelle de 1797, et les théo-
philanthropes.

Tous ces faits sont trés complexes et de valeur trés di-
verse. Si beaucoup doivent étre condamnés, beaucoup aussi
doivent étre approuvés; c’est ici surtout que la théorie du
bloc est une erreur manifeste. Les uns, comme les hébertistes,
voulaient déchristianiser la nation, et ne sauraient étre justi-
fiés ni au point de vue de la foi chrétienne, ni méme au point
de vue de la simple raison. D’autres voulaient nationaliser
UFglise; et comme la suprématie du pape ne le permettait
pas, ils voulaient agir sans le pape et méme contre le pape,
parce qu'ils savaient que I'Eglise avait été autrefois catholique
sans le pape et méme quelquefois contre le pape. « Qu'est-ce
que le pape? disait Camus. Un évéque, ministre de J.-C., comme
les autres, dont les fonctions sont circonscrites dans le diocese
de Rome... Il est temps que I'Eglise de France, toujours jalouse
de ses libertés, mais pas toujours assez forte pour les main-
tenir, soit délivrée de cette servitude.» Lanjuinais l'appuyait
et affectait de toujours parler & la tribune de «1'évéque de
Rome.» Sur quoi, d'Eprémesnil, «fatigué », dit M. Chénon,
Iinterrompit en disant: «[L'’évéque de Rome est pour les ca-
tholiques le souverain pontife. » Il s’agit bien de d’Eprémesnil
fatigué¢!» L’important serait de savoir si d’Eprémesnil « fa-
tigué » avait raison; et c'est ce que M. Chémon n'a pas dé-
montré. M. Chénon d'ailleurs n'y était pas tenu, car ce n'est
pas une discussion théologique qu'il avait 4 écrire, mais un
simple récit. Ce récit, il l'a fait avec clarté, mais, comme
toujours, avec une partialité manifeste pour l'opinion de d’E-
prémesnil et contre le clergé assermenté. Assez respectueux,
il faut le reconnaitre, envers 1'évéque Grégoire, il n'a pas
rendu suffisamment justice a I'Eglise constitutionnelle, a son
patriotisme, a sa foi, aux services qu'elle a rendus a la
France et qu’elle aurait continué a 1lui rendre sans les
fautes du Directoire et sans la politique néfaste du premier
consul.



— 418 —

Oserai-je exprimer mon étonnement de ne pas voir figurer
dans la bibliographie relative 4 ces questions les ouvrages
suivants :  Histoire de I'Eglise de France, par I'abbé Guettée,
dont le XII® vol. traite de la Révolution, 1856; —I'Eglise et la
Révolution frangaise de 1789 a 1502, par Ed. de Pressensé,
1867, — les Conslitutions de la France, par F. A. Hélie, dont
les deux premiers volumes traitent de la Constituante, de la
Convention et de la République, 1875 et 1876; — le Clergé de
quatre-vingt-neuf, par Jean Wallon, 1876; — Jes Origines du
Concordat, par L. Séché, dont le premier volume traite de
Pie VI et du Directoire, 1894; — etc. E. Micaaub.

Le Mouvement religieux a Paris pendant la Révolution
(1789-1801), par le Dr RoBiNeT; 7. /°f, la Révolution dans
I'Eglise (juillet 1789 a septembre 1791); Paris, L. Cerf,
gr. in-8° 574 p., 1896, 7 fr. 50.

Ce volume est une nouvelle preuve de la difficulté d'é-
crire 'histoire de la Révolution francaise, lorsqu'on étudie ce
sujet, déja si brtilant par lui-méme, avec un esprit systéma-
tique et avec le parti pris de critiquer les faits et de les
juger d'aprés son systéme a soi. M. le D* Robinet est certai-
nement de la plus entiere bonne foi. Mais son positivisme
étroit, sa manie de vouloir juger le christianisme au point de
vue de « I'Humanité, le seul vrai Grand-Etre, le seul véritable
Etre supréme, dit-il, puisqu'on n'en a jamais vu ou connu
aucun autre (p. 101)! »; la naiveté avec laquelle, matérialisant
la Trinité, il prétend conclure a la «fragilité de la doctrine
chrétienne (p. 38)», la naiveté non moins grande avec laquelle
il n'apergoit dans la religion chrétienne que 1'ccuvre des
douze apotres, des 76 (si¢) disciples et surtout des évéques de
Rome (p. 40), etc., toute cette incroyable théologie, mélée au
récit et aux appréciations des faits de la Révolution, gate
singuliérement la valeur de ce volume.

Et cependant, d’autre part, on y trouve beaucoup de do-
cuments trés intéressants, généralement dispersés, grace aux-
quels on peut pénétrer dans une infinité de détails menus et
précis sur les choses de la Révolution. Les lecteurs intelli-
gents qui connaissent l'inanité de la théorie « positiviste hu-



SR | -

manitaire », et l'inanit¢ des jugements que cette théorie peut
inspirer sur la vraie nature du christianisme et sur la marche
de l'histoire pourront aisément écarter cette théorie et ces
jugements, et ne voir que les documents mémes, documents
trés instructifs,

IIs laisseront donc de coté l'étrange introduction de 104
pages, hors d'eceuvre qui obstrue le volume plus qu’il ne
I'ouvre. Ils arriveront immédiatement aux cinq chapitres qui
en forment le fond, et dans lesquels il s’agit 1° de la suppres-
sion de la dime, 2° de l'aliénation des biens du clergeé, 3° de
la constitution civile du clergé¢, 4° du schisme, 5° des fétes pu-
bliques pendant l'assemblée constituante.

Tres curieux, je le répete, les détails sur le prestige du
culte catholique en 1789, et sur les mceurs des hauts digni-
taires du clergé (p. 116-125)., L’auteur ajoute cette tres juste
réflexion: « Et cependant c'était ce corps avili et corrompu,
dégradé par la richesse et l'oisiveté, méme chez les ordres
mendiants; tellement déchu de son ancienne valeur, déchiré
et affaibli lui-méme par 'antagonisme de ses parties, qui, pen-
dant tout ce sieécle et le précédent, avait troublé la vie natio-
nale par ses querelles dogmatiques, ses luttes intérieures, ses
convoitises et ses prétentions; qui, au moyen du bras sécu-
lier, voulait encore, si peu de temps avant la convocation des
Etats-généraux, imposer aux Frangais, comme articles de foi,
toutes les variations qu'il plaisait aux casuistes romains et a
la corporation des jésuites d’introduire dans les croyances de
I'Eglise !): c'est ce corps devenu incapable et indigne, qui
inscrivait dans ses cahiers l'injonction de maintenir le catho-
licisme (romain) comme seule religion de I'Etat, a I'’exclusion
de tous les autres cultes; la volonté de faire révoquer l'édit
de folérance, afin de remettre les protestants sous le régime
de la révocation de 1'édit de Nantes; et qui prétendait con-
server son vefo sur tous les écrits philosophiques et politiques,
sa main mise exclusive et définitive sur l'instruction et 1'édu-
cation publiques a tous les degrés, c'est-a-dire exploiter et di-

1} D’aprés Voltaire, le cardinal Fleury n’aurait pas signé moins de 56,000
lettres de cachet, presque toutes pour les querelles du jansénisme ou de la Bulle.—
Voir, dans la présente livraison (p. 304-334), comment I'infime ministre Dubois, en vue
d’obtenir le chapeau de cardinal, cherchait a plaire au pape en sévissant contre
les jansénistes.



== A —

riger toujours & son avantage, surtout par l'ignorance infligée
au plus grand nombre, la vie intellectuelle, sociale et morale
de la nation (p. 120)! »

Tres curieux également, les griefs du bas clergé contre le
haut clergé; le cahier des doléances et remontrances du clergé de
Paris intra et extra muros, les preuves que les revenus des fon-
dations n’était plus employés & secourir les pauvres (p. 167); les
détails incroyables sur le triste état de I'Hotel-Dieu, de Bicétre et
de la Salpétriere, par défaut de charité du clergé (p. 170-180);
les chiffres précis des revenns du clergé, revenus qui s'¢le-
vaient 4 140 millions et méme, en comptant tout, & 175,980,000
livres (p. 208); les fragments de l'ouvrage de Rozet sur la
Véritable origine des biens ecclésiastiques (p. 204-206).

Le chapitre sur la constitution civile du clergé est aussi
plein de renseignements. On y voit, entre autres choses, com-
ment le comité ecclésiastique de 1'Assemblée voulait ramener
I'Eglise d'Occident & sa pureté primitive, pureté qui « depuis
huit & neuf cents ans est 'objet des regrets de tous les gens
de bien.» Malheureusement, 'auteur détériore son récit par
ses appréciations antichrétiennes. Il s'imagine que c’est atta-
quer le progrés que de vouloir, selon son expression, «rame-
ner I'Occident a mille ans en arriere (p. 273)!» 1l ignore le
vrai catholicisme jusqu'a reprocher a l'abbé Grégoire d'avoir
eu «l'esprit protestant (p. 301);» or, selon lui, l'esprit protes-
tant consiste a4 « réduire le monothéisme a4 sa plus simple ex-
pression, au déisme le plus ¢lémentaire (p. 310)», etc. Toute
cette facon de caractériser le protestantisme est étrange.
L’auteur ignore qu'il y a protestantisme et protestantisme,
comme il y a catholicisme et catholicisme, et que les griefs
a bon droit dirigés contre tel protestantisme ou tel catholicisme
ne sont plus applicables sans erreur a tel autre.

L'auteur ne déteste pas moins les jansénistes et les galli-
cans du comité ecclésiastique que les protestants; il en veut
surtout & Camus. Pourquoi? Parce que ces partisans du réta-
blissement de I'’Eglise primitive n'ont pas prononcé la sépa-
ration de lI'Eglise et de I'Etat! L’auteur confond I'Eglise ro-
maine actueile avec l'ancienne Eglise et méme avec la chré-
tienté; il dit que celle-ci est « entierement due a la papauté
(p. 300)», que c’est I'Eglise du moyen age «qui a fait la
chrétienté (p. 281)»; il loue «ce que la papauté, dans sa phase



— 421 =

ascendante, en ses plus grands jours dw VIII® au XII® siécle
(sic), a su tirer pour l'éducation du monde barbare et la pu-
rification () de la société romaine, d'une doctrine aussi im-
parfaite que celle du Christ (p. 297).» Ces notions sur la pa-
pauté du IX® siécle et des suivants, les plus horribles siecles
de la papauté, transformés en grands jours et méme «en ses
plus grands jours,» dénotent une compléte ignorance de
I'histoire de la papauté. Ce n’est pas la premiere fois que l'on
voit la papauté du moyen age admirée par les ennemis du
christianisme; cette admiration suppose méme une certaine
logique. Peut-on, en vérité, parler de «la grandeur et de 1'ori-
ginalité de la civilisation du moyen Aage jusqu'au XIII® siecle
au moins (p. 300)», et en faire gloire a la papauté?

L’auteur est plus juste, lorsque, réfutant ['Histoire de la
Constitution civile du clergé par M. Sciout, il dit (p. 409):
«Ce sont les prétres réfractaires, commandés par les évéques
réfractaires, et non pas lindignation des fideles, qui ont fait
le schisme et la guerre religieuse, en épouvantant les cons-
ciences par la nullité prétendue des sacrements administrés
par les prétres constitutionnels! Ce sont les intrigues et la
diplomatie de Rome et de 'épiscopat francais, appuyés par la
coalition des émigrés et des puissances, au dehors, et par les
conspirations de la cour, des nobles et des prétres réfractaires,
au dedans, qui changeérent les dispositions de la masse des
catholiques et du clergé du deuxieme ordre, qui, avant la
guerre engagée de parti pris par le hawt clergé contre I’As-
semblée, a propos des réformes introduites dans I'Eglise, y
étaient plutdt favorables ou indifférents. Les couvents en par-
ticulier étaient les fovers actifs, quoique cachés, du fanatisme
et des conspirations contre-révolutionnaires. Les dmigrés de
Uintérienr, nobles ou non, mais surtout les aristocrates, allaient
s'y joindre aux prétres non-jureurs et y arréter de concert
les instructions et les mots d'ordre que les religieux et les
religieuses faisaient circuler dans les familles, avec foutes
sortes d'exagérations, de mensonges el d'excitations a la ré-
sistance. »

On le voit, c'est toujours le méme procédé. En 1791 comme
de nos jours, c'est le haut clergé réfractaire qui impose le
mot d’'ordre au bas clergé, et qui, aidé des couvents, entre-
tient le fanatisme chez les fideles, lesquels, abandonnés a



—— 492

eux-mémes, suivraient plutdt la réforme qu'ils ne la com-
battraient.

Et ce qui est aussi toujours le méme, c'est I'aveuglement
et P'entétement avec lesquels les ennemis du christianisme
confondent le vrai christianisme avec le faux, le vrai catho-
licisme avec le papisme, I'Eglise catholique avec I'Eglise
romaine, et dirigent contre la vérité des attaques qui ne
devraient étre dirigées que contre lerreur. M. le Dr Robinet a
frappé le papisme avec raison; mais les coups qu’ils a cru
porter contre les ennemis du papisme, il les a portés a faux.

E. M,

Le Probléeme de la mort, par Louis BourbDeau. PFaris,
Alecan, 112-8°, 1896, &5 fr.

Dans une introduction tres modérée et tres habile, 'auteur
dit qu'on aurait moins d'appréhension de la mort, si on la
connaissait mieux; qu'il ne faut plus se borner a faire de ce
probléme une affaire de sentiment; qu'il faut 'examiner avec
la raison et a la lumiere de la science. Trés bien. Et le
lecteur attiré s'empresse de passer aux chapitres, avec l'espoir
qu’ils seront philosophiques comme ceux de M. Alaux!) et
scientifiques comme ceux de M. Armand Sabatier ?). Malheu-
reusement il n'en est rien. Le savant auteur de la Z7héorie
des sciences et de VEssai swur l'histoive et les historiens n'a
fait, certainement sans le vouloir, qu'une ceuvre plus partiale
que scientifiqgue. Sa theése u'est au fond que l'ancienne néga-
tion habillée a la moderne et en trés bon style, de la spiri-
tualité de I’ame, de l'immortalité de 'ame, de la vie future et
méme de lexistence de Dieu. Pour la réfuter, il faudrait pu-
blier des traités complets de théodicée et d’eschatologie, et ce
n'est point ici le lieu. Je veux seulement indiquer trés brieve-
ment la faiblesse des procédés de l'auteur.

Il réunit les superstitions dans lesquelles les crédules (je
ne dis pas les croyants) de toutes les religions et de toutes
les époques sont tombés, et ce tableau tend a rendre ridicule
la croyance a la vie future. Il réunit les assertions des non-
croyants, des sceptiques, et de tous ceux qui semblent pré-

1) Voir la Resvue 1896, n. 14, p. 351-334.
%} Voir la Revue, 1896, n. 15, p. 530-3586.



— 423 —

férer le repos du néant a I'éternelle activité de la vie; et
toutes ces citations tendent & faire croire que la croyance &
la vie future est rejetée par I'¢lite de l'humanité, et admise
seulement par une minorité & peu prés dénuée d’intelligence
et de science (p. 58-39), Il réunit les fausses explications qui
ont été données sur l'Ame et sur l'activité de I'ame dans la
vie future; et de la fausseté de ces explications il conclut a
la fausseté méme de la chose. De ce que nous ignorons le
«comment» ou de ce qu'on l'explique peu ou mal, il nie la
chose méme; le sophisme saute aux yeux.

A en croire lauteur, la croyance a la vie future suppo-
serait une quantité de miracles et l'intervention d'un pouvoir
surnaturel (p. 297); et comme ni le miracle ni le surnaturel
ne sont admissibles, il est clair qu’il faut rejeter la vie future!
Et puis, la vie future serait «vouée & une perpétuelle mono-
tonie »; elle ne serait qu'une «pétrification de la vie et une
forme de la mort (p. 294)». Quel est 'homme sensé qui pour-
rait des lors croire & la vie future? C'était bon pour Tertul-
lien de dire: «La chose est croyable parce qu'elle est absurde,
elle est certaine parcequ’elle est impossible (p. 300)!» Comme
si la foi chrétienne en général et la foi dans la vie future en
particulier, ne reposaient que sur l'absurde et l'impossible!

A ceux qui trouvent que certains crimes ne sont pas
assez chatiés en cette vie et que certains actes de vertu n'y
sont pas assez récompensés, et qui en concluent, au nom de
la justice divine, qu'une vie future est nécessaire, M. Bourdeau
répond que c'est 14 «instituer la morale d'intérét »; que le
sentiment du devoir seul suffit (p. 123); comme si la recherche
du bonheur était immorale, et comme si la vertu et la féli-
cit¢é ne pouvaient pas étre unies dans un monde parfait!
M. Bourdeau cependant ne craint pas d'en appeler plus loin
4 l'idée de la récompense, lorsqu’il dit que la mort bien sup-
portée est un acte moral qui «trouve sa récompense dans le
calme d'une bonne fin (p. 354).»

Comment M. Bourdeau, qui se pique de «science positive »,
peut-il faire fond sur des boutades de Voltaire et de Hume?
Il cite sérieusement un dilemme comique de ce dernier : «De
deux chose 1'une: ou il y a de la justice en ce monde, ef alors
elle doit suffire! ou il n'y en a pas, et quelle rarson a-t-on
d’en espérer davantage dans une autre vie (p. 127)?» M. B.



— 424 —

cite ce mot de Geethe: «Pour se retrouver dans linfini, 1'in-
dividu s’évanouit volontiers»; il ne s’aper¢oit pas que ce texte
le condamne, car d’aprés ce texte l'individu ne meurt que
pour Se retrouver dans l'infini, tandis que M. Bourdeau veut
que l'individu se perde dans linfini, infini qui, d’ailleurs, selon
lui, n'est nullement I'infini, mais seulement «l'impersonnalité
de l'ensemble (p. 350)!»

On sait que, selon St-Paul, au corps grossier de cette
vie survit une sorte de graine, mystérieuse semence d'ol
sortira le corps spiritualisé de la vie future (et quod semi-
nas, non corpus, quod futurum est, seminas, sed nudum gra-
num). On sait aussi les beaux travaux du savant doyen de la
Facult¢ des sciences de Montpellier, M. Armand Sabatier, sur
cette question. M. Bourdeau, au lieu de les critiquer, les omet
(p. 172-173). Ne pouvant palper dés maintenant les choses
futures, il les nie, comme si l'actualité présente ¢tait le der-
nier mot et le dernier résultat des forces et des lois de la
nature !

Au lieu de chercher & préciser la véritable doctrine chré-
tienne sur le sujet en question, et de citer les enseignements
exacts des théologiens compétents, M. Bourdeau a cité, entre
autres, les papes de la cour d'Avignon, Bembo, Léon X (p. 33)!
Renan est aussi une des grandes autorités mises en avant par
l'auteur!

Quand M. Bourdeau a besoin de nier la spiritualité de
I'ame et d'en faire non une force pensante, mais une simple
fonction de l'organisme (p. 83), il insiste beaucoup sur l'unité
de I'étre humain, unité non de la personne, mais de la subs-
tance physique et matérielle; et quand i1 a besoin de nier la
possibilité de la résurrection, il attaque cette méme unité dont
il faisait tout a I'heure un si grand cas: «nous avons, dit-il,
non un corps unique et fixe, mais une multitude de corps
successifs qui se modifient continuellement (p. 174)»; et il en
est de méme de l'ame : <le sentiment de notre identité nous
trompe; nos esprits ne varient pas moins que nos corps, non
seulement d’Age en Age, mais de moment en moment (p. 176)».
Donc, 14 'homme est un, ici il ne 'est plus, ni dans son corps,
ni dans son ame; auquel faut-il croire?

M. Bourdeau en est encore a l'opinion de MM. Bain et
Taylor sur l'origine des trois notions de 'ame, de la survi-



— 425 —

vance et de Dieu; il paraitrait que 'homme aurait ces trois
notions parce qu’il réve, et que, s'il ne révait pas, il ne les
aurait pas (p. 16-25). C’est une explication absolument fantai-
siste, que l'on peut remplacer, avec plus de raison positive,
croyons-nous, par la notion de la cause et de 'effet, appliquée
soit & la pensée de 'homme, soit & ses actes corporels, soit
aux phénomeénes extérieurs de l'univers.

Le volume de M. Bourdeau, toutefois, se termine par de
bons conseils sur la résignation aux souffrances de cette vie,
sur la patience, sur l'acceptation de l'inévitable, etc.; mais ce
sont des conseils qui ne reposent ni sur des principes clairs,
ni sur une sanction suffisante, et qui, par conséquent, sont trop
débiles pour constituer une morale positive, logique et ferme.

E. M.

Le Conclave, par Lucius LeEctor; PFaris, Lethielleux, 1894,
1 vol. in-18, 780 p., 6 fr. 75.

Laissons de coté les ritournelles sur la prétendue pri-
mauté divine de 1'Eglise de Rome, primauté qui dériverait de
la prétendue primauté de St-Pierre, lequel serait le fondateur
de cette Eglise: de telles assertions n’ont plus cours parmi
les théologiens qui respectent I'Ecriture sainte, les Péres et la
théologie. Laissons de coté les dates fausses, lapsus de 1l'im-
primeur certainement, ainsi que les pages sur Pie IX, sur
Léon XIII, sur la réconciliation entre la papauté et I'ltalie,
sur Crispi, etc., pages qui sentent le petit journalisme et méme
le reportage. Laissons enfin de coété l'esprit ultramontain de
lauteur, qui cherche a justifier méme l'injustifiable. Il reste
encore, toute défalcation faite, un fond de travail sérieux, une
accumulation intéressante de détails historiques, des analyses
objectives de documents officiels; toutes choses qui font de
ce livre un livre utile a4 consulter.

Ce n'est pas une histoire des conclaves; histoire trés im-
portante et trés curieuse qui a été commencée par plusieurs,
mais qui reste encore a faire, et qui ne sera faite que lorsque
seront publiés tous les documents diplomatiques encore enfouis
dans les archives des gouvernements de I'Europe. L’auteur se
borne a étudier le conclave au point de vue de son organi-
sation, et de sa législation ancienne et moderne. A la rigueur,

Revue intern. de Théologie. Heft 18, 1897, 28



— g —

il aurait d@, d'aprés le titre de son livre, commencer son
étude a l'année 1274, lorsque Grégoire X institua le conclave
proprement dit, en décrétant que les cardinaux se réuniraient
désormais en un lieu «fermé», pour y procéder a I'élection
du pape. Il a préféré consacrer les 90 premitres pages de
son volume a résumer les origines de l'élection des papes,
ses diverses formes dans le cours des siécles jusqu'a Gré-
goire X. Apres cette sorte d'introduction, il traite, en divers
chapitres, de la constitution du conclave, de sa législation
organique, des funérailles du pape, de l'interrégne, du gou-
vernement provisoire du sacré-colleége, des cardinaux chefs
d’ordre, du cardinal Camerlingue, du lieu du conclave, de son
organisation matérielle, de l'entrée au conclave, de l'ordre in-
térieur, du veto d'exclusion des puissances, des opérations
électorales, du scrutin, etc.; suivent en appendices les trois
bulles de Pie I1X et le Réglement du 10 janvier 1878.

Si 'auteur s'est placé en général a un point de vue ultra-
montain, il n'en a pas moins fait ¢ca et 1a quelques aveux
précieux, qu'il serait trop long de relever ici. Je me bornerai
a remarquer que, de l'aveu de l'auteur, la catholicité n'a
revendiqué, pendant plus de dix siecles, «aucun droit d'im-
mixtion dans la constitution du pontificat romain (p. 6)»;
abnégation qui se comprend d'elleeméme, I'évéque de Rome
n'ayant ¢été pendant de longs siécles qu'un simple évéque,
soumis comme tous les autres au droit commun; mais abné-
gation bien étrange, inexplicable méme, dans le systéme ultra-
montain, ol la catholicité est censée avoir vu dans 1'évéque
de Rome la source méme de la juridiction de I'Eglise!

L’auteur ne se géne nullement pour trouver insuffisante
(«un coup d’épée dans l'eau,» dit-il) la bulle Cum tam divino
de Jules II, en 13503 (p. 106). Il est encore plus sévére au
sujet de la bulle Cum secundum de Paul IV, en 1558 (et non
1758); il s'éleve contre le préambule «prolixe, rédigé dans ce
style ampoulé, sonore et creux qu'ont affectionné parfois les
scriptores de la chancellerie pontificale (p. 107)».

M. Lucius Lector, teinté d’américanisme, semble méme ne
faire grand cas ni de ce qui reste de pouvoir temporel au
pape actuel, ni du séjour du pape &4 Rome méme. «Dussions-
nous voir, dit-il, le successeur de Pierre, secouant de ses pieds
la poussieére séculaire de Rome, se débarrasser des accessoives



— BT —

d'une souveraineté devemue puvement wnominale et dérisoire,
pour aller chercher un refuge dans quelque couvent de la
vieille Europe’ ou dans quelque moderne Mansion House de
la libre Amérique, peu importe (p. 701).» Mais, d'autre part,
si 'abandon de Rome «importe peu», comment l'auteur peut-
il dire que «la primauté universelle du pape n'est qu'une ré-
sultante du fait de son épiscopat romain (p. 06)», et que «le
fait de succéder a St-Pierre sur le siége de [KFome, constitue
ipso facto le chef supréme de I'Eglise universelle (p. 14)?»
La contradiction n'est-elle pas évidente?

D’autres contradictions, plus graves encore, entre certains
aveux de Lucius Lector et le systéme papiste, seraient a si-
gnaler. Je le ferai plus tard. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Zur fiinfundzwanzigjihrigen Dogmatisierung der vatikanischen Papst-
lehren: Fragen ohne Antwort iiber die romische Zukunfts-
theologie und die alte katholische Kirchenlehre von K.
OBRICHT, Halle, ]_?ugen Strien, 1896, 356 8., Preis 4 M. 80 Pf.

Bischof Korum von Trier hatte 1890 zu Koblenz den ver-
sammelten ,Katholiken“ pathetisch zugerufen, wie der romische
Klerus nichts anderes wiinsche, als ,mit den Watfen des Geistes“
hinauszugehen und tberall hin ,das Licht bringen zu dtrfen®.
Diesem Wunsche wollte der damalige Generalvikar Dr. Th. Weber
in der Weise entgegenkommen, dass er sich selbst als ein mit
den ,Waffen des Geistes* zu bearbeitendes Objekt darbot, um
der verheissenen Erleuchtung teilhaftig zu werden. Bekannt-
lich aber wollte sich Herr Korum darauf nicht einlassen. Der
Verfasser der vorliegenden Schrift erzéhlt nun zunéchst ein
analoges Erlebnis: Der romische Geistliche seines Wohnortes
besucht ihn, um ihm seine guten Dienste anzubieten; das fiihrt
zu allerlei Fragen, auf die der Geistliche die Antwort schuldig
bleibt. Statt den Besuch mit einem Gegenbesuch zu erwidern,
entschliesst sich Obricht, dem dienstfertigen Pfarrer 160 Visiten-
karten abzugeben, auf denen kiirzere und lidngere Fragen
stehen, die ein romischer Theologe einem altkatholischen Laien
beantworten sollte, wenn er an ihm das barmherzige Werk der



428 —

Belehrung tiben will. — Natiirlich wich der betreffende Geist-
liche aus. Statt eine Antwort zu geben, erwiderte er dem
Fragenden, er wolle fiir ihn beten, damit er von seiner Blind-
heit geheilt werde. — Das ist der Inhalt des vorliegenden
Buches. Es enthilt ein ausserordentlich reiches Material. Gute
Register erleichtern den Gebrauch. Einen besondern Reiz ge-
winnen die Auseinandersetzungen durch den schalkhaften Humor,
der sich durch das Ganze hindurchzieht. So giebt der Ver-
fasser z. B. den Text der offiziellen Ubersetzung der Konzils-
beschliisse vom 18. Juli 1870 genau wieder, schiebt aber —
gleichsam als Illustrationen zum Text — da und dort jesui-
tische Ausspriiche ein, die den Satz variieren: ,Der Zweck hei-
ligt die Mittel“.

Obricht kennt die einschligige Litteratur sehr gut; aber
er nennt seine Quellen nirgendwo. Vielleicht erklart sich das
aus der Riicksicht auf den Umfang der Schrift, der fast doppelt
so gross hiitte werden miissen, wenn die zahllosen Notizen auf
ihre Quellen zuriickgefithrt worden wiren. Immerhin mag
durch die freie Behandlung des Stoffes dem Verfasser da und
dort ein kleiner Verstoss begegnet sein. So ist z. B. der ro-
mische Bischof, der den Patriarchen Johannes Jejunator wegen
des angemassten Universalepiskopates riigt, nicht Leo 1. (S. 86).

Der Verfasser ibersetzt jedes lateinische Wort, das er an-
fihrt, ins Deutsche. Die Schrift ist fiir jeden gebildeten Laien
nicht bloss eine leicht verstandliche, sondern auch eine sehr
erheiternde Lektiire. H.

Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum
Ende des ostromischen Reiches (527—14563) von KARL KRUM-
BACHER, a. o. Professor an der Universitit Miinchen. 2. Auflage,
bearbeitet unter Mitwirkung von A. EHRHARD, o. d. Professor
an der Universitdt Wiirzburg, und H. GELZER, o. 6. Professor
an der Universitit Jena. (= Handbuch der klassischen Alter-
tums- Wissenschaft, herausgegeben von Iwan wvon Miiller, 1X. Bd.
1. Abteilung.)

Miinchen, C. H. Beck’sche Veriagsbuchhandlung, Oskar Beck.
1897. XX u. 1193 8. gr. 8°. (Preis M. 24, gebunden M. 26. 50.)

Die Thatsache, dass von diesem im Jahre 1891 zum ersten-
mal erschienenen Werke schon nach so kurzer Zeit eine 2. Auf-



429 —

lage erscheinen konnte, giebt ein erfreuliches Zeugnis von dem
Interesse, das den byzantinischen Studien in neuester Zeit ent-
gegengebracht wird. Darauf hat eben Krumbachers Buch in
seiner ersten Gestalt und die darauf folgende Begriindung seiner
Byzantinischen Zeitschrift einen besonders anregenden Einfluss
gelibt, wie sich denn iiberhaupt niemand in Deutschland grossere
oder auch nur gleiche Verdienste um dieses Studiengebiet er-
worben hat, als Krumbacher.

Der dussere Umfang des Buches ist von den 495 Seiten
der ersten Auflage auf die oben angegebene Seitenzahl ange-
wachsen. Sehen wir dabei vorliufig von dem ab, was in der
2. Auflage ganz neu ist, von den Arbeiten der beiden im Titel
genannten Mitarbeiter und von der am Schluss angehiingten
allgemeinen Bibliographie, so bleiben fir diejenigen Teile, welche
dem Inhalt der 1. Auflage entsprechen, immer noch iber
700 Seiten tlibrig. Der Vergleich mit der 1. Auflage zeigt auf
jeder Seite, wie rastlos K. an der Vervollkommnung seines
Werkes gearbeitet hat. Zu einem grossen Teil ist die Ver-
mehrung des Umfanges bedingt durch die Fortfiihrung und
Ergiéinzung der tiberaus sorgtiltigen und reichhaltigen Litteratur-
angaben, nicht nur in Bezug auf die verhiltnisméssig sehr
reichliche Produktion der letzten sechs Jahre, sondern auch in
Bezug auf altere Litteratur. Neben der deutschen Litteratur
und dem verhaltnismissig Wenigen, was in andern westeuro-
piischen Sprachen zur byzantinischen Litteratur geschrieben
ist, sind auch die zahlreichen griechischen und russischen Ar-
beiten mit aller Sorgfalt verzeichnet, d. h. so weit es eben
einem in Deutschland lebenden Gelehrten, selbst wenn er an
einem so giinstigen Orte wie Miinchen lebt, moglich ist, von
diesen Publikationen Kenntnis zu erhalten. Weiter ist in der
neuen Auflage auch besonderes Gewicht gelegt auf genaue An-
gaben tber die handschriftliche Uberlieferung der einzelnen
Autoren, der edierten und besonders auch der noch nicht edierten.
K. selbst bemerkt in der Vorrede, wie sehr er bei der Vor-
bereitung der neuen Auflage sich das Studium der unedierten
Handschriften angelegen sein liess und zu diesem Zweck grossere
Studienreisen unternahm. So orientiert die neue Auflage nicht
nur auf das genaueste iiber den heutigen Stand der byzanti-
nischen Litteraturforschung, sondern giebt auch fiir kiinftige
Bearbeiter der zahlreichen noch unerledigten Fragen die wert-



— 430 —

vollsten Hinweisungen. Es ist dabei eine nicht genug zu
schitzende Eigenschaft des durch und durch soliden Werkes,
dass nirgends blosse Hypothesen wie ausgemachte Wahrheiten
vorgetragen werden, dass vielmehr tiberall ganz genau ange-
geben wird, wo die Grenze der bisher erlangten Einsicht ist,
und welche Punkte dagegen noch im Dunkeln liegen oder
wenigstens durch die bisher daran gewandte Arbeit noch nicht
vollkommen aufgehellt sind. Und zu thun ist in der That auf
diesem Gebiet noch sehr viel iibrig, zumal ein sehr erheblicher
Teil der gesamten byzantinischen Litteratur noch unediert in
den Bibliotheken schlummert, und das bisher Edierte vielfach
in unbrauchbaren Ausgaben vorliegt.
Die wichtigsten Fortschritte hat seit dem Erscheinen der
1. Auflage die Forschung zur byzantinischen Geschichtschreibung
gemacht, obwohl gerade hier auch noch am meisten des Riitsel-
haften ubrig ist, bei dem vielfach noch unaufgeklirten litte-
rarischen Zusammenhang der einzelnen Geschichts- und Chronik-
werke untereinander, der auch nicht klar gestellt werden kann,
solange die noch immer vermissten kritischen Ausgaben mancher
Hauptautoren nicht vorliegen. Gleich der erste Abschnitt von
K.s Arbeit, iiber die Geschichtschreiber und Chronisten (S. 219
bis 408), hat daher mehrfache erhebliche Umarbeitungen und
rweiterungen erfahren, besonders aber in seiner Z. Halfte tiber
die Chronisten. Sehr erweitert, den inzwischen gewonnenen
Einsichten entsprechend, ist der § 140 iiber Malalas (S. 325 bis
334), ferner tiber Symeon den Magister und Logotheten (S. 358 ff.),
iber dessen echtes Chronikwerk erst jetzt Zuverldssigeres zu
sagen war, und dessen Identitit mit dem bekannten Symeon
Metaphrastes, dem Bearbeiter der Heiligenlegenden, jetzt als
sehr wahrscheinlich bezeichnet wird. Neu sind sodann einige
Paragraphen tber spitere Chronikwerke (S. 386 ff.), eine Zu-
sammenstellung der K. bekannten Handschriften, die Unediertes
enthalten (S. 397 ff.), eine Ubersicht iiber Chroniken und Ver-
wandtes aus der Tirkenzeit (S. 399 ff.), endlich eine Ubersicht
iiber die wichtigsten orientalischen und slavischen Chroniken
mit Angabe der wichtigsten Litteratur (S. 403—408). Neu ist
auch der § 137 uber Typika (S. 314—319), der grossenteils auf
Veroffentlichungen aus den letzten Jahren beruht. — In dem
sich anschliessenden Abschnitt tber Geographie (S. 409—427)
hat der Paragraph tiber Kodinos eine neue Gestalt erhalten, auf



-— 431 —

Grund der Forschungen von Th. Preger. — Unter Philosophie
(S. 428—449) wird u. a. bel Psellos eingehender iiber die ihm
zugeschriebenen Gedichte gehandelt (S. 439 ff.) — Wichtige
Bereicherungen hat auch der Abschnitt tber Alterthumswissen-
schaft (S. 499—604) erfahren, und ganz neu ist der Abschnitt
iiber die Fachwissenschaften (S. 604—638). — Von den Ver-
mehrungen und Verbesserungen, welche die 2. Hauptabteilung
des Buches, Poetische Litteratur (S. 639—786), erfahren hat,
sei nur auf den etwas erweiterten Paragraphen liber den grossen
Kirchendichter Romanos (S. 663—671), von welchem Krum-
bacher eine vollstindige kritische Ausgabe vorbereitet, auf § 280
itber die Uberlieferung der griechischen Kirchenpoesie (S. 685
bis 689), auf § 295 iiber Theodoros Studites (S. 712 ff.), und
auf § 306 iiber Johannes Kyriotes (S. 731—737) hingewiesen.
— In der 3. Hauptabteilung liber die Vulgirgriechische Litte-
ratur (S. 787-—910) ist neu der § 399 tiber Sprichworter (S. 903 ff.),
der sich hauptsdchlich auf K.s eigene wertvolle Publikationen
iiber mittelgriechische Sprichworter stiitzt. — Eine iiberaus
dankenswerte Bereicherung der neuen Auflage ist endlich die
Allgemeine Bibliographie S. 1068—1144, eine Realbibliographie,
der man es ansieht, auch ohne dass es der Verfasser beson-
ders versichern wirde, dass darin ,die Summen langjihriger
Erfahrungen niedergelegt* sind (S. XIII); dieselbe umfasst die
Gebiete der politischen Geschichte, innern Geschichte, Kirchenge-
schichte, Chronologie, internationalen Kulturbeziehungen, Ethno-
graphie, Geographie, Topographie, Kunstgeschichte, Numismatik,
Sigillographie, Epigraphik, Sprache, Sagenkunde, Geschichte
der byzantinischen Philologie etc. —

Die Litteraturangaben zu den einzelnen Autoren, und eben-
so diejenigen der Allgemeinen Bibliographie, sind mit solcher
Umsicht und Sorgfalt gesammelt, dass wenig wirklich Beach-
tenswertes iibersehen sein wird, wenigstens da, wo relative
Volistindigkeit angestrebt war, soweit es sich nicht um Publi-
kationen handelt, die, wie schon oben angedeutet, in Deutsch-
land tberhaupt nicht erreichbar sind. Nur ein paar Notizen
mogen als Nachtrige zu K.s Litteraturangaben hier stehen:
S. 347 ware zu der Litteratur iiber Theophanes Confessor noch
die Abhandlung von Tryphon E. Evangelides (dessen Biot 16y eyiwy
S. 342 citiert sind) zu notieren: ‘H povy tijc Siyoiavijc 1 ToV peyd-
Jov dygod. Mekéry iorogmo-tomoygeixil, v 5 xai mepl vov idovrod



432 —

xel fyovusvov auris Osogpdvovs tov Xgovoypdgor, Athen 1895. (S.
meine Notiz dariiber in dieser Zeitschrift, Jahrgang IV, 1896,
S. 209.) S. 876 zur Litteratur tiber den Physiologus: Ad. Er-
man, Bruchstiick des koptischen Physiologus, Zeitschrift fir
agyptische Sprache, 33. Band, 1895. Zu dem Buch von Goldstaub
und Wendriner, Ein tosco-venezianischer Bestiarius, konnte
meine Recension desselben, Géttingische gelehrte Anzeigen 1892,
S. 156—168, angemerkt werden. S. 1088 vermisst man neben
dem Hinweis auf Hefeles Konziliengeschichte einen solchen auf
seine Abhandlung Zur Geschichte der griechischen Kirche,
Neue Sion, Jahrgang 1853, und in dessen Beitragen zur Kirchen-
geschichte, Archiologie und Liturgik, Bd. I, S. 407—443. Der
S. 1091 unten angefiithrte Aufsatz von Nikephoros Kalogeras
tiber die Unionsverhandlungen mit dem Konzil von Basel ist
nachher auch griechisch gedruckt erschienen im Anhang seiner
Schrift: Mdoxos ¢ Evysvixos xai Brooagiwy ¢ Kapdwdali. Zur
Litteratur tiber die serbische Kirche, S. 1095, kann hingewiesen
werden auf N. Rfuzitschitsch/, Abriss der neuesten theologischen
Bibliographie bei den Serben, Revue intern. de théol., Jahr-
gang IV, 1896, S. 248—252, worin unter anderm die neueren
kirchenhistorischen und kanonistischen serbischen Werke ver-
zeichnet sind (leider ohne genauere bibliographische Angaben).
S. 1085 vgl. zur Litteratur iiber die Kaiserkroénung auch Nik.
Pokrowskij, Td&w i otéPews tov Sadihéoy &v Tf (0ToQux] avTi
avemrvie, in der Exxinoiacrixy Aljdae, 16. Jahrgang 1896/97,
Nr. 11 -14 (10.—31. Mai 1896); zuerst russisch im Kirchlichen
Boten von St. Petersburg, 1896, Nr. 17—20 (25. Apr.—16. Mai).

S. 1090 ist zu dem Buche von Karapet Ter-Mkrttschian tiber
die Paulikianer die wichtige Abhandlung von .J. Friedrich, Der
urspriingliche Bericht iiber die P., Sitzungsber. der philos.-
philol. und histor. Klasse der Miinchner Akademie, 1896, S. 67
bis 111 (die nur S. 357 als noch nicht erschienen notiert ist),
nicht zu tbersehen.

Sehr beachtenswert ist auch die Einleitung des Buches, in
welcher sich K. mit der herkommlichen Auffassung des An-
fangs der byzantinischen Zeit auseinandersetzt und dabei
auch seine eigene in der 1. Auflage vorgetragene Ansicht be-
richtigt; als der wahre Anfang der byzantinischen Zeit wird
jetzt der Anfang der Alleinherrschaft Konstantins (324) be-
griindet. Wenn gleichwohl auch jetzt die Darstellung nicht



— 433 —

hier, sondern von der Zeit Justinians (527) beginnt, so geschah
dies aus nicht zu dndernden praktischen Griinden.

Eine ganz besonders wertvolle Vermehrung des Buches in
der neuen Auflage besteht darin, dass die theologische Litte-
ratur, die in der 1. Auflage als solche gar nicht behandelt
war (einzelne hervorragende Theologen waren nur insofern,
als sie auch auf andern Litteraturgebieten thétig waren, in
den betreffenden fremden Abteilungen bericksichtigt), jetzt in
einem eigenen Abschnitt, und zwar ihrer Stellung und Bedeu-
tung entsprechend im 1. Abschnitt des Buches (S. 37—218) be-
handelt ist. Dieser Abschnitt ist von A. FEhrhard verfasst.
Einen bessern Mitarbeiter fiir dieses Gebiet hiitte Krumbacher
schwerlich finden konnen als den genannten Gelehrten, der
besonders auch durch seine ausgedehnte Handschriftenkenntnis
auf diesem (ebiete besonders fir diese Arbeit berufen erschien.
Diese Darstellung der byzantinischen theologischen Litteratur
ist tiberhaupt die erste in ihrer Art, wenn auch die byzantinische
Theologie in édlteren litterarhistorischen Werken, wie besonders
in Fabricius’ Bibliotheca graeca, in weiterem Umfange beriick-
sichtigt ist. Der Verfasser hatte also die Aufgabe zu leisten;
ein bisher noch von niemand gesichtetes, weit zerstreutes und
ausserordentlich reichhaltiges Material zum erstenmal zu ordnen
und in eine zusammenfassende, tbersichtliche Darstellung zu
bringen. Er hat diese Aufgabe, soweit ich aus eigener Kenntnis
dariiber urteilen kann, in vorztiglicher Weise gelost. — Das
Ganze umfasst folgende Unterabteilungen: Dogmatik und Po-
lemik (S. 46—122); Exegese (S. 122—139); Asketik und Mystik
(S. 139—160); Geistliche Beredsamkeit (S. 160—176); Hagio-
graphie?) (S. 176—205); Katenen (S. 206-—218). — Die Werke
der einzelnen Autoren sind ebenso sorgfiiltig litterarhistorisch
verzeichnet, wie dies fiir die andern Litteraturgebiete von
Krumbacher geschehen ist, und ebenso zeichnen sich die Litte-
raturangaben durch die gleiche Sorgfalt und Reichhaltigkeit

1) Uber die wichtigste Frage zur Geschichte der Uberlieferung der griechi-
schen hagiographischen Litteratur hat Prof. Ehrhard seitdem eine Arbeit von
grundlegender Bedeutung verdffentlicht: ,Die Legendensammlung des Symeon
Metaphrastes und ihr urspriinglicher Bestand. Eine paldographische Studie zur
griechischen Hagiographie.“ 8. 46—82 der ,Festschrift zum elfhundertjahrigen
Jubilium des deutschen Campo Santo in Rom, herausgegeben von Stephan Ehses“.
Freiburg i. Br. 1897.



— A5 ==

aus. Uber die theologische Art und Richtung einzelner inter-
essanter Autoren mochte man von einem so guten Kenner dieser
Litteratur wie E. oft etwas mehr horen ;. aber dies war durch den
litterarhistorischen Charakter der Arbeit und die nétige Beschrin-
kung des Umfangs eben ausgeschlossen. Der Gesichtspunkt der
Darstellung ist, wie es die Eingliederung der Arbeit in ein litterar-
historisches Werk verlangte, der litterarhistorische; die Be-
urteilung auch der griechischen Polemiker ist in der Regel ganz
objektiv; nur in einzelnen Fallen, wie bei Photios, tritt der
kirchliche Standpunkt des Verfassers mehr hervor. — Zur
Litteratur ware S. 46 und S. 76 und 77 die bereits oben er-
wihnte Abhandlung von Friedrich, Der urspriingliche Bericht
iiber die Paulikianer, anzufithren, die aber E. bei der Druck-
legung seiner Arbeit noch nicht kennen konnte. S. 46 ist E.
ferner der 1893 erschienene Anhang zum 1. Band der Symbo-
lik von Mesoloras entgangen, der allerdings nichts Byzantini-
sches mehr, sondern nur Dokumente aus der Tirkenzeit ent-
halt. (Vgl. meine Besprechung in dieser Zeitschrift, Jahrg. II,
1894, S. H48 ff.) Zu S. 89 iiber Nerses Clajensis vgl. auch
D. T:zolakides, NesoGic (Nagoic) 6 Xaoleg, in der 'Exxlyiaorix
Aldece (18957), von da auch in der Zeitschrift: ‘0 E&nyneis
tav ayiwv Tpag@r, herausgegeben von dem Archimandriten
Gregorios Zigabenos in Marseille, Jahrgang 1895, S. 144—152.
(Mit griechischer Ubersetzung des Glaubensbekenntnisses des
Nerses.) Die ’Exxlnciaovixy AMjdac konnte E. leider, wie es
scheint, nur in einigen frithern Jahrgéingen bis einschliesslich
1887 sich verschaften; dieselbe ist flir das Studium der byzan-
tinischen Theologie wichtig durch zeitweilige Publikation noch
unedierter Texte. Ich habe von dieser Zeitschrift, abgesehen
von einigen fritheren Banden, hier allerdings auch nur wieder
das seit Antang des Jahres 1896 Erschienene zur Hand, woraus
ich folgendes notiere: Von dem S. 110 erwiihnten Neilos Da-
mylas ist Jahrgang 15, 1895/96, Nr. 48 und 49, und Jahrgang 16,
1896/97, Nr. 1—3 und 7 veroffentlicht: Nsilov Nrepvid vmwolo-
yntxey Zoyov wov 0 al@res. Jahrgang 16, 1896/97, Nr. 3 setzt
St. Aristarches seine Veroéffentlichung unedierter Homilien des
Photios fort (zu S. 77). Ausziige aus Athoshandschriften theo-
logischen Inhalts veroffentlichte Alex. Lauriotes, Jahrgang 16,
1896/97, Nr. 14, 22—24, 27, 28, 30. Zu S. 121: In Nr. 24—28
dieses Jahrgangs veroffentlichte Chr. Papajoannu: o ywjoeoc



435 —

Levvadiov Tov Zyolagiov Adyoc ,megi Thc uovns 6dod 7weo's Tny Gory”
olay tav avdedmwr., Indessen hitten die meisten der ange-
fihrten Beitrage fir E.'s Arbeit schon deshalb nicht mehr in
Betracht kommen konnen, weil diese schon im Jahre 1895 ge-
druckt wurde. :

Eine hochst schitzbare Beigabe des Buches ist endlich
noch der ebenfalls neue ,Abriss der byzantinischen Kaiser-
geschichte® von H. Gelzer (S. 911—1067), der in praktischer
und tbersichtlicher Darstellung dem Benutzer des Buches alle
erwiinschte Auskunft iiber die historischen Daten giebi. Fir
die Zuverlassigkeit und Gediegenheit der Arbeit biirgt der
Name des Verfassers. (Das Urteil tiber kirchenhistorische Dinge,
so besonders iiber die grossen dogmatischen Kampfe zur Zeit
der okumenischen Konzilien vom 4.—8. Jahrhundert, ist aller-
dings von der jetzt herrschenden Richtung der protestantischen
Kirchen- und Dogmengeschichtsbetrachtung unangenehm be-
einflusst.)

Mit diesem iiberaus reichen Inhalt und mit dieser griind-
lichen und zuverldssigen Bearbeitung desselben ist das Buch
Krumbachers fiir jeden, der irgendwie mit byzantinischen Studien
sich zu beschiftigen hat oder sich beschiftigcen will, durchaus
unentbehrlich, unentbehrlich fiir denjenigen, der sich tiber das
Ganze der byzantinischen Litteratur erst unterrichten und orien-
tieren will, wie fir den auf diesem Gebiete selbst wissenschaft-
lich Arbeitenden als nie versagendes Repertorium iber die
Fundstellen des Materials und tiber die bisherigen Leistungen

der byzantinischen Philologie.
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

G. B. WINERS Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms.
Achte Auflage, neu bearbeitet vorn D. PAUL WILH. SCHMIEDEL,
ord. Professor der Theologie an der Universitdt Zirich.

II. Teil: Syntax. 1. Heft. Gittingen, Vandenhoeck & Ru-
precht. 1897, S. 145—208. (Preis M. 1.—)

Mit diesem jetzt erschienenen Hefte liegt die erste Fort-
setzung nach dem 1894 erschienenen ersten, die Formenlehre
umfassenden Teile vor, den ich im Jahrgang 1895 dieser Zeit-
schrift, S. 591 f., angezeigt habe. Was ich dort tiber die Sorg-



— 436 -

falt und Gewissenhaftigkeit der Bearbeitung des damals vor-
liegenden Teiles gesagt habe, gilt in vollem Masse auch von
der Fortsetzung. Mit dem miihevollsten Fleiss und der grossten
Selbstverleugnung hat der Bearbeiter das im alten Winer vor-
liegende Material durchaus revidiert, berichtigt, wo es notig
war, dabei die neuere und neueste grammatische wie exegetische
Litteratur mit Umsicht benfitzt, das teils (auch durch kleine
exegetische Exkurse) erweiterte, teils im Verhiltnis zur letzten
Auflage auch zweckmissig zusammengezogene Material viel-
fach auch anders geordnet, so dass das Ganze ebensogut auch
als Sch.s eigenes Werk bezeichnet werden konnte, das ihn auch
jedenfalls nicht weniger Arbeit gekostet hat, als wenn es ein
ganz neues Buch ware. Die vor kurzem erschienene Grammatik
von Blass (s. die Anzeige derselben im letzten Heft, S. 179 bis
181), konnte Sch. nachtriglich noch beniitzen, sieht aber, wo
die Ansichten in einzelnen Fallen abweichen, von Auseinander-
setzungen mit derselben ab.

Viele Miihe hat sich der Bearbeiter die Kontrolle der von
Winer herriihrenden Citate kosten lassen, damit die Beniitzer
des Buches nicht durch ungenaue oder geradezu fehlerhafte
Citate irregefihrt werden. Mit wieviel Miihe und Zeitverlust
dies bei der grossen Fiille von solchen Citaten verbunden war,
kann sich jeder denken; um so grosseren Dank hat sich aber
auch Sch. durch diese an sich gewiss wenig angenehme Be-
mihung verdient. Alles festzustellen, konnte Sch. trotzdem
nicht gelingen, und in solchen Fillen, wo es ihm nicht gelang,
die von W. beniitzten Ausgaben zu identifizieren, oder dieselben
zur Kontrolle einsehen zu koénnen, liess er die alten Winer-
schen Citate stehen, setzte sie aber zur Kenntlichmachung in
Anfithrungszeichen. Wenigstens zwei dieser zweifelhaft ge-
lassenen Citate bin ich in der Lage, als richtig bestitigen zu
konnen: S. 156 und S. 183 die Citate von Dionis Chrysostomi
‘Olvumixds, rec. J. Geelius (Lugduni Bat. 1840); die angefiihrten
Seitenzahlen stimmen. Warum steht aber S. 191 das Citat:
»Blitter fir das bayerische Gymnasialschulwesen 1881, 108 ff.%,
das doch neu hinzugekommen ist, auch in Anfiihrungszeichen ?
Es handelt sich um einen Aufsatz von Ant. Bullinger, , Totodzog"-
Studien.

Das vorliegende Heft umfasst das 1. Kapitel der Syntax,
iiber den Artikel, und den Anfang des 2. Kapitels, iiber die



437 —

Pronomina. Nach der Ankiindigung ist die Vollendung des
ganzen Werks bis Ende dieses Jahres in Aussicht genommen.
Ich werde auf dasselbe zuriickkommen, wenn mir die folgen-
den Lieferungen vorliegen. Prof. Dr. F. LAUCHERT.

La Estoria de los quatro Dotores de la santa Eglesia. Die
Geschichte der vier grossen lateinischen Kirchenlehrer in einer
alten spanischen Ubersetzung nach Vincenz von Beauwvais heraus-
gegeben wvon Prof. Dr. theol. et phil. FRIEDRICH LAUCHERT.
(= Romanische Bibliothek, herausgegeben von Prof. Dr. Wendelin
I'oerster, Band XIV.) Halle a. S., Max Niemeyer. 1897. XIV
und 444 S. 8° (Preis M. 12. —)

Der vorliegende Text ist hier zum erstenmal aus einer
Handschrift der Strassburger Universitits- und Landesbiblio-
thek veroffentlicht. Derselbe ist eine Zusammenfassung von
allem, was in dem grossen Speculum historiale des Vincentius
von Beauvais an verschiedenen Stellen iiber die vier grossen
lateinischen Kirchenlehrer, die heiligen Ambrosius, Hieronymus,
Augustinus und Gregor den Grossen, enthalten ist, sowohl Bio-
graphisches als an Ausziigen (meist moralischen Inhalts) aus
deren Schriften. Die Ubersetzung, welche iibrigens sich nicht
als solche giebt und den Vincentius als Original nicht nennt,
wird wohl in einem Kloster zu Erbauungszwecken gemacht
worden sein.

In Anmerkungen unter dem Text ist zu jedem Kapitel des
Textes sowohl das entsprechende Kapitel des Vincentius nach-
gewiesen, als die Quellen des letzteren in den Schriften der
vier Kirchenviter, wie in ihren alten Lebensbeschreibungen.
Ausserdem ist in den Anmerkungen an Stellen, wo die Uber-
setzung unklar oder fehlerhaft ist, der Wortlaut des lateinischen
Originaltextes angefiihrt. In anderen Anmerkungen am Schluss
des Bandes sind die samtlichen in den Excerpten aus den Vitern
citierten Bibelstellen nachgewiesen, auch die vorkommenden
Citate aus Profanautoren. Den Schluss des Bandes, S. 436 bis
443, bildet ein Verzeichnis der im Texte vorkommenden alt-
spanischen Worte und Ausdriicke, die in der heutigen Sprache
nicht mehr gebriuchlich sind. — Das Buch ist Herrn Professor
Dr. Reusch gewidmet. o



- JBE —

III. English Bibliography.

The Holy Orthodox Eastern Churches. A4 Lecture delivered
Feb. 27, 1896, by the R. Rev. CH. HALE, D. D., Bishop of
Cairo; New Haven, Conn. 1896.

We have not space to publish all the chief passages of the
learned Lecture of the Right Rev. Bishop Hale, D. D. We
subjoin a few of them:

“I might quote many like passages from the writings of
Eastern divines, but these will suffice to show how fully in
accord in this matter are the Iastern Orthodox and the Angli-
can Churches. And since this is the case, that they so agree
as to the authority of Holy Scripture and the principles of its
interpretation, we may be prepared to find that they are at
one also as to other important points of faith and practice, and
that where there seems to be a divergence, it may be due to
modes of expression rather than to real disagreement.

Take the doctrine of the sacraments, for instance. The
Anglican Church, defining a sacrament as ‘“an outward and
visible sign of an inward and spiritual grace given unto us,
ordained by Christ Himself,”” acknowledges two sacraments.
The Eastern Churches, defining a mystery—the word they use
instead of our word sacrament—as “a visible sign of invisible
grace,” a ‘“holy act through which grace, or, in other words,
the saving power of God, works mysteriously upon man’”, or-
dinarily speak of seven, Holy Baptism, the Holy KEucharist,
Confirmation (or the Anointing), Penitence, Ordination, Matri-
mony, and Prayer Oil (the latter meaning the solemn anoint-
ing of the sick for their recovery, following literally the in-
junction of St. James). Sometimes they say, as did Alexander
Lycurgus, “There are many sacraments, their number is in-
definite, but they are not all necessary to salvation. There are
two sacraments necessary to every man, Baptism and the Holy
Eucharist.” The Eastern Orthodox Churches, while asserting,
as does the Anglican, that our Lord is “verily and indeed”
present in the Holy Eucharist, have not attempted to define
the mode of that presence, believing it, to use Philaret’s lan-
guage, a mystery to be apprehended by faith, and not a matter
to be speculated and dogmatized upon, or reasoned about. “All
definitions or pretended explanations,” he goes on to say, “such



439 —

as the use of the word transsubstantiation, are but attempts to
penetrate the mystery, and in so far tend to overthrow the
very nature of the sacrament.” The late bishop of Florida, the
Rt. Rev. Dr. Young, called the attention of Philaret to the fact
that in an English translation of his Longer Catechism the
word transsubstantiation occurred repeatedly. “Then the trans-
lation is incorrect,” was the reply; “we took good care that
the word [meaning, of course, a word which might properly be
translated by that term] should not be in our catechism.”
(P. 30-32.)...

“ Although the Eastern Churches and the Anglican have
so much in common, they have so long lived apart that they
are well nigh strangers to each other. They are beginning, in
these days, to try to learn something each of the other. Would
that each side were content to say of the other only what they
knew and not what they imagined. Nicodemus of Jerusalem, in
a letter I recently received from him, thus writes me, ‘“Bear
in mind, brother in Christ, what you have often expressed to
us, that there is need that we of the East know you, and that
you know us.... They cause much harm, through their want
of sympathy, their unkind manner, and their thoughtlessness,
who, on your side, judge of us and our affairs, or on our side
of you and your affairs, yet pay little attention to the real
opinions of each.” Much that we hear of the East is from per-
sons whose opinions about owrselves we should be sorry to have
any one take.” (P.39.)...

“It is not long since when few, it any, in East or West,
desired a true union between their respective Churches. But
there has been a change. As Prof. Ossinin, of St. Petersburg,
said at the second conference at Bonn: “Dr. von Doéllinger
was perfectly right in saying that there was a time when the
object was to make the difference as sharp as possible, and
the chasm between us as deep as possible. But we enter upon
the question in an altogether different spirit now. We sincerely
wish for an understanding, and rejoice over each step that
brings us nearer to one another.” When not only a few, but
the great body of leading men on both sides, approach the
questions at issue in such spirit, the difficulties will, by God’s
blessing, be speedily overcome. God speed the day!” (P.44-45.)...



— 440 —

“Let us try to really understand our brethren of the
Eastern Churches, and form our ideas in regard to them, not
from careless reading, but from careful study—study of trust-
worthy authorities. Let us, if we have the opportunity, study
not only books, but men. Our clergy and laity, traveling in the
East, should try to enter, as fully as may be possible, into the
spirit of the people and their Church. As Easterns find it hard
to conceive our position as to the Filioque, and on other points,
so doubtless we misunderstand them. Literal misunderstandings
are surely the chief cause of such estrangement as exists. When
each Church fairly and fully realizes what the other intends,
in word and deed, the time of reconciliation will doubtless be
close at hand. God will surely then give each Church grace
to do away with whatever may hinder godly union and con-
cord, and in the words of Anthimus, which I have just quoted,
to ‘““quench, by mutual concession, the feelings of division...
which have till now held sway.”

Let me close in the words of the now almost centenarian
patriarch of Alexandiia, Sophronius, written to me in April,
1873:

“Until the Lord vouchsafes the fulfilment of the great work
of unity, many inconveniences and stumbling blocks will exist
among us, and many misconceptions on either side and mis-
representations will arise,.... but mutual patience and for-
bearance, enkindled and enflamed by Christian love, and by
the inestimable importance of the great and God-pleasing ends
at which we aim, can remove all such.” God grant that they
may !’ (P. 46-47.)

The Nicene Creed. A Manuel for the use of Candidates for Holy
Orders by J.J. L1as, M. 4., Rector of East Bergholt, Colchester ;
Chancellor of Llandaff Cathedral d&c. One vol. 8°. London and
New York, 1897.

The title of this work shows that it has been written
especially for those who are intending to take Holy Orders in
the Church of England. Although there exist several text books
on the same subject, the excellency of this Manuel thoroughly
Justifies its publication. It is written in a clear and readable



e 4]

style—which cannot be said of all the well known Standard
works—and also has the great advantage of shewing theolo-
gical truth in the light of recent scientific discovery. It offers
students the opportunity of acquiring a fairly thorough know-
ledge of the first principles of theological science, so that after-
wards they may be able to study the larger works in which
those principles are still more fully treated. We are pleased to
express our admiration for the very practical manner in which
the author treats his subjects. Chancellor Lias having been
an examiner of Candidates for Holy Orders for a long time,
knows exactly the wants of Anglican students which this work
will meet.

The Manuel is of course written from an Anglican point
of view, but just for that reason it is of special interest to the
Continental reader who desires information concerning the
teaching of the Church of England, and we hope, that many
will study it in order to learn what is the position of that
Church with regard to the subject of the book. A brief descrip-
tion of the contents of this work of 439 pages will serve, better
than any words of ours, how the author has treated his subject.

In the Introduction we have put before us a valuable ex-
planation of the ‘Position of Creeds in the Church system”.
It gave us satisfaction to hear that within the last thirty years
a determined attempt has been made to put an end to the
public recitation of the so-called Athanasian Creed in the An-
glican Church. At the present time this “Creed”, or rather
“Hymn " replaces the Apostle’s Creed on High Festivals and
on Saints’ Days. In the Old Catholic Liturgies it has no place.

In the first chapter the author shows us “The Position of
Faith in the Christian Scheme”.

In the second chapter he fully treats “The Grounds of
our Belief in God”.

The third chapter is dedicated to “The FEssential Nature
of God”.

In the forth chapter we find a great many most suggestive
and interesting thoughts as to “The Revelation of God in the
Person of Jesus Christ”.

In the fifth chapter we are shown “The Redemptive Work
of Jesus Christ”.

Revue intern. de Théologie, Heft 18, 1897, 29



= MD =

In chapter VI, the author speaks of “The Holy Ghost”.
This is one of the most interesting chapters in the book. Mr. Lias
has given it the character of an Eirenicon. In the title he has
bracketed the “Filioque”. He acknowledges that ‘“our best
divines have always admitted that the addition [Filioque] to
the Creed .was made without proper authority”. He further
mentions that “the Swiss Christian ') Catholic Church has struck
out the Filioque altogether from the Nicene Creed” in conse-
quence of which “great progress has been made towards formal
reunion between the Old Catholics and the Orthodox Church”.
With a conciliatory intention Chancellor Lias asks with regard
to the Eastern Churches: “ Shall we not respect a sensitiveness
on their part which is not unreasonable, and labour, as far as
possible, to make it clear to them that if we find it too late
now to revise the language of our Creed, we are, at least,
anxious to convey to them that we mean nothing by it but
what they will cordially approve?”

The following chapter enters into the exposition of “ The
Catholic Church”. Section I: “On the Church of Christ”, Sec-
tion II: “On the Sacrements of the Church”, i. e. Baptism and
Holy Communion. Considering the work so excellent as we do,
we hardly like to find fault with any portion of it, but we
scarcely think the treatment of Confirmation, ‘“which is not
itself a Sacrement, but only the official confirmation, attesta-
tion, and completion of one already received, ’quite satisfactory
even from an Anglican point of view. On the other Sacrements
of the Catholic Church (Eastern and Western) Chancellor Lias
only makes a few remarks in a foot-note, and declares that
they “may be valuable adjuncts to the two primary means of
grace,” but that it is “quite unnecessary” to accept these
“rites” as Sacrements. — Section IIT deals “On Ministers in
the Church”, Section IV: “On the Authority of the Church”.

In the last chapter the great fact of “The Resurrection
of the Dead” is explained and illustrated. Dr J. KuNz.

1) We should like to call Chancellor Lias’ attention to a slight slip—cons-
tantly made by English authors. He speaks of the Swiss ¢ Christian” Catholic
Church. We hope that in the next edition of his book he will alter this to the
proper title “ Christ-Catholic” Church (Christkatholische not Christlich-katholische
Kirche).



443 —

IV. Russische Bibliographie.

A.P. LoPUCHIN (Professor an der geistlichen dkademie in St. Peters-
burg). Biblische Geschichte des Alten Testaments. Leitfaden
fiir Schulen wund Selbstunterricht. Zweite, verbesserte und mit
Abbildungen nach alten Denkmdlern vermehrte Auflage. St. Peters-
burg, Druckerei von J. Puchir. 1896. XII u. 454 S. 8° (Preis
2 Rubel,) (Russisch.)

Leitfaden der Biblischen Geschichte des Neuen Testaments
von A. P. LOPUCHIN. St Petersburg, Buchhandlung vorn J. L.
Tusow. 1889. VIII und 464 S. 8° (Preis 2 Rubel.) (Russisch.)

Die beiden Binde dieses Leitfadens der Biblischen Ge-
schichte waren bei ihrem ersten Erscheinen 1888 und 1889
bestimmt, eine empfindliche Liicke auszufiillen, da ein dhnliches
Lehrbuch, das fir die Jugend an hoheren Schulen und fiir
weitere Kreise als Hulfsmittel zur Einfiihrung in das Studium
der Biblischen Geschichte dienen konnte, bis dahin in der russi-
schen Litteratur nicht vorhanden war. Von dem erfreulichen
Interesse, das dem Werke entgegengebracht wurde, und von
der ihm inzwischen zu teil gewordenen Verbreitung giebt der
Umstand Zeugnis, dass der erste, die alttestamentliche Ge-
schichte behandelnde Band jetzt in 2. Auflage erscheinen
konnte. — Die ganze Behandlung und Darstellung ist der Be-
stimmung des Buches sehr angemessen. Die Ereignisse der
Biblischen Geschichte selbst werden im engen Anschluss an
die biblischen Texte erzihlt, teilweise im wortlichen Anschluss,
besonders in der Wiedergabe von Reden, wodurch der Dar-
stellung die urspriingliche Lebendigkeit erhalten bleibt. Dabei
wird aber tberall auch auf die innern Gesichtspunkte hinge-
wiesen; im Alten Testamente auf das, wodurch das innere
religiose Leben des judischen Volkes in den verschiedenen
Perioden charakterisiert wird, auf die fiir die Erkenntnis der
gottlichen Fihrung des auserwihlten Volkes wichtigen Mo-
mente, auch auf den Fortgang der messianischen Heilsverkiin-
digung mit Hinweis auf die neutestamentliche Erfiillung und
die neutestamentlichen Zuriickverweisungen auf die alttesta-
mentlichen Prophetien. Zu der Hervorhebung der apologetischen
Gesichtspunkte und des Lehrgehaltes gehoért auch, dass der
alttestamentliche Band passend mit einer Darlegung des christ-



we A e

lichen Schopfungsbegriffes beginnt. Zur Beleuchtung der bibli-
schen Geschichte und zur weiteren Klarlegung und Bestitigung
ihrer Angaben wird auch das neue Material verwendet und
herbeigezogen, das aus den reichen neuern Entdeckungen zur
babylonisch-assyrischen und dgyptischen Geschichte dazu dienen
kann. Jedoch hat der Verfasser in richtiger Festhaltung des
Charakters seiner Arbeit dieselbe nicht mit gelehrten Anmer-
kungen beschwert und sich ebensowenig auf Auseinander-
setzungen mit modernen Hypothesen und negativ kritischen
Meinungen eingelassen, was in ein Schulbuch auch nicht ge-
hort. Dabei ist doch durchgingig wohl zu erkennen, dass der
gelehrte Verfasser die ganze einschlagige Litteratur griindlich
kennt, wenn man auch nicht sonst wiisste, dass er selbst auch
umfassende gelehrte Werke zur biblischen (reschichte verfasst
hat. — In den Anhiangen der beiden Binde sind weitere Aus-
fihrungen iiber specielle Punkte gegeben, zur Geschichte wie
zur biblischen Archiologie, auch synchronistische Tabellen.
Die sehr niitzlichen Illustrationen, mit denen die 2. Auflage des
alttestamentlichen Bandes vermehrt ist, bestehen teils in Nach-
bildungen von Darstellungen auf alten Denkmiélern, teils in
zuverlassigen Darstellungen biblischer Orte, teils in Karten-
skizzen. Prof. Dr. F. LAUCHERT.

1. Die Quellen der landliufigen Meinung vom Glauben als
Gegensatz der Vernunft. Von Professor P. J. SWJETLOW.
St. Petersburg, Druckerei von S. Dobrodew. 1896. 168 S. 8°
(Separat-Ausgabe aus der Zeitschrift ,Strannik®, 1895—96.)
(Russisch.)

2. Die Heilungen durch psychischen Einfluss und die Wunder-
heilungen. Eine biblisch-apologetische Skizze wvon Professor
P. J. SwJETLOW. St. Petersburg, Druck von J. Puchir. 1896.
79 S. 8° (Separat-Ausgabe aus der ,Christlichen Lektiire“,
1896.) (Russisch.)

1. Von dem gelehrten russischen Theologen, dessen Schriften
zur Lehre von der Erlésung und tber den modernen Mysti-
cismus ich in dieser Zeitschrift 1896, S. 379—382 angezeigt
habe, liegen hier zwei neue Schriften zur Apologetik vor, die
ebenso die ausgedehnte Gelehrsamkeit des Verfassers auf dem



— 445 —

Gebiete der theologischen und philosophischen Litteratur (be-
sonders auch der deutschen), wie seinen Scharfsinn in der Be-
handlung solcher Fragen bezeugen. Der Gedankengang der
ersten Schrift ist etwa folgender: Das landliufige seichte Ge-
rede tber den Widerspruch des (Glaubens mit der Vernunft,
wie dasselbe gewohnlich sich darstellt, geht zunédchst vielfach
von Leuten aus, die tiber Dinge sprechen, die sie gar nicht
kennen, und die weder vom Glauben noch von der Vernunft einen
richtigen Begriff haben. Sodann sind es aber allerdings auch
die Irrtiimer auf der einen Seite der berufenen Vertreter der
Glaubenswahrheit, auf der andern Seite derjenigen, die sich
als Vertreter der Vernunftwahrheit ausgeben, durch welche
die Meinung von einem solchen Gegensatze erzeugt wird. Ein-
mal ist es der pseudophilosophische Rationalismus, der von
einem solchen Gegensatze spricht, aber deshalb, weil er keinen
richtigen Begriff von Religion tberhaupt hat und weil er im
besondern den wesentlichen Charakter des Christentums ver-
kennt, das zuerst eine ein fiir allemal feststehende historische
Thatsache ist, nicht eine blosse Doktrin, an der die platte ,Ver-
nunft* so lange herumdeuten kann, bis sie ihr passend liegt.
(S. 17 ff., 31 ff.) Der gottlichen Offenbarung im Christentum ist
der Gedanke von einem Widerspruch des Glaubens mit der
Vernunft oder von einem Antagonismus zwischen beiden fremd.
(S. 49 ff.) Dies wird durch biblische Gedanken dargethan und
durch Darlegung der Gedanken der Viter tiber das Verhéltnis
von Glauben und Wissen. Wenn freilich die rémisch-katho-
lische Kirche im Mittelalter und auch in der neueren Zeit zum
Teil eine andere Stellung gegen Vernunft und Wissen tiber-
haupt (nicht nur gegen Ausartungen eines angeblichen Wissens)
eingenommen hat, so vertrat sie darin eben nicht die echten
Prinzipien des Christentums, und man muss sich wohl vor einer
Verwechslung in diesem Sinne hiiten, die zu einer der haupt-
sdchlichsten Quellen jenes Irrtums vom Widerspruch von Glauben
und Erkenntnis, Christentum und Vernunft geworden ist. —
Eine weitere Quelle dieses Irrtums aber liegt in einer falschen
Erkenntnistheorie. (S. 82 ff.) Der Verfasser priift aus diesem
Gesichtspunkte die erkenntnistheoretischen Anschauungen in
den Systemen der neuern Philosophen und stellt ihnen, soweit
sie falsch sind, die christliche (biblische und patristische) An-
schauung entgegen. Die heute bei den Gegnern des Glaubens



— G =

und dem ihnen folgenden grossen Haufen verbreitete Anschauung
ist eine pathologische. (S. 157 f.) Sie entspringt auf dem Grund
einer krankhaften Geistesbeschaffenheit. Sehr gut bemerkt der
Verfasser: ,Weder der Rationalismus noch seine Meinung vom
Glauben hat etwas mit der Vernunft (von der er sich nennt)
gemein.“ Derselbe darf also der wirklichen menschlichen Ver-
nunft auch nicht zur Last gelegt werden. ,Der Rationalismus
ist nicht eine Folge von Uberfluss an Vernunft, sondern ein
klares Zeugnis von Mangel an Vernunft, von einem patholo-
gischen Defekt im Geiste: Vernunft in ihrem anormalen Zustand.“
s ist also auch ein unrichtiger apologetischer Standpunkt,
wenn Theologen gegen die Vernunft als solche streiten, statt
den Geisteszustand der Ungléubigen als eine Krankheit zu be-
trachten, welche der Heilung bedarf, um dieselben erst der
gesunden Vernunft zuriickzugeben. Mit der kranken Vernunft
steht das Christentum allerdings im Gegensatz, mit der gesunden
aber im Einklang. Den Kranken aber schickt man zum Arzt.
— Zum Schluss wird S. 1568 ff. noch von den moralischen
Griinden gehandelt, welche das Uberhandnehmen des Vorurteils
unterstiitzen. Die Klasse von Leuten, von denen hier die Rede
ist, das sind die Blinden, auf welche das Wort des Herrn, Joh. 9,
40. 41 Anwendung findet, die nicht sehen wollen, die sich so
in ihren Materialismus, Darwinismus oder Pantheismus ver-
bissen haben, dass sie das Christentum, bloss weil es diesen
ihren Meinungen widerspricht, abweisen, ohne es horen und
kennen zu wollen.

2. Die gleichfalls sehr interessante an zweiter Stelle ge-
nannte Schrift greift auf einen Gegenstand zurick, der schon
in der frihern Schrift des Vertassers tber den ,Mysticismus
am Ende des 19. Jahrhunderts“ gelegentlich beriihrt war, und der
nun hier specieller und eingehender behandelt wird. Die Leug-
nung der biblischen Wunder wird nach allen Seiten ins Auge
gefasst, zuniichst in dem, was die neuere rationalistisch-, kri-
tische“ protestantische Theologie in der Wegerklirung des
Wunderbaren in der evangelischen Geschichte geleistet hat,
sowohl vom Standpunkte des ganz gemeinen Vulgirrationalis-
mus mit seinen Plattheiten, als vom Standpunkte der Mythen-
theorie des Strauss und seiner Nachsprecher. Zeigt der Ver-
fasser hier, dass er die Litteratur dieser Gattung, worin die
Deutschen (wenn man von dem Roman Renans absieht) den



447 —

traurigen Vorrang haben, griindlich kennt, so zeigt er weiter-
hin, wie schon in der frihern Schrift, eine nicht minder um-
fassende Kenntnis der Litteratur iiber Hypnotismus u. dgl. Den
von Schriftstellern dieser Art gemachten Versuchen gegentiber,
die Heilwunder des Herrn durch die Erscheinungen des Hypno-
tismus, der Suggestion zu erkliren und dadurch dem Gebiete
des Wunderbaren zu entziehen, wird die Wahrheit der bibli-
schen Wunder, so wie sie als solche in den Evangelien be-
richtet sind, verteidigt und besonders auf diejenigen Thatsachen
hingewiesen, welche jeder Umdeutung widerstehen.
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

1. FUorst EvgeEN TRUBETZKOI. Das religios-sociale Ideal der
abendlindischen Christenheit im 5. Jahrhundert. 7. Teil:
Die Weltanschauung des hl. Augustinus. Moskaw, Buch-
druckerei K. Lissner. Verlag der Zeitschrift: ,Fragen der Philo-
sophie und Psychologie®. 1892. VIII wnd 270 S. 8°. (Preis
1 Rubel 50 Kop. (Russisch.)

2. FUrsT EUGEN TRUBETZKOI. Das religios-sociale Ideal der
abendlindischen Christenheit im 11. Jahrhundert. Die Idee
des gottlichen Reiches in den Schriften Gregors VII. und
der Publizisten seiner Zeit. 1. Heft. Kiew, Verlag der Buch-
handlung N. J. Ogloblin. 1897. X wund 363 S. 8°. (Preis, zu-
sammen mit dem mnachfolgenden 2. Heft, 2 Rubel 50 Kop.)
(Russisch.)

Die beiden vorliegenden gelehrten und gedankenreichen
Werke gehoren, wie der analoge Titel schon zeigt, gewissermassen
zusammen, als zwei Glieder eines umfassenden Planes der Dar-
stellung der Entwicklung der mittelalterlichen Weltanschauung
im Abendlande, obwohl jedes der beiden Werke fiir sich,
respektive mit den zu erwartenden néchsten Fortsetzungen,
ein abgeschlossenes Ganzes bildet. Die gemeinsame Idee, mit
welcher beide Biicher es zu thun haben, ist die Idee der Theo-
kratie, wie sie sich im lateinischen Mittelalter ausgebildet hat,
und wie sie im Geiste von zweien der geistesméachtigsten Ménner
des christlichen Abendlandes Gestalt gewonnen hat.

Der Verfasser will die theokratische Weltanschauung des
lateinischen Abendlandes historisch verstehen und begreifen,



— 448 —

nicht von einem vorgefassten Urteil ausgehen, weder mit apo-
logetischer noch mit polemischer Tendenz an die Darstellung
derselben herantreten. Das Urteil dartiber soll sich als Re-
sultat ergeben, wenn die Ideen zuerst in ihrem historischen
Werden erkannt und aus ihrer Zeit heraus verstanden sind
und wenn sie dann nach ihrem Verhaltnis zu dem allgemeinen,
bleibenden Grunde der christlichen Weltanschauung gepriift
werden. Seine Kirchliche Stellung als Glied der orientalischen
orthodoxen Kirche erleichtert dem Verfasser die historische
Unparteilichkeit zwischen einer einseitig apologetischen Auf-
fassung des Mittelalters, wie sie bei romisch-katholischen Schrift-
stellern vielfach vorkommt, und zwischen der bei den Pro-
testanten vielfach sich findenden nicht weniger einseitigen
Geschichtsauffassung, die sich zu den Idealen des Mittelalters
nur polemisch verhdlt und bei protestantischen Historikern
geringern Ranges wohl nicht selten auf einer génzlichen Un-
fahigkeit beruht, tiber den eigenen engen Gesichtskreis hinaus-
zusehen. Die Entwicklung der Ideen in der Gesamtauffassung
ist dem Verfasser durchweg die Hauptsache, mehr als die Vor-
fuhrung des historischen Details. Aber diese Entwicklung der
Gesamtanschauung griindet sich auf eine genaue Kenntnis des
historischen Materials und der Litteratur tiber Augustinus und
Gregor VIIL., mit der er sich, wo es notig ist, auch kritisch
auseinandersetzt, so in dem erstern Buche mehrfach mit Har-
nack und Reuter.

Das Buch tiber den hl. Augustinus hat es also zu thun
mit ,der idealen Grundlage der abendlindischen Theokratie“;
hier, im Studium der Schriften Augustins und der andern her-
vorragenden lateinischen Lehrer seiner Zeit, ist ,der Schliissel
zum Verstindnis der ganzen folgenden Entwicklung® zu finden
(S. VII). Die Einleitung S. 1—20 giebt einen Uberblick iiber
die verschiedene Entwicklung in der morgenliandischen und
abendlindischer Halfte des romischen Reiches seit Konstantin.
In beiden Reichshiilften tritt an Stelle des alten heidnischen Rom
ein christliches Rom, und im Osten wie im Westen bildet sich seit
Konstantin eine Theokratie aus, wobei da wie dort die Grenzen
der kirchlichen und staatlichen Gewalt nicht streng eingehalten,
sondern beides vermischt wird, nur mit dem ganz entgegen-
gesetzten Resultat, dass im Osten die byzantinischen Kaiser
sich zu unumschrankten Herren auch der Kirche machen und



449 —

in dieselbe vielfach nicht zum Segen hineinregieren, wéhrend
im Westen in der Zeit des absterbenden westrémischen Reiches
der von der Staatsgewalt unabhingige Episkopat immer mehr
erstarkt und in der Person des Papstes von Rom, in dem sich
die kirchliche Gewalt im Abendlande mehr und mehr konzen-
triert, selbst an die Stelle des alten romischen Imperiums tritt,
auch iiber das weltliche Gebiet herrscht und sich die Fiirsten-
macht unterordnet, oder dies wenigstens mehr und mehr an-
strebt, in fortschreitender Verwirklichung in den spéteren Jahr-
hunderten. — Das 1. Kapitel (S. 21—49) behandelt sodann ,die
Weltanschauung des hl. Augustinus in ihrer Genesis®, seine
historische Personlichkeit tiberhaupt und den Bildungsgang
seiner Jugendjahre, seine geistige und religiose Entwicklung.
In den folgenden drei Kapiteln wird er betrachtet als ,Apo-
loget des theokratischen Ideals der abendlindischen Christen-
heit“, und zwar in Kap. 2 (S. 50—106), wie er gegen den
manichaischen Dualismus die Einheit der géttlichen Weltord-
nung verteidigt; in Kap. 3 (S. 107—161), wie er gegen die
Donatisten die Einheit der Kirche verteidigt und damit der
universal-historischen Aufgabe der abendlindischen Kirche
dient, die Einheit der lateinischen christlichen Welt gegeniiber
dem Barbarentum herzustellen; Kap. 4 (S. 162—213) betrachtet
seinen Kampf gegen den Pelagianismus iiber die I.ehre von
der Gnade, als das dritte Stadium seiner apologetischen Thétig-
keit, in dem es sich um ,das Prinzip des innern religidsen
Lebens des Individuums und des socialen Lebens der Kirche*
handelt. Was unter diesen apologetischen und polemischen
Gesichtspunkten von einzelnen Seiten betrachtet wurde, fasst
das grossartige Werk De Civitate Dei in positiver Darstellung
allseitig zusammen; die in der Lehre vom Gottesstaat ausge-
sprochene Weltanschauung Augustins wird im letzten, 5. Kapitel
(S. 214—270) in ihrem Gedankengang entwickelt. S. 245 ff.
wird schliesslich das rein Christliche in der Idee des Einen
Gottesstaates von dem altromisch Juristischen in der Ausge-
staltung derselben unterschieden, worin die christlich-lateinische
Theokratie sich als Nachfolgerin des rémischen Reiches dar-
stellt. In Augustinus, so wird am Schluss die welthistorische
Bedeutung seiner Idee vom Gottesstaate bestimmt, ist der mittel-
alterlichen Entwicklung des abendliandischen Katholizismus,
besonders nach der Seite seiner wirklichen Grosse, der Plan



— 450 —

vorgezeichnet. Zwar sind zum Teil auch die widerspruchs-
vollen Elemente in ihm keimartig gegeben, aus denen das Fehler-
hafte der mittelalterlichen Entwicklung hervorgehen konnte,
besonders und zuerst aber das Grosse, wodurch das christliche
Rom in den Stand gesetzt wurde, noch einmal das Abendland
sich zu unterwerfen und seine grosse Kulturaufgabe an den im
Mittelalter in die Geschichte eintretenden Barbarenvolkern des
Westens auszuiiben.

Wenn die Schrift tber den hl. Augustinus den idealen
Grund der mittelalterlichen Weltanschauung darstellt, so wird
dieselbe in der zweiten Schrift iber Papst Gregor VII. auf dem
ersten Hohepunkt ihrer Entwicklung betrachtet. Das 1. Ka-
pitel (S. 1—99) behandelt ,die Idee des gottlichen Reiches in
den Schriften der Publizisten der 2. Hilfte des 11. Jahrhunderts;
die politische Theorie der kirchlichen Reform der gregoriani-
schen Epoche®; im besondern den Streit tiber den Colibat,
die Simonie und die Investitur. Was im besondern den fir
die theokratische Idee vorziiglich wichtigen Investiturstreit
betrifft, so betont der Verfasser mit Recht, dass es sich dabei
nicht etwa um einen Streit zwischen Kirche und Staat im mo-
dernen Sinne handelt, d. h. zwischen der kirchlichen Gewalt
auf der einen und der rein weltlichen auf der andern Seite;
denn einen auf rein weltlicher Grundlage stehenden Staat im
modernen Sinne kennt das christliche Mittelalter nicht; der
Streit ist vielmehr der zwischen den zwei Organen der mittel-
alterlichen Theokratie, zwischen zwei verschiedenen Auffas-
sungen derselben, der casaro-papistischen (wie sie im byzan-
tinischen Reiche gesiegt hat) und der hierarchischen, wie sie
im lateinischen Abendlande die Péapste festgehalten haben und
in den seit Gregors Zeit fortgesetzten Kdmpfen gegen die ent-
gegengesetzten Bestrebungen der Kaiser verteidigen. (S. 80 f.)
Die Frage, um die es sich dreht, ist die rechte Bestimmung
des wechselseitigen Verhiltnisses der beiden hochsten Gewalten
der christlichen Welt, der péapstlichen und kaiserlichen, die
richtige Ziehung der Grenzen zwischen ihren Machtbefugnissen.
Beide Parteien wollen die Einheit der mittelalterlichen Theo-
kratie, nur mit verschiedener Verteilung der Machtsphéren.
(S. 93 £f.) In der auf beiden Seiten betriebenen Vermischung
des Geistlichen und Weltlichen liegt die innere Schwiche der
mittelalterlichen Weltanschauung, Dadurch, dass jede der beiden



— 451 —

Michte in die andere Interessensphire hiniibergreift, wird sie
selbst nicht sowohl wirklich in ihrer Macht erhoht, als viel-
mehr in der rechten Erftillung der ihr eigentiimlichen Aufgabe
behindert. Auch liegt gerade in dieser Vermischung der geist-
lichen und weltlichen Interessen auf beiden Seiten der Keim
der Auflosung der mittelalterlichen Weltordnung. (S. 99.) Kap. 2
(S. 100—147) stellt dar, wie die Idee der Theokratie in den
Schriften Gregors selbst zum Ausdruck kommt, die Idee des
Papstes als des Reprasentanten des gottlichen Reiches auf
Erden, und das das ganze Leben des grossen Papstes be-
herrschende Bestreben, das Ideal der theokratischen Einheit
zu verwirklichen. Die durch dieses Bestreben notig gewordenen
Kampfe sind in den folgenden Kapiteln dargestellt, und zwar
in Kap. 3 (S. 148—-202) der Kampf gegen die Priestereche und
die Simonie, im Kapitel 4 (S. 203—254) der Kampf gegen die
Laieninvestitur. Kapitel 5 (S. 2556—320) stellt die Ideen der
péapstlichen und der kaiserlichen Theokratie in ihren Grund-
anschauungen dar und weist im besondern nach, wie eben bei
beiden Parteien die Ideale theokratisch gestaltet sind. Kapitel 6
(S. 321—348), .das gottliche Reich und das Reich des Teufels®,
handelt noch von den der theokratischen Idee feindlichen Mo-
menten.

Die Schrift tiber die Weltanschauung des hl. Augustinus
wurde zur Erlangung der Magisterwiirde an der juristischen
Fakultat zu Moskau verfasst, die neue iiber Gregor VII. zur
Erlangung der Doktorwiirde und der Professur an der juristi-
schen Fakultit zu Kiew. Moge der gelehrte Fiirst diese von
hohen Gesichtspunkten ausgehenden Studien tber die mittel-
alterliche Weltanschauung noch weiter in andern Monographien
fortsetzen. (Das in Aussicht gestellte 2. Heft des 2. Werkes
soll die Geeschichte der Entwicklung des Papsttums im 11. Jahr-
hundert bis zum Pontifikat Gregors VII. darstellen.)

Prof. Dr. F. LAUCHERT.



we ABT we

1. A. WiasicGiN. Bemerkungen zur Geschichte der polemischen
Litteratur des 11. Jahrhunderts. Guido wvon Arezzo, Petrus
Damiani, der Cardinal Humbert, Pseudo-Ulrich, Gebhard wvon
Salzburg, Wenrich von Trier und Manegold von Lautenbach.
Charkow, Druckerei Silberberg. 1896. 98 S. 8°. (Russisch.)

2, A. WiasiGiN. Petrus Damiani, ein Kdampfer in der kirch-
lich-socialen Reform des 11. Jahrhunderts. Probe-Vorlesung,
gehalten am 10. November 1894. Charkow, Druckerei Silber-
berg, 1895. 44 S. 8. (Russisch.)

3. A. WiasiGIN. Der Zerfall der Reformpartei unter Papst
Alexander 11. Vortrag, gehalten in der historisch-philologischen
Gesellschaft zu Charkow am 5. November 1896. Charkow,
Druckerei Silberberg. 1897. 34 S. 8° (Russisch.)

Die drei vorliegenden Schriften haben einen Historiker
zum Verfasser, der sich seit Jahren ganz speciell mit der Ge-
schichte des Gregorianischen Zeitalters beschiftigt und bereits
eine Reihe von Schriften liber Gregor VII. und seine Zeit ver-
offentlicht hat. Die erste beschaftigt sich, wie der Titel speciell
angiebt, mit der durch die Parteikimpfe der Zeit veranlassten
polemischen oder publizistischen Litteratur, die in Deutschland
Mirbt zusammenfassend dargestellt hat. Mit der interessantesten
und bedeutendsten Personlichkeit aus dem Kreise der fir die
Gregorianische Reform wirkenden Schriftsteller beschiftigt sich
die an zweiter Stelle genannte Probevorlesung des Verfassers
im speciellen. Die dritte Schrift stellt die Verhéltnisse
unter Gregors Vorginger dar, mit einem Ausblick auf die
Nachwirkungen derselben unter dem Pontifikat Gregors. Der
Verfasser verfiigt nicht nur tiber eine genaue Kenntnis der
Quellen, sondern es wird ihm auch von der neuern und
neuesten Litteratur, die irgendwie zur Sache gehort, kaum etwas
Bemerkenswertes entgangen sein, was teils in besonderen
Schriften, teils in historischen oder theologischen Zeitschriften
besonders in Deutschland erschienen ist. Dafiir zeugen auch
die von dem Verfasser verdffentlichten Recensionen einschliagiger
deutscher Werke: die Schrift von Mirbt: ,Die Wahl Gre-
gors VIL.“, Marburg 1892, besprach er in den Schriften der
kaiserlichen Universitiat Charkow, 1893, Heft 3; auch separat
gedruckt unter dem Titel: ,Eine neue Schrift tiber die Wahl



— 453 —

Gregors VIL.“, Charkow 1893. Ebenfalls als besondere Bro-
schiire erschienen seine Recensionen iiber Mirbt, .die Publi-
zistik im Zeitalter Gregors VIL.“, Leipzig 1894, und Martens,
»Gregor VII., sein Leben und Wirken®, unter dem Titel: ,Die
neuesten Schriften zur Geschichte Gregors VII. und seiner
Zeit*, Charkow 1896. F. L.

AlsEdvdpov A. Mmshdsp (BELATEW), Ka9nyyrod ExxlnGieotixij
Axcdnuics MéGyag, Hsgi évé6ews 1@y ExxAnoioy. Ex 1ot Poo0oxot
V7o Tegodiaxdvov Osogilov Haoywdidov, Aidaoxdlov Tig Osoloyieg
xal Bondot tot Endmrov 100 Exxdncieotixot Seuvepiov Hergov-
nohswg. Ev Hstgovmdrer, sx tob Tvmoypagsiov i dyiwrdrng
Aoxovons Zvvédov naoey tév Pwoosy. 1896. 44 8. 8°. (Preis
12 Kopeken.)

Die vorliegende Broschiire ist eine Antwort auf die En-
cyklika Praeclara vom 20. Juni 1894. Der Verfasser Kkniipft
an den Ausspruch des Papstes an, dass infolge der neuen Ver-
kehrsverhéltnisse in unserer Zeit, welche die dussere Verbindung
der Volker so sehr erleichtern, auch giinstigere Bedingungen
fir die kirchliche Wiedervereinigung geschaffen seien. In der
That hat die &usserlich erleichterte Annidherung auch das
Streben nach innerer Annaherung geweckt, nicht nur im poli-
tischen Leben stammverwandter Volker, sondern auch im kirch-
lichen Leben. Davon zeugen die in unserer Zeit von verschie-
denen Seiten hervortretenden Unionsversuche. Dahin gehéren
nun auch die erneuten Bestrebungen des gegenwirtigen Papstes
Leo XIII., die ganze Christenheit in Eine kirchliche Einheit
unter seiner Oberherrschaft zu vereinigen. Diesem Gedanken
ist die Encyklika an alle Fiirsten und Voélker vom 20. Juni 1894
gewidmet. Nur scheint dabei leider der Gedanke der Kirch-
lichen Universalmonarchie dem Papste mehr am Herzen zu
liegen als der Gedanke der Glaubenseinheit in der Christen-
heit. S. 17 ff. wird tber die Encyklika im allgemeinen als
schriftstellerische Leistung ein Urteil abgegeben, deren formelle
Vorziige hervorgehoben werden. Nur sind gerade diese Vor-
zige von der Art, dass sie zugleich die schwachen Seiten des
Aktenstiickes ausmachen, mit Riicksicht auf seine Herkunft und
Bestimmung. Es ist ein Muster diplomatischer Feinheit und



— 454 —

Schlauheit, die nur eben in kirchlichen Dingen am wenig-
sten am Platze ist: es hat den Charakter eines feinen diplo-
matischen Aktenstiickes, aber nicht eines bischoflichen Rund-
schreibens. S. 22 ff. werden die mit der Wiedervereinigung in
Verbindung stehenden Fragen behandelt. Wer hat denn eigent-
lich die Hauptschuld an der Trennung des Orients und Occi-
dents? FEine wahrheitsgemésse Antwort wird wohl anders
lauten, als der Papst die Sache ansieht. Daran schliesst sich
die Frage, S. 24: Sind die orthodoxen Orientalen schuld an der
Fortdauer der Trennung, wenn sie dem Rufe des Papstes nicht
Folge leisten? In Antwort darauf wird S. 24 f. der Grundsatz
aufgestellt, der bei allen Unionsbestrebungen, die auf katho-
lischem Boden stehen wollen, iiberhaupt als selbstverstindlich
vorausgesetzt werden muss: ,Vollkommene kirchliche Einheit
sollen wir nur mit den rechtgliaubigen Christen haben, mit den
nicht rechtgliubigen Christen aber sind wir nicht nur nicht
schuldig, in vollkommener Einheit zu sein, sondern wir kénnen
nur von ihnen geschieden sein: die heilige Schrift, die Praxis
der alten o©kumenischen Kirche und der gesunde Sinn ver-
pflichten uns, nicht in Kkirchlicher Gemeinschaft zu sein mit
den nicht rechtgliubigen Christen.“ So hat es die alte Kirche
gehalten, so muss es eine Kirche, die im wahren Sinne katholisch
and rechtgliubig sein will, auch jetzt halten. Eine Gemein-
schaft, die nicht vor allem auf der dogmatischen Einheit ge-
griimdet wiire, ware nicht nur nicht etwas Gutes, sondern direkt
schadlich und verderblich: der schlechtere Teil wiirde durch
die Gemeinschaft nicht nur nicht gebessert und allméhlich auf
den rechten Standpunkt emporgehoben werden, sondern das
Gegenteil ware die Folge eines so ungesunden und verkehrten
Experimentes. Diesen allgemein giiltigen Grundsatz wendet
nun der Verfasser auf die Aufforderung des Papstes an: darin
liege der Grund, warum sich die orthodoxe orientalische Kirche
mit der heutigen lateinisch-pédpstlichen Kirche unbedingt nicht
vereinigen konne, so lange die letztere bleibe, wie sie jetzt ist.
Im Gegensatz gegen den Papst, der tiber die kirchlichen Diffe-
renzen sehr leicht hinweggeht, dieselben fast als nichts erscheinen
lasst, wird deren Bedeutung S. 30 ff. starker hervorgehoben.
Der orthodoxe Orient habe sich niemals von der katholischen
Einheit getrennt oder den alten katholischen Glauben auch nur
im kleinsten Punkte verlassen; er konne also auch nicht zurtick-



— 455 —

kehren dahin, von wo er sich iiberhaupt nie entfernt habe.
Wenn der Papst die Wiedervereinigung mit dem orthodoxen
Orient also ernstlich wolle, so gebe es dazu nur einen Weg:
namlich, dass er, der Papst, wieder dahin zuriickkehre, wo die
orthodoxe Kirche des Orients schon immer war; dann wirde
die Einheit hergestellt sein. Dafiir bete die orthodoxe Kirche,
dass die romisch-katholische Kirche durch Aufgabe ihrer Neue-
rungen und die Protestanten durch Rickkehr zum katholischen
Glauben sich alle wieder in Einer orthodoxen katholischen
Kirche vereinigen.

Der griechische Ubersetzer hat den Erlés aus dem Ver-
kauf der Schrift der Unterstiitzung der durch das Erdbeben
vom 28. Juni 1894 =zerstorten, jetzt wieder erbauten theolo-
gischen Schule des Patriarchats Konstantinopel auf der Insel
Halki (Xcixn) bei Konstantinopel gewidmet. F. L.

Der orthodoxe amerikanische Bote. Russian Orthodox Ameri-
can Messenger.

Wir machen unsere Leser auf diese Zeitschrift aufmerk-
sam, welche die Interessen der orthodoxen russischen Kirche
in Nordamerika vertritt und unter der Protektion des hoch-
wiirdigsten Bischofs Nikolaus von Alaska und den Aleutischen In-
seln zweimal monatlich in New-York erscheint. Die grosseren Ar-
tikel erscheinen zweisprachig, russisch und englisch, die andern
Mitteilungen russisch. Aus den uns vorliegenden Nummern 6
bis 8 vom November und Dezember 1896 heben wir von grisseren
Artikeln hervor: ,Aus dem Buche » Moskowsky Sbornik « (Mos-
kauer Sammiung) von K. P. Pobjedonoszew.“ (Russisch und
englisch.) ,The Orthodox Church supposed to contemplate the
substitution of the Gregorian for the Julian Calendar.“ (Russisch
und englisch.) ,Christus wird geboren!“ von dem Oberpriester
J. Naumowitsch (7 1891, mit dessen Portrat, russisch). Dazu
in den verschiedenen Nummern Predigten und erbauliche Be-
trachtungen, in Nr. 8 zum Weihnachtsfest; im offiziellen Teil
die amtlichen kirchlichen Nachrichten fir die amerikanisch-
russische Diocese.



— 456 —

Aus den wissenschaftlich theologischen Zeitschriften Russ-
lands.

Die alteste theologische Zeitschrift Russlands, die im Jahre
1821 gegriindete ,Christliche Lektiire* (Christianskoje Tschtenie),
die von der Geistlichen Akademie in St. Petersburg herausgegeben
wird (Redacteur Prof. A. LOPUCHIN), erscheint seit dem Anfange
dieses Jahres in monatlichen Heften, statt wie friither alle zwei Mo-
nate. Von den in den beiden erschienenen Heften dieses Jahr-
gangs enthaltenen Artikeln seien hervorgehoben : A. Mitjakin, Die
Darstellungen der Geburt Christi in der Kunst, mit Illustrationen,
A. Lopuchin, der hl. Johannes Chrysostomus als Prediger der
Menschenliebe und Mildthitigkeit. 4. Bronsow, Das moralisch In-
differente und das ,Erlaubte®. A. Pawlowitsch, Die Bewegungen
des theologischen Denkens im zeitgenossischen Deutschland.
N. Glubokowsky, Das Evangelium des Apostels Paulus und die
judisch-rabbinische Theologie. A. Bronsow, Uber die Kollision
der Pflichten. P. Swjetlow, Uber den Selbstmord. Dazu andere
interessante Artikel zur russischen Kirchengeschichte u. a. —
Diese Zeitschrift erscheint als wissenschaftliche Beilage zu dem
gleichfalls von der Geistlichen Akademie von St. Petersburg
herausgegebenen, an anderer Stelle in diesemn Hefte unserer
Revue berticksichtigten ,Kirchlichen Boten®, der als wdchent-
lich erscheinendes kirchliches Blatt die kirchlichen Nachrichten
und Fragen der Gegenwart behandelt.

Beide Seiten, die wissenschaftlich theologische und die
praktische und zeitgeschichtliche, berticksichtigt die ebenfalls
in St. Petersburg erscheinende geistliche Zeitschrift _Strannik
(der Pilger), gegriindet 1860, seit 1880 unter der Redaktion von
Prof. A. PoNoMAREW. Unter den im Januarheft dieses Jahres
erschienenen Artikeln seien als von besonders allgemeinem Inter-
esse hervorgehoben: J. Filewsky, Vincentius von Lerinum iiber
die Tradition. D. Sadowsky, Patriotismus und Christentum. G. Pe-
trowsky, Skizzen aus der Geschichte des christlichen Religions-
unterrichts: 1. in der altchristlichen Kirche bis zum 5. Jahr-
hundert einschliesslich. P. Wikul, Der Metropolit Petrus Mogi-
las (von Kiew; der bekannte Verfasser der ,Confessio ortho-
doxa“, die unter den symbolischen Biichern oder Bekenntnis-
schriften der neueren orientalisch orthodoxen Kirche die erste
Stelle einnimmt); zu seinem dreihundertjihrigen Geburtstag



— 457 —

(1596). Andere Artikel zur neueren Geschichte der russischen
Kirche, Erbauliches, kirchliche Nachrichten aus Russland und
dem Ausland, theologische Bibliographie. F. L.

V. Librairie.

ANTON BULLINGER: Meine Schrift « Das Christentum im Lichte
der deutschen Philosophie », verteidigt nach rechts und links,
mit einem offenen Brief an Prof. Dr. Fr. Michelis, vom ]J.
1885, und einem Vorwort gegen Prof. Dr. Ed. Zeller; Miinchen,
Th. A. Ackermann, br., 38 S., 1897.

C. Cuauvin: L'Inspiration des divines Ecritures d’aprés I'en-
seignement traditionnel et I’encyclique Providentissimius Deus
Paris, Lethielleux, 1 vol. in-18, 1896, 3 fr. 50.

Tr. EvanGeLIDES: Cosmas Etolos, sa vie, son apostolat; étude
historique et critique (texte grec); Athénes, librairie Aposto-
lopoulos, 1897, br. in-12°.

Marius FonTaNE: Histoire universelle; T. IX, les Barbares (de
117 a 395 ap. J.-C.); Paris, Lemerre, in-8°, 1897, 7 fr. 50. (Sera
analysé dans la livraison suivante.)

Ap. HausraTa: Karl Holsten, Worte der Erinnerung, gesprochen
bei der Gedichtnisfeier am 29. Januar 1897 in der Aula der
Universitit zu Heidelberg; Heidelberg, Otto Petters, br.,
50 Pfg.

Victor Huco: Dieu (ceuvres posthumes, poésie); Paris, Hetzel,
1 vol. in-18°, 1897, 2 fr.

P. Lapevre: Auguste Nicolas, sa vie et ses ceuvres; Paris,
Lethielleux, in-12, 1897,

ANDRE LAVERTUJON, sénateur: La Chronique de Sulpice Sévere;
texte critique, traduction et commentaire; L. I*f, avec pro-
légomenes sur Sulpice, ses écrits et son maitre Martin de
Tours; Paris, Hachette, in-4°, 1896, 10 fr. — Cet important
et magnifique ouvrage comprendra 5 volumes. Nous les ana-
lyserons dans les livraisons suivantes.

H. LestTRE: La Sainte Eglise au siecle des apotres; Paris,
Lethielleux, in-8°, 1897.

MacgnieEr: Etude sur la Canonicité des Saintes Ecritures; 1. An-
cien Testament; Paris, Lethielleux, 1 vol. in-8°, 4 fr.

Revue intern, de Théologic. Heft 18, 1897, 30



- 458 —

Dr Nikopim MiLas, griechisch-orient. Bischof in Zara: Das
Kirchenrecht der morgenldndischen Kirche, nach den allge-
meinen Kirchenrechtsquellen und nach den in den auto-
kephalen Kirchen geltenden Special-Gesetzen verfasst; iiber-
setzt von Dr. Alex. R. v. Pessi¢; Zara, Selbstverlag des
Verfassers, in-4°, 622 S.; 1897. — Sehr wissenschaftlich und
wichtig.

G. Pariser: L’Etat et les Eglises en Prusse sous Frédéric-
Guillaume I°* (1713-1740); Paris, Colin, 2 vol. in-8°.

E. Rectjac: Essai sur les fondements de la connaissance mys-
tique; Paris, F. Alcan, in-8°, 1897, 5 fr. (Sera analysé dans
la prochaine livraison.)

A. ReviLLE: Jésus de Nazareth, études critiques sur les anté-
cédents de l'histoire évangélique et la vie de Jésus, 2 vol,,
Paris, Fischbacher, in-8°, (Sera analysé dans la prochaine
livraison.)

Russian OrTHoDOX AMERICAN MESSENGER; bi-lingual Russian and
English; issued on the 13" and 27% of each month; one
Year 3 dollars. — See the Homilies of the R. Rev. Nicholas,
Bishop of Alaska and the Aleutian Islands.

A. SaBaTiER: Esquisse d'une philosophie de la religion d’apreés
la psychologie et I'histoire; Paris, Fischbacher, in-8°. (Sera
analysé dans la prochaine livraison.)

P. Scamipt: Melanchthon, ein vaterlindisch-kirchliches Schau-
spiel in Prolog, 7 Akten und Epilog; Leipzig, B. Richter,
br., in-18, 1897.

J. B. SeMeria. L’Evangile de Pierre; Paris, Lethielleux, br,,
in-8°, 1897.

AVIS.

Priere & MM. les auteurs et les éditeurs d'envoyer directe-
ment les ouvrages grecs et russes a M. le professeur Lauchert
(Bonn a. Rh., Bahnstrasse, 7).

Der Schluss der <«Antwort an die Gegner » von Prof.
Dr. Watterich (siehe Revue 1897, Januarheft) wird Anfang
April 1n einer besonderven Schrift erscheinen.

X



	Bibliographie théologique

