
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


156

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

Eglises séparées, par l'abbé h. Duchesne, de l'Institut; Paris,
Fontemoing, 1896 ; iu-32, 3 fr. 50.

C'est vraiment un plaisir de lire M. Duchesne, et cela,
parce qu'il y a de l'originalité dans ses écrits. Cette originalité

Aient-elle de sa personne ou seulement de sa situation?
Quoi qu'il en soit de sa personne et de sa tournure d'esprit,
que je ne connais pas et desquelles, par conséquent, je n'ai
rien à dire, il est certain que sa situation seule suffirait déjà
à donner de l'originalité à ses écrits; car, d'une part, il reste
attaché au système romain actuel de l'infaillibilité du pape;
et, d'autre part, il a étudié les documents de l'ancienne Eglise,
documents qui ne lui ont certainement pas montré les éAêques
de Rome infaillibles. Cette nécessité de concilier ses attaches
et ses connaissances, les efforts qu'il fait pour donner à ses
thèses, souvent insoutenables, une apparence scientifique,
l'aplomb qu'il répand ça et là dans sa discussion et dans son
style pour pallier la faiblesse du fond, tout cela est intéressant.

Autant on dédaigne le pathos des papistes ignorants,
qui se copient simplement les uns les autres, autant on a

plaisir, je le répète, à suivre de près la plaidoirie, si embarrassée

soit-elle, d'un écrivain qui sait beaucoup, mais qui
raisonne mal, qui a de l'érudition, mais qui manque de logique
et qui se donne mille peines pour paraître en avoir.

Dans sa préface, il se dépeint ainsi : « Je ne suis pas assez
antiquaire pour croire que l'avenir du christianisme consiste
dans la restauration de tel ou tel ancien état des choses, quels



— 157 —

que soient les noms qui le recommandent; pas plus que je ne
suis assez conseneteur pour trouver que tout ce qui est doit
indéfiniment continuer d'être. » C'est sans doute pour cela

que M. Duchesne est, dans sa propre Eglise, l'objet d'attaques
si violentes. Ses ennemis ont grand tort : car il n'est pas de

ceux qu'on injurie, mais seulement de ceux avec lesquels on
doit discuter.

Dans son volume, il y a d'abord des côtés piquants. Par
exemple, p. 124, il dit: «J'ai vu avec peine que dans l'encyclique

du patriarche Anthime de Constantinople, on semblât
mettre au rang des choses douteuses le séjour de saint Pierre
à Rome, et que l'on cherchât à expliquer par les apocryphes
pseudo-clémentins la tradition universelle sur ce point de fait.
Ce système, contraire à la croyance admise jusqu'à ce jour
dans l'Eglise grecque comme dans l'Eglise latine, dérive des

élucubrations de Fr. Christian Baur et de l'école rationaliste
de Tubingue. » Or, M. Duchesne qui rejette les apocryphes
pseudo-clémentins dans la question du séjour de saint Pierre
à Rome, les inAeque formellement pour essayer de démontrer
« l'autorité attachée au nom de Clément de Rome et à sa
situation hiérarchique (p. 133)». De plus, M. Duchesne, qui
rejette comme rationaliste Christian Baur, ne s'aperçoit pas
qu'il en appelle, pour soutenir ses opinions, à l'autorité non
moins rationaliste, je crois, de Harnack, qu'il cite expressément

aux pages 16, 68, 74, 128 et 134. N'est-ce pas
piquant?

Ce n'est pas tout. Dès que M. Duchesne touche à une
question sur laquelle il déclare aAec aplomb que l'Eglise
romaine est dans son droit, il refuse nettement d'entrer dans
le fond du débat et se dérobe. S'agit-il du filioque? «Ici,
dit-il, on pense bien que je ne vais pas entrer sur le terrain
de la théologie (p. 82)». S'agit-il de l'usage du calice? «Il est

sûr, dit-il, qu'en supprimant la communion sous l'espèce du vin
ou plutôt en la réservant à peu près aux seuls prêtres,
l'Eglise romaine a rompu avec un usage antérieur. Elle ne l'a
pas fait sans regret ni sans soulever d'opposition ; mais elle a

cru devoir passer outre pour de graves raisons dans le détail
desquels je n'ai pas à entrer ici (p. 102) ». S'agit-il du débat
sur les indulgences? «Je ne vais pas m'engager ici, dit-il,
dans une dissertation sur la théorie des indulgences (p. 107)».



— 158 —

S'agit-il de lTmmaculée-Conception Le droit qu'avait le pape
Pie IX de proclamer ce dogme, dit-il, «se rattache trop
étroitement à l'ensemble des prérogatives du siège apostolique pour
que j'en parle avant d'avoir traité de celles-ci (p. 112)». Et
c'est ainsi que la discussion est esquivée. Même habileté au
sujet du prétendu dogme de l'infaillibilité papale. Cette
manière de résoudre les difficultés n'est-elle pas amusante?

Mais laissons de côté ces piquants refus de discuter, et

veyons la discussion même, là où M. Duchesne consent à

entrer en lice. La première chose qui frappe, c'est, sous un
certain étalage d'érudition historique, l'emploi de l'éternel
procédé papiste qui consiste à introduire dans la conclusion de

l'argument beaucoup plus que les prémisses ne contiennent.
Ce défaut de logique élémentaire serait incroyable s'il n'était
réel. Ainsi, p. 122, M. Duchesne affirme que, dès le principe,
dès le temps de saint Paul, l'Eglise romaine avait « une importance

très grande ». Donc (car c'est la thèse et c'est la
conclusion que le lecteur doit tirer), dès le principe, l'Eglise
romaine était implicitement la mère et la maîtresse des Eglises
et le pape était infaillible! — Vers l'an 97, l'Eglise de Rome
« exhorte » l'Eglise de Corinthe à vivre en paix. Donc l'Eglise
romaine «se sentait déjà en possession de l'autorité supérieure,
exceptionelle, qu'elle ne cessera de revendiquer plus tard
(p. 126)! » M. Duchesne confond une simple et fraternelle
exhortation avec un « commandement (p. 127) », émanant d'une
autorité supérieure, exceptionnelle, infaillible! —Ignace
d'Antioche écrit que l'Eglise de Rome « préside dans le pays des

Romains (p. 127)». Donc elle préside partout, et présider c'est

gouverner, et gouverner c'est être infaillible — On a attaché
une grande importance au Pasteur d'Hermas, à la lettre aux
Corinthiens de Clément, et aussi « à un livre, vrai ou
supposé, d'un troisième Romain, saint Hippolyte (p. 130)». Donc
Rome est infaillible (car il s'agit de démontrer que les
prétendues prérogatives de Rome sont fondées) — C'est de

Rome que nous vient la liste episcopale la plus ancienne
(p. 135). Donc « à Rome plus tôt qu'ailleurs, on prit soin de

donner à l'idée de succession apostolique cette expression
significative (p. 135)». Quelle expression significative?
Significative de quoi? De ce que Rome a eu plus que toute autre
Eglise le tempérament hiérarchique, rien de plus, et tant pis



— 159 -
pour elle. Quant à sa fameuse succession apostolique, M.
Duchesne doit savoir qu'elle n'est qu'un leurre. — Ecoutons
encore: «En Afrique, Tertullien se montre constamment
préoccupé de l'Eglise romaine, soit qu'il s'autorise d'elle contre
les hérésies gnostiques, soit que, devenu montaniste et
rigoriste, il la poursuive de ses diatribes. » Or, voici la conclusion
que M. Duchesne tire de ce fait: «De la chrétienté de

Carthage, déjà si importante, Tertullien ne paraît pas s'inquiéter
beaucoup ; le centre d'autorité et de direction catholique est

pour lui à Rome et non en Afrique (p. 137)!» Ainsi,
Tertullien poursuit Rome de ses diatribes ; donc Rome est pour
lui le centre de l'autorité et de la direction catholique

Voilà la dialectique papiste dans l'ecclésiastique qui,
aujourd'hui, représente avec le plus d'autorité la science historique

dans l'Eglise papiste de France!
Ce qui est encore plus étonnant, c'est ceci. Le patriarche

Anthime de Constantinople ayant reproché à l'Eglise de Rome
d'avoir ajouté aux dogmes définis par les sept conciles
œcuméniques de prétendus dogmes qui sont des erreurs, M.
Duchesne se retourne contre le patriarche et lui dit : « Et vous
En niant nos précisions, en les traitant non seulement comme
choses douteuses, mais comme des erreurs, ne précisez-vous
pas autant que nous, ne dogmatises-vous pas tout comme nous
(p. 75) » Ainsi l'Eglise orientale, en voulant s'en tenir aux
dogmes des sept conciles œcuméniques, en repoussant les
nouveautés et les erreurs de Rome, en défendant avec précision
la vraie dogmatique contre la fausse, dogmatise ; bien plus,
elle dogmatise tout comme Rome! — Je le demande à tout
homme de bonne foi, cette façon d'argumenter est-elle sérieuse
et digne d'un membre de l'Institut?

Une fois lancé dans la voie de l'agression, M. Duchesne
gourmande les Eglises orientales, qui prient pour l'union, mais
qui ne veulent pas la laisser transformer par Rome en
domination de l'Eglise romaine sur les autres Eglises. «Faut-il se

borner à prier? dit-il. L'Eglise romaine ne se borne pas à

prier, elle agit. Où est l'action grecque Où est l'action russe
Puisqu'on nous croit dans l'erreur, pourquoi ne cherche-t-on

pas à nous en tirer (p. 117)?» Ceci aussi est un comble.

L'Eglise romaine agit, oui, mais comment? Elle agit par ses

falsifications du dogme et de l'histoire; elle agit par son pro-



— 160 —

pagandisme et ses intrigues, politiques et autres ; tout le monde
le sait. Les Eglises qui repoussent les hérésies et les ambitions
romaines, cherchent à tirer l'Eglise de Rome de ses erreurs
en les lui démontrant. Est-elle donc seule à ne pas veir les
nombreux ouvrages scientifiques qui, dans toutes les langues
et dans tous les pays, se publient contre elle? M. Duchesne
les ignorerait-il? ou, ne les ignorant pas, ruserait-il en faisant
contre eux, lui aussi, la conspiration du silence? Que Rome
commence donc par renoncer à ses hérésies et à ses ambitions
antichrétiennes, et les Eglises seront heureuses de lui tendre
la main: ut unum sint! Toute la question de l'union est là.

Si je faisais un livre comme M. Duchesne, j'essaierais de
faire ressortir dans le détail la faiblesse de ses études sur
l'Eglise anglicane, sur l'encyclique du patriarche Anthime, sur
l'Eglise grecque et sur ce qu'il appelle le schisme grec (sachant
bien cependant que c'est le pape Nicolas 1er qui a commencé
le schisme) ; mais je ne fais qu'une simple notice bibliographique
(déjà longue). Pour la terminer d'une manière utile, je signalerai

quelques aveux précieux de l'auteur, aveux dont nos
lecteurs sauront tirer les conséquences.

Il avoue que l'unité liturgique n'a pas existé dans
l'ancienne Eglise ; que la liturgie se célébrait « dans la langue
que le peuple comprenait (p. 30)». — Il avoue que ce qu'on
appelle le schisme monophysite n'a pas grande raison d'être
aujourd'hui. «On est toujours divisé. Pourquoi? Sans doute,
bien des gens seraient embarrassés de s'expliquer là-dessus.
On est diAisé, parce qu'on l'était; voilà tout ce que diraient
de sensé la plupart des clercs nestoriens, coptes, arméniens,
jacobites, si l'on avait l'occasion de les interroger (p. 32). »

L'étude que M. Duchesne a faite à ce sujet sur les deux
manières de conceAeir l'incarnation, est très curieuse ; ce qu'il
pense au fond de St-Cyrille d'Alexandrie, de sa théologie et
du rôle qu'il a joué, ne me semble pas clair; mais son étude
n'en est pas moins très suggestiAe. — Il avoue que « Rome
est le lieu du gouvernement, non la patrie de la théologie ou
le paradis de la mystique (p. 40). » Très bien, mais gare l'Index

— Il aAeue que l'hénotique (ou édit d'union) de Zenon
n'a guère produit que des diAisions, et il ajoute : « Que l'on
eût été bien inspiré, si, au lieu de tant philosopher sur la
terminologie, d'opposer l'union physique à l'union hypostatique,



— 161 —

les deux natures qui n'en font qu'une à l'unique hypostase qui
régit les deux natures, on se fût un peu plus préoccupé de
choses moins sublimes et bien autrement vitales. On alam-
biquait l'unité du Christ, un mystère ; on sacrifiait l'unité de

l'Eglise, un devoir (p. 57). » — Il avoue que les ouvrages
papistes sur le purgatoire devraient être réformés. « Il n'est pas
toujours facile, dit-il, d'avoir raison de l'indiscrète curiosité
des théologiens et de l'indiscrète dévotion des âmes pieuses.»
Il condamne «les systèmes ou fantaisies qui remplissent les

petits livres de piété ou qui se faufilent, quoique toujours comme
opinions privées, dans les ouvrages de théologie (p. 105)». —

Il condamne aussi les exagérations et les abus concernant les
indulgences (p. 107). — Etc.

Pour qui sait lire entre les lignes, de tels aveux sont hardis.
La hardiesse de M. Duchesne est plus grande encore, quand
il enseigne que la prohibition faite par le concile d'Ephèse de

toucher au symbole de Nicée n'est pas une loi perpétuelle,
mais seulement une mesure temporaire, et quand il regrette
que l'Eglise romaine ait introduit ce symbole dans son rituel
baptismal. Voici ses propres paroles : « En ce qui regarde
l'Eglise romaine, l'introduction du symbole de Constantinople a
été tardive : elle ne remonte qu'au temps de Justinien ; elle représente

un des fruits de la politique religieuse de ce prince, très
préoccupé de faire régner l'union, la conformité, entre les
diverses Eglises de son empire. Peut-être l'Eglise romaine aurait-
elle mieux fait de s'en tenir à sa vieille tradition et de

conserver au symbole apostolique la place exclusive qu'il avait
eue jusqu'alors (p. 80). » Il faut avouer que cette opposition
contre le symbole de Constantinople est difficile à comprendre
de la part d'un théologien qui prétend être fidèle aux dogmes
des sept conciles œcuméniques (p. 73-74), et qui, de plus, comme
catholique-romain, doit tenir pour de vrais dogmes toutes les
définitions surajoutées au symbole par les conciles prétendus
œcuméniques de l'Eglise romaine. Nous croyons, en vérité,
que la hardiesse de M. Duchesne serait mieux employée à

réfuter les hérésies romaines qu'à essayer de discréditer le symbole

œcuménique. E. Michaud.

Revue iutetn. de Theologie, Heft 17,1897. 11



— 162 —

La France chrétienne dans l'histoire, par 37 collaborateurs,
sous le patronage du card. Langénieux et sous la direction
du P. Baudrillart; Paris, Firmin-Didot, in-18, 698 p., 1896.

C'est un magnifique sujet de montrer comment et dans
quelle mesure la France a réalisé l'idée chrétienne dans
l'histoire. Mais encore ce sujet ne peut-il être magnifique qu'à la
condition d'être bien compris d'abord, et d'être exposé ensuite
avec la double impartialité de l'esprit et de la conscience.
Donc, pour savoir quand la France a défendu et quand elle
n'a pas défendu les vérités chrétiennes, la morale chrétienne
et l'Eglise chrétienne, il faut 1° connaître exactement en quoi
consistent ces vérités, cette morale et cette Eglise ; 2° connaître
aussi à fond l'histoire de la France; et 3° raconter le bien et
le mal sincèrement.

Malheureusement les 37 auteurs du Aelume en question
sont partis d'une notion erronée sur l'essence du christianisme,
en ce sens que, pour eux, la vérité chrétienne c'est ce
qu'enseigne le siège romain, la morale chrétienne c'est celle de la
curie romaine, l'Eglise c'est celle qui est soumise à la papauté.
On peut dire d'eux ce que M. P. Fabre a dit de St-Boniface,
en le glorifiant: «L'obéissance à Rome était le premier article
de son credo (p. 59). » En outre, les auteurs n'ont guère pris
dans l'histoire de la France que ce qui était favorable à leur
faux critère dogmatique; et quand ils ont dû mentionner des

oppositions contre Rome, ils n'ont pas manqué de les condamner,
ces oppositions vinssent-elles de personnages cependant
respectés. C'est ainsi que l'abbé U. Chevalier n'a pas craint de

dire du concile de Verzy (991), où treize évêques ont déposé
l'évêque Arnoul, «jeune homme sans talent ni vertu, qui n'avait
d'autre titre à cette dignité que son origine scandaleuse » : «Le

langage des évêques du concile fut singulièrement hardi, et,
tranchons le mot, indigne de leur caractère sacré. Ils se livrèrent
contre la papauté à des invectives odieuses, et, sous prétexte
d'abus commis par elle, lui dénièrent le droit de gouverner l'Eglise.
Gerbert, qu'ils nommèrent à la place d'Arnoul, eut le tort
d'accepter une nomination anticanonique. Il aurait dû attendre
que le Souverain Pontife ratifiât la déposition d'Arnoul et
confirmât l'élection des pères du concile (p. 137) » M. Chevalier
fausse donc et le christianisme et l'histoire de la France ; il



— 163 —

glorifie la France comme chrétienne, précisément de ce qu'elle
a fait contre la constitution de l'Eglise chrétienne et contre les
vraies doctrines chrétiennes.

Elevés dans l'ultramontanisme et habitués à confondre le
christianisme avec l'ultramontanisme, les auteurs, avec une
bonne foi que nous ne suspectons nullement, mais avec une
ignorance frappante de l'histoire exacte, ont montré non la
France chrétienne, mais la France ultramontaine. S'ils avaient
été impartiaux, ils auraient raconté purement et simplement
les faits, les oppositions contre Rome, les flétrissures infligées

aux papes et à la curie romaine par les chrétiens les

plus éminents de la France ; mais, comme l'a dit l'abbé d'Hulst
(p. 627), « le triomphe du fait est la suprême négation de Dieu ».

C'est ainsi qu'on est contraint d'écrire l'histoire, quand on veut
avant tout faire triompher Rome Depuis longtemps les
écrivains français sont habitués — et ils ne s'en aperçoivent même

plus — à ne plus exposer objectivement les faits et les
doctrines, mais à prendre parti pour leur marotte romaine et à

argumenter pour elle exclusivement, en dépit de l'Ecriture
sainte, des Pères, des conciles œcuméniques et de l'histoire.

Citons quelques exemples. Selon le cardinal Langénieux,
le roi n'est sur la terre que le lieutenant de J.-C, c'est-à-dire
le « défenseur-né du siège apostolique (p. XIX)». Selon M. Noël
Valois, roi très chrétien signifie, dans le langage des papes et
de ses fidèles, «qui a bien mérité du saint-siège (p. 317)». Des
faits essentiellement politiques, comme le détrônement de la
dynastie mérovingienne au profit de Pépin, comme la fondation

du pouvoir temporel des papes, comme les croisades et
la fondation d'un empire latin à Constantinople, etc., du
moment que ces faits politiques (souvent perturbateurs et
révolutionnaires) sont perpétrés par les papes ou au profit des papes,
ils sont considérés ipso facto comme des faits chrétiens! Selon
M. P. Fabre, tant que les Français se montreront les fils
dévoués du siège romain, ils resteront « la nation catholique des

Francs (p. 75)! »

Selon M. Ollé-Laprune, la vie intellectuelle du catholicisme
et la défense de la foi en France au XIXe siècle, c'est le
« Génie du christianisme » de Chateaubriand, c'est le livre « du

Pape » de J. de Maistre, c'est la philosophie de Bonald, c'est
l'ultramontanisme de Lamennais (non le Lamennais qui a rompu



— 164 —

avec Rome), c'est Montalembert (non le Montalembert éclairé qui
a maudit « l'idole du Vatican »), c'est Lacordaire (non le La-
cordaire de Sorèze qui a été suspect à Rome), c'est le jésuite
de Ravignan, c'est le P. Gratry (non celui qui a écrit si
vigoureusement contre l'infaillibilité du pape et qui ne s'est jamais
réfuté), c'est Don Guéranger (le démolisseur des liturgies
provinciales de la France), c'est de Falloux (l'auteur de la vie
de Pie V), c'est l'évêque Pie de Poitiers (qui a confondu libéralisme

et naturalisme), c'est Louis Veuillot (ce Père de l'Eglise
c'est l'évêque Maret (non celui qui a publié deux volumes
contre l'infaillibilité papale), etc. Voilà les défenseurs de 1'« idée
chrétienne » selon M. Ollé-Laprune ; mais pas un mot de
Montlosier, qui a flétri les jésuites, pas un mot de Guettée, dont les

œuvres chrétiennes (mais antiultramontaines) forment une
bibliothèque, pas un mot de l'archevêque Darbois, pas un mot de

l'évêque Cœur, pas un mot du cardinal Meignan, etc.
M. Etienne Lamy, dans sa naïveté, est encore plus

étonnant. Il trouve moyen de brûler de l'encens sous les deux nez,
pourtant très différents, de Pie IX et de Léon XIII. Son argument

en faveur du dogme de l'infaillibilité du pape vaut son
argument en faAeur du syllabus ; tous deux sont charmants. Il
avoue que « beaucoup, même parmi les plus fervents et les

plus illustres catholiques», repoussèrent l'infaillibilité; mais il
les condamne et Aeici pourquoi: «Leur sagesse n'oubliait que
le miracle, or toute infaillibilité est miracle (p. 667). » M. Lamy,
ce libéral, est plus sage qu'eux: il sait, lui, en dépit des

Ecritures, des Pères, de la Tradition et de l'histoire, que le Christ
a promis le miracle de l'infaillibilité papale ; il ne dit pas d'où
il sait cela, et pour cause ; mais il le sait éAidemment C'est
ainsi que ce candide politicien fait du dogme Quelle frivolité
d'argumentation et de croyance Et dire que c'est sur de telles
arguties qu'est fondée l'Eglise romaine

M. G. Goyau n'est pas moins délicieux: il ne recourt pas
au miracle, l'esprit lui suffit. Ayant à glorifier le christianisme
du gouvernement français qui est actuellement le protecteur
du sultan, il raconte ainsi, avec ironie, cette tragi-comédie :

«Roi très chrétien, François Ier rompit aAec les traditions
historiques de la France des croisades, aAec le système politique
du moyen âge. Une place de guerre, dont les bastions faisaient
face à l'islam; ainsi concevait-on l'Europe, avant lui. Entre



— 165 —

cette forteresse et le sultan, François Ier baissa le pont-levis.
A la table, franchement installé, de la diplomatie européenne,
le sultan, intrus jusque-là, était en passe de devenir convive,
avec le roi de France pour introducteur. Cela parut une
apostasie, une impiété: l'Eglise semblait reniée par sa fille aînée

(p. 589). » Mais, du moment que cela tourne au profit du pape
qui peut envoyer en Orient ses agents de toute robe et de

toute couleur, cette apostasie deAient du christianisme, et la
France, qui la commet, est la France chrétienne; car, dit
encore joliment M. Goyau, « tout délégué de la Propagande a

deux patries dans les terres de Sa Hautesse : son pays d'origine,

et une seconde patrie désignée par la Sacrée Congrégation,

la France (p. 599) ». On ne peut pas aAeuer plus clairement

que la France travaille pour la Sacrée Congrégation de

la Propagande romaine.
Les auteurs ecclésiastiques de ce volume renchérissent

encore sur les laïques. M. l'abbé Sicard, par exemple, ayant
à parler de l'Eglise de France pendant la Révolution, fait
consister le christianisme à tomber sur le clergé constitutionnel
et à le représenter comme nul, pour n'encenser que le clergé
réfractaire aux lois du pays; l'esprit «français» et «chrétien»
des ecclésiastiques de ce bord consiste à détester tout ce qui
est Eglise nationale et gallicane, et à exalter tout ce qui est

papiste. « Ce qui perdit tout-», dit M. Sicard, « ce fut l'acharnement

de l'Assemblée nationale à supprimer le pape (p. 488) »

Ne pourrait-on pas dire, au contraire, que ce qui perdit tout,
ce fut l'acharnement des fanatiques cléricaux à vouloir
supprimer tout, sauf le pape?

Un comble, c'est l'article de l'abbé d'Hulst sur « la vie
surnaturelle en France». Gloire, bien entendu, à l'Adoration
nocturne, au Sacré-Cœur, à Paray-le-Monial, à Montmartre
Puis l'auteur ajoute : «Voici Lourdes surtout, Lourdes c'est-à-

dire l'évidence du surnaturel (p. 636) » Et la Salette, et Pont-
main sont aussi glorifiés (p. 638) Les grossières superstitions
et les faux miracles, voilà la vie surnaturelle

Ainsi donc, en fait de critique dogmatique et historique,
tout le procédé ultramontain consiste à glorifier quand même
tout ce qui est papiste et à discréditer à tout prix tout ce qui
n'est pas ultramontain. Le protestantisme et les protestants,
voici comment le P. Baudrillart les traite : « Tandis que par-



— 166 —

tout ailleurs qu'en France la masse du peuple se laissa vaincre
et reçut, par indifférence, par stirprise ou par force, la
réformation de la main avide et brutale de ses chefs, la masse du
peuple français ne se laissa ni séduire, ni dompter (p. 342). »

Mais ce sont surtout les pauvres jansénistes qui sont arrangés
de la belle façon Le cardinal Langénieux les déclare
irréligieux, ou du moins les accuse d'avoir provoqué « l'irréligion
à reprendre l'offensive et l'incrédulité vicieuse du XVIIIe siècle
à mettre l'Eglise en face de la Révolution (p. XXVIII)».
M. P. Fournier, parlant du prédestinatianisme de Gottschalk,
écrit en toutes lettres: «Telle était la sombre doctrine qui
devait reparaître avec la réforme du XVIe siècle et plus tard
avec les jansénistes ; ceux-ci ne rendaient que stricte justice
au moine d'Orbais quand ils saluaient en lui un précurseur et
un apôtre de leurs croyances (p. 111).» M. l'abbé d'Hulst est
encore plus expressif: « Au XVIIe siècle, dit-il, la lutte s'était
concentrée entre le vrai catholicisme et le jansénisme (p. 626)...
Deux ennemis ont affaibli la religion : le jansénisme, en isolant
les âmes des sources sacramentelles de la grâce ; le gallicanisme,

en isolant la société chrétienne du centre de l'unité
catholique (p. 629). » M. d'Hulst avoue pourtant que « le côté
moral de la doctrine janséniste a séduit les meilleurs chrétiens
et une grande partie du clergé (p. 630) ». Il dit encore, sans
se douter de l'hommage qu'il leur rend : «La théologie morale
de St-Alphonse de Liguori fait son apparition dans quelques
diocèses du midi de la France, à travers les contradictions et
les protestations indignées des tenants de la tradition janséniste.

C'étaient pourtant des prêtres vénérables, dont
plusieurs avaient confessé la foi dans la tourmente réAelution-
naire (p. 631). »

Tel est le snobisme des théologiens papistes, qui, dans leur
étroit orgueil, ne veulent pas remonter aux Aéritables sources
de l'histoire, et préfèrent se copier les uns les autres, répétant
perpétuellement des erreurs depuis longtemps réfutées. <s Le
snob », a dit Jules Lemaître, « est un mouton de Panurge
prétentieux, un mouton qui saute à la file, mais d'un air suffisant.

»

Quelques chapitres toutefois sont intéressants et méritent
d'être étudiés de près: celui de M. Duchesne sur la Gaule
chrétienne sous l'Empire romain; celui de M. Delaborde sur



— 167 —

l'Eglise et les sources de l'histoire de France ; celui de M. Doumic
sur l'idée chrétienne dans l'œuvre philosophique et littéraire
du XVIIe siècle ; celui de M. Rébelliau sur la chaire chrétienne
au XVIIe siècle ; celui de M. E. de Broglie sur les bénédictins
français. On remarquera quelques aveux importants. Par
exemple, M. l'abbé Duchesne dit : « Nos pères ont vécu de

légendes ; moins heureux, nous devons nous contenter de
conjectures. Avant le moment où le nuage s'ouvre pour nous laisser
voir les tragédies lyonnaises (177), pas un fait, pas un nom
ne se manifeste avec la netteté et l'évidence nécessaires pour
entrer dans l'histoire (p. 2)... En dehors des documents sur
les martyrs de Lyon, qui nous ont été conservés, non par nos
pères, mais par la pieuse érudition d'un évêque grec, Eusèbe
de Cesaree, nous n'avons pas en Gaule une seule pièce mar-
tyrologique susceptible d'être attribuée même au IVe siècle
(p. 4). » Quoique M. Duchesne semble ignorer les récents
travaux publiés en faveur de Priscillien, il l'appelle «un homme
instruit et distingué » ; il déclare « excessif et scandaleux » le
zèle des évêques espagnols contre lui, et il dit que « les
meilleurs de nos évêques, saint Martin en tête, les blâmèrent
énergiquement (p. 8)». Il avoue encore qu'au Ve siècle il n'y avait
pas encore, en Gaule, de corps episcopal, mais seulement des

évêques isolés ; et tout en affirmant que, dans leurs conflits,
ils « sentaient l'autorité supérieure du siège apostolique », cependant

il avoue qu' « on les voyait prendre plus volontiers comme
arbitre l'évêque de la ville impériale, Milan, et son concile
provincial (p. 12)». Il proteste aussi contre le titre de semi-péla-
gien donné au vénérable Fauste de Riez (p. 13).

M. P. Fournier, tout en cherchant à atténuer le plus
possible l'opposition d'Hincmar contre Rome, a cependant avoué

que «l'époque du IX° siècle est marquée par une abondante
végétation de légendes» ; que c'est alors qu'on a «inventé les recueils
des faux Capitulaires et des fausses Décrétales (p. 105)», etc.
L'aveu de M. Jordan sur les scolastiques et sur les théologiens
français jusqu'à la Révolution de 1789 et même au delà, mérite

aussi d'être enregistré : « Les scolastiques, dit-il, avaient
été trop passionnés pour la spéculation pure et trop pleins de

confiance dans la méthode a priori, pour n'être pas un peu
exclusifs ; en dépit des efforts de quelques isolés, comme Roger
Bacon, qui avaient dénoncé ce point faible de la science du



— 168 -
moyen âge, ils avaient négligé, et de plus en plus, l'étude de
l'histoire, l'étude de l'Ecriture, des Pères, des auteurs anciens.
Ils ne surent pas renouveler à temps leur enseignement, alors
que tout changeait autour d'eux et que des préoccupations
nouvelles s'éveillaient. L'université resta en dehors de la
Renaissance, en dehors du mouvement scientifique et littéraire
des XVIIe et XVIIIe siècles. Les grandes idées ne Ainrent plus
d'elle et parfois se répandirent malgré elle. Les fêtes théologiques

et les discussions dont la Sorbonne est encore le théâtre,
ne doivent pas faire illusion ; quand les universités furent
supprimées, à la Révolution, il y avait longtemps que la vie était
ailleurs (p. 283). »

Donc, on le voit, ce Aelume contient aussi des choses
excellentes. E. Michaud.

Chrétien ou Agnostique, par M. l'abbé L. Picard ; Paris, Pion,
in-8", 1896.

Cet ouvrage d'apologétique, dédié « à la jeunesse », est
jeune lui-même en plusieurs de ses parties. L'auteur, vicaire
à la primatiale de Lyon, a beaucoup de lecture ; mais les textes
qu'il cite sont loin, quelquefois, d'être des autorités. On
voudrait, quand il sagit d'une démonstration de la Aérité du
christianisme, que tous les arguments fussent inattaquables ; et
malheureusement ce n'est pas le cas. Si l'auteur est solide dans
sa défense du spiritualisme, excepté toutefois lorsqu'il parle
du miracle et de la liberté de Dieu, il est, en reA'anche, faible
dans plusieurs des prétendues preuves qu'il donne de la diAi-
nité de J.-C, et aussi dans son chapitre sur les interprétations
de l'Evangile. Lorsqu'il traite de l'Eglise de J.-C, c'est plus
que de la faiblesse ; car, lorsqu'il dit que l'Eglise « date de la
venue de J.-C. », il entend parler de l'Eglise romaine flanquée
du pape infaillible! Enfin, le chapitre sur «les Eglises», est
plus faible encore, si c'est possible ; il est nul. Ayant à

condamner les Eglises protestantes, l'auteur en appelle au volume
de M. Francis de Pressensé sur le cardinal Manning et à un
roman de M. Rod, pour dire qu'« au point de vue de la logique,
le protestantisme est la dernière des religions ; qu'il comprend
un homme qui, frappé de dix-neuf siècles de tradition, est catho-



_ 169 —

lique; mais qu'il ne comprend pas un protestant convaincu
(p. 507)». Les dix-neuf siècles de la tradition papiste! Il faut
que M. Picard ait bien peu étudié l'histoire des dogmes papistes
pour qu'il ose leur adjuger une antiquité de dix-neuf siècles.
Quand il dit aux protestants qu'on connaît le jour de leur
naissance et qu'ils n'ont commencé à paraître qu'au XVIe siècle
(p. 487), ne pourraient-ils pas lui répliquer, non sans ironie,
qu'on connaît aussi le jour de naissance des dogmes tridentins,
de l'immaculée-conception et de l'infaillibilité papale, naissance
plus récente encore que celle du protestantisme? C'est par
ce petit bout de la question que l'honorable vicaire de Lyon
essaie de la résoudre C'est dans l'Eglise de Pothin et d'Irénée
qu'on fait de pareille théologie Quant aux Eglises « pho-
tiennes », le procédé de M.Picard n'est pas moins sommaire;
c'est toujours le même coup d'épée.... dans l'eau: «On sait,
dit-il, le jour et l'heure de la séparation des Eglises photiennes,
ce qui prouve que ces Eglises ne sont pas apostoliques, qu'elles
ne sont pas le christianisme authentique (p. 511)! » Il ajoute
avec le même sans-gêne, que les deux patriarcats d'Antioche
et d'Alexandrie ont été fondés par Pierre, et que ces deux
patriarches gouvernaient leurs patriarcats « au nom du souverain

pontife » Et encore : que Pierre le Grand aurait réuni,
l'Eglise russe au siège de Pierre, si le pape avait voulu lui
«concéder le titre d'empereur qu'il sollicitait»; mais que le
pape n'ayant pas voulu satisfaire à ce désir, Pierre le Grand
modifia d'une façon importante l'Eglise russe dans sa hiérarchie
et son gouvernement (p. 512)! etc., etc. Il faut A'raiment lire
les pages sur les Eglises orientales pour avoir une idée des
connaissances ecclésiologiques dans l'Eglise romaine et surtout
de la façon dont l'histoire y est traitée. C'est simplement
incroyable. Je recommande instamment à nos amis de Russie les

pages 511-530; ils y Aerront à découvert ce qu'au fond le
diplomate Léon XIII et ses théologiens pensent d'eux et de

leur vénérable Eglise. Pauvre jeunesse française, à laquelle on
ose prêcher de pareilles inepties E. M.



— 170 —

Etude critique du matérialisme et du spiritualisme par
la physique expérimentale, par Raoul Pictet; Genève,

Georg, in-8", 1896.

Un ouvrage essentiellement scientifique, rempli de données
et de faits empruntés à la physique, à la chimie, à la physiologie,

à la psychologie, et de plus, concluant, au nom de la
science, à la condamnation du matérialisme pur et au triomphe
du spiritualisme, un tel ouA'rage, dis-je, ne peut qu'intéresser
vivement le monde théologique. La discussion des arguments
scientifiques de l'auteur, outre qu'elle ne serait pas de ma
compétence, ne rentrerait pas dans le caractère de cette Revue;
mais le nom seul de M. Raoul Pictet suffit à nous en garantir
la solidité. Je me bornerai donc à citer quelques-unes de ses
assertions :

« Pour tout esprit non prévenu, la théorie matérialiste pure
exige impérieusement de pouvoir expliquer l'ensemble des
phénomènes cosmiques en n'utilisant que de la matière en mouAe-
ment, comme unique cause efficiente. Si cette cause unique est
frappée d'impuissance, si les faits expérimentaux protestent, il
faut adopter une autre cause, ou renoncer simplement à toute
explication rationnelle des lois de la nature. Nous avons
démontré, sans opposition logique possible, que la matière en
mouvement n'explique qu'une partie des faits, et qu'une foule
d'expériences nous forcent à rejeter cette cause unique comme
absolument insuffisante et contraire aux observations précises,
tirées de la physique expérimentale. Donc, outre la matière en
mouvement, qui peut expliquer toute une catégorie de

phénomènes, il y a une cause de mouvement qui n'est pas la
matière en mouvement. Une cause de mouvement qui n'est pas
de la matière en mouvement, c'est la définition unique de l'esprit

dans le sens physique et philosophique du mot. Qu'on
essaie de trouver au mot esprit un autre sens, on ne peut y
parvenir d'une façon intelligible (p. 284-285).

«Nous le répéterons avec Aigueur, en physique
expérimentale, tout mouvement matériel de la matière qui ne peut être
expliqué par un monvement antérieur préexistant, caractérise
l'existence d'une cause nommée: esprit agissant... La définition

du mot <'esprit, force agissante, cause première», n'est
que la consécration logique des observations et conclusions que
nous venons de noter (p. 286).



— 171 —-

« Ce réservoir d'énergies inconnues, qui échappent à toute
observation directe, nous met en contact avec l'obligation
d'admettre l'existence d'un domaine extramatériel ou du domaine
des esprits, des forces, des causes premières. Voilà très exactement

la conséquence forcée de l'examen critique du matérialisme

et du spiritualisme par l'emploi de la physique
expérimentale ne s'adressant qu'à la nature morte (p. 288). »

La démonstration est encore plus forte, dès qu'il s'agit
d'expliquer les faits de la nature vivante. Bref, M. R. Pictet
conclut ainsi: «La théorie matérialiste pure qui a pour objet
de tout expliquer par la force vive actuelle, se transformant
sous tous les modes, par les variations dans le mouvement des

particules matérielles et leur direction, succombe dès qu'on
admet le potentiel La physique expérimentale a consacré dé-

finitiAement le potentiel. Tous les physiciens modernes
l'enseignent dans toutes les universités du monde. La théorie
matérialiste pure est morte (p. 446). »

Que ces extraits suffisent pour nous donner une idée de

l'importance de l'ouvrage de M. Raoul Pictet. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Predige das Wort, von Bischof Dr. Herzog ; Bern, K. I. Wyss
in 8°. 1897. 6 Fr.

Unter diesem Titel erschien soeben von Bischof Dr. Herzog
eine Sammlung von 59 Predigten über die evangelischen
Lesungen dei' Sonn- und Festtage des Kirchenjahres. Das Buch

trägt die Widmung: „Der Erinnerung an den hochwürdigen
Herrn Bischof Dr. Joseph Hubert Reinkens. meinen in Gott
ruhenden unv ergesslichen Konsekrator und Freund, in
Verehrung und Liebe geAveiht." Wir lassen hier das Vorwort
folgen :

Einer meiner Lehrer, der sei. Professor Dr. Aberle in
Tübingen, verstand den Befehl des Herrn : „Predigt das
Evangelium-, im Sinne einer besondern Weisung, die frohe
Botschaft vom Reiche Gottes mündlich zu verbreiten. Zum Mittel
der Schrift hätten die ..Diener des Wortes" nur dann Zuflucht



— 172 —

nehmen dürfen, wenn wichtige Umstände eine schriftliche
Darlegung oder Rechtfertigung der christlichen Lehre notwendig
machten. Demgemäss suchte Professor Aberle in der Einleitung

in das Neue Testament vorzüglich die Umstände zu
erforschen, die die Abfassung und Verbreitung der einzelnen
Bücher notAvendig machten und daher entschuldigten.

Er ist mit seiner Auffassung nicht durchgedrungen. Hätte
er recht gehabt, so dürfte ich die nachfolgenden Predigten
nicht veröffentlichen : denn eine Notwendigkeit, die bereits
vorhandene Predigtlitteratur zu A'ermehren, liegt nicht vor. Ich
bin auch keinesAvegs der Meinung, dass meine Predigten besser

seien, als diejenigen, die man geAvöhnlich in solchen
Sammlungen findet. Es geht mir vielmehr Avie andern Verkündigern
des göttlichen Wortes: wenn ich das Manuscript einer früher
gehaltenen Predigt Avieder zur Hand nehme, so finde ich fast
auf jeder Seite Stellen, die der Verbesserung bedürftig wären.
Zu solcher Umarbeitung fehlt mir aber die nötige Musse.

Wenn ich es gieicliAvohl wage, aus meinem ziemlich grossen
Vorrat geschriebener und auf verschiedenen Kanzeln Aerge-
tragener Predigten einen Jahrgang im Druck erscheinen zu
lassen, so ermutigt mich dazu namentlich die Erfahrung, dass
auch eine als theologische Abhandlung oder rhetorische Leistung-
unvollkommene Predigt Avohlthätig anzuregen vermag. Schliesslich

soll doch jede Predigt dazu dienen, den Gläubigen die
Herrlichkeit Christi und seines Reiches zum BeAvusstsein zu
bringen. Diesen ZAveck hatte ich immer im Auge, wenn ich
irgendAvo die Kanzel besteigen durfte. Ich glaube darum nicht
unbescheiden zu sein, Avenn ich annehme, dass freundliche
Leser in den hier gebotenen Predigten einige Gedanken finden
werden, die ihnen zur Erbauung dienen können. Täusche ich
mich darin nicht, so ist die Veröffentlichung dieser
Predigtsammlung hinlänglich entschuldigt.

Es thäte mir aber leid, wenn ich einen Leser Aeranlassen
sollte, auch nur ein einziges Mal vom Gemeindegottesdienst,
an dem er sich beteiligen kann, Avegzubleiben und sich am
Sonntag mit der Lektüre einer meiner Predigten zu begnügen.
Das Lesen einer Predigt ersetzt das Anhören des gesprochenen
Wortes nicht. Aber ich weiss, dass es Aielen Glaubensgenossen
nicht möglich ist, regelmässig an einem öffentlichen
Gottesdienste teilzunehmen, und dass auch sonst in manchem Hause



— 173 —

Stoff zu priATater Belehrung und Erbauung gewünscht wird.
Solchen Wünschen möchte ich entgegenkommen.

Daher wählte ich Predigten über die evangelischen Peri-
kopen, die nach der katholischen Liturgie an den Sonn- und
Festtagen des Kirchenjahres gelesen Averden und ihrem Wortlaute

nach allgemein bekannt sind. Da ich jedoch über diese
Abschnitte oft zu predigen hatte, war ich schon zur Vermeidung

von Wiederholungen genötigt, mich jeweilen auf irgend
einen Hauptgedanken zu beschränken. Was ich in dem einen
Jahr stillschweigend überging oder nur nebenbei berührte,
suchte ich in einem folgenden Jahre einlässlicher zu erörtern.
Man hat daher in den nachfolgenden Predigten nicht Betrachtungen

über den ganzen Text der betreffenden Perikopen zu
erwarten, sondern eben nur Vorträge über das jeweilen an die
Spitze der Predigt gestellte Schriftwort.

Der Apostel wollte sich freuen, wenn nur auf jegliche
Weise Christus verkündigt werde (Phil. 1, 18). Dass ich nicht
„aus Streitsucht" und nicht „aus Vorwand" gepredigt habe, wird
hoffentlich der Leser der nachfolgenden Betrachtungen von
selbst empfinden.

Die Unsterblichkeit auf Grundlage der Schöpfungslehre, von
Dr. Ernst Melzer. Neisse, 1896, 116 S., gr. 8.

Die Monographieen über die Unsterblichkeit der menschlichen

Seele (des menschlichen Geistes) sind, angefangen von
dem platonischen Phädon bis zu den Werken der Neueren und
Neuesten, Legion. Man hat zu allen Zeiten versucht, den grossen
Gegenstand der Vernunft Aen den verschiedensten Seiten
einleuchtend und annehmbar zu machen. Der unbefangene
Kritiker Avird aber den meisten der für die Unsterblichkeit
geführten BeAveise ziemlich kopfschüttelnd gegenüberstehen und
das Urteil geAvinnen, dass sie das, Avas sie beweisen Avollen
und sollen, in Wirklichkeit nicht beAveisen. Melzer greift die
Sache von einer für Aiele sicherlich neuen Seite an, die
zugleich mehr Aussicht auf Erfolg verspricht. Ist der Geist (die
Seele) des Menschen, AAie das Christentum unzweifelhaft lehrt,
wirklich unsterblich, d. i. existiert derselbe nach dem Tode des

mit ihm geeinten Leibes als persönliches, seiner selbst beAvusstes



— 174 —

Wesen unzerstörbar fort, so kann das, meint Melzer, nur in
der eigentümlichen Beschaffenheit desselben begründet sein.
Daher richtet sich die Untersuchung Aer allem auf die Beant-
Avortung der Frage: Was für ein Ding (Wesen) ist der Geist
(die Seele) des Menschen und worin besteht seine grundwesentliche

Beschaffenheit? Melzer findet, dass derselbe in erster
Linie nicht Etwas (eine Erscheinung; an einem andern,
sondern dass er Etwas an sich selbst, eine Substanz, ein reales und
kausales Prinzip ist, Avelches als solches Aen keiner Macht
vernichtet Averden kann. Aber der Geist des Menschen ist nicht
bloss Substanz, Avie Melzer den sogenannten Aktualitätsphilosophen

gegenüber Avieder einmal klar darthut, sondern er ist
auch eine ungeteilte und unteilbare Substanz, ein monadisches
substanziales Prinzip, und eben in dieser Eigentümlichkeit des
Geistes wurzelt sein persönliches, selbstbewusstes Leben. Und
da er nun, wie dargethan Avird, auch diese seine Eigenschaft
nie und nimmer Aerlieren kann, so kann seine Unsterblichkeit
auch ferner nicht mehr bezAveifelt werden. Der so geführte
BeAveis Avird für den Denker noch verstärkt, Avenu es, Avorauf
Melzer ebenfalls eingeht, gelingt, auch das rechte Verhältnis
des menschlichen Geistes zu Gott ans Licht zu ziehen und
jenen als Kreatur Gottes im Sinne des positiven Christentums
aufzuzeigen. Nach dieser Seite hin enthält die Melzersche
Schrift ebenfalls eine Reihe Aen Ausführungen, die der höchsten
Beachtung wert sind.

In einem Anhange Averden die UnsterblichkeitsbeAveise
mehrerer Philosophen, so Krauses, Heinrich Ritters, Ulricis,
Lotzes besprochen und gezeigt, dass sie alle den Geist des
Menschen in seiner Avahren und wesentlichen Beschaffenheit
nicht erkannt haben, Aveshalb ihre Beweisführungen nicht
gelingen konnten. Dasselbe Gericht AAird in dem ausführenden
Teile der Schrift an manchen anderen Denkern der Neuzeit
geübt.

Aus diesen Angaben AAird der Leser erkennen, dass die
Schrift Melzers dem Nachdenker einen ebenso reichen als Avür-

digen und erhebenden Inhalt bietet. Füge ich noch hinzu, dass

die Darstellung klar und leicht fasslich ist, so bedarf es keines
weitern Wortes, um die gediegene Arbeit allen Lesern der
Revue aufs Avärmste zu empfehlen. Weber.



175

Geschichte der römischen Litteratur bis zum Gesetzgebungswerk
des Kaisers Justinian. Von Martin Schanz, ord. Professor
an der Universität Würzburg.

III. Teil: Die Zeit von Hadrian 117 bis auf Constantin
324. Handbuch der klassischeil Altertumswissenschaft,
herausgegeben von Iwan von Müller, 8. Band, 3. Teil.)

München, C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, Oskar Beck,
1896. XIX u. 410 S. gr. 8°. (Preis M. 7,50.)

Die beiden früher erschienenen Teile dieses Werkes sind
von seiten der Philologen mit allgemeinem und wohlverdientem
Beifall aufgenommen werden. Was aber dem jetzt verliegenden
3. Teil ein ganz specielles Interesse auch für Theologen giebt, das
ist, abgesehen von dem Gesichtspunkt der allgemeinen Bildung,
der Umstand, dass die ganze zweite Hälfte des Bandes sich
mit der christlichen Litteratur der im Titel genannten Periode
beschäftigt. Die national-römische, heidnische Litteratur hat
in dieser Zeit des Verfalles wenig Erfreuliches hervergebracht,
und es ist wohl begreiflich, wie auch ein Philologe, der als
solcher nur mit litterarhistorischem Interesse an die altchristlichen

Schriftwerke herantritt, an diesen ein ungleich grösseres
Interesse finden musste, als an den litterarischen Produkten
des sich zum Untergang neigenden römischen Heidentums,
denen es vielfach nur allzusehr an einem innern Gehalt fehlt.

Die 1., der heidnischen Litteratur geAvidmete Abteilung
des Bandes, schickt einleitend eine anziehende Charakteristik
der römischen Kaiser von Hadrian bis Diokletian nach ihrer
Stellung zur Litteratur voraus, und betrachtet sodann die
Litteratur nach den Litteraturgattungen gruppiert, zuerst die in
dieser Zeit höchst ärmlich vertretene Poesie (S. 21—41), sodann
die Prosa nach den Gruppen: a. Die Historiker (S. 42—75),
b. die Redner (S. 75—139), c. die Fachgelehrten (S. 139—203),
und zwar Grammatiker und Metriker, Antiquare, Juristen,
Schriftsteller der realen Fächer. Der interessanteste heidnische
Schriftsteller der Zeit ist Apuleius, der eine seiner relatiAen
Bedeutung und dem Umfang seines schriftstellerischen Nachlasses

entsprechende eingehende Behandlung erfahren hat
(S. 85—119). Unter den Historikern Suetonius (S. 42—56). Das
Hauptinteresse innerhalb der national-römischen Litteratur der
Zeit konzentriert sich indessen auf die Juristen, über die



— 176 —

Seite 164—195 sehr lehrreich gehandelt wird. Indessen sind
auch alle andern Gebiete, so wenig anziehend sie nach der
Beschaffenheit der betreffenden Schriftsteller zum Teil auch
sind, mit der gleichen geAvissenhaften Sorgfalt behandelt.

Die christliche lateinische Litteratur ist nach ganz
derselben Methode bearbeitet, die in den bisherigen Teilen des

Werkes in Anwendung gekommen Avar. Sie Avird also auf der
einen Seite keineswegs, nach einem unter den heutigen Avissen-

schaftlichen Philologen glücklicherweise immer mehr in
Abgang kommenden Standpunkt, als ein der Aufmerksamkeit des

Philologen höchstens in ganz untergeordneter Weise AVürdiges
Gebiet betrachtet, sondern ebenso eingehend und mit der
gleichen soliden Gründlichkeit litterarhistorisch behandelt, wie
alles andere. Auch für den Verfasser liegt, Avie er in der
Vorrede ausdrücklich erklärt, der Schwerpunkt des Bandes in
dieser 2. Abteilung desselben. Auf der andern Seite wird aber
auch für die Wertschätzung der einzelnen christlichen Schriftsteller

und ihrer Schriften kein theologischer, sondern lediglich

der litterarhistorische Massstab angelegt, AAie sich dies in
einem Werke dieses Charakters ja auch Aen selbst versteht.
Übrigens hat sich der gelehrte Verfasser die Mühe nicht ver-
driessen lassen, eigens im Interesse dieser seiner
Litteraturgeschichte eingehende k'.rchen- und dogmengeschichtliche
Studien zu machen, soweit dieselben unumgänglich sind, um zu
einem Avirklichen Verständnis der patristischen Schriften zu
gelangen. Als Einleitung der unter höhere historische Gesichtspunkte

gestellten Darstellung der Entwickelung der
christlichlateinischen Litteratur Aen ihren Anfängen an Avird auch hier
eine historische Betrachtung an den Anfang gestellt, über den

Kampf, durch den sich das Christentum seine Stellung im
römischen Reiche zu erringen hatte, eine Übersicht über die
Geschichte der ChristeiiAerfolgungen und die Entwickelung
der rechtlichen Stellung des Christentums im römischen Reiche
bis Konstantin (S. 205—225). Auch der litterarische Kampf
des Heidentums gegen das Christentum Avird berührt, soAveit

die römisch-heidnische Litteratur, was allerdings gegenüber
der griechischen nur in weit geringerem Masse der Fall
ist. Anteil nn demselben hat (S. 225—228.) Die einzelnen
christlichen Schriftsteller Averden sodann in chronologischer
Reihenfolge behandelt (S. 228—390), unter diesen am ein-



— 177 —

gehendsten Minucius Felix (S. 229—239), Tertullian (S. 240
bis 302), Cyprian (S. 302-342), Lactantius (S. 363—389).
Die Behandlung der einzelnen Schriftsteller bietet in der That
alles, was man in einer vom litterarhistorischen Gesichtspunkte
geschriebenen Darstellung der christlich-lateinischen Litteratur
nur erwarten kann : Quellenmässige Untersuchungen über das
Leben der Schriftsteller, wobei freilich für diese ältesten
christlich-lateinischen Autoren die Quellen meist sehr spärlich
fliessen, ausführliche Vorführung der schriftstellerischen Thätigkeit,

mit Analyse der einzelnen Schriften, Charakteristik des

Schriftstellers nach seiner schriftstellerischen Begabung und
Eigenart, Notizen über das Fortleben desselben in der Folgezeit,

mit genauen Angaben über die handschriftliche Überlieferung;

alles mit reichlichen und sorgfältigen Litteraturangaben.
Für die im Text vertretenen Angaben Averden in den kleiner
gedruckten Anmerkungen die Belege gegeben, Literarhistorische
Streitfragen nach ihrer Geschichte und EntAvicklung dargesteUt.
Der Verfasser selbst nimmt in strittigen Fragen mit besonnen
abAvägender Kritik Stellung.

Im einzelnen sei auf folgende Punkte besonders hingewiesen.
In der bis in die neueste Zeit umstrittenen Frage nach der
Abfassungszeit des OctaAius des Minucius Felix, resp. nach dem
Verhältnis desselben zu Tertullian, tritt Schanz ganz entschieden
für die Priorität des Minucius Felix ein, und er macht dafür auf
Grund eigener Forschungen, deren Resultat er schon früher in
einer besonderen Abhandlung mitgeteilt hatte („Die Abfassungszeit
des Octavius des Minucius Felix", Rheinisches Museum, N. F.,
Bd. 50, 1895, S. 114—136), ein neues jedenfalls höchst
beachtenswertes Moment geltend. Auf Grund der Stellen im Octavius,

an denen der Rhetor Fronto erwähnt AAird (c. 9 u. 31),
hatten Avohl einige schon als Vermutung ausgesprochen,
Minucius Felix Averde auf eine Schrift des Fronto gegen die
Christen Bezug genommen haben. Zu den zwei Erwähnungen
des Fronto fügt nun Schanz eine dritte, durch eine einfache
und einleuchtende Emendation einer Stelle, die den Herausgebern

und Erklärern bisher viele Schwierigkeiten gemacht
hatte; c. 14: Sic Csecilius, et renidens (nam indignationis eius
tumorem effusa? orationis impetus relaxaverat) : Ecquid ad hsec,
ait, audet Octavius homo Plautine prosapie, ut pistorum prse-
cipuus, ita postremusphilosophorum? Er streicht nämlich „Octa-

Revne intern, de Théologie. Heft 17, 1897. 12



— 178 —

vius" als Interpolation und bezieht den Satz auf den Fronto
als das Haupt der Plautiner. Die Richtigkeit dieser Emendation

und der Beziehung der Stelle auf Fronto dürfte nach dem

von Schanz gelieferten Nachweis, AAie auf diesen die sonst un-
Aerständliche Charakteristik passt, kaum mit Grund in Frage
gezogen werden. Wenn aber Schanz Aveiter auf Grund dieser
Stelle die allerdings sehr ansprechende Ansicht aufstellt, in der
Rede des Heiden Ceecilius im Octavius liege die verlorene
Rede des Fronto gegen die Christen dem Inhalte nach vor,
aber aus dem abgeschmackten Stil des Fronto in den des
Minucius Felix selbst umgesetzt, so möchte ich das doch nicht
gerade als erAviesen ansehen. Unabhängig von dieser besondern

Frage aber muss ich dem Verfasser darin vollkommen
beistimmen, dass Aen Fronto hier offenbar AAie von einem noch
Lebenden gesprochen wird, was zunächst dahin führt, dass die
Entstehungszeit des Octavius nicht über die Zeit des Mark
Aurei (f 180) herabgerückt werden dürfe. Andere historische
Momente führen dahin, die Entstehungszeit noch Aveiter
zurückzuschieben und vor 161 anzusetzen. — In der Frage, ob Lac-
tantius der Verfasser der Schrift de mortibus persecutorum sei,
Avas ebenfalls noch bis in die neueste Zeit bestritten wird, so
sehr auch alle äussern und innern Momente für die Autorschaft
des Lactantius sprechen, wie dieselben besonders durch Ebert
und neuerdings durch Belser ins Licht gesetzt wurden, tritt
Schanz mit vollem Recht ebenfalls mit Entschiedenheit für die
Echtheit ein. Ebenso nimmt er die jetzt ziemlich allgemein
angenommene Echtheit des unter dein Namen des Lactantius
überlieferten Phönix-Gedichtes an. — Am Schluss des Bandes
Avird zunächst über die Martyrien einiges allgemeine gesagt und
werden als charakteristische Proben die Acta Martyrum Scil-
litanorum und die Passio S. Perpetue et Felicitatis speciell
besprochen (S. 390—394), sodann über die lateinischen
Übersetzungen, und ZAvar über die vorhieronymianischen Bibelübersetzungen

(S. 395—401) Avie über die lateinischen Übersetzungen
griechischer patristischer Schriften gehandelt. — Vorgesetzt ist
dem Band hinter dem Inhaltsverzeichnis eine „Zeittafel" von
117—324, über die historischen und literarhistorischen Daten
des Zeitraums. — Möge der 4. Teil des vorzüglichen Werkes
bald nachfolgen! Prof. Dr. F. Lauchert.



179

Grammatik des Neutestamentlichen Griechisch. Von Friedrich
BLASS, Dr. phil., Dr. litt. Dabi., ord. Prof. d. Mass. Philologie
a. d. Univ. Halle. Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht. 1896.

XII u. 329 S. 8°. (Preis M. 5,-10, geb. 6,40.)

Neben der im gleichen Verlage erscheinenden Neubearbeitung

des alten Winer durch Schmiedel (1. Th. 1894, s. die

Anzeige in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1895, S. 591 f. ; die

Fortsetzung wird als bald erscheinend angezeigt —) liegt hier ein
neues Werk von der Hand eines Philologen vor, der die einem
Darsteller der Grammatik des neutestamentlichen Griechisch
unumgänglichen Erfordernisse in einer bei Philologen Avie Theologen

nicht allzu häufigen Weise in sich vereinigt und dadurch
in hervorragender Weise zu einem solchen Werke berufen
erscheint. Das Buch will der neuen Ausgabe des Winer keine
Konkurrenz machen, wie schon daraus ersichtlich ist, dass es friedlich

neben derselben im gleichen Verlage erscheint; der
Verfasser ist Aielmehr der Ansicht, dass neben jenem Werk, das

zu einem erheblich grösseren Umfange heraiiAvächst, sein kürzer
und knapper gefasstes Buch Avohl bestehen könne; das Avird
auch Avohl sicher der Fall sein, denn es ist doch Avohl zu hoffen,
dass heutzutage die Überzeugung allgemeiner zum Durchbruch
gelangt ist, „dass man", aaìc der Verfasser in der Zueignung
sagt (S. VIII), „das Neue Testament auch grammatisch
verstehen müsse, um es ordentlich und säuberlich zu verstehen,
AAieAvohl ja das blosse richtige grammatische A^erständnis nur
ein minimaler Teil des ganzen Verständnisses ist".

Eine Grammatik des neutestamentlichen Griechisch soll
selbstverständlich nach deutschen Avissenschaftlichen Begriffen
keine vollständige griechische Grammatik sein, „zum Nutzen
derjenigen, die ohne bisher einen Buchstaben Griechisch zu
können, das Neue Testament nach ein paar Monaten griechisch
lesen zu können wünschen" (S. IV). Ein mehr als elementares
Verständnis des Griechischen und eine ordentliche Kenntnis
der gewöhnlichen aus den klassischen Autoren abstrahierten
griechischen Grammatik setzt das vorliegende Buch also
voraus, giebt also weder Paradigmen noch weitläufige
Auseinandersetzungen solcher Dinge, in denen die Sprache der
neutestamentlichen Schriften mit derjenigen der für die Schul-



— 180 —

grammatik massgebenden Autoren übereinstimmt. Vielmehr
Avaren unter Voraussetzung dieser Dinge diejenigen Momente
der Laut- und Formenlehre (S. 1—71) und besonders auch der
Syntax (S. 72—297) darzustellen, in denen sich die Sprache
des Neuen Testamentes von derjenigen der klassischen Autoren
unterscheidet, sei es, dass es sich um allgemein vulgär-griechische,
oder AA'as im Neuen Testament dazu kommt, um hebraisierende
Elemente der Sprache handelt. Über alles, Avas man hier nur
irgendAvie in einer Grammatik suchen kann, belehrt das Buch
in gedrängter Kürze der Darstellung, ohne sich bei nicht streng
zur Sache gehörenden Dingen aufzuhalten, aber mit reicher
Fülle von Belegstellen. In der Citierweise besteht der
eigentümliche Vorzug des Buches vor verwandten Werken darin,
dass für Bibelstellen, an denen in den Handschriften grammatische

Varianten vorliegen, nicht die Ausgaben, sondern die
Handschriften, und diese überhaupt sehr häufig citiert Averden.

In einem andern Punkte wird dagegen die Autorität der ältesten
Handschriften auf das richtige Mass zurückgeführt, nämlich in
Bezug auf die Orthographie 'S. 6 ff.), in der dieselben zwischen
der historischen und einer der damaligen Aussprache entsprechenden

Schreibung mannigfaltig scliAvanken, ohne dass eine
Möglichkeit vorhanden wäre, durch Abwägen der orthographischen
Varianten der Handschriften die wirkliche Orthographie der
neutestamentlichen Schriftsteller herzustellen, von der man nur
Avird sagen können, class sie nicht historisch korrekt Avar. Als
Grundsatz für die Herausgabe wird demgemäss aufgestellt (S. 7) :

„Für uns kann es keine Frage sein, dass wir gleich den Byzantinern

die historische Schreibung, Avie für sämtliche
Profanautoren, so auch für das Neue Testament durchzuführen, und
alle Halbheiten, Avie sie z. B. bei Tischendorf noch sind, zu
beseitigen haben, ohne jede Rücksicht auf handschriftliche
Zeugnisse. Diese Zeugnisse für die einzelnen Wörter, z. B. die
auf -sia -iu, zu registrieren und abztiAvägen ist das
Unnützeste Avas man thun kann."*) Über die einzelnen
orthographischen Eigentümlichkeiten der Handschriften, Avie die
Schreibung eines historisch unrichtigen, nie gesprochenen «

') Praktisch durchgeführt hat dies ßlass in seiner Ausgabe der
Apostelgeschichte (Acta Apostolorum sive Lucae ad Theophilum liber alter. Editio philo-
logica. Gott. 1895). Vgl. auch die Prolegomena dieser Ausgabe, S. 34 f.



— 181 —

statt u. dgl., wird kurz, aber anschaulich Auskunft erteilt. —
Wo es zur Aveitern Verständlichmachung grammatischer
Erscheinungen AvünschensAvert erschien, Avird auch auf die LXX
und nach der andern Seite auf die ältesten nachapostolischen
christlichen Schriften, welche das Vulgärgriechische repräsentieren,

verwiesen. — Den Schluss des Bandes bildet ein
dreifaches Register, Sachregister (S. 298—304), griechisches
Wortregister (S. 304—320), Stellenregister (S. 320—329). Was man
dagegen ungern vermisst, ist eine Zusammenstellung der
genauem Titel der häufiger citierten Werke, die für viele
Benutzer des Buches doch sehr wünschenswert gewesen Aväre,

wenn der Verfasser auch Aen einer" kritischen Übersicht über
die einschlägige Litteratur, Avie sie Winer und Schmiedel giebt,
absehen wollte. — Die Korrektur des schwierigen Satzes zeigt
durchgängig eine musterhafte Sorgfalt ; höchstens sind ein paarmal

hebräische Wörter nicht ganz sauber im Druck
herausgekommen, wie S. 73, Z. 19 oder S. 80 Anm., Z. 1. Ob alle die
zahllosen Zahiencitate ausnahmslos richtig sind, konnte ich allerdings

nicht durchgängig nachprüfen ; doch lassen die gemachten
Proben auch für das übrige das beste voraussetzen.

Das durchaus gediegene Werk AAird jedem, der sich mit
dem Neuen Testament wissenschaftlich zu beschäftigen hat,
von vielfachem Nutzen sein, und niemand Avird es ohne reiche
Belehrung aus der Hand legen, so oft er zu demselben greift.

Prof. Dr. F. Lauchert.

III. Librairie.

Bérenger-Féraud : Superstitions et survivances étudiées au
point de vue de leur origine et de leurs transformations;
Paris, Leroux, 2 vol. in-8°, fr. 20.

L'abbé F. Bellet: Les origines des Eglises de France et les
fastes épiscopaux; Paris, A. Picard, in-8°, 1896.

L. Bonnet: Evangiles de Mathieu, Marc et Luc; 2e édit. par
A. Schrœder, 3e livraison ; Lausanne, Bridel, 1896, 3 fr.



— 182 —

L. BouRDEAU : Le Problème de la mort, ses solutions
imaginaires et la science positive ; Paris, F. Alcan, 2e éd., in-8°,
5 fr., 1896. — (Sera analysé dans la prochaine livraison.)

The Hon. W. Gibson: The Abbé de Lamennais and the Liberal
Catholic Movement in France ; London, Longmans Green
and Co., 1896, in-8°, 346 p. — Ouvrage très intéressant,
renfermant beaucoup d'extraits de la correspondance de Lamennais.

Voir la table des chapitres: 1. A Restless Youth.
Ordination ; — 2. The Essai on Indifference ; — 3. The Author goes
to Rome; — 4. Pope or king; — 5. The Revolution of July
1830; — 6. The «Avenir»; — 7. Appeal to Rome. Condemnation

; — 8. The Voice of the People ; — 9. Philosophic
Reconstruction; — 10. A Life of Suffering and Devotion;
— 11. Closing scenes.

Rev. Green-Armytage : The Pope and the People, or Comments
on the Letter of Leo XIII to the English Nation: London,
Simpkin, 6 d.

Ch. Grosclaude: Exposition et critique de l'Ecclésiologie de

Calvin; Genève, Kündig, 1896, br.

Dr. Fr. Iska : § 63 des österr. bürgert. Gesetzbuches : Ehefähigkeit

katholischer Geistlichen und Ordenspersonen ; Bern,
Collin, 1896, br.

General Alex. Kiréeff : Correspondence on Infallibility betAveen
Roman Priest and General A. Kiréeff; New-York, 323, Second
AAe; 1896, br.

W. Koehler : Die katholischen Kirchen des Morgenlandes.
Beiträge zum Verfassungsrecht der sogenannten « Uniert-
orientalischen » Kirchen; Darmstadt, J. Waitz, 1896, M. 6.

— Der Verfasser schreibt: «Während über die grundsätzliche

Vereinigung der morgenländischen Kirche mit der
römisch-katholischen eine reiche Litteratur Aerhanden ist, so
fehlt es bisher an einer eingehenden Darstellung" des

Verfassungsrechts der morgenländischen-katholischen Kirchen.
Das oben angezeigte Buch bestrebt sich nun, diese Lücke
auszufüllen. Es zerfällt in folgende Abteilungen : 1. Die
griechisch-katholischen und die morgenländisch-katholischen
Kirchen. IL Der rechtliche Charakter der Union. Die Unionsformeln

und die Quellen des morgenländisch-katholischen



— 183 —

Kirchenrechts (Exkurs. : Die Patriarchenkonferenz in Rom,
im Oktober und November 1894). III. Gemeinsames zum
Recht der griechisch-katholischen und morgenländisch-katholischen

Kirchen im Gegensatz zum gemeinen katholischen
Kirchenrecht. IV. Die Verfassungen der einzelnen griechisch-
und morgenländisch-katholischen Kirchen. — Was von
römisch-katholischen Theologen über den Gegenstand
geschrieben ist, muss natürlich mit Vorsicht aufgenommen
werden ; das «Verfassungsrecht » von Silbernagl aber ist
stellenAveise veraltet und auch sonst nicht ausreichend.... »

Lavisse et Rambaud: Histoire générale du IVe siècle à nos
jours; T. VIII, la Révolution française, 1789-1799; Paris,
Colin, in-8°, 992 p., 1896, 12 fr. — (Nous analyserons cet
important volume dans la prochaine livraison.)

Sir John Lubbock: l'Emploi de la vie; Paris, Alcan, trad, de

l'anglais par E. Hovelaque, in-32°, fr. 2. 50, 1897.

(Excellent.)

C. Mendès : L'évangile de l'enfance de N. S. J. C, trad,
française du manuscrit de l'abbaye de St-Wolfgang, avec
illustrations de C. SchAvabe ; Paris, Colin, in-4°, 20 francs.

Rev. Morris Fuller : The Pope's Encyclical and Papal Aggression;

J. Masters and Co., 1896.

Cte. de Moucheron : Ste-Elisabeth d'Aragon, reine de Portugal,
et son temps; F. Didot, in-8°, 1896.

J. Perrin: Le cardinal de Loménie de Brienne, archevêque de

Sens; Paris, A. Picard, in-8°, 1896.

F. Picavet : Roscelin, philosophe et théologien ; Paris, impr.
nationale, 1896, broch.

Dr. B. Rogge, Hofprediger : Deutsch-Evangelische Charakterbilder,

Neue Folge; Leipzig, H. Ebbecke, 1896, 2 M. 80.

Inhalt : « Christian Fürchtegott Geliert. — Friedrich Gottlieb
Klopstock. — Johann Gottfried Herder. — Johann Georg
Hamann. —Jung-Stilling. — Matthias Claudius. — Johann Peter
Hebel. — Johann Gottlieb Fichte. — Friedrich Schleiermacher.

— Claus Harms. — Carl Freiherr vom und zum
Stein. — Ernst Moritz Arndt. — Max von Schenkendorff. —



— 184 —

Philipp Spitta. — Johann Friedrich Oberlin. — Johannes
Falk. —- Johann Heinrich Wichern. — Theodor Fliedner. »

— Für Volks- und Schul-Bibliotheken ist das Buch besonders

gut geeignet; die Ausstattung ist eine recht gediegene.

Roisel: L'Idée spiritualiste; Paris, Alcan, 1896, fr. 2. 50.

P. Sabatier : Un nouveau chapitre de la vie de S. François
d'Assise ; Paris, Fischbacher, 1896, broch. ; — Dissertazione
sul primo Luogo abitato dai Frati Minori, su rivotorto e

sull'ospedale dei lebbrosi di Assisi spesse volte ricordato nella
Vita di San Francesco; Roma, E. Loescher, 1896, br.

W. Schirmer, Pfarrer : Schneeflocken ; Düsseldorf, Ed. Lintz,
1896, 2 M. — Gedichte in zwei Teilen: I. Herz und Welt;
IL Aus Zeit und Streit. Zeigen uns die Gedichte des ersten
Teiles, dass der Poet die Höhen und Tiefen des Menschenlebens

ermessen und all den tausendfachen, von Leid und
Freud erzählenden Stimmen desselben gelauscht hat, so sagt
uns der zweite Teil, dass er auch die Klinge zu führen weiss,
wo es gilt, mannhaft und mutig einzutreten für alles, was
wahr ist und gut und schön, für die Ideale der Menschheit.

Dr H. B. Swete : A Lecture on the Bui Apostolicae curae ;

Cambridge, Macmillan, 1896. — A recommander.¦*&*-)

Vie de St-Pierre et sa survivance, Défi à la papauté par un
groupe de prêtres français; Paris, libr. populaire, 131bi8, rue
St-Denis ; broch., 50 cent. (Brochure de propagande.)


	Bibliographie théologique

