Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)
Heft: 17

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 156 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

Eglises séparées, par I'abbé 1. DUCHESNE, de I’ Institut ; Paris,
Fontemoing, 1896 ; in-32, 3 fr. 50.

C'est vraiment un plaisir de lire M. Duchesne, et cela,
parce qu'il y a de loriginalité dans ses écrits. Cette origina-
lité vient-elle de sa personne ou seulement de sa situation?
Quoi qu'il en soit de sa personne et de sa tournure d’esprit,
que je ne connais pas et desquelles, par conséquent, je n’ai
rien a dire, il est certain que sa situation seule suffirait déja
a donner de loriginalité a ses écrits; car, d'une part, il reste
attaché au systéme romain actuel de linfaillibilité du pape;
et, d’autre part, il a étudié les documents de l'ancienne Eglise,
documents qui ne lui ont certainement pas montré les évéques
de Rome infaillibles, Cette nécessité de concilier ses attaches
et ses connaissances, les efforts qu'il fait pour donner a ses
théses, souvent insoutenables, une apparence scientifique,
I'aplomb qu’il répand ¢a et la dans sa discussion et dans son
style pour pallier la faiblesse du fond, tout cela est intéres-
sant. Autant on dédaigne le pathos des papistes ignorants,
qui se copient simplement les uns les autres, autant on a
plaisir, je le répete, a suivre de prés la plaidoirie, si embar-
rassée soit-elle, d'un écrivain qui sait beaucoup, mais qui rai-
sonne mal, qui a de 'érudition, mais qui manque de logique
et qui se donne mille peines pour paraitre en avoir.

Dans sa préface, il se dépeint ainsi: « Je ne suis pas assez
antiquaire pour croire que l'avenir du christianisme consiste
dans la restauration de tel ou tel ancien état des choses, quels



— 157 —

que soient les noms qui le recommandent; pas plus que je ne
suis assez conservateur pour trouver que tout ce qui est doit
indéfiniment continuer d’étre.» C'est sans doute pour cela
que M. Duchesne est, dans sa propre Eglise, 1'objet d’attaques
si violentes. Ses ennemis ont grand tort: car il n'est pas de
ceux qu'on injurie, mais seulement de ceux avec lesquels on
doit discuter.

Dans son volume, il y a d’'abord des cotés piquants. Par
exemple, p. 124, il dit: «J'ai vu avec peine que dans l'ency-
clique du patriarche Anthime de Constantinople, on semblat
mettre au rang des choses douteuses le séjour de saint Pierre
a Rome, et que l'on cherchat & expliquer par les apocryphes
pseudo-clémentins la tradition universelle sur ce point de fait.
Ce systéme, contraire a la croyance admise jusqu’'a ce jour
dans I'Eglise grecque comme dans 1'Eglise latine, dérive des
¢lucubrations de Fr. Christian Baur et de 1’école rationaliste
de Tubingue.» Or, M. Duchesne qui rejette les apocryphes
pseudo-clémentins dans la question du séjour de saint Pierre
a Rome, les invoque formellement pour essayer de démontrer
«l'autorité attachée au nom de Clément de Rome et a sa
situation hiérarchique (p. 133)». De plus, M. Duchesne, qui
rejette comme rationaliste Christian Baur, ne s’apergoit pas
qu'il en appelle, pour soutenir ses opinions, & l'autorité non
moins rationaliste, je crois, de Harnack, qu’il cite expres-
sément aux pages 16, 68, 74, 128 et 134. N’est-ce pas
piquant?

Ce n'est pas tout. Dés que M. Duchesne touche a une
question sur laquelle il déclare avec aplomb que I'Eglise
romaine est dans son droit, il refuse nettement d’entrer dans
le fond du débat et se dérobe. S'agit-il du filioque? «Ici,
dit-il, on pense bien que je e vais pas enlver sur le terrain
de la théologie (p. 82)». Sagit-il de l'usage du calice? «Il est
str, dit-il, qu'en supprimant la communion sous l'espéce du vin
ou plutdt en la réservant a4 peu prés aux seuls prétres,
I'Eglise romaine a rompu avec un usage antérieur. Elle ne I'a
pas fait sans regret ni sans soulever d’opposition; mais elle a
cru devoir passer outre pour de graves raisons dans le détail
desquels je #w'ai pas a entrer ici (p. 102)». S'agit-il du débat
sur les indulgences? <« Je ne vais pas w’'engager ici, dit-il,
dans une dissertation sur la théorie des indulgences (p. 107)».



— 158 —

S’agit-il de I'lmmaculée-Conception? Le droit qu'avait le pape
Pie IX de proclamer ce dogme, dit-il, «se rattache trop étroi-
tement a l'ensemble des prérogatives du siege apostolique pour
que j'en parle avant d'avoir traité de celles-ci (p. 112)». Et
c’est ainsi que la discussion est esquivée. Méme habileté au
sujet du prétendu dogme de linfaillibilité¢ papale. Cette ma-
niere de résoudre les difficultés n’est-elle pas amusante?

Mais laissons de coté ces piquants refus de discuter, et
voyons la discussion méme, la ol M. Duchesne consent a
entrer en lice. La premiére chose qui frappe, c'est, sous un
certain étalage d'érudition historique, I'emploi de I'éternel pro-
cédé papiste qui consiste 2 introduire dans la conclusion de
l'argument beaucoup plus que les prémisses ne contiennent.
Ce défaut de logique élémentaire serait incroyable s’il n’était
réel. Ainsi, p. 122, M. Duchesne affirme que, dés le principe,
des le temps de saint Paul, I'Eglise romaine avait «une impor-
tance treés grande ». Donc (car c'est la thése et c’est la con-
clusion que le lecteur doit tirer), dés le principe, l'Eglise
romaine était implicitement la meére et la maitresse des Eglises
et le pape était infaillible! — Vers 1'an 97, I'Eglise de Rome
«exhorte » I'Eglise de Corinthe a vivre en paix. Donc I'Eglise
romaine «se sentait déjd en possession de 1'awuiorité supérieure,
exceptionelle, quw'elle ne cessera de wvevendiquer plus tard
(p. 126)! » M. Duchesne confond une simple et fraternelle
exhortation avec un «commandement (p. 127) », émanant d'une
autorité supérieure, exceptionnelle, infaillible! — Ignace d’An-
tioche écrit que I'Eglise de Rome «préside dans le pays des
Romains (p. 127)». Donc elle préside partout, et présider c’est
gouverner, et gouverner c'est étre intaillible! — On a attaché
une grande importance au Pastenr d'Hermas, a la lettre aux
Corinthiens de Clément, et aussi «a& un livre, vrai ou sup-
posé, d’'un troisieme Romain, saint Hippolyte (p. 130)». Donc
Rome est infaillible (car il s’agit de démontrer que les pré-
tendues prérogatives de Rome sont fondées)! — Clest de
Rome que nous vient la liste épiscopale la plus ancienne
(p. 135). Donc <«a Rome plus tot qu’ailleurs, on prit soin de
donner a lidée de succession apostolique cette expression
significative (p. 133)». Quelle expression significative ? Signi-
ficative de quoi? De ce que Rome a eu plus que toute autre
Eglise le tempérament hiérarchique, rien de plus, et tant pis



— 159 —

pour elle. Quant & sa fameuse succession apostolique, M. Du-
chesne doit savoir qu’elle n'est qu'un leurre. — Ecoutons
encore: «En Afrique, Tertullien se montre constamment pré-
occupé de I'Eglise romaine, soit qu'il s’autorise d'elle contre
les hérésies gnostiques, soit que, devenu montaniste et rigo-
riste, il la poursuive de ses diatribes.» Or, voici la conclusion
que M. Duchesne tire de ce fait: «De la chrétienté de Car-
thage, déja si importante, Tertullien ne parait pas s'inquiéter
beaucoup; le centre d’autorité et de direction catholique est
pour lui 4 Rome et non en Afrique (p. 137)!» Ainsi, Ter-
tullien poursuit Rome de Ses dialribes,; donc Rome est pour
lui le centre de autorité et de la divection catholique!

Voila la dialectique papiste dans lecclésiastique qui,
aujourd’hui, représente avec le plus d’autorité la science histo-
rique dans I'Eglise papiste de France!

Ce qui est encore plus étonnant, c’est ceci. Le patriarche
Anthime de Constantinople ayant reproché a I'Eglise de Rome
d’avoir ajouté aux dogmes définis par les sept conciles cecu-
méniques de prétendus dogmes qui sont des erreurs, M. Du-
chesne se retourne contre le patriarche et lui dit; «Et vous?
En niant nos précisions, en les traitant non seulement comme
choses douteuses, mais comme des erreurs, ne précisez-vous
pas autant que nous, ne dogmatises-vous pas tout comme nous
(p. 75)?» Ainsi 'Eglise orientale, en voulant s’en tenir aux
dogmes des sept conciles cecuméniques, en repoussant les nou-
veautés et les erreurs de Rome, en défendant avec précision
la vraie dogmatique contre la fausse, dogmuaiise,; bien plus,
elle dogmatise fout comme Rome!/ — Je le demande a tout
homme de bonne foi, cette fagon d'argumenter est-elle sérieuse
et digne d'un membre de I'Institut?

Une fois lancé dans la voie de l'agression, M. Duchesne
gourmande les Eglises orientales, qui prient pour l'union, mais
qui ne veulent pas la laisser transformer par Rome en domi-
nation de 1'Eglise romaine sur les autres Eglises. «Faut-il se
borner a prier? dit-il. L'Eglise romaine ne se borne pas a
prier, elle agit. Ou est 'action grecque? O est 'action russe?
Puisqu’on nous croit dans l'erreur, pourquoi ne cherche-t-on
pas a4 nous en tirer (p. 117)?» Ceci aussi est un comble.
L’Eglise romaine agit, oui, mais comment? Elle agit par ses
falsifications du dogme et de l'histoire; elle agit par son pro-



— 160 —

pagandisme et ses intrigues, politiques et autres; tout le monde
le sait. Les Eglises qui repoussent les hérésies et les ambitions
romaines, cherchent a tirer 'Eglise de Rome de ses erreurs
en les lur démontrant. Est-elle donc seule & ne pas voir les
nombreux ouvrages scientifiques qui, dans toutes les langues
et dans tous les pays, se publient contre elle? M. Duchesne
les ignorerait-il? ou, ne les ignorant pas, ruserait-il en faisant
contre eux, lui aussi, la conspiration du silence? Que Rome
commence donc par renoncer & ses hérésies et a4 ses ambitions
antichrétiennes, et les Eglises seront heureuses de lui tendre
la main: ut unum sint! Toute la question de l'union est la.

Si je faisais un livre comme M. Duchesne, j'essaierais de
faire ressortir dans le détail la faiblesse de ses études sur
I'Eglise anglicane, sur 'encyclique du patriarche Anthime, sur
I'Eglise grecque et sur ce qu'il appelle le schisme grec (sachant
bien cependant que c'est le pape Nicolas 1°° qui a commencé
le schisme); mais je ne fais qu'une simple notice bibliographique
(déja longue). Pour la terminer d’une maniére utile, je signa-
lerai quelques aveux précieux de l'auteur, aveux dont nos lec-
teurs sauront tirer les conséquences.

I1 avoue que Tunité liturgique n'a pas existé dans 'an-
cienne Eglise; que la liturgie se célébrait «dans la langue
que le peuple comprenait (p. 30)». — Il avoue que ce qu'on
appelle le schisme monophysite n'a pas grande raison d'étre
aujourd’hui. «On est toujours divisé. Pourquoi? Sans doute,
bien des gens seraient embarrassés de s’expliquer la-dessus.
On est divisé, parce qu'on l'était; voila tout ce que diraient
de sensé la plupart des clercs nestoriens, coptes, arméniens,
jacobites, si l'on avait l'occasion de les interroger (p. 32).»
L’étude que M. Duchesne a faite a ce sujet sur les deux ma-
nieres de concevoir l'incarnation, est trés curieuse; ce qu'il
pense au fond de St-Cyrille d’Alexandrie, de sa théologie et
du role qu'il a joué, ne me semble pas clair; mais son étude
n'en est pas moins trés suggestive. — Il avoue que «Rome
est le lieu du gouvernement, wnon la patrie de la théologie ou
le paradis de la mystique (p. 40).» Tres bien, mais gare 1'In-
dex! — I1 avoue que I'hénotique (ou édit d'union) de Zénon
n'a gueére produit que des divisions, et il ajoute: «Que l'on
efit ¢été bien inspiré, si, au lieu de tant philosopher sur la ter-
minologie, d’opposer l'union physique a l'union hypostatique,



— 161 —

les deux natures qui n’en font qu'une a l'unique hypostase qui
régit les deux natures, on se fiit un peu plus préoccupé de
choses moins sublimes et bien autrement vitales. On alam-
biquait 'unité du Christ, un mystére; on sacrifiait I'unité de
I'Eglise, un devoir (p. 57).» — Il avoue que les ouvrages pa-
pistes sur le purgatoire devraient &étre réformés. «Il n’est pas
toujours facile, dit-il, d’avoir raison de lindiscréte curiosité
des théologiens et de l'indiscréte dévotion des dmes pieuses.»
Il condamne «les systémes ou fantaisies qui remplissent les
petits livres de piété ou qui se faufilent, quoique toujours comme
opinions privées, dans les ouvrages de théologie (p. 105)». —
11 condamne aussi les exagérations et les abus concernant les
indulgences (p. 107). — Etc.

Pour qui sait lire entre les lignes, de tels aveux sont hardis.
La hardiesse de M. Duchesne est plus grande encore, quand
il enseigne que la prohibition faite par le concile d’Epheése de
toucher au symbole de Nicée n’est pas une loi perpétuelle,
mais seulement une mesure temporaire, et quand il regrette
que 1'Eglise romaine ait introduit ce symbole dans son rituel
baptismal. Voici ses propres paroles: «En ce qui regarde
I’Eglise romaine, l'introduction du symbole de Constantinople a
été tardive: elle ne remonte qu’'au temps de Justinien; elle repré-
sente un des fruits de la politique veligieuse de ce prince, trés
préoccupé de faire régner l'union, la conformité, entre les di-
verses Eglises de son empire. Peut-étre I’ Eglise vomaine aurait-
elle mieux fail de s'en tenir a sa vieille tradition et de con-
server au symbole apostolique la place exclusive qu'il avait
eue jusqu'alors (p. 80).» 11 faut avouer que cette opposition
contre le symbole de Constantinople est difficile & comprendre
de la part d'un théologien qui prétend étre fideéle aux dogmes
des sept conciles cecuméniques (p. 73-74), et qui, de plus, comme
catholique-romain, doit tenir pour de vrais dogmes toutes les
définitions surajoutées au symbole par les conciles prétendus
cecuméniques de 1'Eglise romaine. Nous croyons, en vérité,
que la hardiesse de M. Duchesne serait mieux employée a ré-
futer les hérésies romaines qu’a essayer de discréditer le sym-
bole cecuménique. E. MicuAauD.

Revue intern. dev T'héologie, Heft 17, 1897, 11



— 162 —

La France chrétienne dans I'histoire, par 37 collaborateurs,
sous le patronage du card. LANGENIEUX ef sous la direction
du P. BAUDRILLART; Paris, Firmin-Didot, in-18, 698 p., 1896.

C'est un magnifique sujet de montrer comment et dans
quelle mesure la France a réalisé 1'idée chrétienne dans I'his-
toire. Mais encore ce sujet ne peut-il étre magnifique qu'a la
condition d’étre bien compris d'abord, et d’étre exposé ensuite
avec la double impartialité de l'esprit et de la conscience.
Donc, pour savoir quand la France a défendu et quand elle
n'a pas défendu les vérités chrétiennes, la morale chrétienne
et 'Eglise chrétienne, il faut 1° connaitre exactement en quoi
consistent ces vérités, cette morale et cette Eglise; 2° connaitre
aussi a fond l'histoire de la France; ct 3° raconter le bien et
le mal sincérement.

Malheureusement les 37 auteurs du volume en question
sont partis d'une notion erronée sur l’essence du christianisme,
en ce sens que, pour eux, la vérité chretienne c'est ce qu'en-
seigne le siége romain, la morale chrétienne c'est celle de la
curie romaine, I'Eglise c’est celle qui est soumise & la papauté.
On peut dire d’eux ce que M. P. Fabre a dit de St-Boniface,
en le glorifiant: «L’obéissance a2 Rome était le premier article
de son credo (p. 59).» En outre, les auteurs n'ont guére pris
dans T'histoire de la France que ce qui était favorable a leur
faux critéere dogmatique; et quand ils ont di mentionner des
oppositions contre Rome, ils n’ont pas manqué de les condamner,
ces oppositions vinssent-elles de personnages cependant res-
pectés. Clest ainsi que 'abbé U. Chevalier n'a pas craint de
dire du concile de Verzy (991), ou treize évéques ont déposé
I'évéque Arnoul, «jeune homme sans talent ni vertu, qui n’avait
d'autre titre a cette dignité que son origine scandaleuse»: <«Le
langage des évéques du concile fut singulierement hardi, et,
tranchons le mot, indigne de leur caractere sacré. Ils se livrérent
contre la papauté a des invectives odieuses, et, sous prétexte
d’abus commis par elle, lui dénierent le droit de gouverner I'Eglise.
Gerbert, qu’ils nommerent a la place d’Arnoul, eut le tort d’ac-
cepter une nomination anticanonique. Il aurait da attendre
que le Souverain Pontife ratifiat la déposition d’Arnoul et con-
firmat 1’¢lection des peres du concile (p. 137)!» M. Chevalier
fausse donc et le christianisme et l'histoire de la France; il



— 163 —

glorifie la France comme chrétienne, précisément de ce qu'elle
a fait contre la constitution de I'Eglise chrétienne et contre les
vraies doctrines chrétiennes.

Elevés dans lultramontanisme et habitués a confondre le
christianisme avec Tultramontanisme, les auteurs, avec une
bonne foi que nous ne suspectons nullement, mais avec une
ignorance frappante de l'histoire exacte, ont montré non la
France chrétienne, mais la France ultramontaine. S'ils avaient
été impartiaux, ils auraient raconté purement et simplement
les faits, les oppositions contre Rome, les flétrissures infli-
gées aux papes et a la curie romaine par les chrétiens les
plus éminents de la France; mais, comme I'a dit 'abbé d’Hulst
(p. 627), «le triomphe du fait est la supréme négation de Dieu ».
C’est ainsi qu'on est contraint d'écrire 1'histoire, quand on veut
avant tout faire triompher Rome! Depuis longtemps les écri-
vains francais sont habitués — et ils ne s'en apergoivent méme
plus — 2a ne plus exposer objectivement les faits et les doc-
trines, mais & prendre parti pour leur marotte romaine et a
argumenter pour elle exclusivement, en dépit de I'Ecriture
sainte, des Péres, des conciles cecuméniques et de l'histoire.

Citons quelques exemples. Selon le cardinal Langénieux,
le roi n'est sur la terre que le lieutenant de J.-C., c’est-a-dire
le « défenseur-né du siége apostolique (p. XIX)». Selon M. Noé&l
Valois, roi trés chrétien signifie, dans le langage des papes et
de ses fideles, «qui a bien mérité du saint-siege (p. 317)». Des
faits essentiellement politiques, comme le détronement de la
dynastie mérovingienne au profit de Pépin, comme la fonda-
tion du pouvoir temporel des papes, comme les croisades et
la fondation d'un empire latin & Constantinople, etc., du mo-
ment que ces faits politiques (souvent perturbateurs et révolu-
tionnaires) sont perpétrés par les papes ou au profit des papes,
ils sont considérés ipso facto comme des faits chréliens/ Selon
M. P. Fabre, tant que les Francais se montreront les fils dé-
voués du siége romain, ils resteront «la nation catholique des
Francs (p. 75)! »

Selon M. Ollé-Laprune, la vie intellectuelle du catholicisme
et la défense de la foi en France au XIX® sitcle, c’est le
« Génie du christianisme » de Chateaubriand, c’est le livre « du
Pape » de J. de Maistre, c’est la philosophie de Bonald, c'est
P'ultramontanisme de Lamennais (non le Lamennais qui a rompu



— 164 —

avec Rome), c'est Montalembert (non le Montalembert éclairé qui
a maudit «1l'idole du Vatican »), c’est Lacordaire (non le La-
cordaire de Soréze qui a été suspect &2 Rome), c'est le jésuite
de Ravignan, c’est le P. Gratry (non celul qui a écrit si vigou-
reusement contre l'infaillibilité du pape et qui ne s’est jamais
réfuté), c'est Don Guéranger (le démolisseur des liturgies pro-
vinciales de la France), c'est de Falloux (l'auteur de la vie
de Pie V), c’est I'évéque Pie de Poitiers (qui a confondu libéra-
lisme et naturalisme), c’est Louis Veuillot (ce Pere de 'Eglise!),
c’'est I'évéque Maret (non celui qui a publié deux volumes
contre linfaillibilité papale), etc. Voila les défenseurs de '« idée
chrétienne » selon M. Ollé-Laprune; mais pas un mot de Mont-
losier, qui a flétri les jésuites, pas un mot de Guettée, dont les
ceuvres chrétiennes (mais antiultramontaines) forment une biblio-
theque, pas un mot de l'archevéque Darbois, pas un mot de
I'éveque Cceur, pas un mot du cardinal Meignan, etc.

M. Etienne Lamy, dans sa naiveté, est encore plus éton-
nant. Il trouve moyen de briiler de 1'encens sous les deux nez,
pourtant tres différents, de Pie IX et de Léon XIII. Son argu-
ment en faveur du dogme de l'infaillibilité du pape vaut son ar-
gument en faveur du syllabus; tous deux sont charmants. Il
avoue que «beaucoup, méme parmi les plus fervents et les
plus illustres catholiques », repousserent l'infaillibilité; mais il
les condamne et voici pourquoi: « Leur sagesse n’oubliait que
le miracle, or toute infaillibilité est miracle (p. 667).» M. Lamy,
ce libéral, est plus sage u'eux: il sait, lui, en dépit des Ecri-
tures, des Peres, de la Tradition et de l'histoire, que le Christ
a promis le miracle de P'infaillibilité papale; il ne dit pas d’ou
il sait cela, et pour cause; mais il le sait évidemment! Clest
ainsi que ce candide politicien fait du dogme! Quelle frivolité
d'argumentation et de croyance! Et dire que c’est sur de telles
arguties qu'est fondée 1'Eglise romaine!

M. G. Goyau n’est pas moins délicieux: il ne recourt pas
au miracle, 'esprit lui suffit. Ayant a glorifier le christianisme
du gouvernement francais qui est actuellement le protecteur
du swltan, il raconte ainsi, avec ironie, cette tragi-comédie:
«Roi tres chrétien, Francois I** rompit avec les traditions his-
toriques de la France des croisades, avec le systéme politique
du moyen age. Une place de guerre, dont les bastions faisaient
face a l'islam; ainsi concevait-on I'Europe, avant lui. Entre



— 165 —

cette forteresse et le sultan, Francois I®* baissa le pont-levis.
A la table, franchement installé, de la diplomatie européenne,
le sultan, intrus jusque-la, était en passe de devenir convive,
avec le roi de France pour introducteur. Cela parut une apos-
tasie, une impiét¢: 1'Eglise semblait renide par sa fille ainée
(p. 589). » Mais, du moment que cela tourne au profit du pape
qui peut envoyer en Orient ses agents de toute robe et de
toute couleur, cette apostasie devient du christianisme, et la
France, qui la commet, est la France chrétienne; car, dit en-
core joliment M. Goyau, «tout délégué de la Propagande a
deux patries dans les terres de Sa Hautesse: son pays d'ori-
gine, et une seconde patrie désignée par la Sacrée Congré-
gation, la France (p. 599)». On ne peut pas avouer plus claire-
ment que la France travaille pour la Sacrée Congrégation de
la Propagande romaine.

Les auteurs ecclésiastiques de ce volume renchérissent
encore sur les laiques. M. l'abbé Sicard, par exemple, ayant
a parler de I'Eglise de France pendant la Révolution, fait con-
sister le christianisme a tomber sur le clergé constitutionnel
et & le représenter comme nul, pour n'encenser que le clergé
réfractaire aux lois du pays; l'esprit «f{rancais» et «chrétien »
des ecclésiastiques de ce bord consiste a détester tout ce qui
est Eglise nationale et gallicane, et a exalter tout ce qul est
papiste. « Ce qui perdit foxf», dit M. Sicard, « ce fut 'acharne-
ment de 1’Assemblée nationale & supprimer /e pape (p. 488)! »
Ne pourrait-on pas dire, au contraire, que ce qui perdit tout,
ce fut l'acharnement des fanatiques cléricaux a vouloir sup-
primer tout, sauf le pape?

Un comble, c'est l'article de I'abbé d'Hulst sur «la vie
surnaturelle en France». Gloire, bien entendu, a I’Adoration
nocturne, au Sacré-Coeur, 4 Paray-le-Monial, 4 Montmartre!
Puis l'auteur ajoute: «Voici Lourdes surtout, Lourdes c’est-a-
dive I'évidence du surnaturel (p. 636)!» Et la Salette, et Pont-
main sont aussi glorifiés (p. 638)! Les grossiéres superstitions
et les faux miracles, voila la vie surnaturelle!

Ainsi donc, en fait de critique dogmatique et historique,
tout le procédé¢ ultramontain consiste a glorifier quand méme
tout ce qui est papiste et a discréditer a tout prix tout ce qui
n'est pas ultramontain. Le protestantisme et les protestants,
voici comment le P, Baudrillart les traite: « Tandis que par-



— 166 —

tout ailleurs qu'en France la masse du peuple se laissa vaincre
et requt, par indifférence, par surprise ou par force, la réfor-
mation de la main avide et brutale de ses chefs, la masse du
peuple francais ne se laissa ni séduire, ni dompter (p. 342). »
Mais ce sont surtout les pauvres jansénistes qui sont arrangés
de la belle facon! Le cardinal Langénieux les déclare irréli-
gieux, ou du moins les accuse d’avoir provoqué « lirréligion
4 reprendre l'offensive et lincrédulité vicieuse du XVIIIe siecle
a mettre V'Eglise en face de la Révolution (p. XXVIII)».
M. P. Fournier, parlant du prédestinatianisme de Gottschalk,
écrit en toutes lettres: « Telle était la sombre doctrine qui
devait reparaitre avec la réforme du XVIe¢ siecle et plus tard
avec les jansénistes; ceux-ci ne rendaient que stricte justice
au moine d'Orbais quand ils saluaient en lui un précurseur et
un apotre de leurs croyances (p. 111).» M. l'abbé d'Hulst est
encore plus expressif: « Au XVII® siecle, dit-il, la lutte s'était
concentrée entre le vrai catholicisme et le jansénisme (p. 626)...
Deux ennemis ont affaibli la religion: le jansénisme, en isolant
les ames des sources sacramentelles de la grace; le gallica-
nisme, en isolant la société chrétienne du centre de l'unité
catholique (p. 629).» M. d’'Hulst avoue pourtant que «le coté
moral de la doctrine janséniste a séduit les meillenrs chrétiens
et une grande partie du clergé (p. 630) ». Il dit encore, sans
se douter de 'hommage qu'il leur rend: «La théologie morale
de St-Alphonse de Liguori fait son apparition dans quelques
dioceses du midi de la France, 2 travers les contradictions et
les protestations indignées des tenants de la tradition jansé-
niste. C'étaient pourtant des prétres wvénérables, dont plu-
sieurs avaient confessé la foi dans la tourmente révolution-
naire (p. 631). »

Tel est le snobisme des théologiens papistes, qui, dans leur
étroit orgueil, ne veulent pas remonter aux véritables sources
de T'histoire, et préferent se copier les uns les autres, répétant
perpétuellement des erreurs depuis longtemps réfutées. «Le
snob », a dit Jules Lemaitre, «est un mouton de Panurge pré-
tentieux, un mouton qui saute a la file, mais d'un air suffi-
sant. »

Quelques chapitres toutefois sont intéressants et méritent
d’étre étudiés de preés: celui de M. Duchesne sur la Gaule
chrétienne sous I'Empire romain; celui de M. Delaborde sur



— 167 —

I'Eglise et les sources de I'histoire de France,; celui de M. Doumic
sur l'idée chrétienne dans l'ceuvre philosophique et littéraire
du XVII® siécle; celui de M. Rébelliau sur la chaire chrétienne
au XVII® siécle; celui de M. E. de Broglie sur les bénédictins
francais. On remarquera quelques aveux importants, Par
exemple, M. l'abbé Duchesne dit: «Nos péres ont vécu de
légendes; moins heureux, nous devons nous contenter de con-
jectures. Avant le moment ol le nuage s’ouvre pour nous laisser
voir les tragédies lyonnaises (177), pas un fait, pas un nom
ne se manifeste avec la netteté et I'évidence nécessaires pour
entrer dans lhistoire (p. 2)... En dehors des documents sur
les martyrs de Lyon, qui nous ont été conservés, non par nos
péres, mais par la pieuse érudition d’'un évéque grec, Eusebe
de Césarée, nous n'avons pas en Gaule une seule piece mar-
tyrologique susceptible d’étre attribuée méme au IV® siecle
(p. 4).» Quoique M. Duchesne semble ignorer les récents tra-
vaux publiés en faveur de Priscillien, il 'appelle «un homme
instruit et distingué»; il déclare «excessif et scandaleux» le
zéle des évéques espagnols contre lui, et il dit que «les meil-
leurs de nos évéques, saint Martin en téte, les blamerent éner-
giquement (p. 8)». Il avoue encore qu'au Ve siécle il n'y avait
pas encore, en Gaule, de corps épiscopal, mais seulement des
évéques isolés; et tout en affirmant que, dans leurs conflits,
ils « sentaient 'autorité supérieure du sieége apostolique », cepen-
dant il avoue qu'«on les voyait prendre plus volontiers comme
arbitre I'évéque de la ville impériale, Milan, et son concile pro-
vincial (p. 12)». Il proteste aussi contre le titre de semi-péla-
gien donné au vénérable Fauste de Riez (p. 13).

M. P. Fournier, tout en cherchant a atténuer le plus pos-
sible l'opposition d'Hincmar contre Rome, a cependant avoué
que <I’époque du IX°®siecle est marquée par une abondante végé-
tation de légendes»; que c’est alors qu'on a «inventé les recueils
des faux Capitulaires et des fausses Décrétales (p. 105)», etc.
L'aveu de M. Jordan sur les scolastiques et sur les théologiens
francais jusqu'a la Révolution de 1789 et méme au deld, mé-
rite aussi d’étre enregistré: «Les scolastiques, dit-il, avaient
été trop passionnés pour la spéculation pure et trop pleins de
confiance dans la méthode a priori, pour n'étre pas un peu
exclusifs; en dépit des efforts de quelques isolés, comme Roger
Bacon, qui avaient dénoncé ce point faible de la science du



— NS —

moyen age, ils avaient négligé, et de plus en plus, I'étude de
I'histoire, I'’étude de 1'Ecriture, des Peéres, des auteurs anciens.
Ils ne surent pas renouveler a temps leur enseignement, alors
que tout changeait autour d'eux et que des préoccupations
nouvelles s'¢veillaient. L’université resta en dehors de la Re-
naissance, en dehors du mouvement scientifique et littéraire
des XVII® et XVIII® siecles. Les grandes idées ne vinrent plus
d’elle et parfois se répandirent malgré elle. Les fétes théolo-
giques et les discussions dont la Sorbonne est encore le théatre,
ne dotvent pas faire illusion; quand les universités furent sup-
primées, a la Révolution, il y avait longtemps que la vie était
ailleurs (p. 283).»

Donec, on le voit, ce volume contient aussi des choses
excellentes. E. MicHauD.

Chrétien ou Agnostique, par M. I'abbé L. Picarp; Paris, Flon,
mn-8°, 1896.

Cet ouvrage d’apologétique, dédié¢ «a la jeunesse », est
jeune lui-méme en plusieurs de ses parties. [’auteur, vicaire
a la primatiale de Lyon, a beaucoup de lecture; mais les textes
qu’il cite sont loin, quelquefois, d'étre des autorités. On vou-
drait, quand il sagit d’'une démonstration de la vérité du chris-
tianisme, que tous les arguments fussent inattaquables; et mal-
heureusement ce n’est pas le cas. Si l'auteur est solide dans
sa défense du spiritualisme, excepté toutefois lorsqu’il parle
du miracle et de la liberté de Dieu, il est, en revanche, faible
dans plusieurs des prétendues preuves qu’'il donne de la divi-
nité de J.-C., et aussi dans son chapitre sur les interprétations
de T'Evangile. Lorsqu'il traite de 1'Eglise de J.-C., c'est plus
que de la faiblesse; car, lorsqu’il dit que I'Eglise « date de la
venue de J.-C. », il entend parler de I'Eglise romaine flanquée
du pape infaillible! Enfin, le chapitre sur «les Eglises », est
plus faible encore, si c’est possible; il est nul. Ayant a con-
damner les Eglises protestantes, 'auteur en appelle au volume
de M. Francis de Pressensé sur le cardinal Manning et a4 un
roman de M. Rod, pour dire qu’« au point de vue de la logique,
le protestantisme est la dernitre des religions; qu'il comprend
un homme qui, frappé de dix-neuf siécles de tradition, est catho-



— 169 —

lique; mais qu'il ne comprend pas un protestant convaincu
(p. 507)». Les dix-neuf siecles de la tradition papiste! Il faut
qgue M. Picard ait bien peu étudié I'histoire des dogmes papistes
pour qu’il ose leur adjuger une antiquité de dix-neuf siécles.
Quand il dit aux protestants qu'on connait le jour de leur
naissance et qu'ils n’ont commencé a paraitre qu’au XVI® siecle
(p. 487), ne pourraient-ils pas lui répliquer, non sans ironie,
qu'on connait aussi le jour de naissance des dogmes tridentins,
de l'immaculée-conception et de l'infaillibilité papale, naissance
plus récente encore que celle du protestantisme? C'est par
ce petit bout de la question que I’honorable vicaire de Lyon
essaie de la résoudre! C'est dans 1'Eglise de Pothin et d'Irénée
qu'on fait de pareille théologie! Quant aux Eglises « pho-
tiennes », le procédé de M. Picard n'est pas moins sommaire;
c’est toujours le méme coup d’épée.... dans l'eau: « On sait,
dit-il, le jour et l'heure de la séparation des Eglises photiennes,
ce qui prouve que ces Eglises ne sont pas apostoliques, qu'elles
ne sont pas le christianisme authentique (p. 511)!» 11 ajoute
avec le méme sans-géne, que les deux patriarcats d’Antioche
et d’Alexandrie ont été fondés par Pierre, et que ces deux
patriarches gouvernaient leurs patriarcats «au nom du souve-
rain pontife!» Et encore: que Pierre le Grand aurait réuni,
I'Eglise russe au siége de Pierre, si le pape avait voulu lui
« concéder le titre d'empereur qu'il sollicitait»; mais que le
pape n'ayant pas voulu satisfaire a ce désir, Pierre le Grand
modifia d'une fagon importante 'Eglise russe dans sa hiérarchie
et son gouvernement (p. 512)! etc., etc. 11 faut vraiment lire
les pages sur les Eglises orientales pour avoir une idée des
connaissances ecclésiologiques dans I'Eglise romaine et surtout
de la facon dont l'histoire y est traitée. C'est simplement in-
croyable. Je recommande instamment a4 nos amis de Russie les
pages 511-530; ils y verront & découvert ce qu’au fond le
diplomate Léon XIII et ses théologiens pensent d'eux et de
leur vénérable Eglise. Pauvre jeunesse francaise, a laquelle on
ose précher de pareilles inepties! E. M.



— 170 —

Etude critique du matérialisme et du spiritualisme par
la physique expérimentale, par RaouL PicTET; Genéve,
Georg, 1n-8°, 1896.

Un ouvrage essentiellement scientifique, rempli de données
et de faits empruntés a la physique, a la chimie, & la physio-
logie, a4 la psychologie, et de plus, concluant, au nom de la
science, a la condamnation du matérialisme pur et au triomphe
du spiritualisme, un tel ouvrage, dis-je, ne peut qu'intéresser
vivement le monde théologique. La discussion des arguments
scientifiques de l'auteur, outre qu'elle ne serait pas de ma com-
pétence, ne rentrerait pas dans le caractere de cette Revie,
mais le nom seul de M. Raoul Pictet suffit & nous en garantir
la solidité. Je me bornerai donc a citer quelques-unes de ses
assertions:

« Pour tout esprit non prévenu, la théorie matérialiste pure
exige impérieusement de pouvoir expliquer 'ensemble des phé-
nomeénes cosmiques en n’utilisant que de la matiére en mouve-
ment, comme unique cause efficiente. Si cette cause unique est
frappée d'impuissance, si les faits expérimentaux protestent, il
faut adopter une autre cause, ou renoncer simplement a toute
explication rationnelle des lois de la nature. Nous avons dé-
montré, sans opposition logique possible, que la matiere en
mouvement n'explique qu'une partie des faits, et qu'une foule
d’expériences nous forcent a rejeter cette cause unique comme
absolument insuffisante et contraire aux observations précises,
tirces de la physique expérimentale. Donc, outre la matiére en
mouvement, qui peut expliquer toute une catégorie de phéno-
menes, il y a une cause de mouvement qui n'est pas la ma-
tiere en mouvement. Une cause de mouvement qui n’est pas
de la matiére en mouvement, c'est la définition unique de l'es-
prit dans le sens physique et philosophique du mot. Qu'on
essaie de trouver au mot esprit un autre sens, on ne peut y
parvenir d'une fagon intelligible (p. 284-283).

«Nous le répéterons avec vigueur, en physique expéri-
mentale, tout mouvement matériel de la matiére qui ne peut étre
expliqué par un mouvement antérieur préexistant, caractérise
l'existence d'une cause nommée: esprit agissant... La défini-
tion du mot «esprit, force agissante, cause premiére», n'est
que la consécration logique des observations et conclusions que
nous venons de noter {p. 286).



« Ce réservoir d’énergies inconnues, qui échappent a toute
observation directe, nous met en contact avec 'obligation d’ad-
mettre l'existence d'un domaine extramatériel ou du domaine
des esprits, des forces, des causes premiéres. Voila trés exacte-
ment la conséquence forcée de l'examen critique du matéria-
lisme et du spiritualisme par 'emploi de la physique expéri-
mentale ne s’adressant qu’'a la nature morte (p. 288).»

La démonstration est encore plus forte, dés qu'il s’'agit
d’expliquer les faits de la nature vivante. Bref, M. R. Pictet
conclut ainsi: «La théorie matérialiste pure qui a pour objet
de tout expliquer par la force vive actuelle, se transformant
sous tous les modes, par les variations dans le mouvement des
particules matérielles et leur direction, succombe dés qu'on
admet le potentiel. La physique expérimentale a consacré dé-
finitivement le potentiel. Tous les physiciens modernes l'en-
seignent dans toutes les universités du monde. La théorie ma-
térialiste pure est morte (p. 446). »

Que ces extraits suffisent pour nous donner une idée de
I'importance de l'ouvrage de M. Raoul Pictet. E. M,

II. Deutsche Bibliographie.

Predige das Wort, von Bischof Dr. HERZOG; Bern, K. .J. Wyss
mm 8°, 1897. 6 I'r.

Unter diesem Titel erschien soeben von Bischof Dr. Herzog
eine Sammlung von 59 Predigten {iber die evangelischen Le-
sungen der Sonn- und Festtage des Kirchenjahres. Das Buch
tragt die Widmung: .Der Erinnerung an den hochwiirdigen
Herrn Bischof Dr. Joseph Hubert Reinkens, meinen in Gott
ruhenden unvergesslichen Konsekrator und Freund, in Ver-
ehrung und Liebe geweiht.* Wir lassen hier das Vorwort
folgen:

Einer meiner Lehrer, der sel. Professor Dr. Aberle in
Tiubingen, verstand den Befehl des Herrn: ,Predigt das Lvan-
gelium®, im Sinne einer besondern Weisung, die frohe Bot-
schaft vom Reiche Gottes miindlich zu verbreiten. Zum Mittel
der Schrift hitten die .Diener des Wortes* nur dann Zuflucht



— 172 —

nehmen diirfen, wenn wichtige Umstinde eine schriftliche Dar-
legung oder Rechtfertigung der christlichen Lehre notwendig
machten. Demgemiiss suchte Professor Aberle in der Kinlei-
tung in das Neue Testament vorziiglich die Umstiande zu er-
forschen, die die Abfassung und Verbreitung der einzelnen
Biicher notwendig machten und daher entschuldigten.

Er ist mit seiner Auffassung nicht durchgedrungen. Hétte
er recht gehabt, so durfte ich die nachfolgenden Predigten
nicht versffentlichen; denn eine Notwendigkeit, die bereits vor-
handene Predigtlitteratur zu vermehren, liegt nicht vor. Ich
bin auch keineswegs der Meinung, dass meine Predigten besser
seien, als diejenigen, die man gewohnlich in solechen Samm-
lungen findet. Es geht mir vielmehr wie andern Verkiindigern
des gottlichen Wortes: wenn ich das Manuscript einer friher
gehaltenen Predigt wieder zur Hand nehme, so finde ich fast
auf jeder Seite Stellen, die der Verbesserung bediirftig wiren.
Zu solcher Umarbeitung fehlt mir aber die nétige Musse.

Wenn ich es gleichwohl wage, aus meinem ziemlich grossen
Vorrat geschriebener und auf verschiedenen Kanzeln vorge-
tragener Predigten einen Jahrgang im Druck erscheinen zu
lassen, so ermutigt mich dazu namentlich die Erfahrung, dass
auch eine als theologische Abhandlung oder rhetorische Leistung
unvollkommene Predigt wohlthétig anzuregen vermag. Schliess-
lich soll doch jede Predigt dazu dienen, den Glaubigen die
Herrlichkeit Christi und seines Reiches zum DBewusstsein zu
bringen. Diesen Zweck hatte ich immer im Auge, wenn ich
irgendwo die Kanzel besteigen durfte. Ich glaube darum nicht
unbescheiden zu sein, wenn ich annehme, dass freundliche
Leser in den hier gebotenen Predigten einige Gedanken finden
werden, die ihnen zur Erbauung dienen koénnen. Téusche ich
mich darin nicht, so ist die Veroffentlichung dieser Predigt-
sammlung hinlinglich entschuldigt.

Es thite mir aber leid, wenn ich einen Leser veranlassen
sollte, auch nur ein einziges Mal vom Gemeindegottesdienst,
an dem er sich beteiligen kann, wegzubleiben und sich am
Sonntag mit der Lektiire einer meiner Predigten zu begniigen.
Das Lesen einer Predigt ersetzt das Anhoren des gesprochenen
Wortes nicht. Aber ich weiss, dass es vielen Glaubensgenossen
nicht moglich ist, regelmdissig an einem o&ffentlichen Gottes-
dienste teilzunehmen, und dass auch sonst in manchem Hause



— 173 —

Stoff zu privater Belehrung und Erbauung gewiinscht wird.
Solchen Wiinschen mochte ich entgegenkommen.

Daher wihlte ich Predigten tUber die evangelischen Peri-
kopen, die nach der katholischen Liturgie an den Sonn- und
Festtagen des Kirchenjahres gelesen werden und ihrem Wort-
laute nach allgemein bekannt sind. Da ich jedoch iiber diese
Abschnitte oft zu predigen hatte, war ich schon zur Vermei-
dung von Wiederholungen genotigt, mich jeweilen auf irgend
einen Hauptgedanken zu beschrdnken. Was ich in dem einen
Jahr stillschweigend iiberging oder nur nebenbei beriihrte,
suchte ich in einem folgenden Jahre einlisslicher zu erortern.
Man hat daher in den nachfolgenden Predigten nicht Betrach-
tungen t(ber den ganzen Text der betreffenden Perikopen zu
erwarten, sondern eben nur Vortrige iiber das jeweilen an die
Spitze der Predigt gestellte Schriftwort.

Der Apostel wollte sich freuen, wenn nur auf jegliche
Weise Christus verkiindigt werde (Phil. I, 18). Dass ich nicht
Laus Streitsucht® und nicht ,aus Vorwand® gepredigt habe, wird
hoffentlich der Leser der nachfolgenden Betrachtungen von
selbst empfinden.

Die Unsterblichkeit auf Grundlage der Schopfungslehre, wvon
Dyr. ERNST MELZER. Neisse, 1896, 116 S., gr. 8.

Die Monographieen tber die Unsterblichkeit der mensch-
lichen Seele (des menschlichen Geistes) sind, angefangen von
dem platonischen Phiadon bis zu den Werken der Neueren und
Neuesten, Legion. Man hat zu allen Zeiten versucht, den grossen
Gegenstand der Vernunft von den verschiedensten Seiten ein-
leuchtend und annehmbar zu machen. Der unbefangene Kri-
tiker wird aber den meisten der fir die Unsterblichkeit ge-
fiihrten Beweise ziemlich kopfschiittelnd gegeniiberstehen und
das Urteil gewinnen, dass sie das, was sie beweisen wollen
und sollen, in Wirklichkeit nicht beweisen. Melzer greift die
Sache von einer fir viele sicherlich neuen Seite an, die zu-
gleich mehr Aussicht auf Erfolg verspricht. Ist der Geist (die
Seele) des Menschen, wie das Christentum unzweifelhaft lehrt,
wirklich unsterblich, d. i. existiert derselbe nach dem Tode des
mit ihm geeinten Leibes als personliches, seiner selbst bewusstes



— 174 —

Wesen unzerstorbar fort, so kann das, meint Melzer, nur in
der eigentiimlichen Beschaffenheit desselben begriindet sein.
Daher richtet sich die Untersuchung vor allem auf die Beant-
wortung der Frage: Was fiir ein Ding (Wesen) ist der Geist
(die Seele) des Menschen und worin besteht seine grundwesent-
liche Beschaffenheit? Melzer findet, dass derselbe in erster
Linie nicht Etwas (eine Erscheinung) an einem andern, son-
dern dass er FEtwas an sich selbst, eine Substanz, ein reales und
kausales Prinzip ist, welches als solches von keiner Macht ver-
nichtet werden kann. Aber der Geist des Menschen ist nicht
bloss Substanz, wie Melzer den sogenannten Aktualititsphilo-
sophen gegentiiber wieder einmal klar darthut, sondern er ist
auch eine wungeteilte und wunteilbare Substanz, ein monadisches
substanziales Prinzip, und eben in dieser Eigentiimlichkeit des
(Geistes wurzelt sein personliches, selbstbewusstes Leben. Und
da er nun, wie dargethan wird, auch diese seine Eigenschaft
nie und nimmer verlieren kann, so kann seine Unsterblichkeit
auch ferner nicht mehr bezweifelt werden. Der so gefiihrte
Beweis wird fiir den Denker noch verstiarkt, wenn es, worauf
Melzer ebenfalls eingeht, gelingt, auch das rechte Verhiltnis
des menschlichen Geistes zu Gott ans Licht zu ziehen und
jenen als Kreatur Gottes im Sinne des positiven Christentums
aufzuzeigen. Nach dieser Seite hin enthidlt die Melzersche
Schrift ebenfalls eine Reihe von Ausfilhrungen, die der héchsten
Beachtung wert sind.

In einem Anhange werden die Unsterblichkeitsbeweise
mehrerer Philosophen, so Krawses, Heinrich Ritters, Ulricis,
Lotzes besprochen und gezeigt, dass sie alle den Geist des
Menschen in seiner wahren und wesentlichen Beschaffenheit
nicht erkannt haben, weshalb ihre Beweisfiihrungen nicht ge-
lingen konnten. Dasselbe Gericht wird in dem ausfithrenden
Teile der Schrift an manchen anderen Denkern der Neuzeit
gelibt.

Aus diesen Angaben wird der Leser erkennen, dass die
Schrift Melzers dem Nachdenker einen ebenso reichen als wiir-
digen und erhebenden Inhalt bietet. Fiige ich noch hinzu, dass
die Darstellung klar und leicht fasslich ist, so bedarf es keines
weitern Wortes, um die gediegene Arbeit allen Lesern der
Revue aufs wiarmste zu empfehlen. WEBER.



— 175 —

Geschichte der romischen Litteratur bis zum Gesetzgebungswerk
des Kaisers Justinian. Von MARTIN SCHANZ, ord. Professor
an der Universitdt Wiirzburg.

III. Teil: Die Zeit von Hadrian 117 bis auf Constantin
324. (= Handbuch der Kklassischen Altertumswissenschaft, her-
ausgegeben von lwan von Miiller, 8. Band, 3. Teil)

Miinchen, C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, Oskar Beck,
1896. XIX w. 410 S. gr. 8°. (Preis M. 7,50.)

Die beiden friither erschienenen Teile dieses Werkes sind
von seiten der Philologen mit allgemeinem und wohlverdientem
Beifall aufgenommen worden. Was aber dem jetzt vorliegenden
3. Teil ein ganz specielles Interesse auch fiir Theologen giebt, das
ist, abgesehen von dem Gesichtspunkt der allgemeinen Bildung,
der Umstand, dass die ganze zweite Hilfte des Bandes sich
mit der christlichen Litteratur der im Titel genannten Periode
beschiftigt. Die national-rémische, heidnische Litteratur hat
in dieser Zeit des Verfalles wenig Erfreuliches hervorgebracht,
und es ist wohl begreiflich, wie auch ein Philologe, der als
solcher nur mit litterarhistorischem Interesse an die altchrist-
lichen Schriftwerke herantritt, an diesen ein ungleich grosseres
Interesse finden musste, als an den litterarischen Produkten
des sich zum Untergang neigenden roémischen Heidentums,
denen es vielfach nur allzusehr an einem innern Gehalt fehlt.

Die 1., der heidnischen Litteratur gewidmete Abteilung
des Bandes, schickt einleitend eine anziehende Charakteristik
der romischen Kaiser von Hadrian bis Diokletian nach ihrer
Stellung zur Litteratur voraus, und betrachtet sodann die Lit-
teratur nach den Litteraturgattungen gruppiert, zuerst die in
dieser Zeit hochst armlich vertretene Poesie (S. 21—41), sodann
die Prosa nach den Gruppen: a. Die Historiker (S. 42—15),
b. die Redner (S. 15—139), ¢. die Fachgelehrten (S. 139—203),
und zwar Grammatiker und Metriker, Antiquare, Juristen,
Schriftsteller der realen Ficher. Der interessanteste heidnische
Schriftsteller der Zeit ist Apuleius, der eine seiner relativen
Bedeutung und dem Umfang seines schriftstellerischen Nach-
lasses entsprechende eingehende Behandlung erfahren hat
(S. 85—119). Unter den Historikern Suetonius (S. 42—56). Das
Hauptinteresse innerhalb der national-rémischen Litteratur der
Zeit konzentriert sich indessen auf die Juristen, iiber die



— 176 —

Seite 164—195 sehr lehrreich gehandelt wird. Indessen sind
auch alle andern Gebiete, so wenig anziehend sie nach der
Beschaftenheit der betreffenden Schriftsteller zum Teil auch
sind, mit der gleichen gewissenhaften Sorgfalt behandelt.

Die christliche lateinische Litteratur ist nach ganz der-
selben Methode bearbeitet, die in den bisherigen Teilen des
Werkes in Anwendung gekommen war. Sie wird also auf der
einen Seite Keineswegs, nach einem unter den heutigen wissen-
schaftlichen Philologen gliicklicherweise immer mehr in Ab-
gang kommenden Standpunkt, als ein der Aufmerksamkeit des
Philologen hochstens in ganz untergeordneter Weise wiirdiges
Gebiet betrachtet, sondern ebenso eingehend und mit der
gleichen soliden Griindlichkeit litterarhistorisch behandelt, wie
alles andere. Auch fir den Verfasser liegt, wie er in der
Vorrede ausdriicklich erklirt, der Schwerpunkt des Bandes in
dieser 2. Abteilung desselben. Auf der andern Seite wird aber
auch fir die Wertschatzung der einzelnen christlichen Schrift-
steller und ihrer Schriften kein theologischer, sondern ledig-
lich der litterarhistorische Massstab angelegt, wie sich dies in
einem Werke dieses Charakters ja auch von selbst versteht.
Ubrigens hat sich der gelehrte Verfasser die Miihe nicht ver-
driessen lassen, eigens im Interesse dieser seiner Litteratur-
geschichte eingehende k'rchen- und dogmengeschichtliche Stu-
dien zu machen, soweit dieselben unumginglich sind, um zu
einem wirklichen Verstandnis der patristischen Schriften zu
gelangen, Als Einleitung der unter hohere historische Gesichts-
punkte gestellten Darstellung der Entwickelung der christlich-
lateinischen Litteratur von ihren Anfingen an wird auch hier
eine historische Betrachtung an den Anfang gestellt, iiber den
Kampf, durch den sich das Christentum seine Stellung im
rémischen Reiche zu erringen hatte, eine Ubersicht tiber die
Geschichte der Christenverfolgungen und die Entwickelung
der rechtlichen Stellung des Christentums im romischen Reiche
bis Konstantin (S. 205—225). Auch der litterarische Kampf
des Heidentums gegen das Christentum wird berihrt, soweit
die romisch-heidnische Litteratur, was allerdings gegeniber
der griechischen nur in weit geringerem Masse der Fall
ist, Anfeil an demselben hat (S. 225—228.) Die einzelnen
christlichen Schriftsteller werden sodann in chronologischer
Reihenfolge behandelt (S. 228—390), unter diesen am ein-



— 177 —

gehendsten Minucius Felix (S. 229—239), Tertullian (S. 240
bis 302), Cyprian (S. 302 —342), Lactantius (S. 363—389).
Die Behandlung der einzelnen Schriftsteller bietet in der That
alles, was man in einer vom litterarhistorischen Gesichtspunkte
geschriebenen Darstellung der christlich-lateinischen Litteratur
nur erwarten kann: Quellenmaissige Untersuchungen tiber das
Leben der Schriftsteller, wobei freilich fiir diese dltesten christ-
lich-lateinischen Autoren die Quellen meist sehr spérlich
fliessen, ausfiihrliche Vorfithrung der schriftstellerischen Thétig-
keit, mit Analyse der einzelnen Schriften, Charakteristik des
Schriftstellers nach seiner schriftstellerischen Begabung und
Eigenart, Notizen iiber das Fortleben desselben in der Folge-
zeit, mit genauen Angaben iiber die handschriftliche Uberliefe-
rung; alles mit reichlichen und sorgfiltigen Litteraturangaben.
Fur die im Text vertretenen Angaben werden in den kleiner
gedruckten Anmerkungen die Belege gegeben, litterarhistorische
Streitfragen nach ihrer Geschichte und Entwicklung dargestellt.
Der Verfasser selbst nimmt in strittigen Fragen mit besonnen
abwiagender Kritik Stellung.

Im einzelnen seil auf folgende Punkte besonders hingewiesen.
In der bisin die neueste Zeit umstrittenen Frage nach der Abfas-
sungszeit des Octavius des Minucius Felix, resp. nach dem Ver-
héltnis desselben zu Tertullian, tritt Schanz ganz entschieden
fir die Prioritit des Minucius Felix ein, und er macht dafiir aut
Grund eigener Forschungen, deren Resultat er schon friither in
einer besonderen Abhandlung mitgeteilt hatte (,Die Abfassungszeit
des Octavius des Minucius Felix“, Rheinisches Museum, N. F.,
Bd. 50, 1895, S. 114—136), ein neues jedenfalls hochst beach-
tenswertes Moment geltend. Auf Grund der Stellen im Octa-
vius, an denen der Rhetor Fronto erwahnt wird (c. 9 u. 31),
hatten wohl einige schon als Vermutung ausgesprochen, Mi-
nucius Felix werde auf eine Schrift des Fronto gegen die
Christen Bezug genommen haben. Zu den zwei Erwihnungen
des Fronto fiigt nun Schanz eine dritte, durch eine einfache
und einleuchtende Emendation einer Stelle, die den Heraus-
gebern und Erkldrern bisher viele Schwierigkeiten gemacht
hatte; c. 14: Sic Ceecilius, et renidens (nam indignationis eius
tumorem effusee orationis impetus relaxaverat): Ecquid ad heec,
ait, audet Octavius homo Plautinee prosapise, ut pistorum pree-
cipuus, ita postremus philosophorum? Er streicht namlich ,Octa-

Revue intern, de Théologie. Heft 17, 1897, 12



— 178 —

vius* als Interpolation und bezieht den Satz auf den Fronto
als das Haupt der Plautiner. Die Richtigkeit dieser Emenda-
tion und der Beziehung der Stelle auf Fronto diirfte nach dem
von Schanz gelieferten Nachweis, wie auf diesen die sonst un-
verstandliche Charakteristik passt, kaum mit Grund in Frage
gezogen werden. Wenn aber Schanz weiter auf Grund dieser
Stelle die allerdings sehr ansprechende Ansicht aufstellt, in der
Rede des Heiden Ceecilius im Octavius liege die verlorene
Rede des Fronto gegen die Christen dem Inhalte nach vor,
aber aus dem abgeschmackten Stil des Fronto in den des Mi-
nucius Felix selbst umgesetzt, so mochte ich das doch nicht
gerade als erwiesen ansehen. Unabhiingig von dieser beson-
dern Frage aber muss ich dem Verfasser darin vollkommen
beistimmen, dass von Fronto hier offenbar wie von einem noch
Lebenden gesprochen wird, was zuniichst dahin fiihrt, dass die
Entstehungszeit des Octavius nicht tiber die Zeit des Mark
Aurel (1 180) herabgeriickt werden dirfe. Andere historische
Momente fithren dahin, die Entstehungszeit noch weiter zurtick-
zuschieben und vor 161 anzusetzen. — In der Frage, ob Lac-
tantius der Verfasser der Schrift de mortibus persecutorum sei,
was ebenfalls noch bis in die neueste Zeit bestritten wird, so
sehr auch alle dussern und innern Momente fiir die Autorschaft
des Lactantius sprechen, wie dieselben besonders durch Ebert
und neuerdings durch Belser ins Licht gesetzt wurden, tritt
Schanz mit vollem Recht ebenfalls mit Entschiedenheit fiir die
Echtheit ein. Ebenso nimmt er die jetzt ziemlich allgemein
angenommene Echtheit des unter dem Namen des Lactantius
iiberlieferten Phonix-Gedichtes an. — Am Schluss des Bandes
wird zunéachst tber die Martyrien einiges allgemeine gesagt und
werden als charakteristische Proben die Acta Martyrum Scil-
litanorum und die Passio S. Perpetuwe et Felicitatis speciell
besprochen (S. 390—394), sodann iiber die lateinischen Uber-
setzungen, und zwar Uber die vorhieronymianischen Bibeliiber-
setzungen (S. 395—401) wie iiber die lateinischen Ubersetzungen
griechischer patristischer Schriften gehandelt. — Vorgesetzt ist
dem Band hinter dem Inhaltsverzeichnis eine ,Zeittafel® von
117—324, tber die historischen und Ilitterarhistorischen Daten
des Zeitraums. — Moge der 4. Teil des vorzuglichen Werkes
bald nachfolgen! Prof. Dr. F. LAUCHERT.



— 179 —

Grammatik des Neutestamentlichen Griechisch. Von FRIEDRICH
Brass, Dr. phil., Dr. litt. Dubl., ord. Prof. d. klass. Philologie
a. d. Univ. Halle. Gittingen, Vandenhoeck wnd Ruprecht. 1896.
XIT w. 329 8. 8. (Preis M. 5,40, geb. 6,40.)

Neben der im gleichen Verlage erscheinenden Neubear-
beitung des alten Winer durch Schmiedel (1. Th. 1894, s. die
Anzeige in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1895, S. 391 f.; die Fort-
setzung wird als bald erscheinend angezeigt —) liegt hier ein
neues Werk von der Hand eines Philologen vor, der die einem
Darsteller der Grammatik des neutestamentlichen Griechisch
unumgiinglichen Erfordernisse in einer bei Philologen wie Theo-
logen nicht allzu héufigen Weise in sich vereinigt und dadurch
in hervorragender Weise zu einem solchen Werke berufen er-
scheint. Das Buch will der neuen Ausgabe des Winer keine Kon-
kurrenz machen, wie schon daraus ersichtlich ist, dass es fried-
lich neben derselben im gleichen Verlage erscheint; der Ver-
fasser ist vielmehr der Ansicht, dass neben jenem Werk, das
zu einem erheblich grosseren Umfange heranwiichst, sein kiirzer
und knapper gefasstes Buch wohl bestehen konne; das wird
auch wohl sicher der Fall sein, denn es ist doch wohl zu hoffen,
dass heutzutage die Uberzeugung allgemeiner zum Durchbruch
gelangt ist, ,dass man®, wie der Verfasser in der Zueignung
sagt (8. VIII), .das Neue Testament auch grammatisch ver-
stehen miisse, um es ordentlich und siuberlich zu verstehen,
wiewohl ja das blosse richtige grammatische Verstindnis nur
ein minimaler Teil des ganzen Verstandnisses ist“.

Eine Grammatik des neutestamentlichen Griechisch soll
selbstverstindlich nach deutschen wissenschaftlichen Begriffen
keine vollstindige griechische Grammatik sein, ,zum Nutzen
derjenigen, die ohne bisher einen Buchstaben Griechisch zu
konnen, das Neue Testament nach ein paar Monaten griechisch
lesen zu konnen winschen® (S.IV). Ein mehr als elementares
Verstindnis des Griechischen und eine ordentliche Kenntnis
der gewohnlichen aus den klassischen Autoren abstrahierten
griechischen Grammatik setzt das vorliegende Buch also vor-
aus, giebt also weder Paradigmen noch weitlaufige Ausein-
andersetzungen solcher Dinge, in denen die Sprache der neu-
testamentlichen Schriften mit derjenigen der fir die Schul-



— 180 —

grammatik massgebenden Autoren {ibereinstimmt. Vielmehr
waren unter Voraussetzung dieser Dinge diejenigen Momente
der Laut- und Formenlehre (S. 1—71) und besonders auch der
Syntax (S. 72—297) darzustellen, in denen sich die Sprache
des Neuen Testamentes von derjenigen der klassischen Autoren
unterscheidet, sei es, dass es sich um allgemein vulgar-griechische,
oder was im Neuen Testament dazu kommt, um hebraisierende
Elemente der Sprache handelt. Uber alles, was man hier nur
irgendwie in einer Grammatik suchen kann, belehrt das Buch
in gedriangter Kiirze der Darstellung, ohne sich bei nicht streng
zur Sache gehorenden Dingen aufzuhalten, aber mit reicher
Fiille von Belegstellen. In der Citierweise besteht der eigen-
timliche Vorzug des Buches vor verwandten Werken darin,
dass fir Bibelstellen, an denen in den Handschriften gramma-
tische Varianten vorliegen, nicht die Ausgaben, sondern die
Handschriften, und diese iiberhaupt sehr héufig citiert werden.
In einem andern Punkte wird dagegen die Autoritiat der dltesten
Handschriften auf das richtige Mass zuriickgefihrt, namlich in
Bezug auf die Orthographie (S. 6 {t.), in der dieselben zwischen
der historischen und einer der damaligen Aussprache entsprechen-
den Schreibung mannigfaltig schwanken, ohne dass eine Mog-
lichkeit vorhanden wire, durch Abwigen der orthographischen
Varianten der Handschriften die wirkliche Orthographie der
neutestamentlichen Schriftsteller herzustellen, von der man nur
wird sagen konnen, dass sie nicht historisch korrekt war. Als
Grundsatz {ur die Herausgabe wird demgemass aufgestellt (S. 7):
LIFir uns kann es keine Frage sein, dass wir gleich den Byzan-
tinern die historische Schreibung, wie fir sidmtliche Profan-
autoren, so auch fir das Neue Testament durchzufiihren, und
alle Halbheiten, wie sie z. B. bei Tischendorf noch sind, zu
beseitigen haben, ohne jede Riicksicht auf handschrifiliche
Zeugnisse. Diese Zeugnisse fiir die einzelnen Worter, z. B. die
auf -se -1, zu registrieren und abzuwigen ist das Un-
niitzeste was man thun kann.“!) Uber die einzelnen ortho-
graphischen Eigentiimlichkeiten der Handschriften, wie die
Schreibung eines historisch unrichtigen, nie gesprochenen «

1) Praktisch durchgefithrt hat dies Blass in seiner Ausgabe der Apostel-
geschichte (Acta Apostolorum sive Lucae ad Theophilum liber alter. Editio philo-
logica. Gott. 1895). Vgl. auch die Prolegomena dieser Ausgabe, S. 34 f.



— 181 —

statt ¢, u. dgl., wird kurz, aber anschaulich Auskunft erteilt. —
Wo es zur weitern Verstindlichmachung grammatischer Er-
scheinungen wiinschenswert erschien, wird auch auf die LXX
und nach der andern Seite auf die éltesten nachapostolischen
christlichen Schriften, welche das Vulgéirgriechische reprisen-
tieren, verwiesen. — Den Schluss des Bandes bildet ein drei-
faches Register, Sachregister (S. 298—304), griechisches Wort-
register (S. 304—320), Stellenregister (S. 320—329). Was man
dagegen ungern vermisst, ist eine Zusammenstellung der ge-
nauern Titel der hé#ufiger citierten Werke, die fiir viele Be-
nutzer des Buches doch sehr wiinschenswert gewesen wire,
wenn der Verfasser auch von einer kritischen Ubersicht tiber
die einschldgige Litteratur, wie sie Winer und Schmiedel giebt,
absehen wollte. — Die Korrektur des schwierigen Satzes zeigt
durchgiingig eine musterhafte Sorgfalt; hochstens sind ein paar-
mal hebriische Worter nicht ganz sauber im Druck heraus-
gekommen, wie S. 73, Z. 19 oder S. 80 Anm., Z. 1. Ob alle die
zahllosen Zahlencitate ausnahmslos richtig sind, konnte ich aller-
dings nicht durchgéngig nachpriifen; doch lassen die gemachten
Proben auch flir das tlibrige das beste voraussetzen.

Das durchaus gediegene Werk wird jedem, der sich mit
dem Neuen Testament wissenschaftlich zu beschiftigen hat,
von vielfachem Nutzen sein, und niemand wird es ohne reiche
Belehrung aus der Hand legen, so oft er zu demselben greift.

Prof. Dr. F. LAUCHERT.

III. Librairie.

BERENGER-FERAUD: Superstitions et survivances étudiées au
point de vue de leur origine et de leurs transformations;
Paris, Leroux, 2 vol. in-8°, fr. 20.

L’abbé F. BELLET: Les origines des Eglises de France et les
fastes épiscopaux; Paris, A. Picard, in-8°, 1896.

L. BornNeT: Evangiles de Mathieu, Marc et Luc; 2°¢ édit. par
A. Schreeder, 3¢ livraison; Lausanne, Bridel, 1896, 3 fr.



— 182 —

L. Bourbeau: Le Probleme de la mort, ses solutions imagi-
naires et la science positive; Paris, F. Alcan, 2¢ éd., in-8°,
5 fr.,, 1896. — (Sera analysé dans la prochaine livraison.)

The Hon. W. Gieson: The Abbé de Lamennais and the Liberal
Catholic Movement in France; London, Longmans Green
and Co., 1896, in-8°, 346 p. — Ouvrage tres intéressant, ren-
fermant beaucoup d'extraits de la correspondance de Lamen-
nais. Voir la table des chapitres: 1. A Restless Youth. Ordi-
nation ; — 2. The Essai on Indifference ; — 3. The Author goes
to Rome; — 4. Pope or king; — 5. The Revolution of July
1830; — 6. The «Avenir»; — 7. Appeal to Rome. Condem-
nation; — 8. The Voice of the People; — 9. Philosophic
Reconstruction,; — 10. A Life of Suffering and Devotion;
— 11. Closing scenes.

Rev. GREEN-ARMYTAGE: The Pope and the People, or Comments
on the Letter of Leo XIII to the English Nation: London,
Simpkin, 6 d.

CH. GRrRoscLauDE: Exposition et critique de 1'Ecclésiologie de
Calvin; Geneve, Kiindig, 1896, br.

Dr. Fr. Iska: § 63 des osterr. biirgerl. Gesetzbuches: Ehefihig-
keit katholischer Geistlichen und Ordenspersonen; Bern,
Collin, 1896, br.

General ALex. KireerF: Correspondence on Infallibility between
Roman Priest and General A. Kiréeff; New-York, 323, Second
Ave; 1896, br.

W. Koenrer: Die katholischen Kirchen des Morgenlandes.
Beitrage zum Verfassungsrecht der sogenannten « Uniert-
orientalischen » Kirchen; Darmstadt, J. Waitz, 1896, M. 6.
— Der Verfasser schreibt: «Wihrend iiber die grundsitz-
liche Vereinigung der morgenlindischen Kirche mit der
rémisch-katholischen eine reiche Litteratur vorhanden ist, so
fehlt es bisher an einer eingehenden Darstellung des Ver-
fassungsrechts der morgenldndischen - katholischen Kirchen.
Das oben angezeigte Buch bestrebt sich nun, diese Liicke
auszufiillen. Es zerfallt in folgende Abteilungen: 1. Die
griechisch-katholischen und die morgenlidndisch-katholischen
Kirchen. II. Der rechtliche Charakter der Union. Die Unions-
formeln und die Quellen des morgenldndisch-katholischen



— 183 —

Kirchenrechts (Exkurs.: Die Patriarchenkonferenz in Rom,
im Oktober und November 1894). III. Gemeinsames zum
Recht der griechisch-katholischen und morgenlandisch-katho-
lischen Kirchen im Gegensatz zum gemeinen katholischen
Kirchenrecht. IV. Die Verfassungen der einzelnen griechisch-
und morgenliandisch-katholischen Kirchen. — Was von
rémisch-katholischen Theologen iiber den Gegenstand ge-
schrieben ist, muss natiirlich mit Vorsicht aufgenommen
werden; das «Verfassungsrecht» von Silbernagl aber ist
stellenweise veraltet und auch sonst nicht ausreichend....»

Lavisse ET RamBaup: Histoire générale du IV® siécle 4 nos
jours; T. VIII, la Révolution francaise, 1789-1799; Paris,
Colin, in-8°, 992 p., 1896, 12 fr. -—— (Nous analyserons cet
important volume dans la prochaine livraison.)

Sir Joun LuBock: UEmploi de la vie; Paris, Alcan, trad. de
I'anglais par E. Hovelaque, in-32°, fr. 2. 50, 1897. (Ex-
cellent.)

C. MenpEs: L’évangile de l'enfance de N. S. J. C,, trad. fran-
caise du manuscrit de I'abbaye de St-Wolfgang, avec illus-
trations de C. Schwabe; Paris, Colin, in-4°, 20 francs.

Rev. Morris FuLLEr: The Pope’s Encyclical and Papal Aggres-
sion; J. Masters and Co., 1896.

Cte. pE MoucHERON: Ste-Elisabeth d’Aragon, reine de Portugal,
et son temps; F. Didot, in-8°, 1896.

J. PerriN: Le cardinal de Loménie de Brienne, archevéque de
Sens; Paris, A. Picard, in-8°, 1896.

F. Picaver: Roscelin, philosophe et théologien; Paris, impr.
nationale, 1896, broch.

Dr. B. Roceg, Hofprediger: Deutsch-Evangelische Charakter-
bilder, Neue Folge; Leipzig, H. Ebbecke, 1896, 2 M. 80.
Inhalt: « Christian Fiirchtegott Gellert. — Friedrich Gottlieb

Klopstock. — Johann Gottfried Herder. — Johann Georg
Hamann. — Jung-Stilling. — Matthias Claudius. — Johann Peter
Hebel. — Johann Gottlieb Fichte. — Friedrich Schleier-
macher. — Claus Harms. — Carl Freiherr vom und zum

Stein. — Ernst Moritz Arndt. — Max von Schenkendorff. —



— 184 —

Philipp Spitta. — Johann Friedrich Oberlin. — Johannes
Falk. — Johann Heinrich Wichern. — Theodor Fliedner. »
— Fiir Volks- und Schul-Bibliotheken ist das Buch beson-
ders gut geeignet; die Ausstattung ist eine recht gediegene.

RoiseL: L'ldée spiritualiste; Paris, Alcan, 1896, fr. 2. 50.

P. SasaTier: Un nouveau chapitre de la vie de S. Frangois
d’Assise; Paris, Fischbacher, 1896, broch. ; — Dissertazione
sul primo Luogo abitato dai Frati Minori, su rivotorto e sul-
I'ospedale dei lebbrosi di Assisi spesse volte ricordato nella
Vita di San Francesco; Roma, E. Loescher, 1896, br.

W. ScHirMER, Pfarrer: Schneeflocken; Diisseldorf, Ed. Lintz,
1896, 2 M. — Gedichte in zwei Teilen: I. Herz und Welt;
II. Aus Zeit und Streit. Zeigen uns die Gedichte des ersten
Teiles, dass der Poet die Hohen und Tiefen des Menschen-
lebens ermessen und all den tausendfachen, von Leid und
Freud erzihlenden Stimmen desselben gelauscht hat, so sagt
uns der zweite Teil, dass er auch die Klinge zu fiihren weiss,
wo es gilt, mannhaft und mutig einzutreten fiir alles, was
wahr ist und gut und schén, fiir die Ideale der Menschheit.

Dr H. B. Swete: A Lecture on the Bul Apostolicee curee;
Cambridge, Macmillan, 1896. — A4 recommander.

Vie de St-Pierre et sa survivance, Défi a la papauté par un
groupe de prétres francais; Paris, libr. populaire, 131%¢ rue
St-Denis; broch., 50 cent. (Brochure de propagande.)




	Bibliographie théologique

