
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


831

VARIÉTÉS.

I. — L'Eglise Constitutionnelle dans le Puy-de-Dôme
en 1790 et 1791.

M. Desdevises du Dézert, professeur à l'Université de

Clermont-Ferrand, a récemment publié une étude sur « la Constitution

civile du clergé et son exécution dans le Puy-de-Dôme».1)
L'auteur étant un adversaire déclaré de cette Constitution
(p. 475), les parties de son étude qui témoignent en fa\reur du

clergé constitutionnel n'en ont que plus de valeur. Voici quelques

extraits :

« Gallicans, jansénistes, voltairiens et protestants
élaborèrent et firent voter par l'Assemblée la Constitution civile du

clergé. Voté le 12 juillet 1789, cet acte supprimait 8
archevêchés et 43 évêchés, nommait à l'élection les évêques et les
curés et rompait presque tout lien entre les évêques et le Saint-
Siège, entre les curés et leur évêque. Les évêques nommés

par le corps électoral devaient recevoir l'institution canonique
du métropolitain. Ils étaient simplement autorisés à écrire au
pape pour l'avertir de leur élection, et pour témoigner qu'ils
voulaient vivre en communion avec lui. Les curés élus
devaient demander la confirmation de leur titre à leur évêque;
mais, sur le refus de celui-ci, l'autorité civile les confirmait. »

M. de Bonal, évêque de Clermont, crut devoir avertir
l'Assemblée nationale qu'elle n'était pas compétente en pareille
matière. «D'autre part, le Saint-Siège était loin d'être une
grande puissance à la fin du xvm8 siècle. Il avait laissé
supprimer les jésuites, il avait supporté Leopold en Toscane et

Voir Bévue des Cours et Conférences, 13 mai 1897, p. 464-475.



— 832 —

Joseph II en Autriche. 11 est infiniment probable qu'il eût fini
par accepter la Constitution civile du clergé français, si l'épiscopat

l'avait acceptée lui-même. Il attendit, pour se prononcer,
que les évêques français eussent parlé. Les évêques de 1790

n'étaient pas, en général, des croyants; mais ils n'avaient
aucune raison de se montrer partisans de la nouvelle Constitution,

qui les supprimait ou les mettait, pour ainsi dire, à la
portion congrue. Ils avaient au plus haut point l'esprit de corps
et voulaient maintenir intacte la hiérarchie ecclésiastique. Ils
appartenaient tous à l'aristocratie, et avaient vu d'un fort mauvais

œil l'attitude prise par le bas clergé au début de la
Révolution. Ils saisirent avec empressement l'occasion qui
s'offrait à eux de combattre la Révolution dans une position où
ils se savaient inexpugnables. Ils furent orthodoxes par
tactique politique plutôt que par conviction. Le 30 octobre 1790,
trente prélats, membres de l'Assemblée, publièrent une Exposition

des principes sur la Constitution civile du clergé, qui
aA^ait été rédigée par M. de Boisgelin, archevêque d'Aix, et à

laquelle adhérèrent presque aussitôt tous les évêques de France,
à l'exception de quatre.

« La cour de Rome apporta dans ces délicates négociations

une prudence extraordinaire. Le pape écrivit le 10 juillet
à Louis XVI pour l'engager à ne point sanctionner la
Constitution, qui n'était pas encore votée, mais dont on connaissait
déjà l'esprit. Le 17 août, le pape avertit le roi qu'il avait
nommé une congrégation de cardinaux pour examiner l'affaire.
Le 28 octobre, la congrégation des cardinaux déclara « que
« le Souverain Pontife manquerait essentiellement à son devoir,
« et porterait un coup mortel au catholicisme, s'il approuvait,
« tels qu'ils sont, les décrets concernant le clergé de France».
Le pape laissait donc la Aroie ouverte à un accommodement,
il demandait à négocier.

« Mais les gallicans, les jansénistes, les protestants, les vol-
tairiens de l'Assemblée ne voulaient pas entendre parler d'une
négociation avec le pape. «Qu'est-ce que le pape? disait le
« janséniste Camus, un évêque, ministre de Jésus-Christ comme
« les autres, dont les fonctions sont circonscrites dans le dio-
« cèse de Rome Il est temps que l'Eglise de France soit dé-
« livrée de sa servitude. » Et pour bien montrer que l'intention
de l'Assemblée était de conserver la Constitution civile sans



— 833 —

y rien changer, un décret du 27 novembre 1790 obligea tous
les ecclésiastiques français, sous peine de la perte de leur
bénéfice, à prêter le serment suivant : « Je jure de maintenir de
« tout mon pouvoir la Constitution française, et notamment
les décrets relatifs à la Constitution civile du clergé. » Louis
XVI sanctionna le décret le 26 décembre, et le 4 janvier 1791

les ecclésiastiques qui faisaient partie de l'Assemblée nationale
furent « mis en demeure » de prêter le serment. »

Mais plusieurs évêques s'y étant formellement refusés,
l'Assemblée irritée se décida à faire prêter le serment en masse.
« Elle ne réussit qu'à obtenir l'adhésion de Talleyrand, évêque
d'Autun, de Gobel, évêque in partibus de Lydda, et de 96

prêtres, dont plusieurs se rétractèrent par la suite. Le serment
civique produisait ses effets. Le clergé se divisait en clergé
assermenté ou jureur, et en clergé insermenté ou réfractaire.
M. de Bonal, évêque de Clermont, refusa le serment, et dans
les huit districts du Puy-de-Dôme, 422 prêtres imitèrent son
exemple, tandis que 401 ecclésiastiques prêtèrent serment à la
nation. Les jureurs et les réfractaires ne furent pas seulement
des personnes différant d'opinion, ce furent des ennemis, car
on ne peut différer d'opinion sur des objets aussi importants
sans se mépriser et se haïr. Le prêtre qui ne croyait pouvoir
en conscience prêter un serment schismatique regardait celui
qui le prêtait comme un schismatique et un simoniaque, et
dès ce moment l'Eglise de France se trouva divisée en deux

camps qui s'excommuniaient réciproquement, à la grande joie
des incrédules. Voyons seulement ce qui s'est passé à
Clermont et dans le Puy-de-Dôme à propos de la prestation du

serment et de l'installation du nouvel évêque. Nous devinerons

par là ce qui s'est passé dans toute la France.
« M. de Bonal, évêque de Clermont, écrivit le 9 décembre

1790 au procureur général syndic du département du Puy-de-
Dôme pour lui annoncer qu'il était résolu à refuser le serment...
Aussitôt un partisan de la Constitution civile publia un
pamphlet contre l'évêque : « La lanterne sourde, ou la conscience
« de M. Bonal, ci-devant évêque de Clermont, au département
« du Puy-de-Dôme, éclairée par les lois de l'Eglise et de l'Etat
« sur l'organisation civile du clergé ». L'auteur, nommé Bru-
gière, compare M. de Bonal à Nestorius, et lui fait un petit
cours de théologie janséniste des plus hardis. Sous Théodose



— 834 —

le Jeune, l'autorité civile divisait et réunissait les diocèses
comme elle l'entendait. L'autorité civile peut parfaitement
supprimer les ordres monastiques. L'Eglise de France a les plus
fortes raisons pour rejeter l'autorité du concile de Trente. Le
pape n'a parmi les évêques qu'une primauté d'honneur. Les
évêques ne dépendent de lui ni pour leur institution, ni pour
leurs fonctions, ni pour leur juridiction — L'auteur est un
ardent janséniste, mais ce n'est pas un insulteur. Il se
contente de railler avec assez d'esprit l'éATêque qui se plaint que
l'on démembre son évêché. — M. de Bonal ne trouvait-il pas
lui-même son diocèse trop grand, puisqu'il n'a pas encore fait
une seule tournée de confirmation dans la majeure partie du
Bourbonnais, depuis 1776 qu'il est en fonctions? — M. de Bonal
parle de sa conscience qui lui interdit de souscrire aux lois de

l'Etat; mais, jadis, la loi canonique défendait le cumul, et la
conscience de M. de Bonal lui permettait très bien de cumuler
une bonne abbaye avec son évêché. — « Au reste, ajoute l'au-
« teur, il n'y a point lieu de s'en étonner. M. de Bonal n'a-t-il
« pas été élevé au séminaire des Trente-Trois, la sentine du
« plus puant jésuitisme, sous le fameux de la Roche, l'exécu-
« teur des hautes œuvres et des volontés arbitraires du des-
« pote Beaumont? »

« Voilà comment on traitait l'évêque de Clermont dès le
mois de janvier 1791. On juge comment pouvaient être traités
les simples prêtres par des maires de Aillage jansénistes ou
philosophes.

«Le 27 mars 1791, le curé et le vicaire de Chapdes-Beau-
fort (canton de Pontgibaud) rétractent le serment civique qu'ils
ont prêté le 16 janvier précédent. Le maire Duchez intervient,
et oppose un prône constitutionnel au sermon ultramontain du
curé et du Aicaire.

« Et d'autant, dit le maire en son procès-verbal, qu'en fai-
« sant leurs dites rétractations ils avaient donné à entendre
« au peuple que les décrets de l'Assemblée nationale attaquaient
« notre religion, et que des gens illettrés tels que ceux de notre
« municipalité auraient pu ajouter foi à ce raisonnement et se
« révolter contre notre Constitution, nous maire, pour les sortir
« de l'erreur, nous avons fait une courte harangue par laquelle
« leur avons démontré que notre nouvelle Constitution, loin
« d'attaquer la religion catholique, apostolique et romaine, ne



— 835 —

« tendait qu'à la ramener à son premier état, qui avait été
« terni par la grandeur, le luxe et les richesses de ses minis-
« très. Que ceux d'entre eux qui refusaient de prêter le ser-
« ment abusaient de la religion et s'en faisaient un vain pré-
or texte, et que, dans le fait, ils ne regrettaient autre chose que
«¦ le superflu dont l'Assemblée nationale les a justement dé-

« pouillés. Qu'à l'égard de ceux qui avaient déjà prêté le ser-
« ment et qui le rétractaient, comme les dits sieurs Bouhoure
« et Lajeunie, on ne pouvait les regarder que comme des gens
« inconséquents, tournant au gré des vents ; qu'ils aA-aient le
« même Dieu à adorer et la même religion à conserver le
« 16 janvier dernier, jour de leur prestation de serment, qu'au-
« jourd'hui, que la Constitution n'avait pas changé depuis cette
« époque ; qu'ainsi leur rétractation était une véritable faiblesse
« humaine, à laquelle le peuple ne devait attacher aucune con-
« séquence, et que nous conjurions tous les assistants de re-
« doubler leurs prières à Dieu, afin qu'il ramenât ceux des

« ecclésiastiques qui se sont égarés à leur deAroir et nous pré-
« serve des fléaux qu'ils cherchent à attirer sur la France. »

A ces vives apostrophes, le curé et le vicaire ne peuA'ent
contenir leur indignation ; ils se répandent en injures contre le
maire, lui crient qu'il n'a pas le droit de parler dans l'église
et lui ordonnent de sortir dehors au plus vite. Le vicaire ajoute
même : « Oui, vous avez raison de dire que l'Assemblée na-
« tionale n'a pas détruit la religion. Elle ne pouvait pas détruire
« votre religion, parce que vous n'en avez jamais eu, et que
« vous êtes un impie et un scélérat »

«Voilà qu'on en est aux gros mots dans l'église. Encore
quelques mois, et l'on se tirera des coups de fusil.

« Cependant les autorités départementales du Puy-de-Dôme
faisaient procéder à l'élection de l'é\rêque constitutionnel. Le
13 février 1791, les électeurs se réunissaient dans l'église cathédrale

à la requête du procureur général syndic du département.

M. l'abbé Mornac, électeur du canton de Bourg-Lastic,
célébra la messe. On chanta le Veni Creator Spiritus, et M. Dulin,
médecin, électeur du canton d'Aigueperse et doyen d'âge,
prit la présidence provisoire de l'assemblée. M. Dulin profita
de l'occasion « pour déposer dans le sein des électeurs l'ex-
« pression faible peut-être, mais fortement conçue des senti-
« ments d'une âme patriote qui n'avait besoin que de l'indul-

Revue intern, de Théologie. Heft 20, 1S97. 55



— 836 —

« gence des électeurs pour en légitimer la publicité Nous
« touchons, disait-il, à une de ces époques mémorables mar-
« quées dans les fastes de la Providence pour changer la face
« des empires, et peut-être même la surface du globe. Il se
« prépare évidemment un nouvel ordre de choses. » La
Constitution, d'après M. Dulin, n'a contre elle que les pharisiens,
les sadducéens et les grands-prêtres. Les miracles lui paraissent

être l'ouvrage de Belzébuth. Le président patriote trouve
de bon goût d'entonner en pleine cathédrale l'éloge des Juifs,
« ces frères aînés, qui, se voyant accueillis de la nation, accour-
« ront de tous les points du globe pour embrasser notre sainte
« Constitution ». Il finit par des apostrophes pathétiques à
l'illustre Massillon et à l'illustre Sidoine « qui aurait certaine-
« ment donné son assentiment à un gouvernement doux, éclairé
« et catholique ». Massillon et Sidoine Apollinaire — toujours
d'après M. Dulin — auraient certainement prêté le serment
civique.

« Après le discours du doyen, on procéda à la formation
du bureau. M. Monestier, électeur de Clermont, fut élu président,

et le lendemain 14 février, tous les électeurs défilèrent
devant lui pour prêter individuellement le serment civique. Un
sieur Rochette — dit de Lempdes — voulut proposer quelques
restrictions, et fut exclu de l'assemblée. M. Raymond, curé de

Chanonat, refusa le serment. M. Dufraisse, curé de Vernines,
exhorta M. Raymond, au nom de Dieu et de la patrie, à jurer
a Constitution. L'assemblée applaudit avec transport « au

patriotisme éclairé de ce vénérable pasteur ». Elle voulut qu'il
fût fait mention de son discours dans le procès-verbal de la
séance, « comme un témoignage éternel de sa reconnaissance
« envers les amis de cette véritable piété qui ne lance point
« au milieu des hommes les torches de la discorde, mais qui
« leur commande la charité et la paix ».

« Après la prestation de serment, la municipalité de
Clermont fut introduite, et le maire prononça un discours. Le
président exprima dans sa réponse « toute la sensibilité du corps
« électoral aux preuves d'attachement, de zèle et de lumières
« qu'il recevait de la municipalité ». On procéda à la nomination

des scrutateurs. MM. Marcelin, Vincelet et Riberolles furent
élus, et enfin à la séance du soir, reprise à quatre heures de

relevée, par 209 suffrages, sur 342 votants, M. Jean-François



— 837 —

Périer, oratorien, supérieur de la maison d'Effiat, fut nommé
évêque du Puy-de-Dôme. L'assemblée envoya une nombreuse
deputation vers M. Périer, qui revint peu après avec les
députés et accepta l'élection. L'assemblée refusa de prendre
connaissance d'une lettre que lui adressait M. de Bonal, et le
15 février M. Périer fut solennellement proclamé évêque du
Puy-de-Dôme à la cathédrale — toutes les portes ouvertes.

«Le nouvel évêque était un homme instruit et distingué;
était-il tout à fait sincère et dénué d'ambition?

«Il le prétend, car il déclare qu'il a refusé de toutes ses
forces la dignité qu'on lui offrait... Sa première lettre pastorale

fut habile. Il recommande aux fidèles la charité et la
tolérance — même pour les réfractaires. Il rassure de son mieux
les fidèles sur les dangers du schisme. Il leur explique avec
netteté le différend qui divise l'Eglise de France. «Vos anciens
« et vos nouveaux pasteurs annoncent le même Evangile, ils
« administrent les mêmes sacrements et prêchent la même doc-
« trine, le même dogme, la même morale. On ne diffère que
« sur la police, la discipline et le régime extérieur de l'Eglise.
« Ces objets ont continuellement varié. Il faut donc attendre
« avec paix et tranquillité que la lumière ait éclairé tous les
« esprits, que la charité ait réuni tous les cœurs. » C'est le
langage d'un évêque, et d'un grand évêque.

« M. Périer eut des partisans. Il reçut même des religieuses
Ursulines de la \ille de Maringues un touchant témoignage de
soumission. « Nous ne sommes pas assez éclairées, disent-elles,
« pour prendre part aux grandes querelles qui s'élèvent de
« tous côtés sur les affaires du temps. Nous n'avons pas l'or-
« gueil insensé de porter des décisions sur des questions qui
« divisent les personnages les plus savants ; mais nous avons
«¦ le bonheur d'habiter une ville où tous les citoyens ont su
« conserver la paix, nous y respectons les prêtres et religieux
« qui nous ont administré depuis longtemps les secours spiri-
« tuels, et qui n'ont cessé de nous édifier, autant par leurs
« exemples que par leurs leçons. Nous voyons qu'ils ont, tous
« sans exception, fait le serment, et nous disons : là où est la
« paix, là où sont les vertus, là sans doute est le doigt de
« Dieu. »

« Ainsi raisonnaient les gens simples et pacifiques ; mais les
théologiens orthodoxes se ceignaient les reins pour combattre



— 838 —

le bon combat. Il faut lire La réponse d'un curé de campagne
à la lettre soi-disant pastorale du R. P. Périer. Dès la
cinquième ligne, le R. P. Périer est foudroyé par cette citation:.
« Ils Aiennent à vous A'êtus comme des brebis, et au dedans
« ce sont des loups ravisseurs. » Le R. P. Périer porte sur le
front « un double caractère d'instrusion Il est venu pour
« chasser du milieu de son troupeau le seul pasteur aAroué par
« Jésus-Christ et son Eglise ». Un à un tous les passages de
sa lettre sont repris par son impitoyable contradicteur. Il a.

écrit au pape! Cela ne suffit pas; il faudrait prouver que le
pape A-eut bien communiquer avec lui.»

On le voit, la « foudroyante » Réponse du curé de
Campagne n'était pas difficile à réfuter. Le seul principe des
réfractaires était la fameuse phrase: «Vous, constitutionnels,.
A'ous n'avez pas l'approbation du pape; donc vous n'êtes pas
catholiques » Mais jamais ils n'ont songé à examiner si
vraiment l'approbation du pape était la condition essentielle dit-
catholicisme. Et cependant toute la question était là.

II. - - Napoléon Ier et la question religieuse en Hollande
en 1810 et 1811.

/. — Napoléon à Bréda en 1810. Le récit que nous publions ci-dessous

a été copié sur le manuscrit original appartenant à M. Kuyck, de
Bréda. I! avait été rédigé par M. J.-H. Ten Œver, pasteur de l'Eglise
Avallonne de Bréda en 1810, et chargé en cette qualité, comme plus
familier avec la langue française, de porter la parole à l'audience impériale

au nom de toutes les Eglises protestantes. Evidemment, ce compte
rendu, rédigé de mémoire après l'audience, peut ne pas reproduire
textuellement l'allocution de Napoléon; mais il ne s'en écarte
guère. Nous en avons pour garants non seulement l'intelligence et
la probité de l'écrivain, mais l'acquiescement des témoins de cette
scène. Tout ce qui s'est dit à l'audience a été entendu par un
grand nombre de personnes et, en 1820, dans une Histoire de la
domination française en Europe, publiée par N.-G. von Kampet à

La Haye, en hollandais (Geschiedenis der Fransche heerschappij
in Europa), il a été fait usage de ce récit, qui aurait pu être
démenti par les survivants. D'ailleurs, les sentiments exprimés ici par
Napoléon concordent trop bien avec tout son caractère pour qu'on
puisse douter de l'authenticité des paroles que M. Ten Œver met



— 839 —

dans sa bouche, et la scène est assez curieuse pour qu'on la place
tout entière sous les yeux de nos lecteurs. — Voir Journal des

Débats, du 5 mai 1895.

Narré historique de ce qui s'est passé à l'audience que S. M.

IEmpereur et roi a daigné donner à Bréda, dans la salle
du Barreau de la Cour de justice, le 6 mai 1810:

L'Empereur, tenant à la main l'impératrice, et suivi de

LL. MM. le roi et la reine de Westphalie, de S. A. I. et R. le

prince Eugène, vice-roi d'Italie, qui conduisait la duchesse de

Montebello, dame d'honneur, entra dans la salle du Barreau,
où les dignitaires de l'Empire étaient présents: S. A. le prince
-de Neufchâtel et Wagram, les maréchaux duc de Bassano,
distrie, de Rovigo, de Frioul; le comte ministre de l'intérieur,
le comte de Bondy, chambellan de serAdce ; le marquis
d'Argenson, préfet des Deux-Nèthes; une dame du palais, une dame
d'atours et quelques autres seigneurs de la cour impériale.

La Cour de justice du département, le tribunal criminel,
les échevins, le clergé catholique (qui n'était pas en costume),
les pasteurs des Eglises réformées (qui, par ordre du gouArer-

neur, étaient en costume), les Consistoires protestants étaient
rangés en cercle au dehors du Barreau; il y avait quelques
autres collèges et plusieurs autres personnes. L'impératrice
s'assit et l'Empereur fit sur-le-champ le tour, — dit au président

de la Cour: «Vous êtes le président de la Cour d'appel?
— Oui, Sire. — Et combien de membres êtes-vous? — Neuf,
Sire. — Combien d'âmes y a-t-il sous A^otre juridiction —
400,000, Sire. — Où en appelle-t-on de votre sentence? —¦ A
Amsterdam. » Puis, montrant du doigt les différents collèges,
Sa Majesté dit : « Vous êtes le tribunal de première instance ;

vous, le tribunal de commerce; vous, le clergé», et il s'arrêta
•devant le vicaire qui, tenant la harangue aux mains, lui fit son

•compliment. L'Empereur, sans lui répondre, dit : « Où sont les

ministres protestants?» Alors, M. Ten Œver, pasteur de

l'Eglise Avallonne, portant la robe, à la tête de tout le clergé
protestant et de tous les Consistoires, fut présenté à l'Empereur

par S. A. le prince de Neufchâtel et Wagram et, après
les inclinations ordinaires, il adressa à Sa Majesté la harangue
.suivante :



— 840 —

« Sire,
« Le clergé et les députés des Eglises réformées et protestantes

ont l'honneur de présenter à Votre Majesté Impériale
et Royale leurs hommages respectueux. Les maximes des
protestants qui, par le concours des événements, sont devenus de

nouveaux sujets de votre immense empire, leurs maximes inva-
riables sont d'adorer dans tout ce qui arrive la main d'une
sainte, sage et bonne Providence, de rendre à César ce qui
est à César, et je me fais un devoir, Sire, d'affirmer à Votre
Majesté Impériale et Royale que nous pratiquons cet ordre:
« Obéissez à vos souverains. » Nous le savons, Sire, jamais,
surtout après la révocation de l'Edit de Nantes, les protestants
n'ont joui en France de tant de privilèges que sous les
auspices de Votre Majesté Impériale et Royale. Cette conviction
nous est le garant que nous participerons à la protection du

grand souverain que Dieu nous a préposé, qu'il nous conservera

les avantages dont, jusqu'ici, nous avons joui, et nous
avons l'honneur de recommander tous nos intérêts à Votre
Majesté Impériale et Royale. Puissiez-vous, Sire, après avoir
donné la paix au continent, après l'avoir établie fermement
par votre auguste mariage, devenir le pacificateur de l'Europe
entière et nous en faire éprouver sous vos auspices les plus
désirables effets! »

Sa Majesté, ayant entendu très attentivement jusqu'à la
fin cette harangue, y répondit : « C'est très bien ; vous avez
raison; je protège généralement tous les cultes; les protestants
en France jouissent des mêmes avantages que les catholiques
et il faut que, dans ce département, les catholiques jouissent
des mêmes avantages que les protestants. Si vos églises sont
trop grandes ou trop nombreuses, il faut les partager parce
que je veux une parfaite égalité entre tous les cultes; il faut
vivre en frères. »

L'Empereur demanda à M. Ten Œvver : « Monsieur, pourquoi

êtes-vous ainsi habillé? Vous êtes en costume? » Sur quoi
celui-ci répondit: «Sire, c'est un ordre.» L'Empereur
l'interrompit et dit: «C'est bien; c'est une coutume du pays»; et,
se tournant alors vers le clergé catholique romain, il demanda
aux prêtres: «Et pourquoi donc, vous autres, n'avez-vous pas
la soutane? Vous dites être des prêtres; mais, qu'êtes-vous?
Des notaires, des procureurs, des paysans? Quoi! je viens



— 841 —

dans un département où la pluralité sont des catholiques, qui
ont été auparavant opprimés, qui ont reçu après la Révolution
plus de liberté, qui ont obtenu plus d'avantages par le roi
mon frère et moi ; je viens pour vous rendre tous égaux avec
les autres, et cependant vous commencez par me manquer,
vous osez vous présenter ainsi devant moi! Vous vous
plaignez de l'oppression que vous avez soufferte sous l'ancien
gouvernement, mais vous montrez par votre conduite que vous
l'avez bien méritée A présent, un prince catholique vient
régner sur vous et le premier acte de souveraineté que j'ai
dû exécuter a été de faire arrêter à Bois-le-Duc deux de vos
curés réfractaires, même votre vicaire apostolique ; je les ai
emprisonnés et je les punirai ; et la première parole que
j'entends d'un ministre réformé est : « Rendez à César ce qui est
à César » ; voilà la doctrine que vous de\Tez enseigner. Imbéciles!

prenez exemple sur ce monsieur-là (en montrant du doigt
M. Ten Œver). Quoi j'ai trouvé toujours dans les protestants
de fidèles sujets; j'en ai 6000 à Paris et 800,000 dans mon
Empire et il n'y a en aucun dont j'aie raison de me plaindre.
Vous avez calomnié les protestants en les représentant comme
des hommes qui enseignent des principes contraires aux droits
du souverain ; je n'ai point de meilleurs sujets que les protestants

; je m'en sers dans mon palais à Paris; je leur donne
libre entrée auprès de moi et, ici, une poignée de Brabançons
fanatiques voudrait s'opposer à mes desseins Imbéciles que
vous êtes Si je n'avais pas trouvé dans les doctrines de
Bossuet, dans les maximes de l'Eglise gallicane, des principes
analogues aux miens; si le Concordat n'avait pas été accepté,
je me serais fait protestant et 30 millions de Français auraient
suivi mon exemple le lendemain; mais vous autres, ignorants
que vous êtes, quelle religion enseignez-vous? Connaissez-vous
bien les principes de l'Evangile qui sont de rendre à César ce

qui est à César? Jésus-Christ lui-même n'a-t-il pas dit: —Mon
royaume n'est pas de ce monde? Et le Pape, et vous autres,
vous voudriez vous mêler des affaires de mon règne?
Ignorants! Vous ne voulez pas prier pour votre souverain?
Voulez-vous être désobéissants? Oh! j'emporte les papiers en
poche (en frappant sur sa poche) et, si A'ous persistez dans de

telles maximes, vous serez malheureux ici-bas et damnés dans
l'autre monde. » Puis s'adressant au vicaire apostolique, Sa



— 842 —

Majesté lui dit: « Etes-vous vicaire apostolique? Qui est-ce qui
vous a établi? Est-ce le Pape? Il n'en a pas le droit. C'est
moi qui fais les évêques. » Puis l'Empereur continua, en parlant

à tous les curés romains : « Vous ne voulez pas prier
pour le souverain? Parce qu'un prêtre de Rome m'a
excommunié? Qui est-ce qui a donné le droit à un Pape d'excommunier

un souverain? Pourquoi Luther et Calvin se sont-ils
séparés de l'Eglise? C'est l'infamie de ses indulgences qui les
ont soulevés. Ce n'est ni Luther, ni Calvin, mais les princes
allemands qui n'ont pas voulu se soumettre à votre joug
fanatique. Les Anglais ont eu bien raison de se séparer de vous ;

ce sont les Papes qui, par leur hiérarchie, ont mis l'Europe à
feu et à sang. Vous A'oudriez bien de nouveau élever des
échafauds et des bûchers; mais je saurai y mettre ordre.
Etes-\_ous de la religion de Grégoire VII? Je n'en suis pas.
Qui est Grégoire VII? Vous ne le savez pas. Etes-vous de la
religion de Boniface, de Benoît XIV, de Clément XII ou d'un
autre Pape? Je n'en suis pas. Je suis de la religion de Jésus-
Christ, qui a dit : — Rendez à César ce qui est à César, et,
suivant le même Evangile, moi, je rends à Dieu ce qui est à
Dieu. Je porte le glaive temporel (frappant sur son épée), je
saurai le maintenir. C'est Dieu qui élève les trônes; ce n'est
pas moi, c'est Dieu qui m'a placé sur mon trône, et vous,
vermisseaux de terre, voudriez vous y opposer! Je ne dois
rendre compte de ma conduite qu'à Dieu et à Jésus-Christ seul
et pas à un Pape. Croyez-vous que je sois un homme fait à

baiser les mules d'un Pape? Si cela ne dépendait que de vous,
vous me couperiez le nez, vous me couperiez les cheAreux,

vous me tondriez, vous me jetteriez dans un couvent comme
Louis-le-Débonnaire, ou vous me relégueriez en Afrique. Ignorants

imbéciles Prouvez-moi par l'Evangile que Jésus-Christ
a établi le Pape comme successeur de saint Pierre et qu'il a
le droit d'excommunier le souverain. Ne saA'ez-A'ous pas que
toutes les puissances viennent de Dieu Si a-ous A'oulez aspirer

à ma protection, suivez la doctrine de l'Evangile suiA'ant
les manières dont les apôtres l'ont prêchée. Si vous êtes de
bons citoyens, je vous protégerai; sinon, je A'ous chasserai de

mon Empire; je vous disperserai comme des juifs. Vous êtes
dans l'évêché de Malines ; présentez-vous devant A-otre évêque ;

faites-y votre confession; signez-y le Concordat: il Arous fera



— 843 —

connaître mes intentions; j'en établirai un autre à Bois-le-Duc
pour ce district-là. »

«V a-t-il un séminaire?» demanda l'Empereur et, sur la
réponse affirmative, Sa Majesté dit au préfet des Deux-Nèthes:
« Monsieur, vous aurez soin que ceux-ci prêtent serment sulle

Concordat. Allez Adsiter ce séminaire et faites qu'on
j'enseigne la pure doctrine de l'Evangile, afin qu'il en sorte des
hommes plus éclairés que ces imbéciles de Louvain, où l'on
n'enseigne qu'une doctrine si bizarre ; et, Monsieur le préfet,
vour arrangerez les affaires des Eglises d'une manière convenable,

égale pour tous les cultes, afin que je n'en entende plus
parler. »

IL — Napoléon a Utrecht en 1811. M. A. Gazier a publié le
document suivant, dans le Journal des Débats du 31 août 1894, en le
faisant précéder de la note que voici: <Après l'abdication du roi
Louis Bonaparte en 1810, Napoléon annexa, comme l'on sait, la
Hollande à la France, et il jugea bon de faire un voyage dans
ses nouvelles possessions. Lors de son passage à Utrecht, le
6 octobre 1811, il reçut en audience solennelle les fonctionnaires
de cette ville, et parmi eux se trouvait une deputation du clergé
catholique romain, des vieux catholiques jansénistes, des protestants

et des juifs. C'est le compte rendu de cette curieuse séance,
conservé par les jansénistes d'Utrecht, que je crois pouvoir
présenter aux lecteurs du Journal des Débats. Il fut envoyé seize

jours plus tard, avec une lettre et quelques autres documents, au
sénateur Grégoire, ancien évêque de Blois et partisan déterminé
de Port-Royal. C'est dans les papiers de Grégoire que j'en ai
retrouvé la minute : l'original pourrait bien avoir été transmis par
lui au ministre des cultes, Bigot de Préameneu, et il ne serait pas
impossible de le retrouver un jour aux Archives nationales. Dès
aujourd'hui, on peut considérer ce document comme parfaitement
authentique, et il met dans tout leur jour les singulières façons d'agir
de Napoléon.

Précis de ce qui s'est passé à l'audience de Vempereur à Utrecht,
le 6 octobre 1811.

Les deputations des différents cultes, celles du chapitre,
des missionnaires, des calvinistes, des luthériens et des juifs
furent admises à l'audience toutes ensemble.

S'adressant d'abord aux missionnaires: Qui êtes-vous?
demande l'empereur. — Sire, nous sommes prêtres de la mis-



— 844 —

sion. — Je ne veux point de missionnaires. De qui avez-vous
reçu votre mission? — Sire, de l'archiprêtre vicaire du nonce.
Je ne veux point d'archiprêtre ni de nonce. 11 faut des évêques.
Où avez-vous étudié? — A Louvain et à Douai. — Croyez-vous
que le Pape puisse absoudre les sujets du serment de fidélité?
— Non, Sire.

Le tour \int de la deputation du chapitre. Le compliment
fait, l'empereur demande : « Par qui les membres du chapitre
sont-ils établis? — Sire, par le chapitre. — Qui est-ce qui élit
votre archevêque — Le chapitre. Il y a déjà trois ans que
notre archevêque est mort. — Comment s'appelait-il? — Van
Rhyn. — Pourquoi n'en avez-vous pas élu un autre à sa
place? — Le roi avait ordonné surséance. —¦ Qui est-ce qui
donne l'institution à votre évêque? — Sire, après l'élection, le
chapitre demande toujours la confirmation au Pape, mais ne
recevant pas de réponse, nous passons outre. — Si a'ous
reconnaissez le Pape, pourquoi ne lui obéissez-vous pas? — Sire,
nous lui obéissons ponctuellement, dans toute l'étendue de
l'obéissance que les saints canons exigent de nous. — Combien

y a-t-il que la division a lieu ici parmi les catholiques? —
Depuis plus d'un siècle. — C'est un scandale intolérable, il
faut qu'il finisse. — Sire, nous avons cent fois et toujours
cherché à faire la paix avec le Pape, sauf les Quatre Articles.
Mais nos prières n'ont jamais été écoutées; on en a toujours
agi avec nous par A'oie de fait. — Vous êtes en petit nombre
en comparaison des autres? --Il est vrai, Sire, notre Eglise
a été exposée au feu de la persécution pendant un siècle
entier et on a débauché ses fidèles par toutes sortes de

moyens. — Je ferai ici une nouvelle circonscription et j'y
nommerai les éA"êques. — Sire, nous avons été infiniment
consolés en lisant le discours de ATotre ministre au corps législatif

de Aroir qu'à l'avenir les évêques seraient établis comme du

temps de Charlemagne et de Saint-Louis. — Je suis convenu
avec le Pape que dans l'espace de six mois les éA'êques que
j'aurai nommés seront approuvés, ou par le Pape lui-même,
ou de son gré par ses métropolitains; de cette façon tout sera
réuni sous des évêques approuvés par le Pape. — Sire, d'après
la connaissance que nous croyons avoir de la disposition des

esprits, nous sommes persuadés que les missionnaires ne
reconnaîtront jamais l'ancien clergé pour catholique tant que le



— 845 —

Pape ou un Concile général n'ait (sic) reconnu notre catholicité.

— Un Concile général, non, il ne le faut pas : le Concile

national suffit. Le Pape est un bon homme, mais il est

un peu ignorant. Je ne souffrirai jamais qu'il soit souverain

temporel. J'aurais pu m'emparer de Rome après la bataille
de Marengo. Je m'en suis abstenu par un excès de
condescendance.»

Le député des missionnaires ayant interrompu M. Vanos,
député de l'Eglise d'Utrecht, en s'écriant : « Nous sommes prêts
à nous réunir à vous, pourvu que vous acceptiez les constitutions

du Pape», l'empereur a fait un signe d'improbation qui
a imposé silence au premier.

Il fut public dans toute la ville que l'empereur avait été
fort content de la manière dont le député du chapitre avait
parlé. C'est ce que déclarèrent les protestants. L'empereur dit
à ceux-ci: «Quand vous étiez les plus forts, vous avez opprimé
les catholiques. Il est vrai que ceux-ci ont eu quelquefois des

torts à votre égard.»
Il dit aux Juifs : « Vous êtes des usuriers, atous faites du

mal partout. »

Manus ejus contra omnes.
Sa main frappait tout le monde.

C'est là le précis de notre entretien avec l'empereur. Ce

qui nous a beaucoup frappés, c'est la nouvelle de la réconciliation

de l'empereur avec le Pape sur l'article des évêques.
Il paraît que maintenant le Concordat va revenir. Pour le reste,
nous sommes très contents de l'empereur. L'entretien, qui a

duré presque une heure, s'est passé d'un ton assez familier et
riant. Nous lui avons offert un petit Mémoire avec la consultation

de douze avocats, qu'il a accepté très gracieusement. En
nous quittant, il dit en riant: «Je vois bien, vous voulez mourir

jansénistes. »

Le lendemain, le comte Daru nous fit demander les noms
de ceux qui avaient porté la parole à l'audience, tant pour
l'ancien clergé que pour les missionnaires.

Quelques heures après, le conseiller d'Etat Appelius nous
fit savoir par un billet qu'il était chargé de nous demander
copie du Mémoire offert à l'empereur et deux exemplaires de

la consultation des douze avocats. Nous étions charmés de pouvoir

satisfaire dans le moment à ces demandes.
Benedicat Deus.



— 846 —

lu. — Lettres inédites de Napoléon I".
M. Léon Lecestre vient de publier deux volumes de lettres,

en très grande partie inédites, de Napoléon Ier (Paris, Pion).
Personne n'échappe à ses coups de boutoir. Voici l'opinion
qu'il avait du clergé, des cardinaux et de ce même pape
auquel il a pourtant sacrifié par son Concordat les libertés de

l'Eglise gallicane :

Le pape est un « fou furieux », un « \ieillard ignorant et
atrabilaire», qu'il faut enfermer «s'il se porte à des

extravagances». Les cardinaux sont de « Aieux imbéciles»; le cardinal
Pacca, entre autres, est «un coquin et un intrigant». Napoléon
ne cesse d'ordonner des destitutions et des arrestations
d'évêques et de prêtres dans toutes les parties de l'empire :

«Envoyez la prêtraille dissidente à l'île d'Elbe», écrit-il à la
grande-duchesse de Toscane, en 1811. Il ordonne la dispersion
de la congrégation de St-Sulpice, des Pères de la foi « qui
empoisonnent la jeunesse par leurs ridicules principes
ultramontains», des trappistes : «Faites arrêter le supérieur, écrit-il
à Savary (1811), et enfermer dans une prison d'Etat. Faites
mettre le scellé sur les biens du couvent et disperser ces
trappistes afin qu'il n'en soit plus question... » Il ordonne que le
supérieur du couA'ent de Cervara soit passé par les armes et
les religieux arrêtés (1811). La compétence spéciale des éArê-

ques ne lui en impose pas: «Je suis théologien autant et plus
qu'eux», écrit-il à Fouché (1809). Enfin, on nous permettra de
citer une lettre au cardinal Fesch, grand-aumônier (1808), qui
avait déjà paru dans la correspondance de ce prélat, mais qui
donne mieux que toute autre une idée du ton habituel à

Napoléon:

«J'ai reçu votre longue lettre du 21. J'y ai vu trois
choses: 1° une lettre que vous aA'ez écrite et que A'ous n'aviez
pas le droit d'écrire, au ministre des cultes, et à laquelle il
n'eût pas dû répondre ; 2° l'éloge de l'abbé Proyart, que je
me suis contenté d'exiler à Arras et que j'aurais dû tenir
toute sa vie à Bicêtre pour le libelle séditieux contre la nation
et le gouvernement qu'il a osé publier ; 3° l'éloge de je ne sais

quel missionnaire que la police a fait arrêter à cause de son
mauvais esprit. Je vous prie, lorsque vous m'écrirez, de prendre
garde à ce que vous me dites ou de vous dispenser de m'é-



— 847 —

crire, et de rester bien convaincu que tous les mauvais sujets
je les ferai poursuivre, s'ils sont prêtres, avec plus de rigueur
que les autres citoyens, parce qu'ils sont plus instruits et que
leur caractère est plus saint. Quant au reste de votre lettre,
je n'y ai vu que l'effet d'une imagination en délire, et je
conseille, à vous et à tous ceux qui se créent ainsi des monstres
qui n'existent que dans leur imagination, de prendre les bains
froids. »

IV. — A. Kirejew zur altkatholischen Frage.

Aut den in unserm letzten Heft (S. 548 f.) erwähnten
Artikel des Herrn Prof. Gusew über die altkatholische Frage hat
Herr General Kirejew im Juni-Heft des von der Moskauer
Geistlichen Akademie herausgegebenen „Theologischen Boten"
(S. 418—426) eine Antwort erscheinen lassen unter dem Titel:
„Zur altkatholischen Frage. Antwort an Prof. A. Gusew."
Einleitend wTeist er darauf hin, wie es sich bei der Polemik mancher
Russen gegen die Altkatholiken um unklare und unbestimmte
Fragen handle, auf die es schwer sei, eine bestimmte und
konkrete Antwort zu geben. So sage man wohl, der „Geist" der
Altkatholiken sei ein anderer als der „russische Geist", wenn
man nämlich \ron der Vorstellung ausgehe, jeder Orthodoxe
müsse mit den orthodoxen Russen nicht nur in der dogmatischen

Lehre, sondern auch in allem andern übereinstimmen.
Andere halten die Altkatholiken für „Aufrührer" ; als ob
diejenige geistliche Obrigkeit, von der sie sich losgesagt haben,
nach orthodoxen Vorstellungen eine rechtmässige und orthodoxe

wäre! Wieder andere weisen auf die geringe Zahl der
Altkatholiken hin und vergessen dabei, Avie gering die Seelenzahl

in den Patriarchaten von Jerusalem, Antiochia und
Alexandria jetzt ist. Einige Eiferer meinen auch, es sei nicht
genug, Avenn die Altkatholiken auch Avirklich vollkommen so
glauben, Avie die alte ökumenische Kirche ; die liege in weiter
Vergangenheit, man müsse sich nicht an das halten, was war,
sondern an das, was ist, nebst dem alten Bestand auch die
seitherige Entwicklung annehmen. Noch andere endlich vergessen
die brüderliche Liebe so sehr, dass sie \Ton den Altkatholiken de-



— 848 —

mutige Unterwerfung fordern, Avobei sie aber auch vergessen
oder nicht erwägen, dass die Altkatholiken nicht um die Gnade
der Russen bitten, dass sie nicht um Aufnahme in die russische
Kirche nachsuchen, sondern dass sie nichts Avollen als die
Anerkennung, dass ihre dogmatische Lehre mit der der alten
ökumenischen Kirche übereinstimmt. Alle diese teils nebelhaften,
teils überhaupt grundlosen Forderungen finden Avir bei Herrn
A. Gusew nicht; seine Anklagen sind bestimmt und konkret,
und das erleichtert die Polemik sehr.

Zu den Fragen übergehend, um Avelche es sich in der
gegenwärtigen Polemik hauptsächlich handelt, nämlich das

Filioque und die Transsubstantiation betreffend, fasst Herr
General Kirejew sodann seine früher zu gunsten der Altkatholiken

ausgesprochene Ansicht über diese Frage nochmals kurz
zusammen und antwortet auf die atoii Herrn Prof. Gusew ihm
gemachten Einwendungen.

Bezüglich des Filioque läuft die Differenz ZAvischen Herrn
General KirejeAV und seinem Opponenten wohl nur auf Worte
hinaus; für die Anschauung des ersteren, an Avelcher er
festhält, verweisen Avir auf Heft 19 der ReA'tie, S. 541. Im Gegensatz

zu ihm will Herr GuseAv von keiner Kraft und Fähigkeit
sprechen, Avelche der Sohn von Ewigkeit hatte, zur zeitlichen
Sendung des heiligen Geistes, sondern a*oii einem ihm vom
Vater von Ewigkeit A'erliehenen Recht dazu. Herr General
KirejeAV bemerkt dagegen, Avenn der Sohn dazu A'on EAvigkeit
das Recht habe, so habe er auch von Ewigkeit die Kraft oder
Fähigkeit dazu, als vom Vater ATerliehene, und mehr Avolle

auch er nicht, was seine persönliche Anschauung betrifft. Auf
die Aveitere Argumentation des Herrn Gusew gegen das Filioque,
soAveit sie nicht ihn, sondern die Altkatholiken betrifft, geht er
nicht weiter ein, bemerkt aber: Wenn Männer Avie Johannes

von Damaskus, der im Orient und Occident als der letzte grosse
Kirchenvater anerkannt ist, der die patristische Lehre abschliessend

in ein System brachte, die Formel annehmen konnten, der
heilige Geist gehe vom Vater „durch den Sohn" aus, so müsse
diese Vorstellung auch jetzt zulässig sein, Avenn auch natürlich
die Aufnahme des Ausdrucks „Filioque" in das Symbolum
dadurch nicht gesetzmässig werde. Was die Theologie betrifft,
so müsse aber doch wohl die Autorität des Johannes Damas-
cenus zur Beruhigung auch der allerorthodoxesten unter den
modernen Theologen vollkommen ausreichen.



— 849 —

Zu der zweiten Streitfrage übergehend, bemerkt Herr
General KirejeAV sodann, dass über den Begriff der Transsubstantiation

bei den Russen vielfach unklare Vorstellungen herrschen,
indem sie Aielfach den Begriff „Transsubstantiation" einfach
als identisch mit dem Begriff „Wandlung" nehmen; das sei aber
nicht richtig. Der Begriff der Wandlung drücke aus, dass

Brot und Wein der Leib und das Blut des Herrn wird,
entsprechend seinen Worten bei der Einsetzung, und das, im
Sinne der alten Lehre in ihrer Einfachheit, sei dasjenige, was
jeder Kommunizierende glauben müsse, wTenn er zu dem Sakrament

der Eucharistie herantritt. Mit dem Worte „Transsubstantiatio"

aber A'erbinde sich nicht nur dieses Bekenntnis der
Thatsache, sondern zugleich die Prätension, die Worte Christi
erklären zu Avollen, oder erklären zu wollen, Avas mit dem
Brot und Wein geschieht. Man verwirre aber die Begriffe,
wenn man das, Avas ein blosser Erklärungsversuch des ohne
denselben ebenfalls feststehenden Dogmas ist, mit dem Dogma
selbst in gleiche Linie setze, oder Avenn man den, Avelcher sich
des Ausdrucks „Transsubstantiation" nicht bedient, beschuldige,
er glaube deshalb auch an keine Wandlung, ihn einen
Protestanten nenne u. s. w. Prof. Gusew thue das nicht, er stelle
sich bei Behandlung der Transsubstantiation auf den
philosophischen Standpunkt und bediene sich zu deren Verteidigung
philosophischer Argumente. Dazu habe er unzAveifelhaft das
Recht. Auch den römisch-katholischen Theologen will General
Kirejew keinen Vonvurf daraus machen, Avenn sie zur Verteidigung

des Wortes „Transsubstantiatio" bei der Philosophie
Unterstützung suchen, wohl aber daraus, dass die Philosophie,
deren sie sich dazu bedienen, eine etwas ATeraltete sei.
Professor GuseAV spricht sich dahin aus: Wenn sich ein Philosophent

über diese Fragen als unrichtig, Avenn sich philosophische
Begriffe als unverwendbar erweisen sollten, so folge daraus
nicht, dass man auch das Wort aufgebe, mit welchem ein
falscher Begriff einmal verbunden wurde, sondern nur, dass

man mit demselben eben einen richtigen, der Wahrheit
entsprechenden Sinn ATerbinden müsse. Dazu meint General
Kirejew, es dürfte Avohl besser sein, sich eines so missdeutbaren
Wortes nicht zu bedienen und sich an die in der alten Kirche
gebrauchten Ausdrücke zu halten, mit denen sich die Kirche
auch jetzt begnügen könne, wenn sie es damals that. In dem



— 850 —

dogmatischen Satze, dass der Christ in dem Sakramente der
Eucharistie den Avahren Leib und das Avahre Blut des
Gottmenschen empfängt, will General KirejeAV Herrn GuseAv gewiss
nicht Avidersprechen, und ebensowenig Avidersprechen dem die

Altkatholiken, da sie unzAveifelhaft an eine Wandlung glauben.
Wenn das der Fall ist, Avas kann denn dann der Nichtgebrauch
des Wortes Transsubstantiation weiter für Irrungen veranlassen"?
Und Aveshalb sollen dann auch solche dem Worte ein solches
Gewicht beilegen, die dasselbe, Avie Herr Gusew-, nur als
synonym mit dem allgemeinern Ausdruck Wandlung gebrauchen
Avollen? Solche philosophische Ausdrücke, die dem einfachen,
nicht philosophisch gebildeten Christen gar nicht verständlich
gemacht werden können, mögen den Theologen überlassen
bleiben; die Kirche bedürfe ihrer nicht, um ihren Glauben zum
Ausdruck zu bringen. Sie mögen als Schulmeinungen ihre
Stelle haben, die aber darum als solche für niemand dogmatisch

verbindlich sind. *)

') Herr Professor A. Guscio hat inzwischen eine neue Broschüre veröffentlicht

unter dem Titel : „Antwort an das altkatholische Journal >Deutscher Merkur«.
Zur Frage über das Filioque und die Transsubstantiation," Charkow 1897, (auch
in der Zeitschrift „Glaube und Vernunft", 1897, Nr. 13). auf die wir, da es wegen
der vorgeschrittenen Zeit diesmal nicht mehr geschehen konnte, im nächsten Hefte
eingehen werden.


	Variétés

