Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Artikel: Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Théatigkeit
dargestellt [Fortsetzung]

Autor: Lauchert, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 807 —

FRANZ ANTON STAUDENMAIER

NACH

SEINER SCHRIFTSTELLERISCHEN THATIGKEIT DARGESTELLT

(Fortsetzung.)

IV. Staudenmaier als Philosoph: seine Arbeiten zur
Geschichte der Philosophie und spekulativen Theo-
logie; seine Stellungnahme zu der philosophischen
Spekulation seiner Zeit.

1. Mit der am Schluss des vorausgehenden Abschnittes ange-
filhrten Forderung, der Theologe solle zugleich Philosoph sein, in
dem Sinne, wie ,die grossten Lehrer der Kirche von jeher gesucht
haben, die Philosophie mit dem Christentum auszusshnen*, hat
Staudenmaier selbst es sehr ernst genommen. Seine {iberaus grind-
liche philosophische Bildung nach der historischen und nach der
spekulativen Seite tritt tiberall anch in seinen eigentlich theo-
logischen Werken ungesucht zu Tage. Mit seiner eminenten
spekulativen Begabung und seinem philosophisch geschulten
Denken greift er jeden Gegenstand, den er behandelt, ungemein
grindlich an; in dem Bestreben, den Inhalt des christlichen
Glaubens auch der denkenden Vernunft wissenschaftlich zu
vermitteln, kann er sich oft nicht genug thun und verliert sich
zuweilen so weit in rein philosophische Erorterungen, dass es
fir den jeweiligen Zweck eher dessen zu viel als zu wenig
scheinen mochte. Sein historisches und sachliches Interesse fir
philosophische Spekulationen aller Art, von den #ltesten Ver-
suchen bis in die neueste Zeit, geht viel weiter als das fiir einen



— 808 —

Theologen gerade notwendig ist, oder als jeder wissenschaftlich
arbeitende Theologe auch beim besten Willen die Mdglichkeit
hat, sich in diese Dinge zu vertiefen. Gleichwohl ist es bei
ihm immer das Interesse des christlichen Theologen, mit dem
er die Geschichte des philosophischen Denkens in der Mensch-
heit verfolgt, das Interesse, die Harmonie der fiir das natiirliche
menschliche Denken erreichbaren Vernunftwahrheit mit der
hoheren Wahrheit der gottlichen Offenbarung nachzuweisen.?)
Von diesen hohen Gesichtspunkten aus verfolgt er in der Ge-
schichte der Philosophie die Entwicklung des wahren wie des
falschen Denkens, unterscheidet die Elemente der einen Rich-
tung von denen der andern, wo und wie sie sich auch be-
gegnen mogen, erkennt aber auch in prinzipiell verkehrten
Systemen die etwa vorhandenen Keime von Wahrheit an, das
Wahrheitsmoment, wodurch jedes System seine bleibende Be-
deutung fir die Erkenntnis der Wahrheit im Ganzen hat.?)
Es empfiehlt sich, die philosophischen Arbeiten Stauden-
maiers in dieser Ubersicht seines Wirkens vor seinen theolo-
gischen zu betrachten, von dem theologischen Gesichtspunkt,
fir welchen die Philosophie, d. h. die wahre, auf ein richtiges
Denken begriindete Philosophie eine Vorschule der Theologie
ist, wie die menschliche Vernunftthitigkeit die Voraussetzung
und Vorbedingung der Moglichkeit einer Ofienbarung Gottes
an die Menschheit, die natiirliche und nattrlich erkennbare
Offenbarung Gottes in der Schopfung die Grundlage und Vor-
aussetzung seiner tUbernatiirlichen Offenbarung bildet. Wie dies

1y Vergl. Michelis, Staudenmaiers wissenschaftliche Leistung, Seite 6:
yStaudenmaier war ebensosehr gliubiger Christ und treuer Sohn der katholischen
Kirche, als er anderseits von dem unersittlichen und nicht ruhenden Drange, in
diesem inneren Zusammenhange des Glaubens die ganze Wahrheit des Denkens
zu erfassen und das ganze Gebiet des Wissens zu umfassen, beseelt war. So
erklirt sich seine nie rastende, aber allerdings auch nie zu ihrem vollen Abschluss
kommende Thitigkeit, die aber zugleich so ganz auf festem positivem Boden stand
und ein festes und positives Ziel vor Augen hatte, dass er nie in eine unsichere
und zerfahrene Richtung hineingeriet.* — Seite 9: ,Staudenmaier ist kein ver-
schwommener und zerfahrener Denker gewesen. Fest und unentwegt steht er auf
dem Boden der geoffenbarten christlichen Wahrheit und des katholischen Dogmas.
Wer ihn aber deshalb als Philosophen und Denker von vornherein verachten wollte,
der misste schon jener neuesten Form des Dogmatismus verfallen sein, welcher
wie das Leben, so das Denken aus hypothetischen Atomen entstehen lasst.“

?) Yergl. Joh. Scotus Erigena, S. 24f.



— 809 —

objektiv gilt, so gilt es auch subjektiv fiir den einzelnen Theo-
logen; von einer wissenschaftlichen theologischen FErkenntnis
kann nur die Rede sein auf Grund einer wohlbegriindeten
Uberzeugung von dem, was der Hauptgegenstand aller Philo-
sophie ist, von dem Grundverhéltnis Gottes als des Schopfers
zur Kreatur. Es ist, wie sich das von selbst versteht, und wie
es die vielseitige Erfahrung in der Geschichte der neueren Theo-
logie lehrt, fiir den Theologen, und zwar nicht etwa bloss fur
den Dogmatiker, sondern nicht minder z.B. auch fiir den Exegeten,
keineswegs gleichgiiltig und kommt keineswegs auf dasselbe
hinaus, was derselbe etwa fur philosophische Grundanschauungen
mitbringt, ob seine allgemeine Weltanschauung diejenige des
christlichen Theismus ist, oder ob er sich von rationalistischer
Seichtigkeit oder von einem irgendwie gefirbten Pantheismus
imponieren lasst. !)

Wenn in diesem Zusammenhange auch von den Prinzipien
der spekulativen Theologie die Rede sein wird, so ist dabei
jedoch zu erinnern, dass diese fiir Staudenmaier zwar auf die
philosophischen Prinzipien begriindet, aber nicht ebenfalls vor-
aussetzungslos konstruiert wird, sondern den Inhalt des Glau-
bens voraussetzt und von diesem ausgeht, nicht, um denselben
in blosse Philosophie und sogenannte natiirliche Vernunftwahr-
heit aufzulésen, sondern um seinen Inhalt, soweit der denkende
Geist in dessen Tiefe eindringen kann, fiir die verntinftige Er-
kenntnis zu vermitteln: fides queerens intellectum; credo ut
intelligam.

2. Das erste grossere Werk Staudenmaiers, das hierher
gehort, und in welchem er seine Prinzipien fiir philosophische
und theologische Spekulation zum erstenmal eingehend ent-
wickelt, ist sein Buch: ,Johannes Scotus Erigena und die Wissen-
schaft seiner Zeit*. (I. Teil, Frankfurt a. M. 1834.) %) Dasselbe

1) Die angebliche ,Voraussetzungslosigkeit und ,wissenschaftliche Unbe-
fangenheit“ der negativen Bibelkritiker unseres Jahrhunderts besteht z. B. darin,
dass, sei es auf rationalistischer oder pantheistischer Grundlage, einfach vorausgesetzt
wird, gottliche Offenbarung, Wunder und Weissagungen konne es nicht geben, ob
nun die Existenz eines persénlichen tiberweltlichen Gottes iiberhaupt, oder inkon-
sequent nur sein lebendiges Verhiltnis zur Kreatur geleugnet wird, und dass von
dieser willkiirlichen Voraussetzung aus, die in Wirklichkeit keineswegs ein Triumph
der Vernunft ist, sondern aller wahren Vernunft ins Gesicht schlagt, alles so lange
verdreht wird, bis es dazu stimmt.

%) Recension von Mokier in der Theologischen Quartalschrift, 1834, Seite
470—485. Im Katholik, Bd. 54, 1834, S. 87—99.



— 810 —

zeigt auch die ganze Eigentiimlichkeit Staudenmaiers, bei Be-
handlung eines speciellen Gegenstandes weit nach allen Seiten
auszugreifen, woher nur immer Licht fiir das Verstindnis des-
selben zu gewinnen ist. Der 1. Abschnitt des Buches, ,Die
Bedeutung der Monographie im allgemeinen und der gegen-
wirtigen im besondern® (Seite 1—40), setzt seine Grundsiitze
dariiber auseinander. Die Geschichte des geistigen Seins und
Wirkens des Individuums soll im Verhiltnis zur Geschichte der
Menschheit verstanden werden. Da dieser Satz nun aber einen
sehr verschiedenen Inhalt hat, je nach der allgemeinen Welt-
anschauung dessen, der ihn gebraucht, so wird sofort die
christliche Weltanschauung und im Zusammenhang derselben die
christliche Geschichtsauffassung gegeniiber der pantheistischen
Hegels niaher begriindet. Nach Feststellung dieser Grundlage
wird ausgefiihrt, welche Bedeutung ein Einzelner fiir die Ge-
schichte der philosophischen und theologischen Erkenntnis
haben kann, und wie deshalb die Zusammenhinge nach rick-
warts und vorwirts darzustellen sind, wenn diese Bedeutung
historisch erkannt werden soll. — Der 2. Abschnitt, ,Von dem
Ursprunge der abendldndischen Litteratur und ihrem Fortgange
bis auf die Zeiten des Erigena“ (S. 41—101), legt in der Dar-
stellung der christlichen Litteratur der Volker des Westens den
néchsten Zusammenhang dar, in welchen Erigena eintritt. —
Der folgende, 3. Abschnitt (S.102—212) behandelt das ,Leben
des Johannes Scotus Erigena® selbst; im Zusammenhang des-
selben wird auch eingehend iiber den damaligen Priadestinations-
streit (Gottschalk), an welchem auch Erigena teilnahm, ge-
handelt (S.170—200), kiirzer iiber den Abendmahlsstreit (S. 200
bis 203). — Nach diesen historischen Abschnitten wird in den
drei folgenden, in dem grossern Teile des Bandes, das behandelt,
was Staudenmaier eigentlich am meisten am Herzen lag, die
Entwicklung der spekulativen Theologie vor und nach Erigena,
wobei dieser vorldufig als im Mittelpunkt der Entwicklung
stehend gedacht wird, ohne dass jedoch schon auf sein System
eingegangen wiirde oder die Beziehungen direkt aufgewiesen
wiirden, was alles in dem (nicht erschienenen) 2. Bande hiitte
geschehen sollen.!) Im besondern handelt der 4. Abschnitt ,Von

1) Mohler, der in seiner oben angefithrten Recension tiberhaupt hervorhebt,
dass Staudenmaier fir die Behandlung eines so schwierigen Gegenstandes alle
erforderlichen Eigenschaften in hervorragendem Masse besitze, sowohl far die



— 811 —

dem Ursprunge der spekulativen Theologie und ihrem Fort-
gange bis auf die Zeiten des Erigena“ (S. 213—298); der b.:
,Uber das Wesen der spekulativen Theologie* (S. 299—365),
zunichst auf Grund der vorher einzeln vorgefiihrten Anschau-
ungen der Kirchenviter tiber das Verhiltnis von Glauben und
Wissen, Auf Grund des wahren Begriffs der Religion, welche
Staudenmaier definiert als die bewusste, freie und lebendige
Gemeinschaft des Menschen mit Gott, wird im Gegensatz gegen
die einander entgegenstehenden und doch sich beriihrenden
Irrtimer des Rationalismus wie des falschen einseitigen Supra-
naturalismus vom Ende des vorigen Jahrhunderts der wahre
Standpunkt der spekulativen Theologie auseinandergesetzt.
Das wesentlich Falsche, in welchem jene beiden Gegensiitze
zusammentreffen, ist ,der Unglaube an ein lebendiges Verhéltnis
zwischen Gott und dem Menschen® (S. 324); vom Standpunkte
eines solchen Unglaubens, so oder so gefasst,!) ist eine speku-
lative Theologie, die einerseits den festen Grund des objektiv
gegebenen Glaubensinhaltes, anderseits aber auch die Moglich-
keit voraussetzt, die objektive Realitiit dieses Glaubensinhaltes
zu erkennen, denselben der verniinftigen Erkenntnis zu ver-
mitteln, allerdings nicht moglich; moglich aber ist sie, und
gefordert wird sie vom Standpunkte des wahren christlichen
Theismus, die richtige Bestimmung des Grundverhaltnisses
Gottes und des Menschen vorausgesetzt. Die Aufgabe ist also,
jenen beiden falschen Extremen gegeniiber die wirkliche Ein-
heit von Vernunft und Offenbarung zu begreifen (S. 347), wobei
man nun aber wiederum nicht von einer falschen Auffassung

historische als fiir die spekulative Seite, und dass er besonders auch neben der
umfassenden Gelehrsamkeit ,die ebenso schitzenswerte als seltene Gabe einer
freien Beweglichkeit und Biegsamkeit des Geistes“ besitze, ,vermége deren man
sich in allen Richtungen, die der menschliche Geist einschlagen kann, zurecht-
zufinden und das Gute und Wahre darin zu erkennen und zu wiirdigen vermag*
(8. 471), urteilt iber diese letztern Teile im besonderen (S. 483f.): ,Alle diese
Darstellungen zeugen von ebensogrosser Gelehrsamkeit als vielem Geiste, und
dem entschiedenen Bestreben des wiirdigen Herrn Verfassers, eine lebendigere,
tiefere und gediegenere, echt christlich-theologische Wissenschaft sowohl in ge-
schichtlicher als spekulativer Richtung méglichst zu fordern.“

) Ob die geoffenbarte Wahrheit mit dem Rationalismus geleugnet, oder ob
nmit dem falschen Supranaturalismus ihre Realitit als nur vom Glauben ergreifbar,
fir die Vernunft aber schlechterdings nicht erkennbar hingestellt wird, kommt
unter dem obigen Gesichtspunkt praktisch auf dasselbe hinaus.



— 812 —

der Einheit des Gottlichen und Menschlichen ausgehen darf,
wie sie die pantheistische Spekulation, z. B. im System Hegels,
vortragt, dessen Grundgedanken kritisch beleuchtet werden
(S. 348ff.). Auch dem Pantheismus gegeniiber wird wieder der
wahre Begriff der Religion betont. Und nun wird allen mog-
lichen falschen Richtungen gegeniiber die Aufgabe der speku-
lativen Theologie dahin bestimmt, .die Inkarnation mit der
Kreation, die Erlosung mit der ersten Schopfung, das neue
Verhdltnis durch Christus mit dem Grundverhéiltnisse zu ver-
mitteln® (8. 352). — Der letzte, 6. Abschnitt endlich behandelt
,Die Scholastik und Mystik des Mittelalters, und Erigenas Ver-
héltnis zu denselben® (S. 366—482). Auch diese Darstellung,
die dem eigentlichen Gegenstande des Buches am fernsten
liegt, zieht Staudenmaier deshalb mit herein, weil er in diesen
beiden Hauptrichtungen der spiteren mittelalterlichen Theo-
logie die Nachwirkungen von Erigenas Geist verfolgt, den er
als den Vater der Scholastik wie der Mystik betrachtet, von
welchem die beiderseitige Entwicklung ausging, und in welchem
zuerst in grossartiger Erscheinung die Einheit der entgegen-
gesetzten Richtungen sich lebendig darstellte, wie etwa spéter,
wenn auch in anderer Art, wieder bei Bonaventura, Gerson
und andern. — Im weiteren Fortwirken ist ihm FErigena
tberhaupt der Vater der ganzen folgenden abendliandischen
Spekulation bis in die neueste Zeit.

Der beabsichtigte 2. Teil des Buches tber Erigena, in
welchem das System desselben dargestellt werden sollte, ist
nicht erschienen. Aus dem Auge gelassen hat Staudenmaier
jedoch die Aufgabe nicht, und mehrere spiitere Arbeiten be-
schéftigten sich nach einer oder der andern Seite mit derselben.
Wenn gleichwohl der 2. Teil in der beabsichtigten Form nicht
erschienen ist, so erklirt sich dies naturgeméiss daraus, dass
in den néchsten Jahren wichtigere Aufgaben in Staudenmaiers
Gesichtskreis traten, und dass auch seine zuvor fast unbegrenzte
Begeisterung fiir Erigena spéterhin einer kritischeren Auffassung
Platz machte.!)

1) Was Michelis in seinen geistvollen aber einseitigen KErorterungen iber
Standenmaiers philosophischen Standpunkt tiber die Grinde der Nichtvollendung
dieses und der spiteren Hauptwerke sagt (a. a. O. 8.7 f.), scheint mehr a priori
philosophisch konstruiert, als den wirklichen Thatsachen entsprechend zu sein.
Was den zunichst vorliegenden Gegenstand betrifft, so hatte Michelis auch nicht



— 813 —

Eine Darstellung und Kritik von Erigenas System im Abriss,
mit Beriicksichtigung seiner Nachwirkungen, gab Staudenmaier
in seiner 1840 erschienen ,Lehre wvon der Idee“, S. 535—632.
Er kntpft hier die Darstellung des Erigena an die des
Pseudo-Areopagiten (S. 525—535) an, um den Zusammenhang
des ersteren mit dem letzteren deutlich zu machen. Sein Streben
und seine Grundtendenz ist dabei, im Gegensatz gegen die
falsche pantheistische Stromung in der Spekulation diese beiden
Autoren als Vertreter einer wahren theistischen Spekulation
erscheinen zu lassen und sie gegen den Vorwurf des Pan-
theismus zu verteidigen. Was speciell den Erigena betrifft, so
bemiiht sich Staudenmaier, im Gegensatz gegen fast alle neueren
Autoren, die sich bis dahin mit ihm beschéiftigt und ihn fast
durchgingig als einen Pantheisten behandelt hatten, zu zeigen,
dass diese Auffassung desselben nur daher komme, weil man nicht,
nach der von Erigena doch selbst gemachten Unterscheidung,
bei ihm zwischen eigentlicher und uneigentlicher Redeweise zu
unterscheiden wisse; der eigentliche Sinn von Erigenas Philo-
sophie sei der theistische; was pantheistisch klinge, falle nur
der uneigentlichen Redeweise, die zuweilen mit einer gewissen
Naivitat angewandt werde, zur Last.!) In der Vorfiihrung von
Erigenas System wird besonders dessen Ideenlehre ausfiihrlich
behandelt, die fiir die Entscheidung der Frage nach dem prin-

die vollstindige Ubersicht iber die ganze schriftstellerische Thitigkeit Stauden-
maiers, und kannte das nicht, was Staudenmaier thatsichlich in wenigstens teil-
weiser Ausfithrung des friheren Planes fir Erigena noch geleistet hat.

1) So geistvoll ubrigens Staudenmaier dies zu begriinden sucht, so ist es
ihm doch nicht gelungen, mit seiner Ansicht allgemein durchzudringen und der
zwiespaltigen Beurteilung des Erigena ein Ende zu machen. Ich will hier nur
darauf hinweisen, dass Kukn in der Theologischen Quartalschrift 1845 (8. 304ff,
in der Recension von Moller, Joh. Scotus Erigena) im ausgesprochenen Gegen-
satz zu Staudenmaicr mit aller Bestimmtheit behauptete, Erigena sei ein ent-
schiedener Pantheist gewesen; ,nicht der Pantheismus, sondern der Theismus ist
das metaphorische, nur uneigentlich gemeinte in dem Werk de divisione naturae.
— Auf eine weitere Prifung von Staudenmaiers Ansicht oder auf ein Herbei-
ziehen der spiiteren Litteratur iiber Erigena kann ich hier nicht eingehen. Jeden-
falls aber geht die von Staudenmaier ausgesprochene Beurteilung des Krigena
nicht etwa aus eigener Unklarheit hervor; die Bedingungen, unter denen Krigenas
Philosophie theistisch, nicht pantheistisch ist, stellt er sehr klar und bestimmt
hin; der Streit dreht sich aber darum, was bei der schwankenden, bald theistisch,
bald pantheistisch klingenden Ausdrucksweise desselben als seine wahre Meinung
anzusehen sei.



— 814 —

zipiellen Charakter seiner Spekulation vorzugsweise wichtig
ist, und die Staudenmaier eben auch vor dem Vorwurf pan-
theistischer Ineinssetzung Gottes und der Welt, oder panthe-
istischer Gleichsetzung der Weltidee mit dem Sohne Gottes,
dem Logos, glaubt rechtfertigen zu konnen, eben weil er alles,
was wirklich pantheistisch ausgedriickt ist, als uneigentliche
Redeweise glaubt kurz abthun und sich dafiir an die entgegen-
stehenden Stellen mit theistischer Redeweise halten zu diirfen,
in denen, wenn sie allein genommen werden, der christlich-
theistische Kreationsbegriff gefunden werden kann. Wenn aber
Staudenmaier so den prinzipiellen Charakter der Spekulation
des Erigena als christlich verteidigt, so ist es darum nicht seine
Absicht, dessen Lehre in allen Stiicken zu verteidigen; viel-
mehr weist er jetzt (S. 590ff.) auf verschiedene mehr oder weniger
schwere Irrtiimer desselben in einzelnen dogmatischen Punkten
hin (in Bezug auf die leibliche Natur des Urmenschen, auf die
Lehre vom Bésen und von der Pridestination, auf die Abend-
mahlslehre); auch betrachtet er dessen nachwirkenden Einfluss
auf die folgende Entwicklung der Spekulation nicht mehr ganz
so giinstig wie frither, indem er zwar wohl wieder im Anschluss
an das frihere Buch auf sein Fortwirken in der folgenden
wahren Spekulation hinweist, aber auch auf den von ihm ge-
ibten unguinstigen Einfluss, der in der Folgezeit nachweisbar
ist, und der wieder als direkter Einfluss, der von seinen wirk-
lichen einzelnen Irrtiimern ausgeht, und als indirekter Einfluss,
indem Pantheisten ihn als einen Gesinnungsgenossen verstanden
und sich in diesem Sinne auf ihn beriefen, unterschieden wird
(S. H93 ff.).

Im gleichen Jahre, in dem dieses Werk erschien, scheint
Staudenmaier aber auch den Gedanken an die ausfiihrlichere
Darstellung von Erigenas Spekulation, woraus allenfalls spiter
der noch ausstehende 2. Band des Werkes iiber Erigena hitte
hervorgehen konnen, wieder aufgenommen zu haben. Dafiir
zeugt die in der Freiburger ,Zeitschrift fiir Theologie“, Band III,
Heft 2, 1840, (S. 239—322) veroffentlichte Abhandlung tber die
sLehre des Johannes Scotus Erigena iiber das menschliche Er-
kennen®. Die Erkenntnistheorie des Erigena wird hier einerseits
in ihrem Zusammenhang mit der antiken (platonischen und
aristotelischen) Philosophie dargestellt, anderseits in ihrer teil-
weisen Verwandtschaft sowohl als in ihrer Verschiedenheit von



— 815 —

den Systemen der Gegenwart (Schelling und Hegel). Die Phi-
losophie des Erigena konne auch als Identitiatsphilosophie be-
zeichnet werden, und er habe eigentlich die Prinzipien einer
solchen gelegt, aber in dem wahren Sinne der Identitit des
Subjektiven und Objektiven, des Erkennens und Seins (S. 300f.),
der fiir die christlich-theistische Spekulation darin begriindet
ist, dass die Welt die durch Schopfung realisierte Idee Gottes
von der Welt ist (S. 290), nicht aber im Sinne der falschen
pantheistischen Identititsphilosophie, wie Schelling und Hegel
diese ausgestaltet haben (S. 304 ff.).

Aus gelegentlichen Ausserungen in dieser Abhandlung
selbst geht hervor (S. 299), dass dieselbe als Teil eines grosseren
Ganzen, als erstes Kapitel einer in gleicher Weise durchge-
fithrten Darstellung der Lehre des Erigena gedacht war; es
sind jedoch keine weiteren Fortsetzungen erschienen.!)

3. Durch das ganze Wirken Staudenmaiers hindurch zieht
sich als eine der wesentlichsten Seiten desselben ein unermiid-
licher, nie rastender Kampf gegen den Pantheismus, welchem
Kampfe eigentlich die ganze Geistesarbeit Staudenmaiers, soweit
sie philosophischer Natur ist, gewidmet ist. Mit seinem ganzen
spekulativen Scharfsinn verfolgt er den Pantheismus, dieses
Grundiibel unseres Zeitalters, bis in seine letzten Prinzipien,
und folgt er dem vielgestaltigen Proteus der pantheistischen
Spekulation alter und neuer Zeit durch alle seine Verwand-
lungen und Erscheinungsformen hindurch, um tiberall in denselben
den gleichen Kern einer verkehrten Denkrichtung nachzuweisen
und dem gegeniiber die Wahrheit des christlichen Theismus in
ihrer positiven Bestimmtheit rein und unverdreht zur Geltung
zu bringen, und um besonders auch die vielfach nicht richtig
erkannte Thatsache immer wieder zum Bewusstsein zu bringen,
dass der Pantheismus in jeder Gestalt, wie er sich nun auch

1) Spiter scheint Staudenmaier nochmals die Absicht gehabt zu haben, seine
prinzipielle Auffassung des Erigena eingehender zu verteidigen, namlich in der
beabsichtigten Fortsetzung der in der ,Freiburger Zeitschrift far Theologie* 1846
verdffentlichten Abhandlung: ,Pantheismus und Christentum® (s. unten); in dem
erschienen Teil davon ist jedoch von Erigena noch nicht die Rede, und die an-
gekindigte Fortsetzung blieb aus. — Staudenmaiers eingehende Beschiftigung
auch mit andern Philosophen und spekulativen Theologen des Mittelalters zeigen
teils seine grossern Werke, teils seine mehr oder weniger eingehenden Recensionen
itber einschligige neuere Werke, besonders zur Geschichte der Mystik des Mittel-
alters. (Vergl. die Bibliographie.)



— 816 —

einkleiden moge, thatséichlich der prinzipielle Gegensatz der
Weltanschauung des positiven Christentums, daher iiberhaupt
der Todfeind des Christentums selbst ist, wie das aus der Ge-
schichte der neuern Philosophie und der neuern Entwicklung
der protestantischen Theologie klar genug hervorgeht. Unter
den Vertretern der zeitgensssischen pantheistischen Spekulation
ist es vorzugsweise der bedeutendste und einflussreichste, Hegel,
mit dem er sich am meisten beschiftigt hat, zuerst in einer
umfang- und inhaltreichen Besprechung von dessen Religions-
philosophie in den Jahrbiichern fiir Theologie und christliche
Philosophie, Band I (1834), S. 97—158 (s. unten).

Néachst der genannten Recension und dem, was in dem
Buche iiber Erigena gelegentlich iiber den Gegenstand gesagt
ist (s. oben S. 812), werden eingehende prinzipielle Erorterungen
zuerst gegeben in der Abhandlung: ,Uber den wunpersinlichen
GFott des Pantheismus und den persinlichen des Christentums ;
oder diber Pantheismus und christlichen Theismus“ (Jahrbiicher
fir Theologie wund christliche Philosophie, Band I, 1834,
Seite 259—339), in welcher zundicht die Hauptrichtungen
und die Hauptvertreter der pantheistischen Spekulation
(die Eleaten, Giordano Bruno, Spinoza, Schelling, Hegel)
nach ihren Grundgedanken charakterisiert und gewiirdigt
werden. Von Schelling hofft Staudenmaier allerdings damals
noch, es werde ihm noch gelingen, sich vollstindig von dem
Pantheismus seiner ersten Naturphilosophie freizumachen, und
auf dem Wege, auf dem er, so viel damals von ihm verlautete,
sich mehr und mehr dem positiven Christentum anzunihern
schien, die Spekulation der Zeit iiberhaupt zu demselben zuriick-
zufithren. Auch Kant, Fichte und Jacobi werden kiirzer be-
handelt, nicht als Pantheisten (obgleich das System Fichtes
dann doch wieder als idealer Pantheismus bezeichnet wird;
vergl. tibrigens unten iiber denselben), aber als solche, die
durch ihren das Dasein Gottes in Frage stellenden Rationalis-
mus dem Pantheismus ebenfalls in die Hande gearbeitet haben.
Im Gegensatz gegen allen die iiberweltliche Persénlichkeit Gottes
leugnenden Pantheismus und gegen den das lebendige Verhaltnis
des personlichen Gottes zu seiner Schopfung leugnenden Ra-
tionalismus werden sodann im letzten Teil der Abhandlung
(S. 3231f.) die Hauptsiitze des christlichen Theismus entwickelt,
aus den Kirchenviitern kurz belegt und schliesslich nochmals



— 817 —

tibersichtlich die korrespondierenden christlichen und panthe-
istischen Gedanken einander gegeniibergestellt.

Die nédchsten hierher gehorigen Arbeiten Staudenmaiers ver-
teidigen und begriinden die christliche Weltanschauung gegen Pan-
theismus und Rationalismus von der Seite der Geschichtsbetrach-
tung, indem sie die Prinzipien der christlichen Geschichtsphilosophie
auseinandersetzen. Es ist dies zuerst die Abhandlung: , Das gott-
liche Prinzip in der Geschichte und seine Bedeutung fiir Philosophie
und Theologie* (Jahrbiicher fir Theologie u. christl. Philosophie,
Band IV, 1835, S. 3—48), worin auf Grund des durch den
christlichen Schopfungsbegriff gegebenen Grundverhiltnisses
Gottes zu der Welt das Wirken Gottes auch in der Geschichte
der Menschheit nachgewiesen wird. Das hohere Prinzip, das,
unbeschadet der Freiheit des menschlichen Handelns, den Gang
der Dinge nach einem héheren Plane lenkt, dussert sich dabei,
wie niher ausgefiihrt wird, in vierfacher Weise: Einheit er-
zeugend, erziehend, richtend und befreiend (S. 21ff.). Dieses
hohere Prinzip ist ,der personliche, méchtige, heilige und weise
Wille der Gottheit, Gott selbst“ (S. 30). Die pantheistische Phi-
losophie (Hegels), die sich die Welt und die Geschichte vom
reinen Denken ausgehend konstruiert, statt dass sie sie in ihrer
gegebenen Thatsichlichkeit zu begreifen sucht, irrt eben darum
von der Wahrheit ab. Eine wahre Geschichtsauffassung muss
dagegen vom empirisch Gegebenen ausgehen, von einer treuen
Auffassung der Wirklichkeit. Wenn man aber bei der Fest-
stellung des Zusammenhangs und der Kausalitat in dem wirklich
Geschehenen nicht in einem bloss rationalistischen Pragmatis-
mus stehen bleiben soll, so muss man vor allem die Weltwirk-
lichkeit als das verstehen, was sie ist, als durch den freien
allméchtigen Willen Gottes nach seiner ewigen Idee aus nichts
erschaffen. Darin hat auch die Welt und alles Geschehene in
ihr ihre wahre Einheit, dass sie nach einem einheitlichen Plane
von Gott erschaffen ist und durch die gottliche Weltregierung
ihrem Endziel zugefiihrt wird; im Gegensatz gegen die vom
Pantheismus gewollte falsche Einheit, in welcher der substan-
tielle Unterschied von Gott und Welt aufgehoben wird, und
damit, indem der persénliche Gott verleugnet wird, auch die
Welt in ihrem wahren Sein und Leben nicht mehr verstanden
werden kann. Der Endzweck der Geschichte aber nach der
christlichen Weltanschauung ist ,die wirkliche Realisierung des



— 818 —

gottlichen Reiches, und es ist eben der Plan dieser allméhlichen
Realisierung, der als von Gott gewollter Zweck hindurchleuchtet
durch das Ganze, wenn wir dieses als solches ins Auge fassen®
(S. 42). Schliesslich wird der wirkliche Verlauf der gittlichen
Fiihrung der Menschheit nur noch in kurzen Ziigen ange-
deutet.

Als eine Weiterfiihrung und tiefere Begriindung der Ge-
danken dieser Abhandlung stellt sich die 1837 veroffentlichte
Schrift dar: ,Geist der gittlichen Offenbarung, oder Wissenschaft
der Geschichtsprinzipien des Christentums®. Der 1. Abschnitt
dieser Schrift handelt tiber die gottliche Offenbarung im all-
gemeinen, iber Begriff und Wesen derselben, und tber die
Formen der Offenbarung; im besondern iiber die Offenbarung
Gottes in der Geschichte und die der Erkenntnis derselben
entsprechende christliche Auffassung der Geschichte unter dem
Gesichtspunkte der Idee des Reiches Gottes, im Gegensatz gegen
die Geschichtsauffassung der antiken Historiker. Der 2. Ab-
schnitt behandelt die Geschichte der Offenbarung Gottes im
besondern, in der Darstellung ihres Inhalts nach den Haupt-
daten, ,um daran die geschichtlich-lebendige Vermittlung des
hoheren Lebens durch die Gottheit, worin das wesentliche der
Offenbarung besteht, nachzuweisen® (S. 114) und darnach die
Aufgabe der christlichen Wissenschaft zu bestimmen. Das
erste, wovon die christliche Wissenschaft ausgeht, ist die Ur-
thatsache der Schopfung, durch die die Welt in ihrer Substanz
und in ihrem Sein zuerst gesetzt und ihr Verhaltnis zum Schopfer
begriindet wird (S. 115ff.). Uberhaupt aber und nach dem ganzen
Umfang ihrer Aufgabe ist die christliche Wissenschaft ,die
lebendige Anschauung der Werke, Thaten und Offenbarungen
Gottes“; oder anders ausgedriickt, ,die Wissenschaft des ge-
offenbarten gottlichen Willens“ (S. 121). Nichst der Schopfung
wird sodann die Vermittlung des Weltlebens durch Gott in den
Hauptthatsachen der Offenbarungsgeschichte dargestellt, die
gottliche Fiihrung der Menschheit nach dem Falle bis auf
Christus, in welchem die vorchristliche Geschichte ihr Ziel und
ihre Erfallung findet, und die Fiithrung der Menschheit nach
Christus ihrem endlichen Ziele entgegen, der vollkommenen
Verwirklichung des Reiches Gottes und dem allgemeinen Welt-
gericht.



— 819 —

Der Aufsatz: ,Leibnitz diber gottliche Offenbarung“ (Theol.
Quartalschrift 1836, S. 226—256) will nachweisen, was Leibnitz
fiir den wichtigsten Gegenstand der philosophischen Erkenntnis
an Gedanken von bleibendem Werte geleistet habe, indem dar-
gestellt wird, wie derselbe die theistische Weltanschauung ver-
teidigte, das Verhaltnis des Ubernatiirlichen zum Natiirlichen,
der hohern gottlichen Ordnung zur niedern, und entsprechend
des Glaubens zur Vernunft bestimmte, und wie er von diesen
Grundanschauungen aus die Notwendigkeit der iibernatiirlichen
Offenbarung Gottes nachwies.

Unter dem Gesichtspunkt der Begriindung und Verteidigung
der Weltanschauung des Christentums gegen den Pantheismus
ist weiter die grossartig angelegte , Philosophie des Christen-
tums oder Metaphysik der heiligen Schrift“* zu betrachten. Ge-
rade der einerseits erfreuliche Umstand, dass, nach der Ode
des gemeinen Rationalismus, die damalige Philosophie wieder
eine Anndherung an das Christentum und eine Ankniipfung an
dessen Ideen suchte, wobei aber andererseits die Gefahr nicht
ausgeschlossen, im Gegenteil besonders bei Hegel thatsdchlich
verwirklicht war, dass diese Philosophen, wo sie scheinbar mit
christlichen Ideen harmonierten, diese im pantheistischen Sinne
umdeuteten und also in ihr gerades Gegenteil verkehrten — ge-
rade dieser Umstand also legte es Staudenmaier nahe, dass es
an der Zeit sei, ,gegen solch ein willkiirliches Verfahren mit
der christlichen Wahrheit nicht nur Protest einzulegen, sondern
auch und vorzugsweise das Christentum selbst es aussprechen
zu lassen, welche Philosophie die seinige sei“ (S. IX). Der
grosse Plan, den Staudenmaier in diesem Werke durchfiihren
wollte, ist schon angedeutet in dem Zusatze zum Haupttitel,
wonach die Philosophie des Christentums ausgefiihrt werden
sollte ,als Lehre von den gottlichen Ideen und ihrer Entwick-
lung in Natur, Geist und Geschichte“. Der im 1. Bande dar-
gestellten reinen Ideenlehre sollten also noch drei weitere
Teile folgen, zur Darstellung der Verwirklichung der gottlichen
Weltidee in der Schopfung nach ihren drei Faktoren, Natur,
Geist und Mensch, also Naturphilosophie, Geistesphilosophie und
Philosophie der Geschichte. Erschienen ist jedoch eben nur
dieser erste Band, der auch den besonderen Titel fiihrt: ,Die
Lehre von der Idee. In Verbindung mit einer Entwicklungs-
geschichte der Ideenlehre und der Lehre vom géttlichen Logos“.

Revue intern. de Théologie. Heft 20, 1897. 54



— 820 —

(Giessen 1840.)!) Diese Ideenlehre ist der eigentliche grund-
legende Teil auch fiir das, was noch folgen sollte, er giebt die
eigentliche Begriindung des Verhiltnisses von Gott und Welt
auf der Grundlage des christlichen Schépfungsbegriffes, mit
klarer Feststellung desselben gegen falschen Dualismus, wie gegen
jede Artund Form des Pantheismus ; dies soll eben auf dem Grunde
der Lehre von der Idee in ihrem Verhiltnis zu Gott einerseits
und zur Weltwirklichkeit andererseits geschehen, wie von vorn-
herein die Uberzeugung ausgesprochen wird, ,dass der eigent-
liche Fokus einer jeden Philosophie, und darum auch der
christlichen, die Ideenlehre sei: wer ausspricht, was ihm die
Idee sei, und welche Stellung er ihr anweise, hat damit meistens
zugleich seine ganze Philosophie ihren wesentlichen Grund-
zligen nach ausgesprochen“ (S. IX f.). Von der hier gelegten
Grundlage ausgehend, sollte also in den drei folgenden Teilen
das Ganze der christlichen Anschauung von der in der Schépfung
nach der ewigen Idee Gottes verwirklichten Welt ausgefiihrt
werden, wobei fiir die Philosophie der Geschichte zu dem Ge-
sichtspunkt der Schopfung als der ersten Grundlegung der der -
Erlosung als der zweiten Weltschopfung, als ,Zurtickfithrung
der Welt zu Gott und zur ewigen Idee“ treten sollte (S. XIV).?)
— Die Darstellung geht aus von einer positiven Begriindung
der Ideenlehre nach der christlichen Weltanschauung; Stau-
denmaier macht ndmlich den jedenfalls geistvollen und origi-
nellen Versuch, diese Ideenlehre als in der alttestamentlichen
Lehre von der Weisheit?®) enthalten nachzuweisen, was sehr
eingehend zu begriinden versucht wird (S. 9—-82).%) Es wird

") Recensionen in der Theol. Quartalschrift 1841, 8. 484—514. Historisch-
politische Blatter, Bd. VII, 1841, S.186—216. Katholik, Bd. 79, 1841, S. 76—82.
Ad. Helfferich in den Theol. Studien und Kritiken 1842, 8. 557—602.

) In den Grundziigen ausgefithrt ist spiter die spekulative Schépfungslehre

im 3. Bande der Dogmatik; die Prinzipien der Geschichtsphilosophie aber in den
obenerwihnten speciellen Arbeiten.

3 In den bekannten Stellen Spr. 8, 22—37; Job 28, 1—28, und in den
deuterokanonischen Biichern der Weisheit und Sirach.

*) Auf eine Beurteilung dieser Auffassung der alttestamentlichen Weisheitslehre,
bei der Staudenmaier auch das Interesse verfolgt, der von protestantischen Theologen
vertretenen Ansicht entgegenzutreten, dass die Weisheit in diesen Biichern als.
ein Mittelwesen zwischen Gott und der Kreatur (im Sinne des philonischen und
des arianischen Logos) gedacht sei, und dabei auch die Kanonicitit der beiden
deuterokanonischen Biicher zu verteidigen, kann ich hier nicht ndher eingehen.
Staudenmaier trigt dieselbe auch wieder in seiner Dogmatik in der Schopfungs-
lehre vor, Bd. III, S. 98—103 (was ihn jedoch nicht hindert, auch in der Trini-
tatslehre auf die alttestamentliche Lehre von der Weisheit im Sinne einer gott-
lichen Hypostase sich zu beziehen, Bd. 1I, S. 485 f.).



— 821 —

dabei an diesen Stellen, um die scheinbaren Widerspriiche in
denselben aufzuheben, unterschieden zwischen der absoluten,
dem gottlichen Wesen immanenten Weisheit Gottes und der
geschopflichen, in der Kreatur sich offenbarenden, dem End-
lichen immanenten Weisheit. Die letztere ist eben die Idee
Gottes von der Welt, wie sie durch die Schopfung der Welt
realisiert ist, und durch deren Bezeichnung als Geschopf eben
der Pantheismus in jeder Form abgewiesen wird. ,Denn dieser
Satz — die dem Endlichen immanente Weisheit sei ein
Geschopf Gottes — enthdlt die Wahrheit, dass die Gedanken
Gottes von den endlichen Dingen, welche Gedanken die
Ideen derselben sind, nicht Selbstbestimmungen des Absoluten,
sondern nur Gedanken Gottes vom Relativen als solchem sind.
Wenn daher Gott diese Gedanken durch Schopfung realisiert,
so realisiert er die Gedanken vom Relativen. Diese Gedanken
gehoren daher nicht als wesentliche und notwendige Momente
zum Leben Gottes; und wenn Gott sich selbst in seinem Selbst-
bewusstsein erfasst, erfasst er sich nicht mit jenen Gedanken,
weil die Gedanken des Relativen nicht zu seinem absoluten
Selbstbewusstsein und Leben gehoéren koénnen, indem sonst das
Absolute an ihm aufhéren wirde, absolut zu sein. Um daher
die mogliche Vorstellung, die Gedanken vom Relativen seien
Selbstbestimmungen des gottlichen Wesens, mit einem Schlage
zu vernichten, wird schon der Gedanke Gottes von der Welt
und den endlichen Dingen als ein Geschopf, die Weisheit also
als eine geschopfliche angegeben® (S. 26 f.).!) Das wahre
Verhiltnis der absoluten Weisheit Gottes zu der geschopflichen
Weisheit wird schliesslich als Resultat der Untersuchung in
dem Satze bestimmt: ,Die absolute Weisheit denkt, erschafft,
erhilt, ordnet, leitet und vermittelt die geschopfliche Weisheit,
welche die gottliche Idee ist® (S. 74). Damit wird, nachdem
auf der einen Seite der pantheistische Irrtum auf das Be-
stimmteste abgewiesen war, auf der andern Seite die wahre
Verbindung, in welcher die Idee zu Gott wirklich steht, gegen
eine falsche dualistische Trennung sichergestellt. — Nach dieser
positiven Begrindung beginnt die Darstellung der Geschichte

1) 8. 23 wird noch besonders auf das ,ausgezeichnete Verdienst des Welt-
priesters Anton Ginther* (dem St. das Buch auch gewidmet hat) hingewiesen,
das sich dieser um die spekulative Begriindung des christlichen Kreations-
begriffs erworben habe. (Uber Staudenmaiers Verhaltnis zu Ginther werde ich
ausfithrlich in der Fortsetzung handeln.)



— 822 —

der Ideenlehre, in der thatsdchlich mehr von falschen als von
wahren Entwicklungen die Rede sein muss. Die falsche philo-
sophische Ideenlehre bewegt sich aber eben in der Richtung
der beiden angegebenen Abwege, eines falschen (deistischen)
Dualismus und des Pantheismus. Die erstere ,Verkehrung des
wahren Verhiltnisses der Idee zu Gott, sofern diese Verkehrung
in der unnatiirlichen Trennung besteht, nach welcher die
Ideen der Dinge nicht die Gedanken Gottes von den Dingen
sind“ (S. 82), findet Staudenmaier begriindet in der Ideenlehre
Platos, wodurch eben dessen Philosophie bei allen sonstigen
Vorziigen ihr dualistisch-deistischer Charakter aufgedriickt
werde, !) der sich in dem Satz kurz zusammenfassen léisst (S, 92):
»Nach Plato ist Gott nicht Schopfer der Welt, sondern nur
Vermittler zwischen den ewigen Ideen und der ewigen Materie“.
(Darstellung und Kritik der platonischen Ideenlehre S. 83—98.)
Der zweite Abweg, die pantheistische Verirrung in der Ideen-
lehre, lisst sich zuriickverfolgen bis zur Philosophie der Eleatischen
Schule (S.98—102) und hat spéter eine weitere Ausbildung erfahren
durch Giordano Bruno (S. 102—107), Spinoza (S. 107 —123). 2)
Eine gleich falsche Ideenlehre findet sich jedoch auch in den
neueren philosophischen Systemen, zuerst als eine dualistisch-
deistische bei Kant, von dem der Idealismus in der neueren
Philosophie seinen Ursprung nahm (S. 123—143). Der Rationalis-
mus Kantsschlagt wiederin PantheismusumbeiFichte(S.144—176),

1) Uber Plato iiberhaupt spricht Staudenmaier das Urteil aus: ,Keiner von
denen, die da philosophierten, hat auf die Philosophie selbst gréssern, bleibenderen und
wohlthitigeren Einfluss geiibt, als Plato, der Begeistertste und Ideenreichste unter
den Denkern, die wir kennen. In ihm, dem Fihigsten der Sokratischen Schule,
getzte sich am reinsten das Streben seines Meisters nach der sittlichen Freiheit
des Geistes fort, sowie nach all dem, was damit in irgend einer Verbindung
stand“ (8. 83). Auch Michelis (a. a. O., S. 15) weist auf diese Worte besonders
hin und bemerkt, sie bezeugen, ,wie tief und wahrhaft St. dem Wesen nach
Sokrates und seinen Schiler erfasst habe“. Er wendet sich aber gegen St.s
Auffassung der platonischen Ideenlehre und glaubt, dass diese Stellung desselben
zu Plato ihn eben gehindert habe, sein Ziel in der philosophischen Spekulation
ganz zu erreichen, wihrend er seinerseits Plato anders versteht und bei ihm die
wahre Ideenlehre findet. Bekanntlich ist iibrigens Michelis mit seiner Auffassung

des Platonismus nicht durchgedrungen. Weiter kann ich auf diese Differenz hier
nicht eingehen.

") Die Ausfithrungen iber den Pantheismus dieser Philosophen, wie iiber die
modernen’ pantheistischen Philosophen berithren sich zum Teil mit dem friher
in der Abhandlung ,Uber den unpersénlichen Gott des Pantheismus und den
persénlichen des Christentums“ Gesagten, vergl. oben S. 816.



— 823 —

und weiter wurde die pantheistische Ideenlehre fortgebildet
durch Schelling und seine Schule (S. 176—226). Von Schellings
eigener spiterer Entwicklung, im Gegensatz zu seiner ersten
Naturphilosophie und der an dieselbe sich anschliessenden
Schule, spricht Staudenmaier sodann (S. 226—228) noch die-
selben Hoffnungen aus, mit denen er schon frither seine An-
ndherung an den christlichen Theismus verfolgt hatte (s. oben
S. 816). Dagegen hat der von dem fritheren Schelling aus-
gehende Hegel das pantheistische Prinzip zur héchsten und
konsequentesten Steigerung fortgebildet, dessen logischer Pan-
theismus unter Verweisung auf die von Staudenmaier schon
verdffentlichten speciellen Arbeiten tiber Hegel wenigstens in
den Grundzigen dargestellt und beurteilt wird (S. 228-—245).
Allen diesen Irrwegen gegeniiber wird sodann (S. 246 ff.) die
Bestimmung der wahren Ideenlehre wieder aufgenommen und
ihre Entwicklung verfolgt, wobei besonders auch der Gegen-
satz zwischen den Realisten und Nominalisten in der Scho-
lastik des Mittelalters beriihrt wird; aus neuerer Zeit werden
die Anschauungen von Malebranche (S. 267—271) und Leibnitz
(S. 271—277) iiber die ewigen und notwendigen Wahrheiten
naher betrachtet; sodann die Lehre von den Kategorien bei
neueren Philosophen (S. 280 ff.), deren verschiedene Entwick-
lungen auf ihren relativen Wahrheitsgehalt gepriift werden.
Neben der lL.ehre von den Kategorien als den notwendigen
reinen Formen, die sich, einseitig verfolgt, leicht in ein leeres
inhaltloses Formenwesen verirren kann, wird als positive Er-
ganzung die Idee und das System des Lebens in Ankniipfung
an biblische Gedanken, die immer konkret und lebendig sind,
ausgefiihrt und dabei gezeigt, wie auch bei den wahren Ver-
tretern der christlichen Theologie und Philosophie die Ideen-
lehre eine lebendige ist (S. 308—340). — Nachdem so alle
Entwicklungen, welche die Ideenlehre, fiir sich allein genom-
men, durchgemacht hat, betrachtet worden sind, wird die Unter-
suchung weitergefithrt durch die Betrachtung der Beziehungen,
in welche durch Theologen und Philosophen verschiedener
Zeiten die Lehre von der Idee zu der Lehre von dem gott-
lichen Logos gesetzt worden ist. Es werden dariber zuerst
die Ansichten vorgefiihrt, die bei alten Kirchenschriftstellern
sich finden, und dabei auf die Gefahren einer Spekulation hin-
gewiesen, die ohne genauere Unterscheidung den Logos, die



— 824 —

zweite Person der Gottheit, einfach mit der Weisheit der alt-
testamentlichen Weisheitsbiicher identifiziert, was auf der einen
Seite zu einer monarchianischen Gefihrdung der Trinititslehre
(Logos = der unpersonlichen Weisheit Gottes), auf der andern
Seite zum Pantheismus (Logos—Weisheit =—= Weltidee) fiihren
kénne, wenn nicht die Personlichkeit des Logos und sein Ver-
hialtnis zum Vater und zur Welt genau bestimmt wird (S. 341 ff.).
Die mogliche Verbindung der falschen Ideenlehre mit einer
falschen Logoslehre hat wirklich stattgefunden und hat noch
in viel weiterem Umfange in einer falschen Richtung der Spe-
kulation sich entwickelt, als dies bei der blossen Lehre von
der Idee ausserhalb dieser Verbindung schon der Fall gewesen
war. Als Ausgangspunkt fir die ganze folgende Entwicklung
der aus dieser Verbindung hervorgegangenen unwahren Speku-
lation nimmt Staudenmaier das System des Philo an, das des-
halb eingehend dargestellt (S. 360—440) und sodann in seinem
Widerspruch zur alttestamentlichen Weisheitslehre (S. 440 bis
449) wie zur Logoslehre des Neuen Testaments (S. 449—462)
und der christlichen Kirche (S. 462—483) beurteilt wird. Aus
der Darstellung des philonischen Systems selbst ging hervor,
dass dasselbe auch in sich selbst nicht einheitlich und kon-
sequent ist, sondern die verschiedensten widersprechenden
Elemente in sich vereinigt, zwischen der platonischen dua-
listisch-deistischen Ansicht vom Verhiltnis Gottes zur Welt und
zwischen dem Pantheismus, der in der pantheistischen Logos-
und Ideenlehre zum Ausdruck kommt, unbestimmt schwankt.
Gerade durch diese Vereinigung verschiedenartiger Elemente
ist aber Philo, wie Staudenmaier annimmt und nun im fol-
genden fiir die ganze weitere Entwicklung bis in die neuere
Zeit eingehend ausfithrt (S. 483 ff.), der Ausgangspunkt fiir die
verschiedensten Hiresien alter und neuerer Zeit und fir die
verschiedensten unwahren Spekulationen geworden.') Von den

1) 8. 484: ,Dieser Behauptung wird vielleicht sogleich entgegengehalten,
dass aus einem einzigen Systeme, dem des Philo, sich so viele, sich selbst teil-
weise widersprechende Systeme unméglich ableiten lassen. Dieser Vorwurf ist
aber um so leichter zu widerlegen, als... nachgewiesen worden ist, das System
Philos sei kein einheitliches, sondern trage in jenen sich sogar ginzlich oder
auch nur teilweise widersprechenden Elementen, aus welchen es zusammengesetzt
sei, auch einen inneren Widerspruch an sich, ja es sei der realisierte Wider-
gpruch selbst. Diese Elemente sind aber, niaher angesehern, das Hebriizche, das



— 825 —

Hiresien der ersten christlichen Jahrhunderte bringt Stauden-
maier den Doketismus, Gnosticismus, Sabellianismus, Mani-
chiismus und Arianismus in solche Verbindung mit Philo. Der
fortgesetzte Einfluss dieser Art durch das Mittelalter herunter
wird in den pantheistischen oder gnostisch-manichiischen Sek-
ten des Mittelalters erblickt, neben welchem Strom der Héresie
noch zwei ebenfalls von Philo ausgehende Nebenstrome einer
pantheistischen Theosophie und Philosophie in der Kabbalah
und im Neuplatonismus hergehen, die ebenfalls ihren Einfluss
iiben (S. 510 ff.). Als Gegensatz gegen diese falsche nachphi-
lonische Entwicklung werden sodann (S. 525—632) der soge-
nannte Dionysius Areopagita und Johannes Scotus Erigena als
Vertreter einer wahren christlichen Spekulation aufgefasst und
dargestellt (s. oben S. 813 f.). Von da kehrt Staudenmaier wieder
zu denen zuriick, in welchen sich die unwahre Entwicklung
fortsetzte (S. 633 ff.), zu den pantheistischen Sekten und pan-
theistischen Mystikern des Mittelalters, zu welchen letzteren er
auch den (sonst verschieden beurteilten) Meister Eckart rechnet,
der (S. 641—654) eingehender behandelt wird; daran sich an-
schliessend die Lehre der ,Teutschen Theologie“ (S. 654—667);
weiter sodann der Pantheismus bei den Vorlaufern (Wycleff,
S. 667—684) und den Begriindern des Protestantismus; in Be-
zug auf die letztern soll gezeigt werden, dass eben die eigen-
timlich protestantischen Grundlehren nur die praktischen Fol-
gerungen aus den friitheren (pantheistischen) Spekulationen
waren (S. 686—T711). Dieser unbewusste Pantheismus der Re-
formatoren schlug im weiteren Verlaufe der Entwicklung wieder
in einen bewussten und ausgesprochenen tber, schon bei
manchen in der Reformationszeit selbst aus dem Protestantismus
hervorgehenden FErscheinungen (S. 711 ff.), wihrend in der
neuesten Entwicklung des Protestantismus der spekulative Pan-

Pythagoriisch-platonische, das Eleatisch-pantheistische, das Indisch-emanatistische
und das Persisch-dualistische. Dies sind aber genau diejenigen Elemente, aus
welchen die obigen Hiresien zusammengesetzt sind, das Hebriische in dem Sinne
genommen, wie es als Starrjidisches einen unversohnlichen Widerspruch gegen
das Christliche bildet, wonach auch noch der Ebionitismus aufgenommen werden
konnte, der in Christo mit Ausschliessung des Gottlichen nur das Menschliche,
Geschopfliche erkannte. — Michelis (a. a. O., S. 17) machte diesen Einfluss,
den nach Staudenmaier Philo ausiibte, vielmehr dem Neuplatonismus, der bei St.
als ein Glied der von Philo ausgehenden Entwicklung erscheint, zuweisen.



— 826 —

theismus der verschiedenen hierher gehorigen philosophischen
Systeme auch auf die Theologie einen bestimmenden Einfluss
ausgeiibt hat (S. 743—820). — Nach dieser Darstellung der
historischen Seite wird schliesslich am Ende des Bandes als
Resultat der bisherigen Ero¢rterungen eine ,Dialektik der Idee*
gegeben, als systematische Ausfiihrung der christlichen Ideen-
lehre (S. 820—923).
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

(Fortsetzung folgt.)




	Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt [Fortsetzung]

