
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Artikel: Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit
dargestellt [Fortsetzung]

Autor: Lauchert, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


807

FRANZ ANTON STAUDENMAIER
NACH

SEINER SCHRIFTSTELLERISCHEN THÄTIGKEIT DARGESTELLT

(Fortsetzung.)

IV. Staudenmaier als Philosoph: seine Arbeiten zur
Geschichte der Philosophie und spekulativen Theologie;

seine Stellungnahme zu der philosophischen
Spekulation seiner Zeit.

1. Mit der am Schluss des vorausgehenden Abschnittes
angeführten Forderung, der Theologe solle zugleich Philosoph sein, in
dem Sinne, wie „die grössten Lehrer der Kirche von jeher gesucht
haben, die Philosophie mit dem Christentum auszusöhnen", hat
Staudenmaier selbst essehr ernst genommen. Seine überaus gründliche

philosophische Bildung nach der historischen und nach der
spekulativen Seite tritt überall auch in seinen eigentlich
theologischen Werken ungesucht zu Tage. Mit seiner eminenten
spekulativen Begabung und seinem philosophisch geschulten
Denken greift er jeden Gegenstand, den er behandelt, ungemein
gründlich an; in dem Bestreben, den Inhalt des christlichen
Glaubens auch der denkenden Vernunft AAissenschaftlich zu

vermitteln, kann er sich oft nicht genug thun und verliert sich
zuweilen so weit in rein philosophische Erörterungen, dass es

für den jeweiligen ZAveck eher dessen zu viel als zu Avenig
scheinen möchte. Sein historisches und sachliches Interesse für
philosophische Spekulationen aller Art, Aron den ältesten
Versuchen bis in die neueste Zeit, geht Aiel Aveiter als das für einen



— 808 —

Theologen gerade notwendig ist, oder als jeder Avissenschaftlich
arbeitende Theologe auch beim besten Willen die Möglichkeit
hat, sich in diese Dinge zu vertiefen. GleicliAvohl ist es bei
ihm immer das Interesse des christlichen Theologen, mit dem
er die Geschichte des philosophischen Denkens in der Menschheit

A^erfolgt, das Interesse, die Harmonie der für das natürliche
menschliche Denken erreichbaren VernunftAvahrheit mit der
höheren Wahrheit der göttlichen Offenbarung nachzuweisen.1)
Von diesen hohen Gesichtspunkten aus verfolgt er in der
Geschichte der Philosophie die EntAvicklung des Avahren Avie des
falschen Denkens, unterscheidet die Elemente der einen Richtung

von denen der andern, wo und Avie sie sich auch
begegnen mögen, erkennt aber auch in prinzipiell \~erkehrten
Systemen die etAva A'orhandenen Keime atoii Wahrheit an, das

Wahrheitsmoment, Avodurch jedes System seine bleibende
Bedeutung für die Erkenntnis der Wahrheit im Ganzen hat.2)

Es empfiehlt sich, die philosophischen Arbeiten Staudenmaiers

in dieser Übersicht seines Wirkens A'or seinen
theologischen zu betrachten, atoii dem theologischen Gesichtspunkt,
für welchen die Philosophie, d. h. die Avahre, auf ein richtiges
Denken begründete Philosophie eine Vorschule der Theologie
ist, Avie die menschliche Vernunftthätigkeit die Voraussetzung
und Vorbedingung der Möglichkeit einer Offenbarung Gottes
an die Menschheit, die natürliche und natürlich erkennbare
Offenbarung Gottes in der Schöpfung die Grundlage und
Voraussetzung seiner übernatürlichen Offenbarung bildet. Wie dies

') Vergi. Michelis, Staudenmaiers wissenschaftliche Leistung, Seite 6:
„Staudenmaier war ebensosehr gläubiger Christ und treuer Sohn der katholischen
Kirche, als er anderseits von dem unersättlichen und nicht ruhenden Drange, in
diesem inneren Zusammenhange des Glaubens die ganze Wahrheit des Denkens
zu erfassen und das ganze Gebiet des Wissens zu umfassen, beseelt war. So

erklärt sich seine nie rastende, aber allerdings auch nie zu ihrem vollen Abschluss
kommende Thätigkeit, die aber zugleich so ganz auf festem positivem Boden stand
und ein festes und positives Ziel vor Augen hatte, dass er nie in eine unsichere
und zerfahrene Richtung hineingeriet." — Seite 9: „Staudenmaier ist kein
verschwommener und zerfahrener Denker gewesen. Fest und unentwegt steht er auf
dem Boden der geoffenbarten christlichen Wahrheit und des katholischen Dogmas.
Wer ihn aber deshalb als Philosophen und Denker von vornherein verachten wollte,
der musste schon jener neuesten Form des Dogmatismus verfallen sein, welcher
wie das Leben, so das Denken aus hypothetischen Atomen entstehen lässt."

-) Vergi. Joh. Scotus Erigena, S. 24 f.



— 809 —

objektiv gilt, so gilt es auch subjektiv für den einzelnen Theologen

; von einer Avissenschaftlichen theologischen Erkenntnis
kann nur die Rede sein auf Grund einer Avohlbegründeten
Überzeugung von dem, was der Hauptgegenstand aller
Philosophie ist, von dem GrundA'erhältnis Gottes als des Schöpfers
zur Kreatur. Es ist, wie sich das \ron selbst versteht, und wie
es die vielseitige Erfahrung in der Geschichte der neueren Theologie

lehrt, für den Theologen, und ZAvar nicht etwa bloss für
denDogmatiker, sondern nicht minder z.B. auch für den Exegeten,
keineswegs gleichgültig und kommt keineswegs auf dasselbe

hinaus, Avas derselbe etwa für philosophische Grundanschauungen
mitbringt, ob seine allgemeine Weltanschauung diejenige des

christlichen Theismus ist, oder ob er sich von rationalistischer
Seichtigkeit oder von einem irgendAvie gefärbten Pantheismus
imponieren lässt. ')

Wenn in diesem Zusammenhange auch A~on den Prinzipien
der spekulativen Theologie die Rede sein wird, so ist dabei
jedoch zu erinnern, dass diese für Staudenmaier zwar auf die

philosophischen Prinzipien begründet, aber nicht ebenfalls vor-
attssetzungslos konstruiert wird, sondern den Inhalt des Glaubens

voraussetzt und von diesem ausgeht, nicht, um denselben
in blosse Philosophie und sogenannte natürliche Vernunftwahr-
heit aufzulösen, sondern um seinen Inhalt, soAveit der denkende
Geist in dessen Tiefe eindringen kann, für die Arernünftige
Erkenntnis zu vermitteln: fides queerens intellectum; credo ut
intelligam.

2. Das erste grössere Werk Staudenmaiers, das hierher
gehört, und in welchem er seine Prinzipien für philosophische
und theologische Spekulation zum erstenmal eingehend
entwickelt, ist sein Buch: „Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft

seiner Zeitu. (I. Teil, Frankfurt a. M. 1834.)3) Dasselbe

') Die angebliche „Voraussetzungslosigkeit" und „wissenschaftliche
Unbefangenheit" der negativen Bibelkritiker unseres Jahrhunderts besteht z. B. darin,
dass, sei es auf rationalistischer oder pantheistischer Grundlage, einfach vorausgesetzt
wird, göttliche Offenbarung, Wunder und Weissagungen könne es nicht geben, ob

nun die Existenz eines persönlichen überweltlichen Gottes überhaupt, oder

inkonsequent nur sein lebendiges Verhältnis zur Kreatur geleugnet wird, imd dass von
dieser willkürlichen Voraussetzung aus, die in Wirklichkeit keineswegs ein Triumph
der Vernunft ist, sondern aller wahren Vernunft ins Gesicht schlägt, alles so lange
verdreht wird, bis es dazu stimmt.

2) Recension von Möhler in der Theologischen Quartalschrift, 1834, Seite

470—485. Im Katholik, Bd. 54, 1834, S. 87—99.



— 810 —

zeigt auch die ganze Eigentümlichkeit Staudenmaiers, bei
Behandlung eines speciellen Gegenstandes weit nach allen Seiten
auszugreifen, Avoher nur immer Licht für das Verständnis
desselben zu gewinnen ist. Der 1. Abschnitt des Buches, „Die
Bedeutung der Monographie im allgemeinen und der
gegenwärtigen im besondern" (Seite 1—40), setzt seine Grundsätze
darüber auseinander. Die Geschichte des geistigen Seins und
Wirkens des Individuums soll im Verhältnis zur Geschichte der
Menschheit verstanden werden. Da dieser Satz nun aber einen
sehr verschiedenen Inhalt hat, je nach der allgemeinen
Weltanschauung dessen, der ihn gebraucht, so Avird sofort die
christliche Weltanschauung und im Zusammenhang derselben die
christliche Geschichtsauffassung gegenüber der pantheistischen
Hegels näher begründet. Nach Feststellung dieser Grundlage
wird ausgeführt, welche Bedeutung ein Einzelner für die
Geschichte der philosophischen und theologischen Erkenntnis
haben kann, und Avie deshalb die Zusammenhänge nach rück-
Avärts und vorwärts darzustellen sind, wenn diese Bedeutung-
historisch erkannt werden soll. — Der 2. Abschnitt, „Von dem
Ursprünge der abendländischen Litteratur und ihrem Fortgänge
bis auf die Zeiten des Erigena" (S. 41—101), legt in der
Darstellung der christlichen Litteratur der Völker des Westens den
nächsten Zusammenhang dar, in welchen Erigena eintritt. —
Der folgende, 3. Abschnitt (S. 102—212) behandelt das „Leben
des Johannes Scotus Erigena" selbst; im Zusammenhang
desselben wird auch eingehend über den damaligen Prädestinationsstreit

(Gottschalk), an welchem auch Erigena teilnahm,
gehandelt (S. 170—200), kürzer über den Abendmahlsstreit (S. 200
bis 203). — Nach diesen historischen Abschnitten wird in den
drei folgenden, in dem grossem Teile des Bandes, das behandelt,
was Staudenmaier eigentlich am meisten am Herzen lag, die

Entwicklung der spekulativen Theologie vor und nach Erigena,
wobei dieser vorläufig als im Mittelpunkt der Entwicklung-
stehend gedacht wird, ohne dass jedoch schon auf sein System
eingegangen würde oder die Beziehungen direkt aufgewiesen
Avurden, was alles in dem (nicht erschienenen) 2. Bande hätte
geschehen sollen.1) Im besondern handelt der 4. Abschnitt „Von

') Möhler, der in seiner oben angeführten Recension überhaupt hervorhebt,
dass Staudenmaier für die Behandlung eines so schwierigen Gegenstandes alle
erforderlichen Eigenschaften in hervorragendem Masse besitze, sowohl für die



— 811 —

dem Ursprünge der spekulativen Theologie und ihrem
Fortgange bis auf die Zeiten des Erigena" (S. 213—298); der 5.:
„Über das Wesen der spekulativen Theologie" (S. 299—365),
zunächst auf Grund der vorher einzeln \Torgeführten Anschauungen

der Kirchenväter über das Verhältnis von Glauben und
Wissen. Auf Grund des wahren Begriffs der Religion, Avelche

Staudenmaier definiert als die bewusste, freie und lebendige
Gemeinschaft des Menschen mit Gott, wird im Gegensatz gegen
die einander entgegenstehenden und doch sich berührenden
Irrtümer des Rationalismus Avie des falschen einseitigen Supra-
naturalismus vom Ende des vorigen Jahrhunderts der wahre
Standpunkt der spekulativen Theologie auseinandergesetzt.
Das wesentlich Falsche, in welchem jene beiden Gegensätze
zusammentreffen, ist „der Unglaube an ein lebendiges Verhältnis
zwischen Gott und dem Menschen" (S. 324); vom Standpunkte
eines solchen Unglaubens, so oder so gefasst,l) ist eine spekulative

Theologie, die einerseits den festen Grund des objektiv
gegebenen Glaubensinhaltes, anderseits aber auch die Möglichkeit

voraussetzt, die objektive Realität dieses Glaubensinhaltes
zu erkennen, denselben der vernünftigen Erkenntnis zu
vermitteln, allerdings nicht möglich; möglich aber ist sie, und
gefordert wird sie vom Standpunkte des wahren christlichen
Theismus, die richtige Bestimmung des Grundverhältnisses
Gottes und des Menschen vorausgesetzt. Die Aufgabe ist also,
jenen beiden falschen Extremen gegenüber die Avirkliche Einheit

von Vernunft und Offenbarung zu begreifen (S. 347), Avobei

man nun aber wiederum nicht von einer falschen Auffassung-

historische als für die spekulative Seite, und dass er besonders auch neben der
umfassenden Gelehrsamkeit „die ebenso schätzenswerte als seltene Gabe einer
freien Beweglichkeit und Biegsamkeit des Geistes" besitze, „vermöge deren man
sich in allen Richtungen, die der menschliche Geist einschlagen kann,
zurechtzufinden und das Gute und Wahre darin zu erkennen und zu würdigen vermag"
(S. 471), urteilt über diese letztern Teile im besonderen (S. 483f.): „Alle diese

Darstellungen zeugen von ebensogrosser Gelehrsamkeit als vielem Geiste, und
dem entschiedenen Bestreben des würdigen Herrn Verfassers, eine lebendigere,
tiefere und gediegenere, echt christlich-theologische Wissenschaft sowohl in
geschichtlicher als spekulativer Richtung möglichst zu fördern."

J) Ob die geoffenbarte Wahrheit mit dem Rationalismus geleugnet, oder ob

mit dem falschen Supranaturalismus ihre Realität als nur vom Glauben ergreifbar,
für die Vernunft aber schlechterdings nicht erkennbar hingestellt wird, kommt
unter dem obigen Gesichtspunkt praktisch auf dasselbe hinaus.



— 812 —

der Einheit des Göttlichen und Menschlichen ausgehen darf,
AAie sie die pantheistische Spekulation, z. B. im System Hegels,
vorträgt, dessen Grundgedanken kritisch beleuchtet Averden
(S. 348ff.). Auch dem Pantheismus gegenüber wird wieder der
wahre Begriff der Religion betont. Und nun wird allen
möglichen falschen Richtungen gegenüber die Aufgabe der
spekulativen Theologie dahin bestimmt, ..die Inkarnation mit der
Kreation, die Erlösung mit der ersten Schöpfung, das neue
Verhältnis durch Christus mit dem Grundverhältnisse zu
vermitteln" (S. 352). — Der letzte, 6. Abschnitt endlich behandelt
„Die Scholastik und Mystik des Mittelalters, und Erigenas
Verhältnis zu denselben" (S. 366—482). Auch diese Darstellung,
die dem eigentlichen Gegenstande des Buches am fernsten
liegt, zieht Staudenmaier deshalb mit herein, Aveil er in diesen
beiden Hauptrichtungen der späteren mittelalterlichen Theologie

die NachAvirkungcn A~on Erigenas Geist A'erfolgt, den er
als den Vater der Scholastik Avie der Mystik betrachtet, A'cn
Avelchem die beiderseitige Entwicklung ausging, und in Avelchem
zuerst in grossartiger Erscheinung die Einheit der entgegengesetzten

Richtungen sich lebendig darstellte, AAie etAva später,
wenn auch in anderer Art, Avieder bei Bonaventura, Gerson
und andern. — Im Aveiteren FortAvirken ist ihm Erigena
überhaupt der Vater der ganzen folgenden abendländischen
Spekulation bis in die neueste Zeit.

Der beabsichtigte 2. Teil des Buches über Erigena, in
Avelchem das System desselben dargestellt werden sollte, ist
nicht erschienen. Aus dem Auge gelassen hat Staudenmaier
jedoch die Aufgabe nicht, und mehrere spätere Arbeiten
beschäftigten sich nach einer oder der andern Seite mit derselben.
Wenn gleicliAvohl der 2. Teil in der beabsichtigten Form nicht
erschienen ist, so erklärt sich dies naturgemäss daraus, dass
in den nächsten Jahren Avichtigere Aufgaben in Staudenmaiers
Gesichtskreis traten, und dass auch seine zuvor fast unbegrenzte
Begeisterung für Erigena späterhin einer kritischeren Auffassung-
Platz machte.1)

l) Was Michelis in seinen geistvollen aber einseitigen Erörterungen über
Staudenmaiers philosophischen Standpunkt über die Gründe der Nichtvollendung
dieses und der späteren Hauptwerke sagt (a. a. 0. S. 7 f.), scheint mehr a priori
philosophisch konstruiert, als den wirklichen Thatsachen entsprechend zu sein.

Was den zunächst vorliegenden Gegenstand betrifft, so hatte Michelis auch nicht



— 813 —

Eine Darstellung und Kritik von Erigenas System im Abriss,
mit Berücksichtigung seiner Nachwirkungen, gab Staudenmaier
in seiner 1840 erschienen „Lehre von der Ideeu, S. 535—632.
Er knüpft hier die Darstellung des Erigena an die des

Pseudo-Areopagiten (S. 525—535) an, um den Zusammenhang
des ersteren mit dem letzteren deutlich zu machen. Sein Streben
und seine Grundtendenz ist dabei, im Gegensatz gegen die
falsche pantheistische Strömung in der Spekulation diese beiden
Autoren als Vertreter einer wahren theistischen Spekulation
erscheinen zu lassen und sie gegen den Vorwurf des
Pantheismus zu verteidigen. Was speciell den Erigena betrifft, so

bemüht sich Staudenmaier, im Gegensatz gegen fast alle neueren
Autoren, die sich bis dahin mit ihm beschäftigt und ihn fast
durchgängig als einen Pantheisten behandelt hatten, zu zeigen,
dass diese Auffassung desselben nur daher komme, weil man nicht,
nach der von Erigena doch selbst gemachten Unterscheidung,
bei ihm zwischen eigentlicher und uneigentlicher Redeweise zu
unterscheiden wisse ; der eigentliche Sinn von Erigenas
Philosophie sei der theistische; was pantheistisch klinge, falle nur
der uneigentlichen RedeAveise, die zuweilen mit einer gewissen
Naivität angewandt werde, zur Last.1) In der Vorführung von
Erigenas System Avird besonders dessen Ideenlehre ausführlich
behandelt, die für die Entscheidung der Frage nach dem prin-

die vollständige Übersicht über die ganze schriftstellerische Thätigkeit Staudenmaiers,

und kannte das nicht, was Staudenmaier thatsächlich in wenigstens
teilweiser Ausführung des früheren Planes für Erigena noch geleistet hat.

J) So geistvoll übrigens Staudenmaier dies zu begründen sucht, so ist es

ihm doch nicht gelungen, mit seiner Ansicht allgemein durchzudringen und der

zwiespältigen Beurteilung des Erigena ein Ende zu machen. Ich will hier nur
darauf hinweisen, dass Kuhn in der Theologischen Quartalschrift 1845 (S. 304ff.,
in der Recension von Möller, Joh. Scotus Erigena) im ausgesprochenen Gegensatz

zu Staudenmaier mit aller Bestimmtheit behauptete, Erigena sei ein
entschiedener Pantheist gewesen: „nicht der Pantheismus, sondern der Theismus ist
das metaphorische, nur uneigentlich gemeinte in dem Werk de divisione naturar".
— Auf eine weitere Prüfung von Staudenmaiers Ansicht oder auf ein Herbeiziehen

der späteren Litteratur über Erigena kann ich hier nicht eingehen. Jedenfalls

aber geht die von Staudenmaier ausgesprochene Beurteilung des Erigena
nicht etwa aus eigener Unklarheit hervor; die Bedingungen, unter denen Erigenas
Philosophie theistisch, nicht pantheistisch ist, stellt er sehr klar und bestimmt

hin; der Streit dreht sich aber darum, was bei der schwankenden, bald theistisch,
bald pantheistisch klingenden Ausdrucksweise desselben als seine wahre Meinung
anzusehen sei.



— 814 —

zipiellen Charakter seiner Spekulation vorzugsweise wichtig
ist, und die Staudenmaier eben auch vor dem Vorwurf pan-
theistischer Ineinssetzung Gottes und der Welt, oder panthe-
istischer Gleichsetzung der Weltidee mit dem Sohne Gottes,
dem Logos, glaubt rechtfertigen zu können, eben weil er alles,
Avas wirklich pantheistisch ausgedrückt ist, als uneigentliche
Redeweise glaubt kurz abtliun und sich dafür an die
entgegenstehenden Stellen mit theistischer RedeAveise halten zu dürfen,
in denen, Avenn sie allein genommen Averden, der christlich-
theistische Kreationsbegriff gefunden Averden kann. Wenn aber
Staudenmaier so den prinzipiellen Charakter der Spekulation
des Erigena als christlich verteidigt, so ist es darum nicht seine
Absicht, dessen Lehre in allen Stücken zu ATerteidigen;
vielmehr Aveist er jetzt (S. 590ff.) auf verschiedene mehr oder Aveniger
schAvere Irrtümer desselben in einzelnen dogmatischen Punkten
hin (in Bezug auf die leibliche Natur des Urmenschen, auf die
Lehre vom Bösen und von der Prädestination, auf die
Abendmahlslehre) ; auch betrachtet er dessen nachAAirkenden Einfluss
auf die folgende EntAAicklung der Spekulation nicht mehr ganz
so günstig Avie früher, indem er zwar Avohl wieder im Anschluss
an das frühere Buch auf sein Fortwirken in der folgenden
Avahren Spekulation hhiAveist, aber auch auf den a*oii ihm
geübten ungünstigen Einfluss, der in der Folgezeit nachAveisbar
ist, und der wieder als direkter Einfluss, der \*on seinen
wirklichen einzelnen Irrtümern ausgeht, und als indirekter Einfluss,
indem Pantheisten ihn als einen Gesinnungsgenossen \Terstanden
und sich in diesem Sinne auf ihn beriefen, unterschieden Avird
(S. 593 ff.).

Im gleichen Jahre, in dem dieses Werk erschien, scheint
Staudenmaier aber auch den Gedanken an die ausführlichere
Darstellung von Erigenas Spekulation, Avoraus allenfalls später
der noch ausstehende 2. Band des Werkes über Erigena hätte
hervorgehen können, wieder aufgenommen zu haben. Dafür
zeugt die in der Freiburger „Zeitschrift für Theologie", Band III,
Heft 2, 1840, (S. 239—322) veröffentlichte Abhandlung über die
„Lehre des Johannes Scotus Erigena über das menschliche
Erkennen". Die Erkenntnistheorie des Erigena wird hier einerseits
in ihrem Zusammenhang mit der antiken (platonischen und
aristotelischen) Philosophie dargestellt, anderseits in ihrer teil-
Aveisen Venvandtschaft soAvohl als in ihrer Verschiedenheit von



— 815 —

den Systemen der GegenAvart (Schelling und Hegel). Die
Philosophie des Erigena könne auch als Identitätsphilosophie
bezeichnet werden, und er habe eigentlich die Prinzipien einer
solchen gelegt, aber in dem wahren Sinne der Identität des

Subjektiven und Objektiven, des Erkennens und Seins (S. 300f.),
der für die christlich-theistische Spekulation darin begründet
ist, dass die Welt die durch Schöpfung realisierte Idee Gottes

von der Welt ist (S. 290), nicht aber im Sinne der falschen
pantheistischen Identitätsphilosophie, Avie Schelling und Hegel
diese ausgestaltet haben (S. 304 ff.).

Aus gelegentlichen Äusserungen in dieser Abhandlung
selbst geht hervor (S. 299), dass dieselbe als Teil eines grösseren
Ganzen, als erstes Kapitel einer in gleicher Weise durchgeführten

Darstellung der Lehre des Erigena gedacht war; es

sind jedoch keine weiteren Fortsetzungen erschienen.1)
3. Durch das ganze Wirken Staudenmaiers hindurch zieht

sich als eine der Avesentlichsten Seiten desselben ein unermüdlicher,

nie rastender Kampf gegen den Pantheismus, Avelchem

Kampfe eigentlich die ganze Geistesarbeit Staudenmaiers, soAveit

sie philosophischer Natur ist, gewidmet ist. Mit seinem ganzen
spekulativen Scharfsinn verfolgt er den Pantheismus, dieses

Grundübel unseres Zeitalters, bis in seine letzten Prinzipien,
und folgt er dem vielgestaltigen Proteus der pantheistischen
Spekulation alter und neuer Zeit durch alle seine Venvand-
lungen und Erscheinungsformen hindurch, um überall in denselben
den gleichen Kern einer verkehrten Denkrichtung nachzuAveisen
und dem gegenüber die Wahrheit des christlichen Theismus in
ihrer positiven Bestimmtheit rein und unverdreht zur Geltung
zu bringen, und um besonders auch die vielfach nicht richtig
erkannte Thatsache immer wieder zum BeAvusstsein zu bringen,
dass der Pantheismus in jeder Gestalt, wie er sich nun auch

') Später scheint Staudenmaier nochmals die Absicht gehabt zu haben, seine

prinzipielle Auffassung des Erigena eingehender zu verteidigen, nämlich in der

beabsichtigten Fortsetzung der in der „Freiburger Zeitschrift für Theologie" 1846

veröffentlichten Abhandlung : „Pantheismus und Christentum" (s. unten) ; in dem

erschienen Teil davon ist jedoch von Erigena noch nicht die Rede, und die

angekündigte Fortsetzung blieb aus. — Staudenmaiers eingehende Beschäftigung
auch mit andern Philosophen und spekulativen Theologen des Mittelalters zeigen
teils seine grössern Werke, teils seine mehr oder weniger eingehenden Recensionen

über einschlägige neuere Werke, besonders zur Geschichte der Mystik des Mittelalters.

(Vergi, die Bibliographie.)



— 816 —

einkleiden möge, thatsächlich der prinzipielle Gegensatz der
Weltanschauung des positiven Christentums, daher überhaupt
der Todfeind des Christentums selbst ist, Avie das aus der
Geschichte der neuern Philosophie und der neuern Entwicklung
der protestantischen Theologie klar genug hervorgeht. Unter
den Vertretern der zeitgenössischen pantheistischen Spekulation
ist es vorzugsweise der bedeutendste und einflussreichste, Hegel,
mit dem er sich am meisten beschäftigt hat, zuerst in einer
umfang- und inhaltreichen Besprechung von dessen Religions-
philosophie in den Jahrbüchern für Theologie und christliche
Philosophie, Band I (1834), S. 97—158 (s. unten).

Nächst der genannten Recension und dem, was in dem
Buche über Erigena gelegentlich über den Gegenstand gesagt
ist (s. oben S. 812), werden eingehende prinzipielle Erörterungen
zuerst gegeben in der Abhandlung : „ Über den unpersönlichen
Gott des Pantheismus und den persönlichen des Christentums ;
oder über Pantheismus und christlichen Theismus" (Jahrbücher
für Theologie und christliche Philosophie, Band I, 1834,
Seite 259 — 339), in Avelcher zunächt die Hauptrichtungen
und die Hauptvertreter der pantheistischen Spekulation
(die Eleaten, Giordano Bruno, Spinoza, Schelling, Hegel)
nach ihren Grundgedanken charakterisiert und gewürdigt
werden. Von Schelling hofft Staudenmaier allerdings damals
noch, es werde ihm noch gelingen, sich vollständig von dem
Pantheismus seiner ersten Naturphilosophie freizumachen, und
auf dem Wege, auf dem er, so viel damals von ihm verlautete,
sich mehr und mehr dem positiven Christentum anzunähern
schien, die Spekulation der Zeit überhaupt zu demselben
zurückzuführen. Auch Kant, Fichte und Jacobi werden kürzer
behandelt, nicht als Pantheisten (obgleich das System Fichtes
dann doch AAieder als idealer Pantheismus bezeichnet wird;
Adergi, übrigens unten über denselben), aber als solche, die
durch ihren das Dasein Gottes in Frage stellenden Rationalismus

dem Pantheismus ebenfalls in die Hände gearbeitet haben.
Im Gegensatz gegen allen die überweltliche Persönlichkeit Gottes
leugnenden Pantheismus und gegen den das lebendige Verhältnis
des persönlichen Gottes zu seiner Schöpfung leugnenden
Rationalismus werden sodann im letzten Teil der Abhandlung
(S. 323 ff.) die Hauptsätze des christlichen Theismus entwickelt,
aus den Kirchenvätern kurz belegt und schliesslich nochmals



— 817 —

übersichtlich die korrespondierenden christlichen und
pantheistischen Gedanken einander gegenübergestellt.

Die nächsten hierher gehörigen Arbeiten Staudenmaiers
verteidigen und begründen die christliche Weltanschauung gegen
Pantheismus und Rationalismus von der Seite der Geschichtsbetrachtung,

indem sie die Prinzipien der christlichen Geschichtsphilosophie
auseinandersetzen. Es ist dies zuerst die Abhandlung: „Das
göttliche Prinzip in der Geschichte und seine Bedeutung für Philosophie
und Theologie'-'- (Jahrbücher für Theologie u. christl. Philosophie,
Band IV, 1835, S. 3—48), worin auf Grund des durch den
christlichen Schöpfungsbegriff gegebenen Grundverhältnisses
Gottes zu der Welt das Wirken Gottes auch in der Geschichte
der Menschheit nachgeAviesen Avird. Das höhere Prinzip, das,
unbeschadet der Freiheit des menschlichen Handelns, den Gang
der Dinge nach einem höheren Plane lenkt, äussert sich dabei,
wie näher ausgeführt wird, in vierfacher Weise: Einheit
erzeugend, erziehend, richtend und befreiend (S. 21 ff.). Dieses
höhere Prinzip ist „der persönliche, mächtige, heilige und weise
Wille der Gottheit, Gott selbst" (S. 30). Die pantheistische
Philosophie (Hegels), die sich die Welt und die Geschichte vom
reinen Denken ausgehend konstruiert, statt dass sie sie in ihrer
gegebenen Thatsächlichkeit zu begreifen sucht, irrt eben darum
von der Wahrheit ab. Eine wahre Geschichtsauffassung muss
dagegen vom empirisch Gegebenen ausgehen, A*on einer treuen
Auffassung der Wirklichkeit. Wenn man aber bei der
Feststellung des Zusammenhangs und der Kausalität in dem wirklich
Geschehenen nicht in einem bloss rationalistischen Pragmatismus

stehen bleiben soll, so muss man vor allem die Weltwirklichkeit

als das verstehen, Avas sie ist, als durch den freien
allmächtigen Willen Gottes nach seiner ewigen Idee aus nichts
erschaffen. Darin hat auch die Welt und alles Geschehene in
ihr ihre wahre Einheit, dass sie nach einem einheitliehen Plane
von Gott erschaffen ist und durch die göttliche Weltregierung
ihrem Endziel zugeführt wird; im Gegensatz gegen die vom
Pantheismus gewollte falsche Einheit, in welcher der substantielle

Unterschied von Gott und Welt aufgehoben wird, und
damit, indem der persönliche Gott verleugnet Avird, auch die
Welt in ihrem wahren Sein und Leben nicht mehr verstanden
werden kann. Der Endzweck der Geschichte aber nach der
christlichen Weltanschauung ist „die wirkliche Realisierung- des



— 818 —

göttlichen Reiches, und es ist eben der Plan dieser allmählichen
Realisierung, der als von Gott gewollter Zweck hindurchleuchtet
durch das Ganze, wenn wir dieses als solches ins Auge fassen"
(S. 42). Schliesslich wird der wirkliche Verlauf der göttlichen
Führung der Menschheit nur noch in kurzen Zügen
angedeutet.

Als eine Weiterführung und tiefere Begründung der
Gedanken dieser Abhandlung stellt sich die 1837 veröffentlichte
Schrift dar: „Geist der göttlichen Offenbarung, oder Wissenschaft
der Geschichtsprinzipien des Christentums1^. Der 1. Abschnitt
dieser Schrift handelt über die göttliche Offenbarung im
allgemeinen, über Begriff und Wesen derselben, und über die
Formen der Offenbarung; im besondern über die Offenbarung
Gottes in der Geschichte und die der Erkenntnis derselben
entsprechende christliche Auffassung der Geschichte unter dem
Gesichtspunkte der Idee des Reiches Gottes, im Gegensatz gegen
die Geschichtsauffassung der antiken Historiker. Der 2.
Abschnitt behandelt die Geschichte der Offenbarung Gottes im
besondern, in der Darstellung ihres Inhalts nach den Hauptdaten,

„um daran die geschichtlich-lebendige Vermittlung des
höheren Lebens durch die Gottheit, Avorin das Avesentliche der
Offenbarung besteht, nachzuweisen" (S. 114) und darnach die
Aufgabe der christlichen Wissenschaft zu bestimmen. Das
erste, Avo\'on die christliche Wissenschaft ausgeht, ist die Ur-
thatsache der Schöpfung, durch die die Welt in ihrer Substanz
und in ihrem Sein zuerst gesetzt und ihr Verhältnis zum Schöpfer
begründet wird (S. llöff.). Überhaupt aber und nach dem ganzen
Umfang ihrer Aufgabe ist die christliche Wissenschaft „die
lebendige Anschauung der Werke, Thaten und Offenbarungen
Gottes"; oder anders ausgedrückt, „die Wissenschaft des
geoffenbarten göttlichen Willens" (S. 121). Nächst der Schöpfung
AAird sodann die Vermittlung des Weltlebens durch Gott in den
Hauptthatsachen der Offenbarungsgeschichte dargestellt, die
göttliche Führung der Menschheit nach dem Falle bis auf
Christus, in Avelchem die A'orchristliche Geschichte ihr Ziel und
ihre Erfüllung findet, und die Führung der Menschheit nach
Christus ihrem endlichen Ziele entgegen, der vollkommenen
Verwirklichung des Reiches Gottes und dem allgemeinen
Weltgericht.



— 819 —

Der Aufsatz: „Leibnitz über göttliche Offenbarung" (Theol.
Quartalschrift 1836, S. 226—256) avüI nachweisen, Avas Leibnitz
für den wichtigsten Gegenstand der philosophischen Erkenntnis
an Gedanken von bleibendem Werte geleistet habe, indem
dargestellt wird, Avie derselbe die theistische Weltanschauung
verteidigte, das Verhältnis des Übernatürlichen zum Natürlichen,
der höhern göttlichen Ordnung zur niedern, und entsprechend
des Glaubens zur Vernunft bestimmte, und wie er von diesen
Grundanschauungen aus die Notwendigkeit der übernatürlichen
Offenbarung Gottes nachwies.

Unter dem Gesichtspunkt der Begründung und Verteidigung
der Weltanschauung des Christentums gegen den Pantheismus
ist weiter die grossartig angelegte „Philosophie des Christentums

oder Metaphysik der heiligen Schrift" zu betrachten.
Gerade der einerseits erfreuliche Umstand, dass, nach der Ode
des gemeinen Rationalismus, die damalige Philosophie Avieder

eine Annäherung an das Christentum und eine Anknüpfung an
dessen Ideen suchte, wobei aber andererseits die Gefahr nicht
ausgeschlossen, im Gegenteil besonders bei Hegel thatsächlich
verwirklicht war, dass diese Philosophen, wo sie scheinbar mit
christlichen Ideen harmonierten, diese im pantheistischen Sinne
umdeuteten und also in ihr gerades Gegenteil verkehrten —
gerade dieser Umstand also legte es Staudenmaier nahe, dass es

an der Zeit sei, „gegen solch ein willkürliches Verfahren mit
der christlichen Wahrheit nicht nur Protest einzulegen, sondern
auch und vorzugsweise das Christentum selbst es aussprechen
zu lassen, welche Philosophie die seinige sei" (S. IX). Der
grosse Plan, den Staudenmaier in diesem Werke durchführen
wollte, ist schon angedeutet in dem Zusätze zum Haupttitel,
wonach die Philosophie des Christentums ausgeführt Averden
sollte „als Lehre von den göttlichen Ideen und ihrer Entwicklung

in Natur, Geist und Geschichte". Der im 1. Bande
dargestellten reinen Ideenlehre sollten also noch drei weitere
Teile folgen, zur Darstellung der Verwirklichung der göttlichen
Weltidee in der Schöpfung nach ihren drei Faktoren, Natur,
Geist und Mensch, also Naturphilosophie, Geistesphilosophie und
Philosophie der Geschichte. Erschienen ist jedoch eben nur
dieser erste Band, der auch den besonderen Titel führt: „Die
Lehre von der Idee. In Verbindung mit einer Entwicklungsgeschichte

der Ideenlehre und der Lehre vom göttlichen Logos".
Revue intern, de Théologie. Heft 20, 1897. 54



— 820 —

(Giessen 1840.) *) Diese Ideenlehre ist der eigentliche
grundlegende Teil auch für das, wras noch folgen sollte, er giebt die
eigentliche Begründung des Verhältnisses von Gott und WTelt
auf der Grundlage des christlichen Schöpfungsbegriffes, mit
klarer Feststellung desselben gegen falschen Dualismus, wie gegen
jede Art und Form des Pantheismus ; dies soll eben auf dem Grunde
der Lehre von der Idee in ihrem Verhältnis zu Gott einerseits
und zur Weltwirklichkeit andererseits geschehen, wie von
vornherein die Überzeugung ausgesprochen Avird, „dass der eigentliche

Fokus einer jeden Philosophie, und darum auch der
christlichen, die Ideenlehre sei: wer ausspricht, was ihm die
Idee sei, und welche Stellung er ihr anweise, hat damit meistens
zugleich seine ganze Philosophie ihren Avesentlichen Grundzügen

nach ausgesprochen" (S. IX f.). Von der hier gelegten
Grundlage ausgehend, sollte also in den drei folgenden Teilen
das Ganze der christlichen Anschauung von der in der Schöpfung
nach der ewigen Idee Gottes \Terwirklichten Welt ausgeführt
werden, wrobei für die Philosophie der Geschichte zu dem
Gesichtspunkt der Schöpfung als der ersten Grundlegung der der
Erlösung als der zweiten Weltschöpfung, als „Zurückführung
der Welt zu Gott und zur eAvigen Idee" treten sollte (S. XIV).2)
— Die Darstellung geht aus A'on einer positiven Begründung
der Ideenlehre nach der christlichen Weltanschauung;
Staudenmaier macht nämlich den jedenfalls geistvollen und
originellen Versuch, diese Ideenlehre als in der alttestamentlichen
Lehre ATon der Weisheit3) enthalten nachzuAveisen, was sehr
eingehend zu begründen versucht wird (S. 9 — 82).4) Es Avird

') Recensionen in der Theol. Quartalschrift 1841, S. 484—514. Historischpolitische

Blätter, Bd. VII, 1841, S. 186—216. Katholik, Bd. 79, 1841, S. 76—82.
Ad. Helfferich in den Theol. Studien und Kritiken 1842, S. 557—602.

2) In den Grundzügen ausgeführt ist später die spekulative Schöpfungslehre
im 3. Bande der Dogmatik; die Prinzipien der Geschichtsphilosophie aber in den
obenerwähnten speciellen Arbeiten.

3) In den bekannten Stellen Spr. 8, 22—37; Job 28, 1—28, und in den
deuterokanonischen Büchern der Weisheit und Sirach.

4) Auf eine Beurteilung dieser Auffassung der alttestamentlichen Weisheitslehre,
bei der Staudenmaier auch das Interesse verfolgt, der von protestantischen Theologen
vertretenen Ansicht entgegenzutreten, dass die Weisheit in diesen Büchern als
ein Mittelwesen zwischen Gott und der Kreatur (im Sinne des philonischen und
des arianischen Logos) gedacht sei, und dabei auch die Kanonicität der beiden
deuterokanonischen Bücher zu verteidigen, kann ich hier nicht näher eingehen.
Staudenmaier trägt dieselbe auch wieder in seiner Dogmatik in der Schöpfungslehre

vor, Bd. III, S. 98—103 (was ihn jedoch nicht hindert, auch in der Trini-
tätslehre auf die alttestamentliche Lehre vou der Weisheit im Sinne einer
göttlichen Hypostase sich zu beziehen, Bd. H, S. 485 f.).



— 821 —

dabei an diesen Stellen, um die scheinbaren Widersprüche in
denselben aufzuheben, unterschieden ZAvischen der absoluten,
dem göttlichen Wesen immanenten Weisheit Gottes und der
geschöpflichen, in der Kreatur sich offenbarenden, dem
Endlichen immanenten Weisheit. Die letztere ist eben die Idee
Gottes ATon der Welt, wie sie durch die Schöpfung der Welt
realisiert ist, und durch deren Bezeichnung als Geschöpf eben
der Pantheismus in jeder Form abgewiesen AAird. „Denn dieser
Satz — die dem Endlichen immanente Weisheit sei ein
Geschöpf Gottes — enthält die Wahrheit, dass die Gedanken
Gottes von den endlichen Dingen, welche Gedanken die
Ideen derselben sind, nicht Selbstbestimmungen des Absoluten,
sondern nur Gedanken Gottes vom RelatiA'-en als solchem sind.
Wenn daher Gott diese Gedanken durch Schöpfung realisiert,
so realisiert er die Gedanken vom Relativen. Diese Gedanken
gehören daher nicht als Avesentliche und notwendige Momente
zum Leben Gottes ; und Avenn Gott sich selbst in seinem
Selbstbewusstsein erfasst, erfasst er sich nicht mit jenen Gedanken,
weil die Gedanken des Relativen nicht zu seinem absoluten
SelbstbeAvusstsein und Leben gehören können, indem sonst das
Absolute an ihm aufhören würde, absolut zu sein. Um daher
die mögliche Vorstellung, die Gedanken vom RelatiATen seien
Selbstbestimmungen des göttlichen Wesens, mit einem Schlage
zu vernichten, wird schon der Gedanke Gottes von der Welt
und den endlichen Dingen als ein Geschöpf, die Weisheit also
als eine geschöpfliche angegeben" (S. 26 f.).:) Das wahre
Verhältnis der absoluten Weisheit Gottes zu der geschöpf liehen
Weisheit wird schliesslich als Resultat der Untersuchung in
dem Satze bestimmt : „Die absolute Weisheit denkt, erschafft,
erhält, ordnet, leitet und vermittelt die geschöpfliehe Weisheit,
welche die göttliche Idee ist" (S. 74). Damit Avird, nachdem
auf der einen Seite der pantheistische Irrtum auf das
Bestimmteste abgewiesen war, auf der andern Seite die wahre
Verbindung, in welcher die Idee zu Gott wirklich steht, gegen
eine falsche dualistische Trennung sichergestellt. — Nach dieser
positiven Begründung beginnt die Darstellung der Geschichte

l) S. 23 wird noch besonders auf das „ausgezeichnete Verdienst des

Weltpriesters Anton Günther" (dem St. das Buch auch gewidmet hat) hingewiesen,
das sich dieser um die spekulative Begründung des christlichen Kreationsbegriffs

erworben habe. (Über Staudenmaiers Verhältnis zu Günther werde ich
ausführlich in der Fortsetzung handeln.)



— 822 —

der Ideenlehre, in der thatsächlich mehr von falschen als von
wahren Entwicklungen die Rede sein muss. Die falsche
philosophische Ideenlehre bewegt sich aber eben in der Richtung
der beiden angegebenen Abwege, eines falschen (deistischen)
Dualismus und des Pantheismus. Die erstere „Verkehrung des

wahren Verhältnisses der Idee zu Gott, sofern diese Verkehrung
in der unnatürlichen Trennung besteht, nach Avelcher die
Ideen der Dinge nicht die Gedanken Gottes von den Dingen
sind" (S. 82), findet Staudenmaier begründet in der Ideenlehre
Piatos, Avodurch eben dessen Philosophie bei allen sonstigen
Vorzügen ihr dualistisch-deistischer Charakter aufgedrückt
werde,l) der sich in dem Satz kurz zusammenfassen lässt (S. 92) :

„Nach Plato ist Gott nicht Schöpfer der Welt, sondern nur
Vermittler zwischen den ewigen Ideen und der eAvigen Materie".
(Darstellung und Kritik der platonischen Ideenlehre S. 83—98.)
Der zweite Abweg, die pantheistische Verirrung in der Ideenlehre,

lässt sich zurückverfolgen bis zurPhilosophie der Eleatischen
Schule (S. 98—102) und hat später eine weitereAusbildung erfahren
durch Giordano Bruno (S. 102—107), Spinoza (S. 107—123).2)
Eine gleich falsche Ideenlehre findet sich jedoch auch in den
neueren philosophischen Systemen, zuerst als eine dualistisch-
deistische bei Kant, Aron dem der Idealismus in der neueren
Philosophie seinen Ursprung nahm (S. 123—143). Der Rationalismus

KantsschlägtAviederinPantheismusumbeiFichte(S. 144—-176),

') Über Plato überhaupt spricht Staudenmaier das Urteil aus : „Keiner von
denen, die da philosophierten, hat auf die Philosophie selbst grössern, bleibenderen und

wohlthätigeren Einfluss geübt, als Plato, der Begeistertste und Ideenreichste unter
den Denkern, die wir kennen. In ihm, dem Fähigsten der Sokratischen Schule,
setzte sich am reinsten das Streben seines Meisters nach der sittlichen Freiheit
des Geistes fort, sowie nach all dem, was damit in irgend einer Verbindung
stand" (S. 83). Auch Michelis (a. a. 0., S. 15) weist auf diese Worte besonders
hin und bemerkt, sie bezeugen, „wie tief und wahrhaft St. dem Wesen nach
Sokrates und seinen Schüler erfasst habe". Er wendet sich aber gegen St.'s
Auffassung der platonischen Ideenlehre und glaubt, dass diese Stellung desselben

zu Plato ihn eben gehindert habe, sein Ziel in der philosophischen Spekulation
ganz zu erreichen, während er seinerseits Plato anders versteht und bei ihm die
wahre Ideenlehre findet. Bekanntlich ist übrigens Michelis mit seiner Auffassung
des Piatonismus nicht durchgedrungen. Weiter kann ich auf diese Differenz hier
nicht eingehen.

*) Die Ausführungen über den Pantheismus dieser Philosophen, wie über die
modernen pantheistischen Philosophen berühren sich zum Teil mit dem früher
in der Abhandlung „Über den unpersönlichen Gott des Pantheismus und den

persönlichen des Christentums" Gesagten, vergi, oben S. 816.



— 823 —

und Aveiter wurde die pantheistische Ideenlehre fortgebildet
durch Schelling und seine Schule (S. 176—226). Von Schellings
eigener späterer Entwicklung, im Gegensatz zu seiner ersten
Naturphilosophie und der an dieselbe sich anschliessenden
Schule, spricht Staudenmaier sodann (S. 226—228) noch
dieselben Hoffnungen aus, mit denen er schon früher seine
Annäherung an den christlichen Theismus verfolgt hatte (s. oben
S. 816). Dagegen hat der von dem früheren Schelling
ausgehende Hegel das pantheistische Prinzip zur höchsten und
konsequentesten Steigerung fortgebildet, dessen logischer
Pantheismus unter VerAveisung auf die von Staudenmaier schon
veröffentlichten speciellen Arbeiten über Hegel Avenigstens in
den Grundzügen dargestellt und beurteilt wird (S. 228—245).
Allen diesen Irrwegen gegenüber wird sodann (S. 246 ff.) die
Bestimmung der Avahren Ideenlehre wieder aufgenommen und
ihre Entwicklung verfolgt, wobei besonders auch der Gegensatz

ZAvischen den Realisten und Nominalisten in der
Scholastik des Mittelalters berührt wird; aus neuerer Zeit werden
die Anschauungen von Malebranche (S. 267—271) und Leibnitz
(S. 271—277) über die ewigen und notAvendigen Wahrheiten
näher betrachtet; sodann die Lehre A~on den Kategorien bei
neueren Philosophen (S. 280 ff.), deren verschiedene Entwicklungen

auf ihren relativen Wahrheitsgehalt geprüft Averden.

Neben der Lehre von den Kategorien als den notAvendigen
reinen Formen, die sich, einseitig verfolgt, leicht in ein leeres
inhaltloses Formenwesen verirren kann, wird als positi\Te
Ergänzung die Idee und das System des Lebens in Anknüpfung
an biblische Gedanken, die immer konkret und lebendig sind,
ausgeführt und dabei gezeigt, wie auch bei den wahren
Vertretern der christlichen Theologie und Philosophie die Ideen-
lehre eine lebendige ist (S. 308—340). — Nachdem so alle
Entwicklungen, Avelche die Ideenlehre, für sich allein genommen,

durchgemacht hat, betrachtet worden sind, wird die
Untersuchung weitergeführt durch die Betrachtung der Beziehungen,
in Avelche durch Theologen und Philosophen A~erschiedener
Zeiten die Lehre \ron der Idee zu der Lehre von dem
göttlichen Logos gesetzt worden ist. Es werden darüber zuerst
die Ansichten vorgeführt, die bei alten Kirchenschriftstellern
sich finden, und dabei auf die Gefahren einer Spekulation
hingewiesen, die ohne genauere Unterscheidung den Logos, die



— 824 —

zweite Person der Gottheit, einfach mit der Weisheit der
alttestamentlichen Weisheitsbücher identifiziert, Avas auf der einen
Seite zu einer monarchianischen Gefährdung der Trinitätslehre
(Logos der unpersönlichen Weisheit Gottes), auf der andern
Seite zum Pantheismus (Logos—Weisheit Weltidee) führen
könne, wenn nicht die Persönlichkeit des Logos und sein
Verhältnis zum Vater und zur Welt genau bestimmt wird (S. 341 ff.).
Die mögliche Verbindung der falschen Ideenlehre mit einer
falschen Logoslehre hat wirklich stattgefunden und hat noch
in viel weiterem Umfange in einer falschen Richtung der
Spekulation sich entwickelt, als dies bei der blossen Lehre A'on
der Idee ausserhalb dieser Verbindung schon der Fall geAvesen
war. Als Ausgangspunkt für die ganze folgende Entwicklung
der aus dieser Verbindung hervorgegangenen unwahren Spekulation

nimmt Staudenmaier das System des Philo an, das
deshalb eingehend dargestellt (S. 360—440) und sodann in seinem
Widerspruch zur alttestamentlichen Weisheitslehre (S. 440 bis
449) wie zur Logoslehre des Neuen Testaments (S. 449—462)
und der christlichen Kirche (S. 462—483) beurteilt wird. Aus
der Darstellung des philonischen Systems selbst ging hervor,
dass dasselbe auch in sich selbst nicht einheitlich und
konsequent ist, sondern die ATcrschiedensten widersprechenden
Elemente in sich A-ereinigt, zwischen der platonischen dua-
listisch-deistischen Ansicht vom Verhältnis Gottes zur Welt und
zwischen dem Pantheismus, der in der pantheistischen Logosund

Ideenlehre zum iUisdruck kommt, unbestimmt schwankt.
Gerade durch diese Vereinigung ATerschiedenartiger Elemente
ist aber Philo, wie Staudenmaier annimmt und nun im
folgenden für die ganze weitere Entwicklung bis in die neuere
Zeit eingehend ausführt (S. 483 ff.), der Ausgangspunkt für die
A'erschiedensten Häresien alter und neuerer Zeit und für die
verschiedensten unwahren Spekulationen geworden.1) Von den

') S. 484 : „Dieser Behauptung wird vielleicht sogleich entgegengehalten,
dass aus einem einzigen Systeme, dem des Philo, sich so viele, sich selbst
teilweise widersprechende Systeme unmöglich ableiten lassen. Dieser Vorwurf ist
aber um so leichter zu widerlegen, als... nachgewiesen worden ist, das System
Philos sei kein einheitliches, sondern trage in jenen sich sogar gänzlich oder
auch nur teilweise widersprechenden Elementen, aus welchen es zusammengesetzt
sei, auch einen inneren Widerspruch an sich, ja es sei der realisierte Widerspruch

selbst. Diese Elemente sind aber, näher angesehen, das Hebräische, das



— 825 —

Häresien der ersten christlichen Jahrhunderte bringt Staudenmaier

den Doketismus, Gnosticismus, Sabellianismus,
Manichäismus und Arianismus in solche Verbindung mit Philo. Der
fortgesetzte Einfluss dieser Art durch das Mittelalter herunter
wird in den pantheistischen oder gnostisch-manichäischen Sekten

des Mittelalters erblickt, neben welchem Strom der Häresie
noch zwei ebenfalls von Philo ausgehende Nebenströme einer
pantheistischen Theosophie und Philosophie in der Kabbalah
und im Neuplatonismus hergehen, die ebenfalls ihren Einfluss
üben (S. 510 ff.). Als Gegensatz gegen diese falsche nachphi-
lonische Entwicklung werden sodann (S. 525—632) der
sogenannte Dionysius Areopagita und Johannes Scotus Erigena als
Vertreter einer wahren christlichen Spekulation aufgefasst und
dargestellt (s. oben S. 813 f.). Von da kehrt Staudenmaier wieder
zu denen zurück, in welchen sich die unAvahre EntAvicklung
fortsetzte (S. 633 ff.), zu den pantheistischen Sekten und
pantheistischen Mystikern des Mittelalters, zu welchen letzteren er
auch den (sonst verschieden beurteilten) Meister Eckart rechnet,
der (S. 641—654) eingehender behandelt wird; daran sich
anschliessend die Lehre der „Teutschen Theologie" (S. 654—667) ;

weiter sodann der Pantheismus bei den Vorläufern (Wycleff,
S. 667—684) und den Begründern des Protestantismus; in
Bezug auf die letztern soll gezeigt wrerden, dass eben die
eigentümlich protestantischen Grundlehren nur die praktischen
Folgerungen aus den früheren (pantheistischen) Spekulationen
waren (S. 686—711). Dieser unbewusste Pantheismus der
Reformatoren schlug im weiteren Verlaufe der Entwicklung wieder
in einen bewussten und ausgesprochenen über, schon bei
manchen in der Reformationszeit selbst aus dem Protestantismus
hervorgehenden Erscheinungen (S. 711 ff.), wTährend in der
neuesten Entwicklung des Protestantismus der spekulative Pan-

Pythagoräisch-platonische, das Eleatisch-pantheistische, das Indisch-emanatistische
und das Persisch-dualistische. Dies sind aber genau diejenigen Elemente, aus
welchen die obigen Häresien zusammengesetzt sind, das Hebräische in dem Sinne

genommen, wie es als Starrjüdisches einen unversöhnlichen Widerspruch gegen
das Christliche bildet, wonach auch noch der Ebionitismus aufgenommen werden
könnte, der in Christo mit Ausschliessung des Göttlichen nur das Menschliche,
Geschöpfliche erkannte." — Michelis (a. a. 0., S. 17) möchte diesen Einfluss,
den nach Staudenmaier Philo ausübte, vielmehr dem Neuplatonismus, der bei St.
als ein Glied der von Philo ausgehenden Entwicklung erscheint, zuweisen.



— 826 —

theismus der verschiedenen hierher gehörigen philosophischen
Systeme auch auf die Theologie einen bestimmenden Einfluss
ausgeübt hat (S. 743—820). — Nach dieser Darstellung der
historischen Seite Avird schliesslich am Ende des Bandes als
Resultat der bisherigen Erörterungen eine „Dialektik der Idee"
gegeben, als systematische Ausführung der christlichen Ideenlehre

(S. 820—923).
Prof. Dr. F. Lauchert.

(Fortsetzung folgt.)


	Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt [Fortsetzung]

