Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Artikel: Ni ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais catholiques
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NI ULTRAMONTAINS, NI GALLICANS, NI PROTESTANTS,
MAIS CATHOLIQUES.”)

Ultramontanisme, gallicanisme, protestantisme, sont des
mots qui sont loin d'étre clairs pour tout le monde. C'est un
lieu commun de dire qu'il faut se méfier des mots en
isme, et cependant on ne s'en méfie jamais assez, en ce sens
que ce sont généralement des mots élastiques auxquels chacun
donne le degré de signification et d'intensité qui lui plait, et
qui par conséquent sont presque toujours des ¢léments de
confusion et d’erreur. Avec eux et par eux, loin de rien
éclaircir, on peut tout embrouiller. Examinons, en effet, chacun
des trois mots susmentionnés; peut-étre aurons-nous éclairci
du méme coup le mot « catholicisme», sur lequel aussi plu-
sieurs esprits se méprennent.

I. Etymologiquement, l'ultramontanisme est le systéme
recu au dela des monts, pour les Francais, c’est le systéme
recu au dela des Alpes, c'est-a-dire @ Rome,; pour les Romains,
ce pourrait étre aussi le systéme recu au deld des Alpes,
c'est-a-dire en France. Donc confusion. Mais laissons I'étymo-
logie et ne voyons que le fait actuel. L’ultramontanisme est
le systeme théologique et ecclésiastique qui est adopté & Rome
et imposé par Rome. Or, 4 Rome, on n’admet pas d'autre

#*) Voir dans le n° 9 de la Rewue, janvier 1893, p. 79-88, I'étude de M, le
professeur Langen intitulée : Weder Protestantismus noch Romanismus, sondern Katho-
lizismus, — Si nous revenons sur ceite question, c’est que quelques théologiens
d’autres Eglises, connaissant insuffisamment l’ancien-catholicisme, ont paru en sus-
pecter les doctrines et les confondre, les uns avec le protestantisme, d’autres avec
I'ultramontanisme, d’autres enfin avec le gallicanisme. Le but de cette premitre
-étude est de réfuter, d’'une maniére générale seulement, ces accusations et ces mé-
prises.



— 7L —

catholicisme que celui qui est fondé sur le pape comme chef
infaillible et omnipotent de I'Eglise universelle. Donc, de fait,
actuellement, le mot «ultramontanisme » implique deux erreurs,
a savoir: qu'il est le catholicisme, et que le catholicisme est
le systeme qui reconnait le pape infaillible et omnipotent pour
chef de I'Eglise universelle. Or, ces assertions, qui sont des
dogmes pour les catholiques-romains actuels, étaient tenues
pour des erreurs par les gallicans, qui étaient cependant catho-
liques, méme aux yeux de Rome (avant le 18 juillet 1870); et
aujourd’hui encore elles sont tenues pour des erreurs et méme
pour des hérésies, par tous les catholiques non romains, c'est-
a-dire par tous les catholiques qui, & 'exemple des catholiques
de l'ancienne Eglise universelle, repoussent les erreurs romaines
et restent fideles aux dogmes de 'Eglise catholique d’autrefois,
laquelle seule est encore 1'Eglise catholique d’aujourd’hui et 2
laquelle appartiennent tous les vrais catholiques soit d’'Orient,
soit d'Occident, tous repoussant 'ultramontanisme. On voit par
la comment le mot «ultramontanisme» a varié dans sa signi-
fication et a quelles confusions il donne lieu aujourd’hui. Ne
serait-il pas mieux de n’en plus faire usage, et d’appeler de
leur vrai nom, c'est-a-dire romanistes ou papistes, ceux qui
reconnaissent le pape de Rome pour le chef de leur Eglise?
Nous prions donc tous les écrivains libéraux et tous les pro-
testants désireux de mettre un peu de clarté et de sincérité
dans le langage: 1° de ne plus considérer comme synonymes
les mots «ultramontanisme» et «catholicisme », qui effective-
ment sont profondément différents; 2° de réserver le qualifi-
catif de «catholiques» a ceux-la seuls qui, devant la saine
théologie et devant l'histoire, ont le droit de le porter; 3° par
conséquent, de ne le donner jamais aux partisans de I'Eglise
papiste, ou, si on le leur donne, d'ajouter toujours le second
qualificatif de «romains ».

II. Le gallicanisme était le systéme religieux et ecclésias-
tique adopté en Gaule, ainsi que dans les pays qui professaient
les mémes maximes et revendiquaient les mémes libertés. Ces
maximes et ces libertés, qui n’étaient que le droit commun de
lancienne Eglise catholique, ont été naturellement attaquées,
discréditées, dénaturées, calomniées par le parti papiste. Ces ca-
lomnies se sont répandues partout, méme parmi les laiques

Revue intern. de Théologie. Heft 20, 1897. 51



— 773 e

indifférents qui, bien que non théologiens, parlent constamment
théologie, mélent tout, confondent tout, et, peut-étre sans
le savoir, se font les échos du parti papiste au détriment de
la vérité,

C'est ainsi que M. Faguet, dans une étude sur Lamennais,
a émis les opinions suivantes (Revue des Deux-Mondes, 1 avril
1897, p. 571-573):

« Le gallicanisme n’est pas trés différent du protestantisme.
Il est une sécession aussi; il est un catholicisme national, horrible
contresens dans les termes, car cela veut dire un universel parti-
culier. Le caractére méme, précisément sacré, du catholicisme, et
sa vertu la plus précieuse, le fait d’étre universel, international,
lien entre les nations, gouvernement spirituel planant au-dessus des
gouvernements temporels et ne connaissant pas de fronti¢res, c’est
ce que le gallicanisme efface et c’est ce qu'il exténue (sz¢c). (Euvre
indirecte du protestantisme. Le protestantisme, forcé pour lutter
contre Rome de s’appuyer sur les gouvernements locaux, a forcé
les Eglises catholiques a s'appuyer sur les gouvernements locaux
pour lutter contre lui. Il les a obligées, en les combattant, a lui
ressembler. Depuis lui, voici qu’en France, par exemple, une Eglise
obéit au gouvernement politique, est dirigée par lui, conseillée,
blamée, censurée, approuvée quelquefois, protégée et comprimée
toujours par lui. Il v a une Eglise du roi de France. L'Eglise est
quelque part gouvernée par son fils ainé. Un gallican est un catho-
lique qui est plein de condescendance pour le pape et d’obéissance
pour le roi de France. On cherche a arranger cela dans la pra-
tique, a marquer les limites d'une autorité et d’'une autre. Au
fond, et surtout depuis la Révolution et la perte des biens ecclé-
siastiques, 'Eglise est serve de qui la paie et ne peut qu'échapper
partiellement a ce servage; le secouer, jamais. »

M. Faguet continue ensuite a reprocher a I'Eglise gallicane
d'avoir été dépendante du pouvoir et d’avoir ainsi perdu toute
popularité; puis il ajoute:

¢« Récolter la désaffection qu’elle ne séme pas et que séme un
gouvernement qui l'opprime, voila un beau résultat; et voilda un
malheur que le gallicanisme nous vaut. Il n’y a pas d’erreur plus
forte, a tous les points de vue, que les prétendues libertés de
I'Eglise gallicane, libertés qui sont les chalnes les plus lourdes,
les entraves les plus étroites, et des entraves qui conduiraient au
précipice les pieds qu'elles enserrent! »



Et encore:

« Le libéralisme est de 'essence méme du christianisme; le
libéralisme est chrétien. Seulement, en passant, pour ainsi parler,
a travers le protestantisme, il a changé de caractére. Il est devenu
la prétention, pour chaque homme et dans chaque homme, de
penser par lui-méme et sans aucun contrdle, et presque, car c’est
du moins la tendance, sans consulter personne. C’est séduisant,
mais dangereux. Le libéralisme, a s’exagérer ainsi, se tue lui-
méme. Qu'il existe une association d’hommes qui ne soumettent
point leur pensée aux pouvoirs politiques, mais qui la soumettent
a eux-mémes, la discutent entre eux par la voix de leurs repré-
sentants spirituels, la fixent ainsi, puis s'y tiennent pour pouvoir
penser en commun, pour pouvoir étre en communauté de pensée
et en communion de sentiments, non seulement entre eux a tel
point du temps, mais avec leurs fréres du passé et leurs fréres de
l'avenir; voila qui est liberté, puisque c’est pensée et croyance
soustraites aux pouvoirs temporels, mais voila en méme temps
qui est force, puissance de résistance, barriére aux empi¢tements
des pouvoirs humains, liberté en soi, force conservatrice de la liberté
ensuite,

¢« Mais la liberté individuelle de pensée et de croyances, elle
est liberté, soit, mais ou sera sa force? Par quoi, comment résis-
tera-t-elle’ Comment méme se communiquera-t-elle, se répandra-t-
elle d’ame a dme, si le pouvoir temporel ne veut pas qu’elle se
répande? Je vois des millions de petites libertés enfermées dans
des millions d’ames, et chacune incapable de sortir de son dme et
de s’appuyer sur une autre liberté, et d'en créer d’autres. Autant
dire qu’elles n’existent pas, n’ayant pas la force de vivre. Ainsi
poussé a l'extréme, le libéralisme disparait dans son exagération.
Il s'0te la vie pour s’affirmer davantage. Le libéralisme moderne,
c’est la liberté s’exaltant jusqu’au suicide. Il n'y a pas d’aberration
comparable. »

M. Faguet, comme son maitre, M. Brunetiére, aime gater
les vérités qu’il dit par des exagérations et des paradoxes,
qui, dans le cas présent, le rendent aussi injuste qu'erroné:

1° Il pose une antinomie entre l'universalisme et le parti-
cularisme, et il en conclut que le catholicisme national est «un
horrible contresens dans les termes ». Si M. Faguet regardait
les choses et non seulement les termes, il serait moins effa-
rouché et il ne se laisserait pas piper par des effets de mots.
Il sait aussi bien que qui que ce soit que les universaux
n'existent que dans les réalités particulieres, qu’il n’y a pas



— 774 —

d'’hommes en général, et que I'humanité n’existe que dans les
hommes en particulier. Comme 'humanité, le catholicisme n'est
qu'une abstraction, laquelle n'existe & 1'état concret que dans
les Eglises catholiques particulieres. Que ces Eglises particu-
litres soient dites nationales, du moment qu’elles existent dans
telles nations, dans tels pays, rien de plus simple. Cela les
empéche-t-il de professer le dogme catholique, universel pour
toutes? Cela les empéche-t-il de professer la morale catholique,
universelle pour toutes? Evidemment non. Donc leur nationa-
lité n’est pas un obstacle a leur catholicité, comme leur catho-
licité n'’est nullement un obstacle a leur nationalité. On se
demande, en vérité, comment un esprit réfléchi et distingué
peut faire des épouvantails avec des choses aussi simples.
Tant est grande la puissance de la routine et du lieu com-
mun en matiére théologique, pour les esprits qui ignorent la
théologie !

20 M. Faguet dit que le gallicanisme est «l'ceuvre indi-
recte du protestantisme ». Or, 'histoire nous montre que le
gallicanisme a existé bien longtemps avant le protestantisme.
Le protestantisme ne date que du XVI° siécle, et le gallica-
nisme luttait déja contre Rome au IXe® sieécle, dans la personne
d’'Hincmar de Reims, etc.

3° M. Faguet semble croire que c’est seulement a 1'époque
de Louis XIV et seulement a l'imitation du protestantisme que
le gallicanisme s’est appuyé sur 1'Etat pour combattre ses
adversaires. Il se trompe: car le systéme de l'union de I'Eglise
et de I'Etat est bien antérieur & Louis XIV; depuis Constan-
tin, toutes les Eglises se sont efforcées d'avoir pour elles
l'appui des gouvernements; celle de Rome plus encore que les
autres, et le protestantisme, en continuant cette tendance, n'a
rien inventé; et le gallicanisme du XVII® siécle n'a pas été
autre, sous ce rapport, que le gallicanisme des si¢cles anté-
rieurs. Que sous Louis XIV I'Eglise gallicane ait été moins
libre qu'a d’autres époques, c'est possible; mais ne pourrait-on
pas affirmer avec autant d'exactitude que c'est elle qui a do-
miné Louis XIV, elle qui a inspiré ses mesures violentes
contre les protestants, ses oppositions contre Innocent XI, etc.?
M. Faguet n'’avoue-t-il pas que depuis la Révolution, donc
aujourd’hui encore, I'Eglise est «serve de qui la paie?» Des
lors, pourquoi caractériser le gallicanisme par une situation
qui est aussi celle de 'Eglise ultramontaine en maints pays?



o TIB ==

4° Que veut dire M. Faguet lorsqu’il affirme qu’«il y a une
Eglise du roi de France et que 1'Eglise est quelque part gou-
vernée par son fils ainé»? S'il veut dire que cela est particu-
lier au gallicanisme, il se trompe étrangement: car on peut
dire aussi qu’'il v a une Eglise de 'empereur d’Autriche, une
Eglise du roi d'Espagne, comme il y a une Eglise du roi de
Prusse, une Eglise de la reine d’Angleterre, une Eglise de
I'empereur de Russie, etc. Si M. Faguet veut dire que le roi
de France, dans le systéme gallican, pouvait gouverner I'Eglise
de France a son gré, lui dicter ses ordres, ses opinions, ses
doctrines, il se trompe plus encore; car de ce qu'un Etat peut
s'opposer a4 telle mesure administrative ecclésiastique, il ne
résulte pas qu'il ait le pouvoir de régler la foi, la doctrine,
la morale, le culte, etc. Louis XIV n’a pas fait les Quatre Articles
de 1682, c'est l'assemblée du clergé qui les a faits et qui a
voulu qu'ils fussent enseignés.

5° M. Faguet accuse le gallicanisme d'avoir rendu I'Eglise
impopulaire en France. Mais, en France, tout ce qui est hié-
rarchie et tout ce qui sent la bureaucratie n’'est-il pas, par
cela méme, impopulaire? L’Eglise ultramontaine, qui aujour-
d'hui bénéficie du Concordat, est-elle plus populaire que ne
I'était 'Eglise gallicane du temps de Bossuet et de Fénelon?
M. Faguet affirme que les libertés de I’Eglise gallicane ont été
«les chaines les plus lourdes»; mais dit-il en quoi et com-
ment? Les chaines de l'ultramontanisme ne sont-elles pas mille
fois plus lourdes? Que M. Faguet prenne la peine de faire la
comparaison, de préciser avec impartialité, et aprés nous
verrons.

6° Quant au libéralisme excessif qui n’a aucun frein, M. Fa-
guet I'accuse avec raison; mais un tel libéralisme n'a existé
ni dans l'ancien catholicisme, ni dans le gallicanisme. Clest
seulement dans quelques Eglises protestantes et dans l'indiffé-
rentisme qu'il existe.

Donc le proces intenté par M. Faguet contre le gallica-
nisme ne parait pas fondé. Est-ce a dire pour cela que le gal-
licanisme soit la vérité méme et le catholicisme méme? Nulle-
ment. Nous aussi, nous voyons dans le systéme gallican des
erreurs et dans le parti gallican des torts. Ce n’est pas le lieu
de préciser ces erreurs et ces torts. Nous n'y faisons allusion
que pour dégager notre responsabilité et pour avoir le droit



de conclure que le gallicanisme n’'a été souvent qu'un catho-
licisme dégénéré, un effort pour concilier l'inconciliable, un
compromis dirigé par de bonnes intentions, mais fondé sur
plus d'un principe erroné. Lui aussi, comme 'ultramontanisme,
a évolué; ce qu’il a été & certaines époques, il ne 1'a pas été
a4 d'autres; aussi, pris en bloc, est-il confusion: pour les uns,
il a été, bien avant le protestantisme, une opposition contre
Rome, et pour d’autres, un simple ultramontanisme mitigé,
rempli de contradictions et évidemment destiné a disparaftre.

III. Enfin, le protestantisme est un systéeme qui, dans sa
simplicité apparente de liberté individuelle et de particularisme
illimité, offre des contradictions et des confusions plus grandes
encore que celles du gallicanisme et celles de l'ultramonta-
nisme. La question est trop complexe pour étre traitée a fond
dans cette simple esquisse; nous la traiterons plus tard. Qu'il
suffise de remarquer pour le moment qu'il y a protestantisme
et protestantisme; qu'on ne peut nullement juger du protestan-
tisme actuel par le protestantisme des siecles passés; que, plus
encore que l'ultramontanisme et le gallicanisme, le protestan-
tisme a ¢volué, a ce point méme qu’il parait impossible aujour-
d'hui de trouver une définition quelque peu caractéristique et
précise qui puisse convenir a toutes les Eglises protestantes
actuelles. A entendre méme des protestants, c'est une Babel
ol le oui et le non sont également éclatants.

Certes, je rends hommage a tout ce qu'il y a eu de vrai,
de grand, d'héroique méme dans la Réforme du XVI¢ siécle,
réforme qui a eu ses martyrs, qui a compté et qui compte
encore des partisans d'une grande science et d'une grande
vertu. Mais c’est de la méthode qu'il s'agit et de l’ensemble
des résultats obtenus, méthode et résultats qui nous paraissent
défectueux et qui doivent, par conséquent, en nous éclairant,
nous déterminer a faire mieux. N'est-ce pas 'a & ¢ de la science
de l'histoire et de la morale, que les générations postérieures
doivent profiter des fautes des générations antérieures et
qu'elles doivent, en les évitant, s'efforcer de réaliser tout le
progres qui leur est possible?

Des lors, ne serait-il pas sage de n'attacher aucune valeur
dogmatique au mot «protestantisme » et de s’en servir uni-
quement pour désigner tous ces chrétiens qui, n’étant exte-



— 7 —

rieurement ni dans I'Eglise romaine, ni dans I'Eglise ortho-
doxe orientale, ni dans 1'Eglise ancienne-catholique, peuvent
étre cependant, par leur foi méme et par leur conscience,
d’accord avec telle ou telle de ces Eglises?

On peut, en effet, diviser les protestants en trois groupes
principaux:

Les uns croient & peine; ils ne veulent rien de positif ni
dans la méthode, ni dans les conclusions; ils n'ont, en défini-
tive, que des négations et tendent a tout détruire. Ils vont,
quoi qu'ils disent, au nirvana religieux. Et indépendamment
d'un tel credo, qui est plutdot I'absence de tout credo, ils affectent
de telles prétentions & la toute-science qu'il est impossible de
s'entendre avec eux.

D’autres sont, au fond, des papistes qui s’ignorent. Ils ont
I'esprit de Rome, tout en déclarant qu'ils condamnent Rome. Tls
ont, en effet, une foi aveugle en leur clergé; ils ne révent que
miracles!), N’ayant rien appris et ne voulant rien apprendre,
ils rejettent les raisonnements et la théologie scientifique, et
cela sous prétexte d'intellectualisme, l'intellectualisme étant
pour eux la grande hérésie! Ils pratiquent constamment un
propagandisme étroit, orgueilleux, insupportable, comme si eux
seuls avaient le monopole de la foi, de la grace divine, de la
justification et du salut. Ils sont persuadés que ce sont eux
qui ont inventé le christianisme; tel d’entre eux, par exemple,
considérant que Luther s’est appuyé sur 1'Ecriture pour ensei-
gner ses doctrines, en a conclu que Luther a enseigné une
théologie nouvelle, comme si les ouvrages des Peéres contre
les hérétiques de leur temps, ceux d'Augustin, par exemple,
contre les donatistes, n'étaient pas remplis de textes de I'Ecri-
ture sainte. Inutile d’ajouter que l'horizon de ces protestants
est fort borné. Ils ne voient qu'eux, ne travaillent que pour
eux, et n'ont d'autre esprit que l'esprit de clocher et de sacris-
tie. Ils dédaignent toutes les Eglises autres que la leur: pour
eux, les Eglises orientales ne sont que des Eglises ignorantes,
encrofitées et superstitieuses; pour eux, l'ancien-catholicisme
n'est rien, et il n'y a pas d’autre catholicisme que le catholi-
cisme romain, pour lequel ils sont d'ailleurs remplis de défé-

1) En mars 1896, une de leurs conférences était intitulée: Signes ez Miracles
dans le domaine de la mission.



— 778 —

rence. M. Roger Hollard, par exemple, parlant «du christia-
nisme de J.-C. dans sa simplicité accessible et vivante», dit
que c'est ce christianisme-la que représente la Réforme!). Il
entend la Réforme protestante, car & ses yveux il n'y en a pas
d’autre, et il affirme méme que «seul» le protestantisme peut
répondre aux besoins de la société en France, lorsqu’il est ma-
nifeste, au contraire, que le protestantisme en France rem-
porte plus d’échecs que de succes. Bref, les petits conventicules
de cette catégorie de protestants ne sont au fond que des
jésuitieres, pires méme que les jésuitieéres romaines. Avec eux,
pas plus qu'avec les incroyants et les négatifs, nous n'avons
rien a faire.

Un troisieme groupe est celui des protestants qui veulent,
avant tout, étre chrétiens, d'aprés le vrai Christ historique et
le vrai christianisme historique. Ayant une foi positive éclai-
rée, ils savent qu'ils doivent chercher le Christ et le christia-
nisme non dans les fantaisies de leurs propres systémes, mais
conformément aux régles de la critique historique positive et au
critérium universel. Ils savent que la vraie foi chrétienne est
une comme le Christ est un. Avec eux, il est donc possible de
s'entendre, puisqu’'en principe ils admettent la nécessité d'une
foi une, et que, de fait, ils ont une méthode qui permet d’at-
teindre cette foi une et universelle.

Par ce simple exposé de la situation protestante, on voit
déja, je le répete, qu'il y a protestants et protestants; qu'il
est donc impossible désormais de prendre ces mots «protes-
tantisme » et «protestants» en bloc, sans préciser ce qu'ils
signifient aujourd’hui. Je dis awujourd hui, parce que, de fait,
ils ne signifient plus ce qu’ils ont signifié autrefois. Les pas-
sions, les idées et les points de vue ont changé. De méme
que certains protestants considérent actuellement les autres
Eglises autrement qu’ils ne les ont considérées, de méme les
autres Eglises envisagent le protestantisme sous des aspects
nouveaux et plus exacts, sans odium theologicum et indépen-
damment des anciennes querelles et des anciens épouvantails,
qui n'ont heureusement plus de raison d’étre. A chaque époque
suffit sa peine.

Dans I'’Eglise papiste, il est vrai, la majorité considére
encore le protestantisme comme une béte noire et répéte volon-

1) Revue chréitienne, mai 1894, p. 323.



— 779 —

tiers le jeu de mots: sectes, insectes. Des faits d'intolérance
haineuse se produisent chaque jour chez les papistes envers
les protestants. La, c'est le Signal de Paris se plaignant de
voir les papistes voter plutdt pour un révolutionnaire que pour
un protestant: «Plutét un révolutionnaire qu'un protestant, et
méme plutdt un insulteur du Créateur qu'un protestant!» Ici,
c'est la Liberté de Fribourg reprochant au protestantisme «de
laisser le sens religieux descendre les pentes dangereuses du
naturalisme, de remettre en honneur l'antique hérésie d’Arius,
de nier linspiration de la Bible, de n’accepter les enseigne-
ments des Livres-Saints qu'autant qu'ils plaisent a 1'étroitesse
de la raison humaine, de réduire les dogmes chrétiens a 1'in-
fime proportion permise par le renanisme, de nier le surna-
turel de plus en plus facilement, de marcher a grands pas
vers le précipice du rationalisme pur.» (Numéro du 21 sep-
tembre 1894.) Etc., etc.

Cependant quelques membres de I'Eglise romaine, parlant
comme individus trés isolés, s’adoucissent. L'un, par exemple,
M. 'abbé F. Martin, fait I'éloge de l'individualisme qui trans-
forme chaque centre protestant en une molécule active,
consciente d’elle-méme, et il reconnait que, si I'on trouvait le
moyen de grouper ces molécules, de leur imprimer un mouve-
ment commun et de les diriger vers un but unique, on obtien-
drait «une puissance colossale ». Un autre ecclésiastique, M.'abbé
V. Charbonnel, va non seulement jusqu'a écrire dans les jour-
naux protestants, mais encore a y faire l'éloge du protestan-
tisme et a exprimer le désir que lI'Eglise romaine s’inocule
quelques-unes des qualités protestantes (v. Revwue chrétienne,
juillet 1897, p. 18).

Mais c’est surtout chez les protestants ouverts a la notion
de l'universalisme chrétien que les points de vue de l'ancien
protestantisme perdent de leur exclusivisme. Je ne crois pas,
il est vrai, qu'ils aillent jusqu'a dire avec M. Hanotaux que
« les propositions de Luther ne contenaient rien qui fat, au
début, inconciliable avec le dogme catholique !)». Mais M. P.
Chapuis, par exemple, avoue que la théologie progressante du
siecle présent compléte et corrige la Réforme du XVI*?); les

Y Etudes historigues sur le X VI et le XVII® siécle en France, p. 98. Paris,
Hachette, 1886,
Y Revue de théologie ot de philosophie (Lausanne), mai 1895, p. 284.



protestants de cette €cole sont donc libres de toutes les chaines
théologiques de leurs ancétres et ils ne relévent véritablement
que d'eux-mémes, disposés a embrasser toute vérité qui leur
sera démontrée, Dans une autre école, M. G. Frommel, ren-
dant compte d'un ouvrage de M. le Dr Fairbairn, a avoué que
la Réforme du XVI°® siécle n'a été qu'une tentative imparfaite
de retour au type primitif, et que la nécessité des temps oblige
a une réforme de la Réformel).

D’ailleurs, Vinet lui-méme n'a-t-il pas dit expressément:
« Ces deux tendances (la tendance romaine et la tendance pro-
testante) sont également vraies et également imparfaites. Le
catholique (romain) a tort de l'étre, car il 'est par anticipation
avant d’'en avoir le droit; le protestant a tort de croirve que le
protestantisme soit destiné a rester protestant, car il west qi'un
acheminement vers le catholicisme a wvenir.» Et ailleurs: «Le
protestantisme n'est pour moi qu'un point de départ: ma reli-
gion est au dela. Je pourrais, comune protestant, avoir des
opinions catholiques, et qui sait si je n’en ai pas?... Non seu-
lement le protestantisme est un hommage rendu au principe
de la liberté religieuse, mais le protestantisme n’est que cela. Le
christianisme est autre chose; le protestantisme n'est que cela...
Le principe du protestantisme est le droit ou plutdt le devoir
de ne relever en religion que de Dieu: mais se prévaloir du
droit d’interprétation pour se diviser et se subdiviser sans
cesse 4 'occasion d'une syllabe ou d'un mot; formuler et dog-
matiser sans cesse, perdre dans une recherche malheureuse
d’exactitude, ou doctrinale ou disciplinaire, le meilleur de ses
forces ou de sa substance; faire consister la fidélité dans l'ac-
ceptation toute servile des vérités avec lesquelles on n'a rien
de commun, a moins d'étre uni avec elles par le cceur; prendre,
en un mot, la théologie pour la religion, la controverse pour
la vie, les mots pour les choses, et la raide obstination a
-détendre des formules pour le vrai zele et le signe assuré du
progres... Oh non! ce ne fut pas le veeu intime des peéres de
la Réforme. »

Qu'y a-t-il d’étonnant, deés lors, que beaucoup de protes-
tants soient, au fond, catholiques sur bien des points, affir-
mant, par exemple, la nécessité de la foi et la sainteté des

Y} Le Chrétien évanglligue, 20 septembre 1893, p. 430-432.



— 781 —

Ecritures; donnant comme principe du protestantisme (en cela
ils se trompent, car c'est aussi, et bien avant le XVI® siécle,
le principe de I'ancienne Eglise catholique) qu'il ne faut
admettre que ce qui a été réellement enseigné par J.-C. et les
apotres?!); reconnaissant qu'en religion la doctrine est néces-
saire, et que la sacrifier sous prétexte que le vrai christianisme
est expérience et vie, c'est faire fausse route?); concédant
que la Bible, pour étre exactement connue, doit étre interprétée
par I'Eglise en méme temps que par la conscience person-
nelled); etc., etc.?

M. le pasteur Furrer, professeur a l'université de Zurich,
a exposé ainsi, en 1893, la situation du protestantisme en
Suisse: «Le protestantisme, lui aussi, a provoqué des guerres;,
ailleurs, il s’est absorbé dans des contestations doctrinales au
lieu de s'occuper de tous ceux qui souffrent. Le parti conser-
vateur en religion s’asservit a4 une notion de la Bible qui
donne la méme valeur a toutes ses parties; il prétend faire
arriver précipitamment les ames a la connaissance du Christ;
il est piétiste, beaucoup trop craintif & I'égard du monde; il
méconnait la tiche de la vie humaine tout entiere; il s'unit
aux conservateurs en politique, et il semble se tourner de pré-
férence vers l'aristocratie et les classes aisées. Par 1a il est
devenu impopulaire et s’est rendu relativement improductif.—
Quant au parti libéral, il a certainement mis en avant un beau
programme: la réconciliation de 'Evangile et de la culture; il
a voulu ramener les masses au christianisme; mais quels résul-
tats positifs a-t-il produits? Ils sont bien minimes. On a déve-
loppé l'orgueil de la raison et on a écarté les ames avides
de vérité, oubliant que la vérité religieuse est tout a fait dif-
férente de la vérité scientifique et qu'on y arrive par l'expé-
rience. Quoique tombant parfois dans la sentimentalité, le
parti libéral a affaibli le sentiment religieux par sa répugnance
A l'égard du mystere. Son enseignement religieux vise a faire

Y Revue de thiologie et de philosophiz (Lausanne), septembre 1895, p. 490.

%) Semaine religicuse de Gendve, 19 janvier 1895,

%) M. Frank Duperrut, parlant des principes de croyance (dogmatique) et de
conduite (morale) auxquels « aspirent a ’heure actuelle 1'élite des penseurs chrétiens
pénétrés des exigences et des méthodes de I'esprit moderne», a dit: « Ces prin-

ocipes ont leur source naturelle dans la Bible (exégése), interprétée par I'Eglise
(histoire) et la conscience personnelle (philosophie).» Revwe chrétienne, juin 1897,
page 4o07.



— 782 —

des enfants de petits théologiens; I'importance de Jésus-Christ
a été diminuée; les pasteurs se sont alliés au parti radical et
ont dG leur ¢€lection a des hommes qui ne vont jamais a
I'église. Tachons de nous affranchir de ces défauts et soyons
bien persuadés que le parti qui rendra le plus de services est
celui qui sera le plus convaincu et le plus dévoué. Le chris-
tianisme ne peut étre conservé que par les forces qui l'ont
fondé; soyons animés d'une profonde et active bienveillance
pour tous les hommes, d'un vrai patriotisme, et rapprochons-
nous les uns des autres en Jésus-Christ pour combattre sans
merci toute espéce de mall). »

M. le professeur Félix Bovet, de Neuchéitel, dans son fré-
nique et Polémique (1891, p. 7-8), a dit: « Il y a aussi l'intolé-
rance du cceur et de la pensée, a4 laquelle sont exposés les
meilleurs chrétiens, & laquelle ils sont méme plus exposés que
d’autres, parce qu'elle nait chez eux de I'énergie de leurs con-
victions. Il en est d'une conviction religieuse puissante comme
du patriotisme: ce sont des vertus, sur lesquelles ceux qui les
ont doivent veiller avec tout autant de soin que l'on veille
sur ses défauts, car elles peuvent en devenir. Prenons garde
que la part de vérité que nous possédons, si grande qu’elle
nous paraisse, si grande qu’elle puisse étre réellement, ne nous
empéche de voir la petite part qu'en ont aussi les autres. Et si
nos adversaires sont injustes a notre égard, ne le soyons jamais
au leur: rappelons-nous que la vraie justice, la seule que con-
naisse I'Evangile, consiste A traiter les autres non pas comme
ils nous traitent ou nous ont traités, mais comme nous vou-
drions qu’ils nous traitassent.» En vérité, ne pourrait-on pas
s’entendre avec des hommes qui parlent ainsi?

M. F.-M. Cameron, dans la Revue de théologie de Montau-
ban (mars 1894, p. 89 et 91), s'est exprimé ainsi: «Je ne puis
m’empécher de considérer le terme profestant comme une
expression malheureuse & certains égards. Sa signification
n’est pas bien comprise; elle est de nature 4 égarer... La base
méme de la Réformation, la pleine suffisance de 1'Ecriture-
Sainte, l'existence de confessions de foi, peuvent devenir un
mal. Trop souvent les yeux des hommes ont été tellement
tournés vers la lettre de la Bible qu'ils ont négligé de regar-

@

1) Voir la Semaine religieuse de Geneve, 9 septembre 1893, p. 184.



— 783 —

der a la personne vivante du Sauveur, révélée dans et par le
livre sacré, et qui est au-dessus et au deld de la parole écrite;
et ils ont été tentés de combattre plus pour les mots de leurs
formulaires que pour les vérités éternelles dont ces formulaires
devaient étre le dépot et la sauvegarde. C’est ainsi que la
religion du protestantisme s’est beaucoup trop cristallisée en
un systeme de vérités théologiques auxquelles on ne pouvait
rien ajouter et dont on ne devait rien retrancher... Fiers d'étre
les enfants de la Réformation, ils ont négligé I'esprit de la Ré-
formation... Nous avons besoin d'une nouvelle réformation...
La Réformation a brisé le joug de la puissance papale; il nous
faut une réformation qui brise le joug de la théologie elle-méme. »

Or, ne sont-ce pas 1a des aveux précieux, qui montrent
que, si des protestants sont fermes dans le fond chrétien de
leur foi, il ne sont nullement intransigeants dans les formes
purement ecclésiastiques du protestantisme? Que d’excellentes
déclarations ne faudrait-il pas relever également dans les arti-
cles de M. Frank Puaux, directeur de la Revwue chrétienne!
Par exemple: «L'’isolement est une faiblesse, et nulle Eglise
n'a rien a perdre 4 un examen de conscience au contact
d’autres Eglises!).» Et encore, & propos de 1'Histoire de Jéru-
Salem, de 1'évéque Gr. Palamas: « Nous n'avons pas besoin de
marquer ici nos sympathies pour I'Eglise grecque orthodoxe
qui, malgré les divergences dogmatiques, ne reconnait, comme
les Eglises protestantes, qu'un seul chef, le Christ, et a tou-
jours refusé de se soumettre a l'autorité du pape?).»

La correspondance suivante entre le Consistoire de I'Eglise
nationale protestante de Genéve et le métropolitain orthodoxe
d’Athenes, n'est-elle pas aussi touchante? Le Consistoire gene-
vois ayant porté a la connaissance du saint Synode de I'Eglise
orthodoxe grecque, que des priéres publiques pour la cause
des chrétiens en Orient seraient faites, dimanche 9 mai, dans
tous les temples genevois, cette communication a obtenu la
réponse suivante, qu’il nous parait intéressant de reproduire:

Athénes, le 28 avril/10 mai 1897.
Monsieur le président diu Consistoire, Genéve,

Profondément touché des témoignages de fraternité chré-
tienne que vous m'avez adressés, je remercie sincérement le

VY Revwe chyitienne, mai 1896, p. 4o00.
%) 7bid., mars 1896, p. 231.



— 784 —

Consistoire de I'Eglise nationale et la Vénérable Compagnie
des Pasteurs de Geneve. Puisse le Seigneur, dans sa miséri-
corde, exaucer vos priéres et nous accorder son divin secours
dans la lutte que nous soutenons pour notre foi et pour notre
patrie. Veuillez agréer, Monsieur le président, nos sentiments
de reconnaissance et nos salutations chrétiennes. — (Signé):
Procorios, Métropolitain d’ Athénes.

Que les orthodoxes orientaux veuillent bien considérer
qu'au point de vue des relations avec les protestants, la situa-
tion n'est pas la méme en Occident qu'en Orient; que 1'Orient
n’a pas les mémes difficultés que 1'Occident; que, sans la
réforme protestante du XVI°® siecle, la réforme catholique du
XIXe® n'aurait peut-étre pas été possible; que nous, catholiques
occidentaux, pour lutter contre la papauté romaine, nous devons
logiquement profiter des forces protestantes et tendre ainsi
une main reconnaissante & tous les protestants qui luttent
efficacement avec nous contre 'ennemi commun; que cette
attitude nous est imposée par la force des choses; et que,
d’ailleurs, la question des relations entre protestants et Orien-
taux devrait bien étre étudiée & nouveau, du moins dans les
limites et les points de vue indiqués précédemment.

Au XVII® siecle, plusieurs protestants, soit luthériens, soit
calvinistes, auraient été heureux de s’appuyer sur I'Eglise orien-
tale pour mieux combattre le papisme. La tactique était ex-
cellente, et elle aurait pu étre bien conduite et aboutir a des
résultats féconds. Malheureusement, les protestants d’alors
étaient dans l'effervescence de la lutte; ils ne voyaient pas
exactement les choses, entrainés qu'ils étaient par le point de
vue subjectif, toujours ondoyant et divers. Au lieu de se con-
former a la réalité historique, ils voulaient forcer les Orien-
taux a se conformer au protestantisme, et ils donnaient dans
ce but aux dogmes catholiques une signification soit luthérienne,
soit calviniste. Les Orientaux ont naturellement résisté, dé-
ployant d'autant plus d’efforts que ceux des protestants étaient
plus grands et plus compromettants. De 14 une vive hostilité,
de la part des Orientaux, contre les protestants, et un rapproche-
ment entre les Orientaux et les papistes sur plusieurs points
théologiques. Notons en passant que 'hostilité des Orientaux
contre les protestants était encore avivée par des questions de
races, de nationalités et de politique. On comprend que, dans



785 —

de telles conditions, 'exagération ait été inévitable de part et
d’autre: a la guerre on dépasse toujours le but.

Cependant, lorsqu’on examine les choses avec calme, abs-
traction faite des excés inévitables, on est obligé de convenir
qu'il y a, dans les doctrines protestantes, des points qui sont
beaucoup plus rapprochés du christianisme primitif et de 1'an-
cienne Eglise que ne l'est le papisme. D’olu la conclusion évi-
dente que les Eglises orientales, restées fideles aux dogmes.
de T'ancienne Eglise indivisée, doivent étre plus voisines d’un
certain protestantisme que du papisme. C'est, effectivement,
ce que des Orientaux du XIX® siécle, sagement oublieux des
luttes et des immodérations du XVII®, ont reconnu expressé-
ment. Ainsi, en 1805, un archevéque de Twer n’a pas hésité
a appeler Calvin un grand homme, a citer le témoignage de
Bingham pour établir que I'Eglise russe n'enseigne que la pure
foi des apotres, et méme & avancer sans détour qu'une grande
partie du clergé russe est calviniste. C'est du moins ce que
de Maistre rapporte dans son livre IV du Pape (ch. 1°7), et
naturellement de Maistre lui en fait un crime. Le Peére Michel,
ancien directeur du séminaire grec-uni de Ste-Anne a Jérusalem
et auteur de La Question religieuse en Orvient et I'Union des
Eglises (1893), abonde naturellement aussi dans le sens du
comte de Maistre et ajoute d'autres documents. Il cite Théo-
phylacte Gorski et Irénée Falkowski, qui, dit-il, admettent le
premier la doctrine des protestants sur la justification, et le
second leur théorie sur I'Eglise. Il affirme que l'idée protes-
tante est non moins manifeste dans la 7k#éologie de Théophane
Prockopowitsch, qui, bien qu'ancienne, continue a faire autorité
(p. 25). II prétend que l'idée de 1'Eglise enseignée par Phila-
réte, métropolitain de Moscou, et «admise par la meilleure par-
tie du clergé russe», est «éminemment protestante». Il ajoute:
«On peut voir aussi l'idée protestante relativement 4 la na-
ture de la justification, sur le purgatoire et les indulgences, dans
la Théologie plus récente et trés autorisée de Macaire, qui ne
ménage pas d'ailleurs les éloges aux théologiens plus anciens
attachés aux idées protestantes, méme lorsqu’il ne partage pas
leur sentiment ... Il suffit d’'avoir indiqué que le principe du
libre examen a fait son entrée dans 1'Eglise russe (p. 26).»

Le P. Michel se trompe: car 1'Eglise russe a pour cri-
térium, non le libre examen individuel entendu dans le sens



— 786 —

protestant, mais le critérium catholique formulé par Vincent
de Lérins. Aux yeux du P. Michel et des théologiens papistes,
tout ce qui n'est pas papiste est protestant! Donc il est bien
naturel qu'ils accusent de protestantisme les Eglises orientales,
sans s’apercevoir que le mot « protestantisme », pris en bloc,
manque absolument de précision, et que, mis en avant comme
opposition au papisme, il ne fait plus peur aux théologiens
catholiques séparés de Rome. Loin de moi donc la pensée
d’admettre comme fondées les assertions du P. Michel sur le
prétendu protestantisme des Eglises orientales; mais les cita-
tions qu’il fait ont cela de vrai et de bon qu'elles montrent,
comme l'a dit un théologien orthodoxe d'Athénes, que «les
Orientaux sont plus prés du protestantisme qu'on ne le pense
ordinairement ».

Voici les propres expressions de ce théologien, professeur
A Tuniversité d'Athénes: «Tous les théologiens du monde
chrétien honorent la théologie protestante allemande, et 4 bon
droit, car elle tient aujourd’hui le sceptre dans la science théo-
logique. La plupart des théologiens, non seulement de la Grece,
mais de la Russie, de la Roumanie, de la Serbie et des autres
contrées orthodoxes, ont été disciples des professeurs de théo-
logie allemands. Tous les théologiens de l'université d’Athénes
ont étudié en Allemagne, et pour ma part, jai été éleve des
universités d’Erlangen, de Leipzig et de Vienne. La théologie
protestante allemande est beaucoup plus estimée par nous
Orientaux que par les papistes, et de bon cceur nous recon-
naissons tous les services rendus par elle au christianisme:
la raison est que généralement nous sommes plus amicalement
disposés envers les protestants que les catholiques. Les rela-
tions entre les protestants et les Eglises orthodoxes n'ont ja-
mais (?) été de l'hostilité, Nous aimons les protestants, parce
que lesprit de notre Eglise est plus libre que celui de 'Eglise
catholique (romaine); nous sommes plus prés du protestantisme
qu'on ne le pense ordinairement.» (Anaplasis, janvier 1891).

Puisse donc disparaitre cet antagonisme malsain, cet esprit
de parti et de clocher, qui a poussé trop souvent Eglises contre
Eglises! Puisse chaque Eglise reconnaitre ses torts, confesser
humblement ses infirmités, et concourir a rétablir ainsi peu
4 peu l'unité de la véritable Eglise chrétienne! Ni le mot
«orthodoxe » ni le mot «protestant» ne doivent étre désormais



— 787 —

des épouvantails. Je le répeéte, les questions sont nouvelles,
ou, si elles sont anciennes, elles sont autrement posées; les
points de vue sont nouveaux, les besoins nouveaux; donc, une
attitude nouvelle est nécessaire. C'est du moins dans cet esprit
de plus grande impartialité et d’objectivité plus exacte que les
débats religieux et ecclésiastiques doivent étre conduits. On
le voit plus clairement de jour en jour, il ne saurait étre ques-
tion pour nous, catholiques-chrétiens, de nous rallier & des formes
protestantes usées, auxquelles les protestants intelligents sont
eux-mémes les premiers disposés & renoncer, dés qu'il le faudra.
Ce dont il est question, c'est d’examiner ensemble, objective-
ment et amicalement, au seul point de vue de l'exactitude, s’il
n’y aurait pas lieu, pour les protestants dont nous parlons,
de préparer par des éclaircissements nouveaux une entente
sérieuse et solide. Mais, quoi qu'il en soit de ces éclaircisse-
ments et de cette entente, une confusion grande n’en régne pas
moins, présentement, parmi les théologiens protestants.

1V. En sorte que — et c’est la conclusion a laquelle je vou-
lais arriver — la situtation de l'ancien-catholicisme par rapport
aux trois dénominations que nous venons de passer en revue,
est partaitement claire.

Nous sommes catholiques selon les dogmes de ['ancienne
Eglise catholique des huit premiers siécles; par conséquent,
nous ne sommes pas papistes, et aucun des griefs dirigés par
la philosophie et la science contre le papisme, contre le roma-
nisme, contre 'ultramontanisme ou le jésuitisme, ne saurait nous
atteindre. L'ultramontanisme, dés le IX°® siécle, a voulu sup-
planter le catholicisme, en en conservant le nom et les appa-
rences, mais en en falsifiant 1'essence; et nous, nous voulons
précisément rendre au catholicisme sa vigueur et sa place, et
le mettre & méme de renverser l'ultramontanisme. C'est donc
en vain que les ultramontains se disent catholiques; ils ne le
sont pas, et I'Eglise catholique reste essentiellement distincte
de I'Eglise romaine ou ultramontaine. ,

Nous sommes catholiques selon les dogmes de l'ancienne
Eglise catholique des huit premiers si¢cles; par conséquent, nous
ne sommes pas gallicans, étant donné que le gallicanisme soit
le systéme ol les droits des fideles et des prétres sont anni-
hilés, et out le simple accord du pape et des évéques suffit

Revue intern. de Théologie. Heft 20, 1897, 52



— 788 —

pour définir des dogmes. Autre est notre définition de I'Eglise;
autre, notre critérium; autre, notre notion de l'autorité et de
la liberté, etc. Donc, les reproches dirigés contre I'Eglise galli-
cane ne nous atteignent pas. En rompant avec le romanisme du
18 juillet 1870, nous n’avons nullement entendu revenir & 1682,
encore moins nous y claquemurer; nous avons simplement
protessé les dogmes de I'Eglise catholique des huit premiers
siecles, qui étaient aussi ceux de Vawncienne Eglise gallicane.
Autant nous sommes d'accord avec cette ancienne Eglise galli-
cane, autant nous répudions les illogicités et les fautes de
I'Eglise gallicane postérieure, a partir de l'époque ou, sous
I'empire de Rome, elle a commencé a transiger avec les erreurs
du systéme papiste. Nous répudions en particulier les chinoi-
series théologiques des XVI¢, XVII® et XVIII® siecles. Autant
nous admirons les grandes ceuvres littéraires de ces siecles,
autant nous trouvons mesquines les subtilités de leurs disputes
théologiques. Une Eglise qui se renfermerait dans cette muraille
chinoise, si grande qu’elle soit, et qui se rendrait solidaire des
points de vue, des passions et des aberrations de cette époque,
serait logiquement condamnée a périr. Don¢, en un mot, nous
ressentons une vénération profonde envers tous ces hommes
éminents qui ont combattu, en France, I'absolutisme papal et
qui ont revendiqué pour leur Eglise les libeités de droit com-
mun que Rome voulait leur confisquer. Nous les vénérons
comme des aieux. Mais nous déclinons toute solidarité avec
ce systéme dit gallican, qui ne voyait dans 'Eglise que le pape
et les évéques, et qui n'était qu'un ultramontanisme mitigé,
illogique et intenable. En succombant (ce qui était inévitable),
il a déblayé le terrain et éclairci la situation.

Nous sommes catholiques selon les dogmes de l’'ancienne
Eglise catholique des huit premiers siécles; par conséquent,
nous ne sommes pas protestants, étant donné que le protes-
tantisme rejette ces mémes dogmes. Sans doute, nous sommes
d'accord avec des protestants sur beaucoup de points, comme
aussi avec certains gallicans et avec certains ultramontains,
qui, dans le coeur et malgré les apparences contraires, sont
restés fideles aux anciennes doctrines catholiques; mais autant
on aurait tort en nous assimilant aux ultramontains ou aux
gallicans, a cause de 'accord qui existe entre eux et nous dans
certaines questions, autant on se tromperait en nous confon-



dant avec les protestants, & cause des points qui nous sont
communs.

En un mot, nous ne sommes ni ultramontains, ni galli-
cans, ni protestants, mais catholiques. Nous avons voulu, dans
ces quelques pages, ndiquer simplement comment et pourquoi ;
nous reviendrons sur cette importante question.

E. MicHAUD.




	Ni ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais catholiques

