
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Artikel: Ni ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais catholiques

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 770

NI ULTRAMONTAINS, NI GALLICANS, NI PROTESTANTS,

MAIS CATHOLIQUES.*)

Ultramontanisme, gallicanisme, protestantisme, sont des
mots qui sont loin d'être clairs pour tout le monde. C'est un
lieu commun de dire qu'il faut se méfier des mots en
isme, et cependant on ne s'en méfie jamais assez, en ce sens
que ce sont généralement des mots élastiques auxquels chacun
donne le degré de signification et d'intensité qui lui plaît, et
qui par conséquent sont presque toujours des éléments de
confusion et d'erreur. AA*ec eux et par eux, loin de rien
éclaircir, on peut tout embrouiller. Examinons, en effet, chacun
des trois mots susmentionnés; peut-être aurons-nous éclairci
du même coup le mot «catholicisme», sur lequel aussi
plusieurs esprits se méprennent.

I. Etymologiquement, l'ultramontanisme est le système
reçu au delà des monts; pour les Français, c'est le système
reçu au delà des Alpes, c'est-à-dire à Rome; pour les Romains,
ce pourrait être aussi le système reçu au delà des Alpes,
c'est-à-dire en France. Donc confusion. Mais laissons l'étymo-
logie et ne voyons que le fait actuel. L'ultramontanisme est
le système théologique et ecclésiastique qui est adopté à Rome
et imposé par Rome. Or, à Rome, on n'admet pas d'autre

*) Voir dans le n° 9 de la Revue, janvier 1895, p. 79-88, l'étude de M. le
professeur Langen intitulée: Weder Protestantismus noch Romanismus, sondern
Katholizismus. — Si nous revenons sur cette question, c'est que quelques théologiens
d'autres Kglises, connaissant insuffisamment l'ancien-catholicisme, ont paru en
suspecter les doctrines et les confondre, les uns avec le protestantisme, d'autres avec
l'ultramontanisme, d'autres enfin avec le gallicanisme. Le but de cette première
étude est de réfuter, d'une manière générale seulement, ces accusations et ces
méprises.



— 771 —

catholicisme que celui qui est fondé sur le pape comme chef
infaillible et omnipotent de l'Eglise universelle. Donc, de fait,
actuellement, le mot « ultramontanisme » implique deux erreurs,
à savoir : qu'il est le catholicisme, et que le catholicisme est
le système qui reconnaît le pape infaillible et omnipotent pour
chef de l'Eglise universelle. Or, ces assertions, qui sont des

dogmes pour les catholiques-r<wzaz'»s actuels, étaient tenues

pour des erreurs par les gallicans, qui étaient cependant
catholiques, même aux yeux de Rome (avant le 18 juillet 1870); et
aujourd'hui encore elles sont tenues pour des erreurs et même

pour des hérésies, par tous les catholiques non romains, c'est-
à-dire par tous les catholiques qui, à l'exemple des catholiques
de l'ancienne Eglise universelle, repoussent les erreurs romaines
et restent fidèles aux dogmes de l'Eglise catholique d'autrefois,
laquelle seule est encore l'Eglise catholique d'aujourd'hui et à

laquelle appartiennent tous les vrais catholiques soit d'Orient,
soit d'Occident, tous repoussant l'ultramontanisme. On voit par
là comment le mot « ultramontanisme » a varié dans sa
signification et à quelles confusions il donne lieu aujourd'hui. Ne
serait-il pas mieux de n'en plus faire usage, et d'appeler de
leur vrai nom, c'est-à-dire romanistes ou papistes, ceux qui
reconnaissent le pape de Rome pour le chef de leur Eglise?
Nous prions donc tous les écrivains libéraux et tous les
protestants désireux de mettre un peu de clarté et de sincérité
dans le langage: 1° de ne plus considérer comme synonymes
les mots « ultramontanisme » et « catholicisme », qui effectivement

sont profondément différents; 2° de réserver le qualificatif

de « catholiques » à ceux-là seuls qui, devant la saine
théologie et devant l'histoire, ont le droit de le porter; 3° par
conséquent, de ne le donner jamais aux partisans de l'Eglise
papiste, ou, si on le leur donne, d'ajouter toujours le second
qualificatif de «romains».

II. Le gallicanisme était le système religieux et ecclésiastique

adopté en Gaule, ainsi que dans les pays qui professaient
les mêmes maximes et revendiquaient les mêmes libertés. Ces
maximes et ces libertés, qui n'étaient que le droit commun de
l'ancienne Eglise catholique, ont été naturellement attaquées,
discréditées, dénaturées, calomniées par le parti papiste. Ces
calomnies se sont répandues partout, même parmi les laïques

Revue intern, de Théologie. Heft 20, 1897. 51



— in —

indifférents qui, bien que non théologiens, parlent constamment
théologie, mêlent tout, confondent tout, et, peut-être sans
le savoir, se font les échos du parti papiste au détriment de
la vérité.

C'est ainsi que M. Faguet, dans une étude sur Lamennais,
a émis les opinions suivantes (Revue des Deux-Mondes, 1er avril
1897, p. 571-573):

« Le gallicanisme n'est pas très différent du protestantisme.
Il est une sécession aussi ; il est un catholicisme national, horrible
contresens dans les termes, car cela veut dire un universel
particulier. Le caractère même, précisément sacré, du catholicisme, et
sa vertu la plus précieuse, le fait d'être universel, international,
lien entre les nations, gouvernement spirituel planant au-dessus des

gouvernements temporels et ne connaissant pas de frontières, c'est
ce que le gallicanisme efface et c'est ce qu'il exténue (sic). Œuvre
indirecte du protestantisme. Le protestantisme, forcé pour lutter
contre Rome de s'appuyer sur les gouvernements locaux, a forcé
les Eglises catholiques à s'appuyer sur les gouvernements locaux
pour lutter contre lui. Il les a obligées, en les combattant, à lui
ressembler. Depuis lui, voici qu'en France, par exemple, une Eglise
obéit au gouvernement politique, est dirigée par lui, conseillée,
blâmée, censurée, approuvée quelquefois, protégée et comprimée
toujours par lui. U y a une Eglise du roi de France. L'Eglise est
quelque part gouvernée par son fils aîné. Un gallican est un catholique

qui est plein de condescendance pour le pape et d'obéissance

pour le roi de France. On cherche à arranger cela dans la
pratique, à marquer les limites d'une autorité et d'une autre. Au
fond, et surtout depuis la Révolution et la perte des biens
ecclésiastiques, l'Eglise est serve de qui la paie et ne peut qu'échapper
partiellement à ce servage ; le secouer, jamais. »

M. Faguet continue ensuite à reprocher à l'Eglise gallicane
d'avoir été dépendante du pouvoir et d'avoir ainsi perdu toute
popularité; puis il ajoute:

< Récolter la désaffection qu'elle ne sème pas et que sème un
gouvernement qui l'opprime, voilà un beau résultat; et voilà un
malheur que le gallicanisme nous vaut. Il n'y a pas d'erreur plus
forte, à tous les points de vue, que les prétendues libertés de
l'Eglise gallicane, libertés qui sont les chaînes les plus lourdes,
les entraves les plus étroites, et des entraves qui conduiraient au
précipice les pieds qu'elles enserrent! >



— 773 —

Et encore :

« Le libéralisme est de l'essence même du christianisme ; le
libéralisme est chrétien. Seulement, en passant, pour ainsi parler,
à travers le protestantisme, il a changé de caractère. Il est devenu
la prétention, pour chaque homme et dans chaque homme, de

penser par lui-même et sans aucun contrôle, et presque, car c'est
du moins la tendance, sans consulter personne. C'est séduisant,
mais dangereux. Le libéralisme, à s'exagérer ainsi, se tue lui-
même. Qu'il existe une association d'hommes qui ne soumettent
point leur pensée aux pouvoirs politiques, mais qui la soumettent
à eux-mêmes, la discutent entre eux par la voix de leurs
représentants spirituels, la fixent ainsi, puis s'y tiennent pour pouvoir
penser en commun, pour pouvoir être en communauté de pensée
et en communion de sentiments, non seulement entre eux à tel
point du temps, mais avec leurs frères du passé et leurs frères de
l'avenir ; voilà qui est liberté, puisque c'est pensée et croyance
soustraites aux pouvoirs temporels, mais voilà en même temps
qui est force, puissance de résistance, barrière aux empiétements
des pouvoirs humains, liberté en soi, force conservatrice de la liberté
ensuite.

« Mais la liberté individuelle de pensée et de croyances, elle
est liberté, soit, mais où sera sa force? Par quoi, comment résis-
tera-t-elle? Comment même se communiquera-t-elle, se répandra-t-
elle d'âme à âme, si le pouvoir temporel ne veut pas qu'elle se

répande? Je vois des millions de petites libertés enfermées dans
des millions d'âmes, et chacune incapable de sortir de son âme et
de s'appuyer sur une autre liberté, et d'en créer d'autres. Autant
dire qu'elles n'existent pas, n'ayant pas la force de vivre. Ainsi
poussé à l'extrême, le libéralisme disparaît dans son exagération.
Il s'ôte la vie pour s'affirmer davantage. Le libéralisme moderne,
c'est la liberté s'exaltant jusqu'au suicide. Il n'y a pas d'aberration
comparable. »

M. Faguet, comme son maître, M. Brunetière, aime gâter
les vérités qu'il dit par des exagérations et des paradoxes,
qui, dans le cas présent, le rendent aussi injuste qu'erroné :

1° Il pose une antinomie entre l'universalisme et le
particularisme, et il en conclut que le catholicisme national est « un
horrible contresens dans les termes ». Si M. Faguet regardait
les choses et non seulement les termes, il serait moins
effarouché et il ne se laisserait pas piper par des effets de mots.
Il sait aussi bien que qui que ce soit que les universaux
n'existent que dans les réalités particulières, qu'il n'y a pas



— 774 —

d'hommes en général, et que l'humanité n'existe que dans les
hommes en particulier. Comme l'humanité, le catholicisme n'est
qu'une abstraction, laquelle n'existe à l'état concret que dans
les Eglises catholiques particulières. Que ces Eglises particulières

soient dites nationales, du moment qu'elles existent dans
telles nations, dans tels pays, rien de plus simple. Cela les
empêche-t-il de professer le dogme catholique, universel pour
toutes Cela les empêche-t-il de professer la morale catholique,
universelle pour toutes? Evidemment non. Donc leur nationalité

n'est pas un obstacle à leur catholicité, comme leur catholicité

n'est nullement un obstacle à leur nationalité. On se

demande, en vérité, comment un esprit réfléchi et distingué
peut faire des épouvantails avec des choses aussi simples.
Tant est grande la puissance de la routine et du lieu commun

en matière théologique, pour les esprits qui ignorent la
théologie

2° M. Faguet dit que le gallicanisme est « l'ceuATre

indirecte du protestantisme». Or, l'histoire nous montre que le

gallicanisme a existé bien longtemps aA^ant le protestantisme.
Le protestantisme ne date que du XVIe siècle, et le gallicanisme

luttait déjà contre Rome au IXe siècle, dans la personne
d'Hincmar de Reims, etc.

3° M. Faguet semble croire que c'est seulement à l'époque
de Louis XIV et seulement à l'imitation du protestantisme que
le gallicanisme s'est appuyé sur l'Etat pour combattre ses
adversaires. Il se trompe : car le système de l'union de l'Eglise
et de l'Etat est bien antérieur à Louis XIV; depuis Constantin,

toutes les Eglises se sont efforcées d'avoir pour elles
l'appui des gouvernements ; celle de Rome plus encore que les

autres, et le protestantisme, en continuant cette tendance, n'a
rien inventé; et le gallicanisme du XVIIe siècle n'a pas été

autre, sous ce rapport, que le gallicanisme des siècles
antérieurs. Que sous Louis XIV l'Eglise gallicane ait été moins
libre qu'à d'autres époques, c'est possible ; mais ne pourrait-on
pas affirmer avec autant d'exactitude que c'est elle qui a
dominé Louis XIV, elle qui a inspiré ses mesures violentes
contre les protestants, ses oppositions contre Innocent XI, etc.?
M. Faguet n'avoue-t-il pas que depuis la Révolution, donc
aujourd'hui encore, l'Eglise est « ser\re de qui la paie » Dès

lors, pourquoi caractériser le gallicanisme par une situation
qui est aussi celle de l'Eglise ultramontaine en maints pays?



- 775 —

4° Que veut dire M. Faguet lorsqu'il affirme qu'«il y a une
Eglise du roi de France et que l'Eglise est quelque part
gouvernée par son fils aîné » S'il veut dire que cela est particulier

au gallicanisme, il se trompe étrangement: car on peut
dire aussi qu'il y a une Eglise de l'empereur d'Autriche, une
Eglise du roi d'Espagne, comme il y a une Eglise du roi de

Prusse, une Eglise de la reine d'Angleterre, une Eglise de

l'empereur de Russie, etc. Si M. Faguet veut dire que le roi
de France, dans le système gallican, pouvait gouverner l'Eglise
de France à son gré, lui dicter ses ordres, ses opinions, ses

doctrines, il se trompe plus encore ; car de ce qu'un Etat peut
s'opposer à telle mesure administrative ecclésiastique, il ne
résulte pas qu'il ait le pouvoir de régler la foi, la doctrine,
la morale, le culte, etc. Louis XIV n'a pas fait les Quatre Articles
de 1682, c'est l'assemblée du clergé qui les a faits et qui a
voulu qu'ils fussent enseignés.

5° M. Faguet accuse le gallicanisme d'avoir rendu l'Eglise
impopulaire en France. Mais, en France, tout ce qui est
hiérarchie et tout ce qui sent la bureaucratie n'est-il pas, par
cela même, impopulaire? L'Eglise ultramontaine, qui aujourd'hui

bénéficie du Concordat, est-elle plus populaire que ne
l'était l'Eglise gallicane du temps de Bossuet et de Fénelon?
M. Faguet affirme que les libertés de l'Eglise gallicane ont été
« les chaînes les plus lourdes » ; mais dit-il en quoi et
comment Les chaînes de l'ultramontanisme ne sont-elles pas mille
fois plus lourdes? Que M. Faguet prenne la peine de faire la
comparaison, de préciser avec impartialité, et après nous
verrons.

6° Quant au libéralisme excessif qui n'a aucun frein, M.

Faguet l'accuse avTec raison; mais un tel libéralisme n'a existé
ni dans l'ancien catholicisme, ni dans le gallicanisme. C'est
seulement dans quelques Eglises protestantes et dans l'indiffé-
rentisme qu'il existe.

Donc le procès intenté par M. Faguet contre le gallicanisme

ne paraît pas fondé. Est-ce à dire pour cela que le
gallicanisme soit la A'érité même et le catholicisme même? Nullement.

Nous aussi, nous voyons dans le système gallican des

erreurs et dans le parti gallican des torts. Ce n'est pas le lieu
de préciser ces erreurs et ces torts. Nous n'y faisons allusion
que pour dégager notre responsabilité et pour avoir le droit



— 776 —

de conclure que le gallicanisme n'a été souvent qu'un
catholicisme dégénéré, un effort pour concilier l'inconciliable, un
compromis dirigé par de bonnes intentions, mais fondé sut-

plus d'un principe erroné. Lui aussi, comme l'ultramontanisme,
a évolué ; ce qu'il a été à certaines époques, il ne l'a pas été
à d'autres; aussi, pris en bloc, est-il confusion: pour les uns,
il a été, bien avant le protestantisme, une opposition contre
Rome, et pour d'autres, un simple ultramontanisme mitigé,
rempli de contradictions et évidemment destiné à disparaître.

III. Enfin, le protestantisme est un système qui, dans sa
simplicité apparente de liberté individuelle et de particularisme
illimité, offre des contradictions et des confusions plus grandes
encore que celles du gallicanisme et celles de l'ultramontanisme.

La question est trop complexe pour être traitée à fond
dans cette simple esquisse; nous la traiterons plus tard. Qu'il
suffise de remarquer pour le moment qu'il y a protestantisme
et protestantisme ; qu'on ne peut nullement juger du protestantisme

actuel par le protestantisme des siècles passés ; que, plus
encore que l'ultramontanisme et le gallicanisme, le protestantisme

a éArolué, à ce point même qu'il paraît impossible aujourd'hui

de trotwer une définition quelque peu caractéristique et
précise qui puisse con\Tenir à toutes les Eglises protestantes
actuelles. A entendre même des protestants, c'est une Babel
où le oui et le non sont également éclatants.

Certes, je rends hommage à tout ce qu'il y a eu de A/rai,
de grand, d'héroïque même dans la Réforme du XVIe siècle,
réforme qui a eu ses martATS, qui a compté et qui compte
encore des partisans d'une grande science et d'une grande
vertu. Mais c'est de la méthode qu'il s'agit et de l'ensemble
des résultats obtenus, méthode et résultats qui nous paraissent
défectueux et qui doivent, par conséquent, en nous éclairant,
nous déterminer à faire mieux. N'est-ce pas Va & c de la science
de l'histoire et de la morale, que les générations postérieures
doivent profiter des fautes des générations antérieures et
qu'elles doivent, en les éAitant, s'efforcer de réaliser tout le
progrès qui leur est possible?

Dès lors, ne serait-il pas sage de n'attacher aucune A'aleur
dogmatique au mot « protestantisme » et de s'en servir
uniquement pour désigner tous ces chrétiens qui, n'étant exté-



— 777 —

rieurement ni dans l'Eglise romaine, ni dans l'Eglise orthodoxe

orientale, ni dans l'Eglise ancienne-catholique, peuvent
être cependant, par leur foi même et par leur conscience,
d'accord avec telle ou telle de ces Eglises?

On peut, en effet, diviser les protestants en trois groupes
principaux :

Les uns croient à peine; ils ne veulent rien de positif ni
dans la méthode, ni dans les conclusions; ils n'ont, en définitive,

que des négations et tendent à tout détruire. Ils vont,
quoi qu'ils disent, au nirvana religieux. Et indépendamment
d'un tel credo, qui est plutôt l'absence de tout credo, ils affectent
de telles prétentions à la toute-science qu'il est impossible de
s'entendre avec eux.

D'autres sont, au fond, des papistes qui s'ignorent. Ils ont
l'esprit de Rome, tout en déclarant qu'ils condamnent Rome. Ils
ont, en effet, une foi aveugle en leur clergé ; ils ne rêvent que
miracles '). N'ayant rien appris et ne voulant rien apprendre,
ils rejettent les raisonnements et la théologie scientifique, et
cela sous prétexte d'intellectualisme, l'intellectualisme étant
pour eux la grande hérésie Ils pratiquent constamment un
propagandisme étroit, orgueilleux, insupportable, comme si eux
seuls avaient le monopole de la foi, de la grâce divine, de la
justification et du salut. Ils sont persuadés que ce sont eux
qui ont inventé le christianisme; tel d'entre eux, par exemple,
considérant que Luther s'est appuyé sur l'Ecriture pour enseigner

ses doctrines, en a conclu que Luther a enseigné une
théologie nouvelle, comme si les ouvrages des Pères contre
les hérétiques de leur temps, ceux d'Augustin, par exemple,
contre les donatistes, n'étaient pas remplis de textes de l'Ecriture

sainte. Inutile d'ajouter que l'horizon de ces protestants
est fort borné. Ils ne voient qu'eux, ne travaillent que pour
eux, et n'ont d'autre esprit que l'esprit de clocher et de sacristie.

Ils dédaignent toutes les Eglises autres que la leur : pour
eux, les Eglises orientales ne sont que des Eglises ignorantes,
encroûtées et superstitieuses ; pour eux, l'ancien-catholicisme
n'est rien, et il n'y a pas d'autre catholicisme que le catholicisme

romain, pour lequel ils sont d'ailleurs remplis de défé-

J) En mars 1896, une de leurs conférences était intitulée: Signes et Miracles
dans le domaine de la mission.



— 778 —

rence. M. Roger Hollard, par exemple, parlant « du christianisme

de J.-C. dans sa simplicité accessible et vivante », dit
que c'est ce christianisme-là que représente la Réforme x). Il
entend la Réforme protestante, car à ses yeux il n'y en a pas
d'autre, et il affirme même que « seul » le protestantisme peut
répondre aux besoins de la société en France, lorsqu'il est
manifeste, au contraire, que le protestantisme en France
remporte plus d'échecs que de succès. Bref, les petits conventicules
de cette catégorie de protestants ne sont au fond que des

jésuitières, pires même que les jésuitières romaines. Avec eux,
pas plus qu'avec les incroyants et les négatifs, nous n'avons
rien à faire.

Un troisième groupe est celui des protestants qui veulent,
avant tout, être chrétiens, d'après le vrai Christ historique et
le vrai christianisme historique. Ayant une foi positive éclairée,

ils savent qu'ils doivent chercher le Christ et le christianisme

non dans les fantaisies de leurs propres systèmes, mais
conformément aux règles de la critique historique positive et au
critérium universel. Ils savent que la vraie foi chrétienne est
une comme le Christ est un. Avec eux, il est donc possible de

s'entendre, puisqu'en principe ils admettent la nécessité d'une
foi une, et que, de fait, ils ont une méthode qui permet
d'atteindre cette foi une et universelle.

Par ce simple exposé de la situation protestante, on voit
déjà, je le répète, qu'il y a protestants et protestants; qu'il
est donc impossible désormais de prendre ces mots
«protestantisme » et « protestants » en bloc, sans préciser ce qu'ils
signifient aujourd'hui. Je dis aujourd'hui, parce que, de fait,
ils ne signifient plus ce qu'ils ont signifié autrefois. Les
passions, les idées et les points de vue ont changé. De même

que certains protestants considèrent actuellement les autres
Eglises autrement qu'ils ne les ont considérées, de même les
autres Eglises envisagent le protestantisme sous des aspects
nouveaux et plus exacts, sans odium theologicum et
indépendamment des anciennes querelles et des anciens épouvantails,
qui n'ont heureusement plus de raison d'être. A chaque époque
suffit sa peine.

Dans l'Eglise papiste, il est vrai, la majorité considère
encore le protestantisme comme une bête noire et répète volon-

') Revue chrétienne, mai 1894, p. 323.



— 779 —

tiers le jeu de mots: sectes, insectes. Des faits d'intolérance
haineuse se produisent chaque jour chez les papistes envers
les protestants. Là, c'est le Signal de Paris se plaignant de
voir les papistes voter plutôt pour un révolutionnaire que pour
un protestant: «Plutôt un révolutionnaire qu'un protestant, et
même plutôt un insulteur du Créateur qu'un protestant » Ici,
c'est la Liberté de Fribourg reprochant au protestantisme « de
laisser le sens religieux descendre les pentes dangereuses du
naturalisme, de remettre en honneur l'antique hérésie d'Anus,
de nier l'inspiration de la Bible, de n'accepter les enseignements

des Livres-Saints qu'autant qu'ils plaisent à l'étroitesse
de la raison humaine, de réduire les dogmes chrétiens à
l'infime proportion permise par le renanisme, de nier le surnaturel

de plus en plus facilement, de marcher à grands pas
vers le précipice du rationalisme pur. » (Numéro du 21

septembre 1894.) Etc., etc.
Cependant quelques membres de l'Eglise romaine, parlant

comme individus très isolés, s'adoucissent. L'un, par exemple,
M. l'abbé F. Martin, fait l'éloge de l'individualisme qui transforme

chaque centre protestant en une molécule active,
consciente d'elle-même, et il reconnaît que, si l'on trouvait le
moyen de grouper ces molécules, de leur imprimer un mouvement

commun et de les diriger vers un but unique, on obtiendrait

« une puissance colossale ». Un autre ecclésiastique, M. l'abbé
V. Charbonnel, va non seulement jusqu'à écrire dans les
journaux protestants, mais encore à y faire l'éloge du protestantisme

et à exprimer le désir que l'Eglise romaine s'inocule
quelques-unes des qualités protestantes (v. Revue chrétienne?
juillet 1897, p. 18).

Mais c'est surtout chez les protestants ouverts à la notion
de l'universalisme chrétien que les points de vue de l'ancien
protestantisme perdent de leur exclusivisme. Je ne crois pas,
il est vTrai, qu'ils aillent jusqu'à dire avec M. Hanotaux que
« les propositions de Luther ne contenaient rien qui fût, au
début, inconciliable avec le dogme catholique1)». Mais M. P.
Chapuis, par exemple, avoue que la théologie progressante du
siècle présent complète et corrige la Réforme du XVIe2); les

J) Etudes historiques sur le XVI" et le XVIIe- siècle en France, p. 98. Paris,
Hachette, 1886.

2) Revue de théologie et de philosophie (Lausanne), mai 1895, p. 284.



—- 780 —

protestants de cette école sont donc libres de toutes les chaînes
théologiques de leurs ancêtres et ils ne relèvent véritablement
que d'eux-mêmes, disposés à embrasser toute vérité qui leur
sera démontrée. Dans une autre école, M. G. Frommel,
rendant compte d'un ouvrage de M. le Dr Fairbairn, a avoué que
la Réforme du XVIe siècle n'a été qu'une tentatiA7e imparfaite
de retour au type primitif, et que la nécessité des temps oblige
à une réforme de la Réforme').

D'ailleurs, Vinet lui-même n'a-t-il pas dit expressément:
« Ces deux tendances (la tendance romaine et la tendance
protestante) sont également vraies et également imparfaites. Le
catholique (romain) a tort de l'être, car il l'est par anticipation
avant d'en avoir le droit; le protestant a tort de croire que le

protestantisme soit destiné à rester protestant, car il n'est qu'un
acheminement vers le catholicisme à venir. » Et ailleurs : « Le
protestantisme n'est pour moi qu'un point de départ: ma
religion est au delà. Je pourrais, comme protestant, avoir des

opinions catholiques, et qui sait si je n'en ai pas?... Non
seulement le protestantisme est un hommage rendu au principe
de la liberté religieuse, mais le protestantisme n'est que cela. Le
christianisme est autre chose; le protestantisme n'est que cela...
Le principe du protestantisme est le droit ou plutôt le devoir
de ne relever en religion que de Dieu : mais se préA^aloir du
droit d'interprétation pour se diviser et se subdiviser sans
cesse à l'occasion d'une syllabe ou d'un mot; formuler et
dogmatiser sans cesse, perdre dans une recherche malheureuse
d'exactitude, ou doctrinale ou disciplinaire, le meilleur de ses
forces ou de sa substance ; faire consister la fidélité dans
l'acceptation toute servile des \Térités aATec lesquelles on n'a rien
de commun, à moins d'être uni aA7ec elles par le cœur; prendre,
en un mot, la théologie pour la religion, la controverse pour
la vie, les mots pour les choses, et la raide obstination à

défendre des formules pour le A'rai zèle et le signe assuré du

progrès... Oh non! ce ne fut pas le \Tœu intime des pères de

la Réforme. »

Qu'y a-t-il d'étonnant, dès lors, que beaucoup de protestants

soient, au fond, catholiques sur bien des points,
affirmant, par exemple, la nécessité de la foi et la sainteté des

') Le Chrétien évangélique, 20 septembre 1893, p. 430-432.



— 781 —

Ecritures; donnant comme principe du protestantisme (en cela
ils se trompent, car c'est aussi, et bien avant le XVIe siècle,
le principe de l'ancienne Eglise catholique) qu'il ne faut
admettre que ce qui a été réellement enseigné par J.-C. et les

apôtresJ) ; reconnaissant qu'en religion la doctrine est nécessaire,

et que la sacrifier sous prétexte que le vrai christianisme
est expérience et Aie, c'est faire fausse route2) ; concédant
que la Bible, pour être exactement connue, doit être interprétée
par l'Eglise en même temps que par la conscience personnelle8)

; etc., etc.?
M. le pasteur Furrer, professeur à l'université de Zurich,

a exposé ainsi, en 1893, la situation du protestantisme en
Suisse : « Le protestantisme, lui aussi, a provoqué des guerres ;

ailleurs, il s'est absorbé dans des contestations doctrinales au
lieu de s'occuper de tous ceux qui souffrent. Le parti conservateur

en religion s'asservit à une notion de la Bible qui
donne la même valeur à toutes ses parties ; il prétend faire
arriver précipitamment les âmes à la connaissance du Christ;
il est pietiste, beaucoup trop craintif à l'égard du monde; il
méconnaît la tâche de la vie humaine tout entière; il s'unit
aux conservateurs en politique, et il semble se tourner de
préférence vers l'aristocratie et les classes aisées. Par là il est
devenu impopulaire et s'est rendu relativement improductif.—
Quant au parti libéral, il a certainement mis en avant un beau

programme: la réconciliation de l'Evangile et de la culture; il
a voulu ramener les masses au christianisme; mais quels résultats

positifs a-t-il produits? Us sont bien minimes. On a
développé l'orgueil de la raison et on a écarté les âmes aAides
de vérité, oubliant que la Aderite religieuse est tout à fait
différente de la vérité scientifique et qu'on y arrive par
l'expérience. Quoique tombant parfois dans la sentimentalité, le
parti libéral a affaibli le sentiment religieux par sa répugnance
à l'égard du mystère. Son enseignement religieux vise à faire

') Revue de théologie et de philosophie (Lausanne), septembre 1895, p. 490.
2) Semaine religieuse de Geneve, 19 janvier 1895.
3) M. Frank Duperrut, parlant des principes de croyance (dogmatique) et de

conduite (morale) auxquels « aspirent à l'heure actuelle l'élite des penseurs chrétiens

pénétrés des exigences et des méthodes de l'esprit moderne», a dit: « Ces prin-
ocipes ont leur source naturelle dans la Bible (exégèse), interprétée par l'Eglise

(histoire) et la conscience personnelle (philosophie).» Revue chrétienne, juin 1897,

page 407.



— 782 —

des enfants de petits théologiens ; l'importance de Jésus-Christ
a été diminuée; les pasteurs se sont alliés au parti radical et
ont dû leur élection à des hommes qui ne vont jamais à

l'église. Tâchons de nous affranchir de ces défauts et soyons
bien persuadés que le parti qui rendra le plus de sendees est
celui qui sera le plus convaincu et le plus dévoué. Le
christianisme ne peut être conservé que par les forces qui l'ont
fondé; soyons animés d'une profonde et active bienveillance
pour tous les hommes, d'un vrai patriotisme, et rapprochons-
nous les uns des autres en Jésus-Christ pour combattre sans
merci toute espèce de mal '). »

M. le professeur Félix Bovet, de Neuchâtel, dans son Iré-
nique et Polémique (1891, p. 7-8), a dit: « Il y a aussi l'intolérance

du cœur et de la pensée, à laquelle sont exposés les
meilleurs chrétiens, à laquelle ils sont même plus exposés que
d'autres, parce qu'elle naît chez eux de l'énergie de leurs
convictions. Il en est d'une conviction religieuse puissante comme
du patriotisme : ce sont des A^ertus, sur lesquelles ceux qui les
ont doivent veiller avec tout autant de soin que l'on veille
sur ses défauts, car elles peuvent en devenir. Prenons garde
que la part de vérité que nous possédons, si grande qu'elle
nous paraisse, si grande qu'elle puisse être réellement, ne nous
empêche de voir la petite part qu'en ont aussi les autres. Et si

nos adversaires sont injustes à notre égard, ne le soyons jamais
au leur: rappelons-nous que la vraie justice, la seule que
connaisse l'Evangile, consiste à traiter les autres non pas comme
ils nous traitent ou nous ont traités, mais comme nous
voudrions qu'ils nous traitassent. » En vérité, ne pourrait-on pas
s'entendre avec des hommes qui parlent ainsi?

M. F.-M. Cameron, dans la Revue de théologie de Montauban

(mars 1894, p. 89 et 91), s'est exprimé ainsi: «Je ne puis
m'empêcher de considérer le terme protestant comme une
expression malheureuse à certains égards. Sa signification
n'est pas bien comprise; elle est de nature à égarer... La base
même de la Réformation, la pleine suffisance de l'Ecriture-
Sainte, l'existence de confessions de foi, peuvent devenir un
mal. Trop souvent les yeux des hommes ont été tellement
tournés vers la lettre de la Bible qu'ils ont négligé de regar-

*) Voir la Semaine religieuse de Genève, 9 septembre 1893, p. 184.



— 783 —

der à la personne vivante du Sauveur, révélée dans et par le
livre sacré, et qui est au-dessus et au delà de la parole écrite ;

et ils ont été tentés de combattre plus pour les mots de leurs
formulaires que pour les vérités éternelles dont ces formulaires
devaient être le dépôt et la sam^egarde. C'est ainsi que la
religion du protestantisme s'est beaucoup trop cristallisée en
un système de vérités théologiques auxquelles on ne pouvait
rien ajouter et dont on ne devait rien retrancher... Fiers d'être
les enfants de la Réformation, ils ont négligé l'esprit de la
Réformation... Nous avons besoin d'une nouvelle réformation...
La Réformation a brisé le joug de la puissance papale ; il nous
faut une réformation qui brise le joug de la théologie elle-même. »

Or, ne sont-ce pas là des aveux précieux, qui montrent
que, si des protestants sont fermes dans le fond chrétien de

leur foi, il ne sont nullement intransigeants dans les formes
purement ecclésiastiques du protestantisme? Que d'excellentes
déclarations ne faudrait-il pas relever également dans les articles

de M. Frank Puaux, directeur de la Revue chrétienne!
Par exemple: «L'isolement est une faiblesse, et nulle Eglise
n'a rien à perdre à un examen de conscience au contact
d'autres Eglises1).» Et encore, à propos de VHistoire de

Jérusalem, de l'évêque Gr. Palamas : « Nous n'avons pas besoin de

marquer ici nos sympathies pour l'Eglise grecque orthodoxe
qui, malgré les divergences dogmatiques, ne reconnaît, comme
les Eglises protestantes, qu'un seul chef, le Christ, et a
toujours refusé de se soumettre à l'autorité du pape 2). »

La correspondance suiA-ante entre le Consistoire de l'Eglise
nationale protestante de GenèATe et le métropolitain orthodoxe
d'Athènes, n'est-elle pas aussi touchante? Le Consistoire genevois

ayant porté à la connaissance du saint Synode de l'Eglise
orthodoxe grecque, que des prières publiques pour la cause
des chrétiens en Orient seraient faites, dimanche 9 mai, dans
tous les temples genevTois, cette communication a obtenu la
réponse suivante, qu'il nous paraît intéressant de reproduire:

Athènes, le 28 avril/10 mai 1897.

Monsieur le président du Consistoire, Genève,

Profondément touché des témoignages de fraternité
chrétienne que vous m'avez adressés, je remercie sincèrement le

') Revue chrétienne, mai 1S96, p. 400.
*) Ibid., mars 1896, p. 231.



— 784 —

Consistoire de l'Eglise nationale et la Vénérable Compagnie
des Pasteurs de Genève. Puisse le Seigneur, dans sa miséricorde,

exaucer vos prières et nous accorder son divin secours
dans la lutte que nous soutenons pour notre foi et pour notre
patrie. Veuillez agréer, Monsieur le président, nos sentiments
de reconnaissance et nos salutations chrétiennes. — (Signé):
Procopios, Alétropolitain d'Athènes.

Que les orthodoxes orientaux veuillent bien considérer
qu'au point de vue des relations avec les protestants, la situation

n'est pas la même en Occident qu'en Orient; que l'Orient
n'a pas les mêmes difficultés que l'Occident; que, sans la
réforme protestante du XVIe siècle, la réforme catholique du
XIXe n'aurait peut-être pas été possible ; que nous, catholiques
occidentaux, pour lutter contre la papauté romaine, nous devons
logiquement profiter des forces protestantes et tendre ainsi
une main reconnaissante à tous les protestants qui luttent
efficacement avec nous contre l'ennemi commun ; que cette
attitude nous est imposée par la force des choses ; et que,
d'ailleurs, la question des relations entre protestants et Orientaux

devrait bien être étudiée à nouveau, du moins dans les
limites et les points de vue indiqués précédemment.

Au XVIIe siècle, plusieurs protestants, soit luthériens, soit
calvinistes, auraient été heureux de s'appuyer sur l'Eglise orientale

pour mieux combattre le papisme. La tactique était
excellente, et elle aurait pu être bien conduite et aboutir à des

résultats féconds. Malheureusement, les protestants d'alors
étaient dans l'effervescence de la lutte ; ils ne voyaient pas
exactement les choses, entraînés qu'ils étaient par le point de

vue subjectif, toujours ondoyant et divers. Au lieu de se
conformer à la réalité historique, ils A-oulaient forcer les Orientaux

à se conformer au protestantisme, et ils donnaient dans
ce but aux dogmes catholiques une signification soit luthérienne,
soit calviniste. Les Orientaux ont naturellement résisté,
déployant d'autant plus d'efforts que ceux des protestants étaient
plus grands et plus compromettants. De là une vive hostilité,
de la part des Orientaux, contre les protestants, et un rapprochement

entre les Orientaux et les papistes sur plusieurs points
théologiques. Notons en passant que l'hostilité des Orientaux
contre les protestants était encore avivée par des questions de

races, de nationalités et de politique. On comprend que, dans



de telles conditions, l'exagération ait été inévitable de part et
d'autre: à la guerre on dépasse toujours le but.

Cependant, lorsqu'on examine les choses avec calme,
abstraction faite des excès inévitables, on est obligé de convenir
qu'il y a, dans les doctrines protestantes, des points qui sont
beaucoup plus rapprochés du christianisme primitif et de
l'ancienne Eglise que ne l'est le papisme. D'où la conclusion
évidente que les Eglises orientales, restées fidèles aux dogmes-
de l'ancienne Eglise indivisée, doivent être plus voisines d'un
certain protestantisme que du papisme. C'est, effectivement,
ce que des Orientaux du XIXe siècle, sagement oublieux des

luttes et des immodérations du XVIIe, ont reconnu expressément.

Ainsi, en 1805, un archevêque de T\ver n'a pas hésité
à appeler Calvin un grand homme, à citer le témoignage de

Bingham pour établir que l'Eglise russe n'enseigne que la pure
foi des apôtres, et même à avancer sans détour qu'une grande
partie du clergé russe est calviniste. C'est du moins ce que
de Maistre rapporte dans son livre IV du Pape (ch. 1er), et
naturellement de Maistre lui en fait un crime. Le Père Michel,
ancien directeur du séminaire grec-uni de Ste-Anne à Jérusalem
et auteur de La Question religieuse en Orient et l'Union des

Eglises (1893), abonde naturellement aussi dans le sens du
comte de Maistre et ajoute d'autres documents. Il cite Théo-
phylacte Gorski et Irénée FalkoAvski, qui, dit-il, admettent le
premier la doctrine des protestants sur la justification, et le
second leur théorie sur l'Eglise. Il affirme que l'idée protestante

est non moins manifeste dans la Théologie de Théophane
ProckopoAAitsch, qui, bien qu'ancienne, continue à faire autorité
(p. 25). Il prétend que l'idée de l'Eglise enseignée par Philarète,

métropolitain de Moscou, et « admise par la meilleure partie

du clergé russe», est «éminemment protestante». Il ajoute :

« On peut voir aussi l'idée protestante relativement à la
nature de la justification, sur le purgatoire et les indulgences, dans
la Théologie plus récente et très autorisée de Macaire, qui ne
ménage pas d'ailleurs les éloges aux théologiens plus anciens
attachés aux idées protestantes, même lorsqu'il ne partage pas
leur sentiment Il suffit d'avoir indiqué que le principe du

libre examen a fait son entrée dans l'Eglise russe (p. 26).»
Le P. Michel se trompe : car l'Eglise russe a pour

critérium, non le libre examen individuel entendu dans le sens.



— 786 —

protestant, mais le critérium catholique formulé par Vincent
de Lérins. Aux yeux du P. Michel et des théologiens papistes,
tout ce qui n'est pas papiste est protestant Donc il est bien
naturel qu'ils accusent de protestantisme les Eglises orientales,
sans s'apercevoir que le mot « protestantisme », pris en bloc,
manque absolument de précision, et que, mis en avant comme
opposition au papisme, il ne fait plus peur aux théologiens
catholiques séparés de Rome. Loin de moi donc la pensée
d'admettre comme fondées les assertions du P. Michel sur le
prétendu protestantisme des Eglises orientales ; mais les
citations qu'il fait ont cela de vrai et de bon qu'elles montrent,
comme l'a dit un théologien orthodoxe d'Athènes, que « les
Orientaux sont plus près du protestantisme qu'on ne le pense
ordinairement ».

Voici les propres expressions de ce théologien, professeur
à l'université d'Athènes: «Tous les théologiens du monde
chrétien honorent la théologie protestante allemande, et à bon
droit, car elle tient aujourd'hui le sceptre dans la science
théologique. La plupart des théologiens, non seulement de la Grèce,
mais de la Russie, de la Roumanie, de la Serbie et des autres
contrées orthodoxes, ont été disciples des professeurs de

théologie allemands. Tous les théologiens de l'uniA^ersité d'Athènes
ont étudié en Allemagne, et pour ma part, j'ai été élève des

universités d'Erlangen, de Leipzig et de Vienne. La théologie
protestante allemande est beaucoup plus estimée par nous
Orientaux que par les papistes, et de bon cœur nous
reconnaissons tous les services rendus par elle au christianisme :

la raison est que généralement nous sommes plus amicalement
disposés envers les protestants que les catholiques. Les
relations entre les protestants et les Eglises orthodoxes n'ont
jamais été de l'hostilité. Nous aimons les protestants, parce
que l'esprit de notre Eglise est plus libre que celui de l'Eglise
catholique (romaine); nous sommes plus près du protestantisme
qu'on ne le pense ordinairement.» (Anaplasis, janvier 1891).

Puisse donc disparaître cet antagonisme malsain, cet esprit
de parti et de clocher, qui a poussé trop souvent Eglises contre
Eglises! Puisse chaque Eglise reconnaître ses torts, confesser
humblement ses infirmités, et concourir à rétablir ainsi peu
à peu l'unité de la véritable Eglise chrétienne! Ni le mot
« orthodoxe » ni le mot « protestant » ne doivent être désormais



— 787 —

des épouvantails. Je le répète, les questions sont nouvelles,
ou, si elles sont anciennes, elles sont autrement posées ; les
points de vue sont nouveaux, les besoins nouveaux ; donc, une
attitude nouvelle est nécessaire. C'est du moins dans cet esprit
de plus grande impartialité et d'objectivité plus exacte que les
débats religieux et ecclésiastiques doivent être conduits. On
le voit plus clairement de jour en jour, il ne saurait être question

pour nous, catholiques-chrétiens, de nous rallier à des formes
protestantes usées, auxquelles les protestants intelligents sont
eux-mêmes les premiers disposés à renoncer, dès qu'il le faudra.
Ce dont il est question, c'est d'examiner ensemble, objectivement

et amicalement, au seul point de vue de l'exactitude, s'il
n'y aurait pas lieu, pour les protestants dont nous parlons,
de préparer par des éclaircissements nouveaux une entente
sérieuse et solide. Mais, quoi qu'il en soit de ces éclaircissements

et de cette entente, une confusion grande n'en règne pas
moins, présentement, parmi les théologiens protestants.

IV. En sorte que -— et c'est la conclusion à laquelle je voulais

arriver — la situtation de l'ancien-catholicisme par rapport
aux trois dénominations que nous venons de passer en revue,
est parfaitement claire.

Nous sommes catholiques selon les dogmes de l'ancienne
Eglise catholique des huit premiers siècles ; par conséquent,
nous ne sommes pas papistes, et aucun des griefs dirigés par
la philosophie et la science contre le papisme, contre le
romanisme, contre l'ultramontanisme ou le jésuitisme, ne saurait nous
atteindre. L'ultramontanisme, dès le IXe siècle, a A^oulu

supplanter le catholicisme, en en conservant le nom et les

apparences, mais en en falsifiant l'essence; et nous, nous voulons
précisément rendre au catholicisme sa vigueur et sa place, et
le mettre à même de renverser l'ultramontanisme. C'est donc
en Arain que les ultramontains se disent catholiques ; ils ne le
sont pas, et l'Eglise catholique reste essentiellement distincte
de l'Eglise romaine ou ultramontaine.

Nous sommes catholiques selon les dogmes de l'ancienne
Eglise catholique des huit premiers siècles ; par conséquent, nous
ne sommes pas gallicans, étant donné que le gallicanisme soit
le système où les droits des fidèles et des prêtres sont
annihilés, et où le simple accord du pape et des évêques suffit

Revue intera, de Théologie. Heft £0, 1897. 52



— 788 —

pour définir des dogmes. Autre est notre définition de l'Eglise;
autre, notre critérium; autre, notre notion de l'autorité et de
la liberté, etc. Donc, les reproches dirigés contre l'Eglise gallicane

ne nous atteignent pas. En rompant avec le romanisme du
18 juillet 1870, nous n'avons nullement entendu revenir à 1682,
encore moins nous y claquemurer; nous avons simplement
professé les dogmes de l'Eglise catholique des huit premiers
siècles, qui étaient aussi ceux de Vancienne Eglise gallicane.
Autant nous sommes d'accord avec cette ancienne Eglise
gallicane, autant nous répudions les illogicités et les fautes de

l'Eglise gallicane postérieure, à partir de l'époque où, sous
l'empire de Rome, elle a commencé à transiger avec les erreurs
du système papiste. Nous répudions en particulier les chinoiseries

théologiques des XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles. Autant
nous admirons les grandes œuvres littéraires de ces siècles,
autant nous trouvons mesquines les subtilités de leurs disputes
théologiques. Une Eglise qui se renfermerait dans cette muraille
chinoise, si grande qu'elle soit, et qui se rendrait solidaire des

points de vue, des passions et des aberrations de cette époque,
serait logiquement condamnée à périr. Donc, en un mot, nous
ressentons une vénération profonde envers tous ces hommes
éminents qui ont combattu, en France, l'absolutisme papal et
qui ont revendiqué pour leur Eglise les libertés de droit commun

que Rome voulait leur confisquer. Nous les vénérons
comme des aïeux. Mais nous déclinons toute solidarité avec
ce système dit gallican, qui ne voyait dans l'Eglise que le pape
et les évêques, et qui n'était qu'un ultramontanisme mitigé,
illogique et intenable. En succombant (ce qui était inévitable),
il a déblayé le terrain et éclairci la situation.

Nous sommes catholiques selon les dogmes de l'ancienne
Eglise catholique des huit premiers siècles; par conséquent,
nous ne sommes pas protestants, étant donné que le
protestantisme rejette ces mêmes dogmes. Sans doute, nous sommes
d'accord avec des protestants sur beaucoup de points, comme
aussi avec certains gallicans et aA^ec certains ultramontains,
qui, dans le cœur et malgré les apparences contraires, sont
restés fidèles aux anciennes doctrines catholiques ; mais autant
on aurait tort en nous assimilant aux ultramontains ou aux
gallicans, à cause de l'accord qui existe entre eux et nous dans
certaines questions, autant on se tromperait en nous confon-



— 789 —

dant avec les protestants, à cause des points qui nous sont
communs.

En un mot, nous ne sommes ni ultramontains, ni gallicans,

ni protestants, mais catholiques. Nous avons voulu, dans
ces quelques pages, indiquer simplement comment et pourquoi ;
nous reviendrons sur cette importante question.

E. MlCHAUD.


	Ni ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais catholiques

