
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Artikel: Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 751

LE DOGME
ET

LA SPÉCULATION THÉOLOGIQUE
DANS LA QUESTION TRINITAIRE

C'est une des plus nobles tâches de la réforme catholique
de tracer la ligne de démarcation entre le vrai dogme catholique,

trop souvent méconnu, et les spéculations purement
théologiques, trop souvent erronées. Par cette distinction, le vrai
dogme est remis dans sa vraie lumière et le ro3^aume de Dieu
en est plus accessible aux penseurs et à tous les hommes de

conscience éclairée.
La doctrine de la trinité est une de celles qui ont été le

plus dénaturées par les systèmes des hommes. Il importe donc
d'en montrer la signification exacte.

Déjà à la conférence de Bonn, de 1875, une distinction
importante a été faite entre le dogme et la spéculation
théologique sur le point spécial de la procession du Saint-Esprit ').

a) Dans une séance du 14 août, les théologiens russes ont proposé, entre autres,
l'article suivant : « Kann der theologischen Spekulation überlassen werden, wie die
Stellen einiger heiliger Väter zu erklären, wo ein ewiges Verhältnis nicht der
VTCaQ^lg, sondern der sxXapxplg, der êxcpavGlç, des 7TQ0ÏSVCU (des Hervorgangs)

des hl. Geistes durch den Sohn erwähnt wird. » Bericht von Reusch, S. 76.
Et dans une séance du 15, Dœllinger a dit: «Es wäre doch schon etwas, wenn Sie,
die Orientalen, in Ihrer Heimat erklären könnten : wir haben auf der Konferenz
gesehen, dass die Occidentalen anerkennen, unsere Kirchen seien wahre katholische
Kirchen, und dass sie in unserer Darstellung der Lehre vom hl. Geiste keinen
dogmatischen Irrthum und keinen wesentlichen Widerspruch mit ihrer eigenen Lehrform
finden. — Ein Unterschied bezüglich der theologischen, spekulativen Darstellung der
Lehre liegt darin, dass die Orientalen zwischen der SXTCOOSVOIÇ des h. Geistes seiner



— 752 —

Mais la question ayant été soulevée de nouveau dans ces derniers
temps, il importe, croyons-nous, de chercher à la résoudre en
recourant au critérium catholique. Nous saurons de la sorte ce
qui a été cru partout, toujours et par tous, c'est-à-dire ce qui
est vraiment dogme catholique ; et, par conséquent, nous
saurons aussi ce qui a été laissé à la libre discussion entre les
Eglises et entre les théologiens.

Donc, dans cette étude, je rapporterai: 1° les paroles de

Jésus-Christ ; 2° les paroles des apôtres ; 3° j'émettrai quelques
remarques sur les choses et les mots; 4° j'indiquerai quelques
explications des Pères ; 5° je résumerai quelques systèmes
théologiques non condamnés; 6° enfin, j'établirai quelques
conclusions.

I. Paroles de Jésus-Christ.
1° Dans l'Evangile de Matthieu: «Soyez les fils de votre

Père qui est dans les cieux (V, 45)... Soyez parfaits comme
votre Père céleste est parfait (V, 48)... Votre Père céleste
vous pardonnera vos péchés (VI, 14)... Ce n'est pas vous qui
parlez, c'est l'Esprit de Arotre Père qui parle en vous (X, 20)...
Je te rends grâces, ô Père, Seigneur du ciel et de la terre, de

ce que tu as caché ces choses aux sages et aux prudents et
de ce que tu les as révélées aux petits. Oui, ô Père, je te loue
de ce que tu l'as voulu ainsi. Toutes choses m'ont été données

par mon Père, et personne ne connaît le Fils si ce n'est le
Père ; personne non plus ne connaît le Père si ce n'est le Fils
et celui à qui le Fils veut le révéler (XI, 25-27)... Si c'est
dans l'Esprit de Dieu que je chasse les démons, c'est donc que
le royaume de Dieu vous est parvenu (XII, 28)... Quiconque
parlera contre le Fils de l'homme, il lui sera pardonné; mais
quiconque parlera contre le Saint-Esprit, il ne lui sera
pardonné ni dans ce siècle, ni dans le siècle à venir (XII, 32)...
Quand le Fils de l'homme, au renouvellement de toutes choses,
sera assis sur le trône de sa gloire, vous serez aussi assis sur
douze trônes (XIX, 28)... Quant au jour et à l'heure où le

Existenz nach und seiner sxXaflXplg oder sxipttVGig unterscheiden, während die
Occidentalen diese Unterscheidung nicht kennen. Das ist aber nur ein Unterschied,
welcher die theologische Spekulation und nicht das Dogma angeht. Wir können,
ohne unsern Lehrtropus aufzugeben, es als unbedenklich anerkennen, dass die Orientalen

jene Distinktion machen.» S. 90.



— 753 —

ciel et la terre passeront, personne ne les connaît si ce n'est
le Père seul (XXIV, 36)... Je ne boirai plus de ce fruit de la
vigne jusqu'au jour où j'en boirai de nouveau avec vous dans
le royaume de mon Père (XXVI, 29)... Penses-tu que je ne
puisse pas invoquer mon Père, qui me donnerait à l'instant
plus de douze légions d'anges (53)?.. Tu l'as dit (que je suis
le Christ Fils de Dieu) ; de plus, vous verrez le Fils de l'homme
assis à la droite de la puissance de Dieu et venant sur les
nuées du ciel (64)... Toute puissance m'a été donnée dans le
ciel et sur la terre; allez donc, enseignez toutes les nations,
les baptisant au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit
(XXVIII, 19).»

2° Dans l'Evangile de Marc: «Sachez que le Fils de l'homme
a sur la terre le pouvoir de remettre les péchés (II, 10)...
Celui qui aura honte de moi, le Fils de l'homme aura aussi
honte de lui quand il viendra dans la gloire de son Père avec
les saints anges (VIII, 38)... Abba, Père, toutes choses te sont
possibles, éloigne de moi ce calice (XIV, 36). »

3° Dans l'Evangile de Luc: « Comme l'éclair resplendit et
brille d'une extrémité du ciel à l'autre, ainsi sera le Fils de
l'homme en son jour (XVII, 24)... J'enverrai en vous ce
que mon Père a promis ; mais vous, restez dans la ville
jusqu'à ce que vous soyez revêtus de la puissance d'en haut
(XXIV, 49).»

4° Dans l'Evangile de Jean : « Si un homme ne renaît de
l'eau et de l'Esprit saint, il ne peut entrer dans le royaume
de Dieu (III, 5)... Personne n'est monté au ciel, si ce n'est
celui qui est descendu du ciel, le Fils de l'homme qui est dans
le ciel (13)... Il faut que le Fils de l'homme soit exalté, afin
que quiconque croit en lui ait la vie éternelle. Car Dieu a tant
aimé le monde qu'il a donné son Fils unique (16)... Dieu n'a
pas envoyé son Fils dans le monde pour qu'il juge le monde,,
mais pour que le monde soit sauvé par lui (17)... Celui qui
ne croit pas en lui est déjà jugé, parce qu'il ne croit pas au
nom du Fils unique de Dieu (18)... Dieu est esprit, et il faut
que ceux qui l'adorent, l'adorent en esprit et en vérité (IV, 24)...



— 754 —

Ma nourriture est de faire la volonté de celui qui m'a envoyé,
et d'accomplir son œuvre (34)... Mon Père agit jusqu'à présent,
et moi aussi j'agis (V, 17). »

Et les Juifs cherchaient à faire mourir Jésus, « parce qu'il
appelait Dieu son propre Père, se faisant lui-même égal à

Dieu (18).» Et Jésus leur dit: «Le Fils ne peut rien faire de

lui-même, il ne fait que ce qu'il voit faire au Père ; et tout ce

que le Père fait, le Fils aussi le fait pareillement. Car le Père
aime le Fils et lui montre ce qu'il fait (19-20)... Le Père a
remis tout jugement au Fils, afin que tous honorent le Fils
comme ils honorent le Père. Celui qui n'honore pas le Fils
n'honore pas le Père qui l'a enA^oyé. Celui qui écoute ma
parole et qui croit à celui qui m'a enA'oyé, a la vie éternelle
(22-24)... Je ne peux rien faire de moi-même. Comme j'entends,
je juge, et mon jugement est juste, parce que je ne cherche
pas ma volonté, mais la volonté de celui qui m'a envoyé (30)...
Le Père qui m'a envoyé a lui-même rendu témoignage de moi
(37)... Je suis A^enu au nom de mon Père et Arous ne m'avez
pas reçu (43)... Tout ce que le Père me donne viendra à moi
(VI, 37)... Je suis descendu du ciel, non pour faire ma \-olonté,
mais la A^olonté de celui qui m'a envoyé (38)... Personne ne

peut venir à moi, si le Père qui m'a envoyé ne l'attire (44)...
Ce n'est pas que personne ait vu le Père, sinon celui qui vient
de Dieu : celui-là a vu le Père (46)... Je suis le Principe, moi
qui vous parle (Principium qui et loquor vrobis) (VIII, 25)...
Je ne fais rien de moi-même, mais je parle selon ce que le
Père m'a enseigné. Celui qui m'a envoyé est avec moi; il ne
me laisse pas seul (28, 29)... Je dis ce que j'ai a^u chez mon
Père (38)... C'est de Dieu que je suis sorti et que je Aiens;
car je ne suis pas A7enu de moi-même, mais c'est lui qui m'a
envoyé (42)... En A'érité, je atous le dis, avant qu'Abraham
fût, je suis (58)... Je suis venu pour qu'ils aient la vie et qu'ils
l'aient plus abondamment (X, 10)... Comme le Père me
connaît, moi aussi je connais le Père (15)... J'ai le pouvoir de

donner ma vie et j'ai le pouvoir de la reprendre; tel est l'ordre
que j'ai reçu de mon Père (18)... Moi et le Père nous sommes
un (30)... Celui que le Père a sanctifié et envoyé dans le
monde, vous lui dites : Tu blasphèmes, parce que j'ai dit : Je
suis le Fils de Dieu (36)... Reconnaissez que le Père est en
moi et moi dans le Père (38)... Je suis la résurrection et la



— 755 —

vie ; celui qui croit en moi vivra, quand même il serait mort
(XI, 25)... Quand j'aurai été élevé de terre, j'attirerai tous
les hommes à moi (XII, 32)... Celui qui me voit, voit celui
qui m'a envoyé (45)... Je n'ai point parlé de moi-même ; mais
le Père qui m'a envoyé, m'a prescrit lui-même ce que je dois
dire et annoncer (49)... Je suis la Aroie, la vérité et la vie.
Personne ne vient au Père que par moi (XIV, 6)... Je suis
dans le Père et le Père est en moi... Le Père demeure en
moi; c'est lui qui fait les œuvres (10)... Je prierai le Père et
il vous donnera un autre Consolateur, afin qu'il demeure aATec

vous éternellement, l'Esprit de vérité (16, 17)... Le Consolateur,

l'Esprit-Saint, que le Père enverra en mon nom, vous
enseignera toutes choses et vous suggérera tout ce que je vous
ai dit (26)... Je vais au Père, le Père est plus grand que moi
(28)... Quand sera venu le Consolateur, je vous enverrai, de
la part du Père, l'Esprit de vérité qui procède du Père, il
rendra témoignage de moi (XV, 26)... Si je ne m'en vais pas,
le Consolateur ne viendra pas vers vous; mais si je m'en vais,
je vous l'enverrai (XVI, 7)... Lorsque l'Esprit de vérité sera
venu, il vous enseignera toute vérité ; car il ne parlera pas de
lui-même, mais il dira tout ce qu'il aura entendu et il vous
annoncera les choses à venir. Il me glorifiera, parce qu'il
prendra de ce qui est à moi et il vous l'annoncera. Tout ce que
le Père a est à moi (13-15)... Je suis sorti du Père et je suis
venu dans le monde ; maintenant je quitte le monde et je vais
au Père (28)... La Aie éternelle, c'est qu'ils te connaissent, toi
le seul vrai Dieu, et celui que tu as envoyé, Jésus-Christ. Je
t'ai glorifié sur la terre, j'ai achevé l'œuvre que tu m'as donné
à faire. Et maintenant, toi, Père, glorifie-moi auprès de toi-
même, de la gloire que j'avais auprès de toi avant que le
monde fût (XVII, 3-5)... Tout ce qui est à moi est à toi, et
ce qui est à toi est à moi (10)... Père saint, conserve en ton
nom ceux que tu m'as donnés, afin qu'ils soient un comme
nous (11)... Qu'ils soient un, comme toi, Père, tu es en moi,
et comme je suis en toi, afin qu'eux aussi soient un en nous
(21)...Recevez le Saint-Esprit (XX, 22).»

5° Dans les Actes des Apôtres: «Vous recevrez la
puissance du Saint-Esprit qui viendra en vous, et vous serez mes
témoins... jusqu'aux extrémités de la terre (I, 8).»

Eevue intern, de Théologie. Heft 20, 1897. 50



— 756 —

Telle est la doctrine enseignée par Jésus-Christ. Donc tel
est le dogme. Il n'y en a pas d'autre. Voyons comment les
apôtres, sans y rien ajouter, l'ont expliqué ; dans la diversité
de quelques paroles, on remarquera l'identité du fond.

II. Paroles des Apôtres.
Avant de citer les paroles des apôtres, rappelons que l'ange

qui a annoncé à Joseph la conception du Christ, lui a dit :

« Ce qui est né en Marie ton épouse, est du Saint-Esprit »

(Matth. I, 20) ; que Jean-Baptiste, annonçant l'œuvre du Christ,
a dit: «Il vous baptisera dans le Saint-Esprit» (III, 11); que,
lorsque Jésus fut baptisé par Jean, il vit l'Esprit de Dieu
descendre sur lui comme une colombe, et une voix du ciel dit:
< Celui-ci est mon fils bien-aimé, en qui je me suis complu »

(III, 16, 17) ; que ceux qui étaient dans la barque vinrent se

prosterner devant Jésus et lui dirent: «Tu es véritablement le
Fils de Dieu » (XIV, 33) ; que le Centurion, en voyant Jésus
sur la croix, dit : « Cet homme était vraiment le Fils de Dieu »

(Marc, XV, 39) ; qu'il a été dit du Aieillard Siméon que le
Saint-Esprit était en lui (Luc, II, 25), et que le Saint-Esprit lui
avait assuré qu'il verrait le Christ du Seigneur avant de mourir

(26) ; que le Christ sortit du Jourdain plein du Saint-Esprit
(IV, 1) ; qu'il retourna en Galilée « dans la puissance de l'Esprit »

(IV, 14); que Jean-Baptiste a témoigné que Jésus était le Fils
de Dieu (Jean, I, 34); que Marthe a dit de Jésus qu'il est le
Christ, Fils du Dieu vivant, qui est v^enu en ce monde (Jean,
XI, 27); que Etienne, rempli du Saint-Esprit et fixant les
regards vers le ciel, vit la gloire de Dieu et Jésus debout à la
droite de Dieu, et il dit : « Voici, je vois les cieux ouverts,
et le Fils de l'homme debout à la droite de Dieu. » (Actes,
VII, 55.)

Saint Paul, à Damas, prêchait dans les synagogues que
Jésus est le Fils de Dieu (Actes, IX, 20). — A Antioche de

Pisidie, il appliqua à Jésus ce passage du Psaume II : « Tu es

mon Fils, je t'ai engendré aujourd'hui. » (XIII, 33.) — A
Milet, il dit aux anciens d'Ephèse : « Prenez garde à vous-
mêmes et à tout le troupeau sur lequel le Saint-Esprit vous a

établis évêques pour paître l'Eglise de Dieu. » (XX, 28.)
Dans l'épître aux Romains : « Jésus-Christ est né de la

postérité de David selon la chair, et il a été prédestiné Fils



— 757 —

de Dieu, avec puissance (in virtute), selon l'esprit de sainteté
(I, 3, 4)... Dieu a envoyé son Fils dans une chair semblable
à celle du péché (VIII, 3)... Pour vous, vous ne vivez pas
selon la chair, mais selon l'esprit, si toutefois l'Esprit de Dieu
habite en vous. Si quelqu'un n'a pas l'Esprit du Christ, il ne
lui appartient pas (9)... Tous ceux qui sont conduits par l'Esprit

de Dieu sont Fils de Dieu (14)... L'Esprit lui-même intercède

pour nous par des gémissements inexprimables (26)...
Ceux que Dieu a connus d'avance, il les a aussi prédestinés à

être semblables à l'image de son Fils, afin que son Fils fût le

premier-né entre plusieurs frères (VIII, 29). »

Dans la Ire épître aux Corinthiens : « Nous prêchons la
Sagesse de Dieu, mystérieuse et cachée, que Dieu, avant les

siècles, avait prédestinée pour notre gloire, Sagesse qu'aucun
des chefs de ce siècle n'a connue ; car s'ils l'avaient connue,
ils n'auraient jamais crucifié le Seigneur de gloire (II, 7, 8)...
Les choses que Dieu a préparées à ceux qu'il aime, il nous
les a révélées par son Esprit. Car l'Esprit scrute tout, même
les profondeurs de Dieu... Personne ne connaît les choses de

Dieu si ce n'est l'Esprit de Dieu (9-12)... Pour nous, il n'y a

qu'un seul Dieu, le Père, de qui viennent toutes choses et pour
qui nous sommes, et un seul Seigneur, Jésus-Christ, par qui
sont toutes choses et par qui nous sommes (VIII, 6)... Je veux
que vous sachiez que le Christ est la tête de tout homme, que
l'homme est la tête de la femme, et que Dieu est la tête du
Christ (XI, 3). »

Dans la IIe épître aux Corinthiens: «Dieu nous a marqués
d'un sceau et il a mis dans nos cœurs les arrhes de l'Esprit
(I, 22)... Vous êtes manifestement une lettre du Christ, écrite
par notre ministère, non avec de l'encre, mais avec l'Esprit du
Dieu vivant (III, 3)... Le Seigneur est Esprit; or, où est l'Esprit

du Seigneur, là est la liberté (17)... Nous avons le même
esprit de foi (IV, 13)... Dieu était dans le Christ se réconciliant

le monde (V, 19). »

Dans l'épître aux Galates : « Parce que vous êtes fils, Dieu
a envoyé dans vos cœurs l'Esprit de son Fils, lequel crie :

Père, Père (IV, 6)... Les fruits de l'Esprit sont: la charité, la
joie, la paix, la patience, la bénignité, la bonté, la longanimité,

la mansuétude, la foi, la modestie, la continence, la chasteté

(V, 22, 23)... Celui qui sème dans l'Esprit moissonnera de

l'Esprit la vie éternelle (VI, 8). »



— 758 —

Dans l'épître aux Ephésiens : « Dieu nous a choisis en
Christ avant la fondation du monde... et il nous a prédestinés

à être ses enfants d'adoption par Jésus-Christ, selon la
résolution de sa volonté (I, 4, 5)... En Christ Arous avez cru
et vous aA^ez été scellés du Saint-Esprit qui avait été promis,
lequel est un gage de notre héritage (13-14)... Afin que Dieu,
Père glorieux de Notre Seigneur Jésus-Christ, A'ous donne l'Es-
prit de sagesse et de réA'élation dans la connaissance de lui-
même (17)... En Jésus-Christ a^ous êtes édifiés pour être une
habitation de Dieu dans l'Esprit (II, 22)... Afin qu'il vrous donne,
selon les richesses de sa gloire, d'être puissamment fortifiés
par son Esprit dans l'homme intérieur (III, 16)... Efforcez-vous
de conserver l'unité de l'Esprit dans le lien de la paix. Il y a

un seul corps et un seul Esprit... Un Seigneur, une foi, un
baptême (IV, 3-5). »

Dans l'épître aux Philippiens : «Jésus-Christ, ayant la
forme de Dieu et ne considérant pas comme une usurpation
d'être égal à Dieu, s'est dépouillé en prenant la forme de
serviteur... C'est pourquoi Dieu l'a exalté et lui a donné un nom
qui est au-dessus de tout nom... afin que toute langue
confesse que le Seigneur Jésus-Christ est dans la gloire de Dieu
le Père (II, 6-11).»

Dans l'épître aux Colossiens : « Le Fils est l'image du
Dieu invisible, le premier-né de toute créature. Car en lui ont
été créées toutes les choses qui sont dans les cieux et sur la
terre, les visibles et les invisibles, les trônes, les dominations,
les principautés, les puissances. Tout a été créé par lui et en
lui. Il est aA_ant toutes choses et toutes les choses subsistent
en lui. Il est la tête du corps de l'Eglise ; il est le principe,
le premier-né d'entre les morts, afin qu'il tienne en tout la
primauté (I, 15-18)... En lui habite corporellement toute la plénitude

de la divinité. Il est la tête de toute principauté et de

toute puissance (II, 9, 10).»
Dans la Ire épître à Timothée: «Il n'y a qu'un Dieu et

qu'un médiateur entre Dieu et les hommes, Jésus-Christ homme
(II, 5).»

Dans l'épître aux Hébreux: « En ces derniers temps, Dieu
nous a parlé par le Fils qu'il a établi héritier de toutes choses,

par lequel il a aussi créé le monde et qui, étant la splendeur
de sa gloire et la figure de sa substance (figura substantias ejus,



— 759 —

ou l'empreinte de sa personne, xaoaxxrjo xr,g vrroGxdoswg avxov)
et soutenant toutes choses par sa parole puissante, a fait la
purification des péchés et s'est assis à la droite de la majesté
divine dans les lieux très hauts (I, 2, 3)... Nous avions un
grand prêtre qui a pénétré les cieux, Jésus, le Fils de Dieu
(IV, 14)... Le sang du Christ qui par le Saint-Esprit s'est
offert lui-même sans tache à Dieu, purifiera d'autant plus notre
conscience (IX, 14)... Jésus-Christ est le même hier, et aujourd'hui,

et éternellement (XIII, 8). »

Saint Pierre dit à Jésus: «Tu es le Christ, Fils du Dieu
vivant.» (Matth. XVI, 16.) — Il dit aux Juifs le jour de la
Pentecôte : « EleAré par la droite de Dieu, Jésus a reçu du
Père le Saint-Esprit qui avait été promis et il l'a répandu. »

(Actes, II, 33.) — Il dit dans sa Ire épître : « Vous avez été
rachetés par le sang précieux du Christ, l'Agneau immaculé,
prédestiné avant la fondation du monde et manifesté en ces
derniers temps (I, 19, 20)... Vous avez été régénérés nonpar
une semence corruptible, mais par une semence incorruptible,
le Verbe du Dieu vivant et éternel (23)... Le Verbe du
Seigneur demeure éternellement, et c'est ce Verbe qui vous a été
annoncé (25)... Le Dieu de toute grâce nous a appelés en
Jésus-Christ à sa gloire éternelle (V, 10).»

Saint Jean a dit dans son Evangile : « Au commencement
(in principio) était la Parole, et la Parole était en Dieu et la
Parole était Dieu. Elle était au commencement en Dieu. Toutes
choses ont été faites par elle, et rien de ce qui a été fait n'a
été fait sans elle. En elle était la vie et la vie était la lumière
des hommes (I, 1-4)... Et la Parole a été faite chair et elle a
habité parmi nous, pleine de grâce et de vérité, et nous avons
contemplé sa gloire, une gloire comme la gloire du Fils unique
venu du Père (14)... Personne n'a jamais vu Dieu; le Fils
unique, qui est dans le sein du Père, est celui qui l'a fait
connaître (18).» Etc. — Dans sa I" épître, il a dit: «Nous vous
annonçons la vie éternelle qui était dans le Père et qui nous
est apparue (I, 2)... Quiconque nie le Fils, n'a pas non plus
le Père ; et quiconque confesse le Fils a aussi le Père (II, 23). »

— Les chapitres IV et V de cette épître, ainsi que les deux
suivantes, sont la répétition des principaux textes que nous
avons extraits de l'Evangile du même apôtre.



-- 760 —

III. Remarques sur les choses et les mots.
1° A ceux qui me reprocheraient de trouver ces citations

trop longues, je répondrais par ces paroles de saint Paul
(Coloss. III, 16): Verbum Christi habitet in vobis abundanter,
in omni sapientia, docentes et commonentes A'osmetipsos. »

Il est mieux d'insister sur la parole du Christ que sur les
spéculations des hommes. — A ceux qui me reprocheraient
d'aA^oir omis beaucoup de textes analogues à ceux que j'ai
cités, je répliquerais que je les ai omis précisément parce qu'ils
ne faisaient que reproduire le sens de textes déjà cités, et

que, pour ne pas allonger cette étude au delà du nécessaire,
je devais éviter de simples répétitions. — A ceux qui me
reprocheraient de ne m'être pas borné strictement aux textes
qui parlent seulement de la trinité, et d'en avoir cité qui se

rapportent aussi à l'incarnation et à la rédemption, je répondrais

que les trois mystères de la trinité, de l'incarnation et de

la rédemption, loin d'être étrangers l'un à l'autre, s'éclairent
mutuellement. Sans doute, j'ai cité beaucoup de textes où il
est question de Jésus-Christ comme homme et où, par conséquent,

son infériorité à l'égard du Père est manifeste ; mais,
d'autre part, beaucoup de ces textes montrent aussi en Jésus-
Christ le Verbe divin, la Sagesse divine, Celui qui est égal
au Père et qui considère comme étant à lui tout ce qui est
au Père. En les omettant, j'aurais été incomplet et même
inexact.

2° Cela dit, examinons le contenu même de ces textes. Ils
enseignent : — qu'il existe un Dieu, un et unique, qui est
simultanément Père, Fils, Esprit; —que le Père est Dieu, le Fils (ou
Verbe, ou Parole) est Dieu, que le Saint-Esprit (ou Consolateur)

est Dieu ; — que tout en étant distincts comme Père,
comme Fils, comme Esprit, ils ne sont cependant qu'un seul
et même Dieu; — que le Fils, forme de Dieu, splendeur de sa

gloire, empreinte de sa personne, est engendré par le Père,
et que le Saint-Esprit procède du Père; — que le Fils a été

envoyé aux hommes par le Père, le Saint-Esprit par le Père
au nom du Fils et par le Fils au nom du Père ; — que le Fils,
en accomplissant sa mission et sa médiation divines, n'a été

séparé ni du Père ni du Saint-Esprit; — que le Père a été



— 761 —

avec lui, se réconciliant en lui le monde ; — que c'est aussi
le Père qui a fait les œuvres ; — que le Fils a agi aussi en
union avec le Saint-Esprit, qui, étant l'Esprit de Dieu, est
nécessairement l'Esprit du Père et l'Esprit du Fils.

Ces propositions, étant l'expression exacte de la doctrine
enseignée par J.-C. et transmise par les Apôtres, peuvent être
considérées comme l'équivalence de cette doctrine. Et si l'on
voulait résumer cette doctrine plus brièvement encore, on
pourrait dire que le dogme de la trinité est la croyance en un
Dieu qui est Père, Fils et Esprit, ou encore : que le Père, le
Fils et l'Esprit sont une seule et même divinité.

3° En tout cas, il est à remarquer que les mots employés
dans les Ecritures sont des mots; qu'ils ont par conséquent
la nature mobile et changeante des mots, et qu'ils sont sujets
aux conditions mêmes des mots. Il est à remarquer, en outre,
que les écrivains sacrés ont été des hommes; que, tout en
étant inspirés, ils ont employé le langage humain, donc un
instrument imparfait en soi, et, de plus, qu'ils l'ont employé
humainement, en passant quelquefois du sens propre au sens
figuré; que, par conséquent, les mots des Ecritures ont besoin,
eux aussi, d'explications qui en déterminent le sens.

Par exemple, Jésus-Christ a dit qu'il est «sorti du Père
et venu dans le monde » (Jean XVI, 28). Ces deux mots
sortir et venir, dans le cas présent, ont évidemment besoin
d'explication. Ou bien ils s'appliquent à J.-C. homme, et signifient

simplement que, comme homme, J.-C. a été créé par
Dieu et qu'il est venu au monde. Ou bien ils s'appliquent à

J.-C. Verbe de Dieu, et alors ils sont plus difficiles à concevoir:
car le Verbe étant Dieu, ne peut ni être hors de Dieu ni sortir
de Dieu (et Verbum erat apud Deum et Deus erat
Verbum). Les mots «sortir» et «venir» ont un sens matériel
indiquant un mouvement d'un lieu à un autre, et impliquant
de la distance entre le lieu d'où l'on sort et le lieu où l'on
va. Or, Dieu est partout et l'espace n'existe pas pour lui; ni
il ne sort d'un lieu ni il ne peut y entrer, il y est toujours et
nécessairement. En outre, le Père et le Fils, quoique distincts,
ne sauraient être séparés; l'un n'est pas hors de l'autre. Donc
c'est dans le sens figuré qu'il faut entendre ces mots : « Le
Fils est sorti du Père et il est venu dans le monde. » S'il



— 762 —

s'agit du Verbe tel quel, ils signifient que le Verbe procède
du Père et qu'il a été envoyé par le Père vers les hommes
pour leur apprendre ce qu'est le Père ; et encore ces termes
« procéder » et « être envoyé » sont-ils impropres dans le cas
présent et doivent-ils être pris en un sens figuré, à savoir que
Dieu, Vie parfaite et personnelle, est aussi Sagesse parfaite et
personnelle, et qu'il a voulu se manifester aux hommes comme
Sagesse pour leur apprendre ce qu'est la Vie divine et pour
la leur communiquer.

4° Le père, en général, est celui qui donne la vie. Dieu
étant la Aie même et la donnant, est donc père. Comme père,
Dieu engendre et crée. C'est ainsi que le mot engendrer
est appliqué à Dieu par rapport au Fils ou Verbe; mais il
est clair qu'il s'agit alors d'une génération spirituelle infiniment

parfaite, et non d'une génération matérielle ou corporelle.

J.-C. est, comme Verbe, le Fils unique du Père, ô povo-
ysvrjç vïog. Cette génération spirituelle, parfaite, éternelle, du
Fils par le Père, est mystérieuse pour nous, quoique nous en
ayons une certaine notion par le fait que notre âme, force
spirituelle, pense et conçoit, et que ses conceptions pourraient
être appelées aussi des fils, si elles étaient assez parfaites
pour être personnelles; mais n'étant que très imparfaites, très
faibles, successives et passagères, elles ne sont que des
phénomènes ou accidents intellectuels et non des personnes, et
par conséquent elles ne sauraient être comparées à la Pensée
ou Sagesse parfaite, unique, éternelle et personnelle de Dieu.

5° Quelques Pères ont employé le mot émanation, TXQoßoXi";,

pour désigner la relation du Fils au Père. Mais ce terme aussi
est impropre et ne saurait être pris ici qu'au figuré. Son sens
obvie est: 1° qu'un être ne peut émaner d'un autre, c'est-à-
dire s'en détacher par une sorte d'écoulement (ex-manare),
qu'autant qu'il faisait d'abord partie de cet être; 2° que la
substance du premier être est diminuée par le fait du
détachement du second. Or, évidemment, la substance de Dieu
est une intrinsèquement, elle n'a pas de parties, et elle ne
saurait d'aucune manière être altérée et diminuée. En outre,
ce terme a été compromis par les Gnostiques, qui ont imaginé
entre Dieu et le monde des sortes d'émanations ou éons,



— 763 —

parmi lesquels le Christ a été généralement placé au premier
rang ; système obscur, contradictoire et inadmissible. Il est
donc mieux d'écarter ce terme, du moment qu'il obscurcit
plus qu'il n'éclaircit.

6° Le mot ovata signifie essence et substance. — L'Académie

française définit Vessence : ce qui fait qu'une chose est
ce qu'elle est, ce qui constitue la nature d'une chose; et la
substance : l'être qui subsiste par lui-même, à la différence de
l'accident qui ne subsiste qu'étant adhérent à un sujet. Au
lieu de dire: «qui subsiste par lui-même», il vaudrait mieux
dire: « eu lui-même», afin d'éviter l'objection de panthéisme.
— Les Pères grecs ont employé surtout le sens à)essence ;

et l'idée de substance, ils l'ont exprimée par le mot vnóoxaoig,
hypostase (vno-iaxrpi, sub-stare). — Les Pères latins, au
contraire, ont donné indifféremment le sens d'essence ou de
substance au mot oiaia, comme étant à peu près synonymes, et
ils ont traduit le mot vnóoxaoig (hypostase) par personne.
C'est ainsi que St. Augustin a dit (de Trin. 1. V, c. VIII) :

«Les Grecs disent: une essence et trois substances, c'est-à-
dire une ovaia et trois hypostases ; les Latins : une essence
ou substance et trois personnes, parce que dans notre langue
on donne habituellement le même sens aux mots essence et
substance. » — Ces mots ne sauraient donc être des dogmes.

7° Le mot hypostase (vnóaxaGig), étymologiquement, signifie
ce qui est dessous, la base, le fondement, la substantia. Mais,
de fait, les Latins lui donnent le sens de personne, persona,
jiooownov; des auteurs classiques lui ont donné le sens de

personnage, visage, figure, marque, caractère, fonction.
Augustin, qui a préféré le mot personne pour désigner le

Père, le Fils, l'Esprit, n'était cependant pas satislait de ce mot.
Il a dit expressément (de Trin. 1. V, c. IX) : « Nous disons une
essence et trois personnes, comme plusieurs Latins très
respectables se sont exprimés, ne trouvant point de manière plus
propre à énoncer par des paroles ce qu'ils entendaient sans
parler. En effet, puisque le Père n'est pas le Fils, que le Fils
n'est pas le Père, et que le Saint-Esprit, qui est aussi appelé
un don de Dieu, n'est ni le Père ni le Fils, ils sont trois sans
doute. C'est pour cela qu'il est dit au pluriel : Mon Père et
moi nous sommes une même chose. Mais quand on demande :



— 764 —

Que sont les trois? le langage humain se trouve bien stérile.
On dit cependant trois personnes, non pour dire quelque chose,
mais pour ne pas demeurer muet. »

S'il m'était permis d'exprimer mon opinion, je n'irais pas
aussi loin qu'Augustin. Je ne dirais pas que le mot personne
ne dit rien, ne signifie rien, appliqué aux trois. Il exprime
une vérité positive, à savoir que les trois sont autonomes,
maîtres d'eux-mêmes, indépendants, suprêmes, sui juris, sui
compotes, n'ayant au-dessus d'eux personne qui les dirige et
qui les détermine. Tel est le sens que nous attachons au mot
personne, et qui convient au Père, au Fils, à l'Esprit. Mais,
d'autre part, étant donné que, dans le langage ordinaire et

pour l'immense majorité des esprits, le mot personne s'applique
à des individus séparables et séparés, qui ont des natures et
des substances numériquement distinctes et numériquement
séparées, il en résulte qu'il tend à fausser la vraie notion de

la trinité dans les esprits susdits, car dans le Père, le Fils et
l'Esprit, il n'y a qu'une seule nature, qu'une seule substance,
non seulement au point de vue de l'identité ou de
l'homogénéité, mais encore au point de vue du nombre. Ceci est
très grave. Il en résulte que, dans cet état de choses, on peut
se demander s'il y a plus de gain et d'avantage pour la
vérité et pour la saine théologie à se servir de ce mot dans le
cas présent qu'à ne pas s'en servir. Il me semble donc qu'il
serait mieux de ne pas s'en servir ou de s'en servir le moins
possible : 1° parce que ce mot n'est ni nécessaire, ni même
utile; 2° parce qu'on peut très bien exprimer autrement la
vérité qu'il exprime; 3° parce qu'on ferait tomber ainsi le
préjugé trop général que le Père, le Fils, le Saint-Esprit sont
comme trois personnes ordinaires, séparées à l'instar de trois
individus divins ou de trois dieux. Cet avantage me semble
considérable.

M. E. Arnaud, de son côté, a dit!) : « Comme Augustin,
nous trouvons que le terme de personne est loin d'être exact.
Il a le double inconvénient d'aller au delà des données de

l'Ecriture en accentuant trop l'être et le mode d'action
distincts du Père, du Fils et du Saint-Esprit, et de rester en
deçà, en ne faisant aucune mention de l'unité supérieure qui

*) Bulletin théologique, mai 1863, p. 69-70.



— 765 —

les relie... A un autre point de vue, ce terme devrait être
abandonné. De nos jours où la personnalité de Dieu est si
nettement niée, il est nécessaire de la dégager de toute
définition malencontreuse. Or, comment concilier sous le simple
rapport du langage la personnalité distincte du Père, du Fils
et du Saint-Esprit, avec la personnalité unique de Dieu? Comment

trois personnalités constituent-elles une seule
personnalité?... Enfin, Saurin a dit: C'est un terme auquel je
n'attache pas des idées bien distinctes, quand je parle de la
Divinité qui est un être si élevé au-dessus de moi. Tout ce que
je veux dire, quand j'avance qu'il y a trois personnes dans la
Divinité, c'est que, si Dieu est un dans un sens, il est trois
dans un autre sens '). »

Donc, il ne s'agit pas d'amoindrir, encore moins de nier,
la personnalité de Dieu, non plus que la parfaite et suprême
autonomie du Père, du Fils et du Saint-Esprit, qui sont bien
réellement trois en vertu de la distinction de leurs propriétés
respectives. Il s'agirait simplement de mieux faire tomber
l'accusation de trithéisme, de mieux écarter la fausse notion
anthropomorphique que tant d'esprits se font de la trinité, et
de gagner ainsi, par un langage plus correct, à la foi
chrétienne beaucoup de philosophes qui repoussent la trinité
chrétienne parce qu'ils la conçoivent mal.

Il s'agit de mieux éviter deux extrêmes : le trithéisme et
le sabellianisme. Il s'agit de ne pas « volatiliser » l'individualité
de chacune des personnes divines, au point d'en faire de

simples distinctions de notre esprit, ou de simples dénominations

(la thèse, l'antithèse, la synthèse), etc. Il s'agit aussi
de ne pas « forcer » cette même individualité, au point d'en
faire trois dieux séparés ou trois substances divines séparées.
Là est le péril des simples métaphysiciens et des nomina-
listes; ici, le péril des imaginations populaires encore grossières.

8° Le mot consubstantiel, opoovOwg2). — Le Concile de
Nicée (325) a employé ce mot pour exprimer l'identité de

') Abrégé de la théologie et de la morale chrétienne; Amsterdam, 1737, p. 55-
2) Il faut bien distinguer le mot ôpoovOlOÇ et le mot Oj.lOlOVGlOg. Celui-là

indique l'identité, l'homogénéité, l'égalité; celui-ci, la similitude seulement, l'analogie,
la conformité. Grande différence dans les idées, malgré l'i qui seul différencie ces

mots. Pour les Fères de Nicée, J.-C. était vraiment Dieu, tandis que pour les ariens

et les semi-ariens il n'était que son image. S'il n'y avait pas eu une grande
différence de vues entre eux, les ariens auraient certainement accepté le mot oiXOOlGlog.



— 766 —

nature ou la communauté d'essence du Père et du Fils. Le
mot latin consubstantialis n'est pas la traduction étymologique
du mot grec, comme on le voit d'après les observations
précédentes. Le mot coesscntialls aurait été plus exact, en ce
sens qu'il aurait fait éviter les méprises relatives aux mots
substance et hypostase; en l'employant, on aurait dit expressément

que le Père, le Fils, le Saint-Esprit ont une seule
et même essence. De fait, c'est ce qu'on a voulu dire, à savoir:
qu'ils sont un seul et même Dieu, une seule et même divinité ;

qu'ils sont donc égaux entre eux de la même dignité, éternels
de la même éternité, parfaits de la même perfection, suprêmes
de la même suprématie.

Ni le mot consubstantiel, ni le mot coessentiel ne sont de

foi, pas plus que les mots substance, essence, nature, personne,
hypostase, etc. On peut les critiquer, soit au point de vue
philosophique et philologique, soit au point de vue historique.
C'est de la terminologie grecque adoptée dans le monde latin,
mais ce n'est pas le dogme même; le dogme est l'idée même,
la vérité même, et la vérité, étant supérieure aux mots, en
est indépendante.

D'après M. E. Arnaud *), les nouveaux Platoniciens s'étaient
déjà servis du mot opoovGiog en parlant des esprits; ils disaient
que les esprits étaient consubstantiels à Dieu, c'est-à-dire de

la même espèce et de la même nature que Dieu, Dieu étant
esprit. — Clément d'Alexandrie (Strom., 1. II, c. XVI), parlant

de ceux qui considéraient les âmes comme une émanation

de la Divinité, dit que, dans ce cas, elles seraient une
partie de la Divinité et ópoovoica avec elle. Le gnostique
Ptolémée emploie ce terme dans le même sens2). —¦ En outre,
ce mot a été condamné dans le concile d'Antioche de 269,
concile tenu contre Paul de Samosate, qui, voulant expliquer
la relation qui existe entre Dieu et J.-C, disait que Jésus-Christ
est consubstantiel au Père, comme entre les hommes on dit
que le fils est consubstantiel au père, en ce sens qu'ils sont
de substances semblables, substances dont l'une est l'image
de l'autre; le Fils de Dieu serait ainsi l'image de Dieu, ou
consubstantiel à son Père. — Denys de Rome avait aussi em-

') Ouvrage cité. p. 66-67.
2) V. Irénée, Adv. hœr. 1. I, c. V.



— 767 —

ployé ce terme dans sa lutte avec Denys d'Alexandrie, et il
ne s'était pas montré disposé à l'accepter, parce que, selon
lui, il favorisait la doctrine des monarchiens. Les monarchiens
niaient la trinité, parce qu'en disant que le Père, le Fils et
l'Esprit sont consubstantiels, ils entendaient dire qu'ils sont
cohypostatiques ou ayant la même hypostase. — Le concile
de Nicée adopta ce mot dans un autre sens, c'est-à-dire pour
marquer l'identité ou l'homogénéité (ôpoysvrjg) de nature du
Père et du Fils, n'établissant d'autre différence entre le Père
et le Fils que celle-ci : que le Père est non-engendré, dys'vvrxog,

et que le Fils est éternellement engendré de l'essence du

Père, ysvvrjxòg xlg ovciiag xov ïlaxQOg.

Athanase a bien insisté non seulement sur l'identité, mais
encore sur l'unité numérique de l'essence divine du Père, du
Fils et du Saint-Esprit, ivóxrjza xal xavxóx-qxa %r,g ovotag; ce qui
constitue une triade dans la monade, xQidSa sv povdêi : la
monade c'est la nature divine, qui est une ; la triade, ce sont
les trois, qui se distinguent entre eux par leurs caractères
propres.

Il ne faut pas entendre cette consubstantialité en ce sens
que le Père, le Fils et le Saint-Esprit auraient chacun une
substance qui lui serait propre, substance de même nature
sans doute, mais numériquement distincte; ce qui ferait
numériquement trois substances, ou une substance de même nature
trois fois reproduite. Non. Le nombre en Dieu ne porte que
sur ce qu'on appelle les personnes divines, et non sur la
substance. Il n'y a qu'une seule substance divine, substance
une essentiellement et numériquement, donc substance une et
unique, qui est à la fois la propre substance du Père, du Fils
et du Saint-Esprit; en sorte que l'on peut dire qu'il y a en
Dieu alius et alius, mais non aliud et aliud: et, comme disait
S. Grégoire de Nazianze, « une personne n'est pas l'autre,
mais elle est ce qu'est l'autre, ovx ogjisq, dXX' otcsq 6 aXXoç

(Orat. XXV). »

Nier cette consubstantialité des trois personnes divines,
c'est ne pas avoir une notion exacte de la trinité chrétienne
ou vouloir rejeter cette même trinité. L'Ecriture donne expressément

le nom de Dieu soit au Père, soit au Fils ou Verbe,
soit au Saint-Esprit; or il n'y a qu'une seule substance divine,
puisqu'il n'y a qu'un seul Dieu; donc la consubstantialité du



— 76S —

Père, du Fils et du Saint-Esprit est une conséquence même
de leur existence, et cela d'après la doctrine même de l'Ecriture,

bien que l'Ecriture ne contienne pas expressément le
mot consubstantiel, ôpoovGtog. La tradition, sur ce point, est
encore plus explicite que l'Ecriture. Il ne saurait donc y avoir
de doute.

9° Le mot trinité semble vouloir réunir en un seul deux
nombres opposés : trois et un. Mais il faut remarquer que ce
mot vient des mots trina imitas : trina n'est qu'adjectif; unitas,
substantif, est le mot principal. L'essence divine est une en
soi, et trine relativement, sous certains rapports, en tant
qu'elle est Père, Fils et Esprit, c'est-à-dire, selon l'ensemble
des théologiens, en tant qu'elle pense et spire, en tant
qu'elle est connue et en tant qu'elle est aimée. — Le mot
triade a été aussi employé; mais plus rarement, sans doute
parce qu'il pourrait être interprété dans un sens trithéiste
plus facilement encore que le mot trinité.

10° La formule connue : « Le Père est Dieu, le Fils est
Dieu, le Saint-Esprit est Dieu, et cependant il n'y a qu'un seul
Dieu », est certainement exacte quant au fond, mais la rédaction

en est malheureuse, en ce sens que le mot cependant
indique une contradiction entre les deux parties, contradiction
qu'il faut cependant accepter. A quoi bon rendre le mystère
choquant à plaisir, ou plus difficile à croire qu'il n'est? N'est-il
pas mieux de dire simplement : « Le Père est Dieu, le Fils est
Dieu, le Saint-Esprit est Dieu; ou Dieu est Dieu en tant que
Père, il est Dieu en tant que Fils, il est Dieu en tant qu'Esprit;

ou Père, Fils, Esprit, Dieu est toujours un seul et même
Dieu. »

Il en est de même de la formule française: «Et ces trois
ne sont qu'un. » (Ire épître de Jean, V, 7.) Elle est incorrecte
et choquante : dans le latin (et hi très unum sunt), unum est
au neutre et signifie une chose, tandis que dans le français,
un est au masculin et semble signifier un individu. Il est
donc mieux de dire : Et ces trois sont une seule divinité, ou
une seule essence divine.

Bref, on ne saurait assez le répéter, aucun mot n'est de
foi, surtout les mots abstraits et métaphysiques, dont la signi-



— 769 —

fication a varié et peut encore Avarier. Les meilleurs théologiens

ont avoué que, s'ils ont employé dans leurs explications
de la trinité les mots personne, hypostase, substance, essence,
nature, etc., c'est par pénurie de la langue et faute de termes
meilleurs. La conséquence logique de ces considérations me
semble être que plus on évitera ces termes dans l'expression
et même dans l'explication du dogme, mieux on fera. Cette
terminologie des théologiens a fini par obscurcir et par
compromettre le dogme; c'est donc au dogme même à la refouler,,
et à reconquérir la place qui lui est due.

E. Michaud.
(A suivre.)


	Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire

