Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Artikel: Zur christlichen Kulturgeschichte [Schluss]
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 724 —

ZUR

CHRISTLICHEN KULTURGESCHICHTE.

(Schluss *).

V.

Innocenz III. war der méchtigste aller Pépste; das 13. Jahr-
hundert nach den Begriffen der Ultramontanen das gldnzendste,
welches die Kirche erlebt. Es war das Jahrhundert des Unter-
gangs der Hohenstaufen, der gewaltigsten Feinde der péipst-
lichen Weltherrschaft, das Jahrhundert des Thomas von Aquin
und der Inquisition. Aber das Jahrhundert wahrer christlicher
Kultur war es nicht. Unter dem gldnzenden Schimmer der
Kirchlichkeit verbarg sich viel Sittenlosigkeit, Unglaube und
Barbarei. Die Kreuzziige hatten Niederlage und Verwilderung
zur Folge. Wie ein grosses Duell zwischen Christentum und
Islam unternommen, hatten sie den Erfolg gegen sich, und
darin erblickten alle offenen und geheimen Papstgegner das
Gottesgericht, welches wider die Papstkirche entschieden. Auch
war man wéihrend der langen Dauer dieser papstlichen Kriegs-
ziige in den Orient sowohl mit der griechischen Kirche als mit
den Moslemin in zu nahe Beriihrung gekommen, als dass nicht
die abendlidndische Gedankenwelt in einen folgenreichen Géh-
rungsprozess hiitte versetzt werden miissen. Man denke nur
an Kaiser Friedrich II. und seinen Hof. An der Pariser Uni-
versitiat regten sich skeptische Elemente, der Englinder Roger
Baco wies der Entwicklung der Menschheit neue Bahnen an,
phantastischer und abenteuerlicher der Spanier Raymund Lullus.

*) Siehe vorige Nummer, S. 459—479.



— 725 —

Die einseitige Begriffstheologie forderte allmihlich die Mystik
heraus, welche die unmittelbare Versenkung in Gott zum hoch-
sten Ziele machte und zuletzt zur Verachtung alles #ussern
Kirchenwesens und zu einem bald mehr und bald weniger aus-
gesprochenen Pantheismus fiihrte. Die Inquisition sollte Arbeit
genug bekommen. Ob ohne sie die grossen Scholastiker Ale-
xander von Hales, Duns Skotus, Albertus Magnus, Thomas von
Aquin, welche mit Hiilfe des Aristoteles und der mohamedani-
schen Philosophen ihre Systeme bildeten, die Einheit der Kirche
hatten retten konnen? Wir méchten es bezweifeln. Aber, die
Scheiterhaufen im Hintergrunde, bauten sie, namentlich Thomas,
der specifisch papstliche Theologe, das Dogma aus, welches im
12. Jahrhundert noch in manchen Punkten schwankend oder
nicht vollkommen entwickelt war. Die Dogmatik, seit Jahr-
hunderten tiber den Machtfragen bis zur Indifferenz vernach-
lidssigt, erhielt durch ihn ihren Abschluss. Daneben sorgten
die Péapste selbst fiir die Zusammenstellung des corpus iuris
canonici, wie sie thatsichlich ihre Macht tiber das Kaisertum
befestigt — und die Papstkirche war nach 900jahrigem Ringen
fertig.

Aber doch eigentlich mehr in der Theorie als in der Wirk-
lichkeit. Selbst ein Innocenz III. hatte neben grossen Siegen
zahlreiche Niederlagen zu verzeichnen. Der Orient schiittelte
nach einem halben Jahrhundert das péapstliche Joch des lateini-
schen Kaisertums wieder ab, nahm die Uberlieferung griechisch-
klassischer Litteratur und morgenlindischen Kirchentums wieder
auf, so dass nur inhaltlose Titel lateinischer Bischofsstiihle i. p. i.
tibrig blieben. Und wie eine politische Frage, die Grindung
des abendlandischen Kaisertums im Jahre 800, den stidrksten
Anstoss zur grossen Kirchentrennung gegeben, so war es wieder
eine politische That, der Sturz des byzantinischen Kaisers durch
Innocenz III. und dessen Ersetzung mit einem Lateiner, was
den Hass der Orientalen gegen Rom entflammte und die Tren-
nung besiegelte. Aber selbst die lateinischen Patriarchen und
Bischéfe, welche nur so kurze Zeit im Orient walteten, ver-
mochte die romische Kurie nur mit grosser Mithe im Zaume
zu halten. Es war, als ob sie die Luft des gelehrten, mit der
kirchlichen Vorzeit so vertrauten Photius im Morgenland ein-
atmend, zu einem freieren Geiste erwachen wollten, der die
Zwangsjacke der grossenteils auf Falschungen beruhenden pépst-
lichen Dekretalen nicht mehr ertrug.



— 726 —

Und was Bildung und Kultur im Abendlande betrifft, so
kann man sicher nicht behaupten, dass die ,herrlichste Zeit
der Kirche“, das 13. Jahrhundert, hier viel gebessert hitte.
Aus der tiefsten Sehnsucht nach wahrer Religiositit war im
Gegensatz zu dem fussern kirchlichen Glanze das Unternehmen
des schwarmerischen Franziskus von Assisi hervorgegangen,
mit seinen Genossen das ,arme Leben Jesu® nachzuahmen.
Aber bald wurde von der Kurie sein Orden, wie der auch auf
das Prinzip der Armut aufgebaute Orden des hl. Dominikus in
den Dienst ihrer eigenen realistischen Zwecke gestellt. Sie
bildeten beide die Garde des Papsttums an den Universititen,
auf den Kanzeln, in den Beichtstiihlen, um die Wirksamkeit
der Weltgeistlichkeit und selbst der Bischofe moglichst brach
zu legen und durch ihre Privilegien und Exemtionen den Uni-
versalepiskopat des Papstes zur Geltung zu bringen. Kine
Besserung des Klerus wurde durch diese ,armen Prediger des
Evangeliums*® nicht erzielt, sondern eine Verarmung der niedern
und eine Verbitterung der hohen Geistlichkeit. Auch sorgte
die scholastische Wissenschaft dafir, dass bei ihnen weniger
vom Evangelium als von den pipstlichen Dekretalen die Rede
war. Die Dominikaner wurden die geborenen Inquisitoren,
und was im Franziskanerorden an dem wahren Geiste des
Stifters, d. i. dem des urspriinglichen Christentums in schwérme-
rischer Form, festhalten wollte, geriet zum Teil auf den Weg
der Revolution gegen das Papsttum und fiel der Inquisition
zum Opfer. Aus den Synodalbeschliissen des spitern Mittel-
alters gewinnen wir tiber die sittlichen Zustinde kein anderes
Bild als in friherer Zeit. Die Synode von Avignon (1209) ver-
bietet, an Heiligenfesten theatralische Téanze oder obscone
Reigen in der Kirche aufzufiihren und dort erotische Lieder
zu singen. Verbote fiir die Geistlichen, weibliche Bedienung
im Hause zu haben, kehren immer wieder. Eine Synode von
Paris (1212) figt bei, um die Habsucht der Geistlichen zu
ziigeln, verbiete sie, dass Laien gezwungen wiirden, Legate
fur Anniversarien zu machen. Die Geistlichen diirften nicht
zu viele Anniversarien annehmen, so dass sie Mietgeistliche
anstellen missten, auch nicht wegen der Stipendien ausser der
Messe noch trockene Messen (ohne Konsekration) lesen, tiber-
haupt Sakramente und Sakramentalien nicht verkaufen. Die
Synode von Rouen (1231) will, dass die Konkubinen der Priester



— 727 —

offentlich in der Kirche geschoren werden sollen. Der Erz-
bischof von Canterbury verbietet gleichfalls 1236 das Kaufen
der Messen; wer zu viele Anniversarien {ibernommen habe,
diirfe solche nicht fiir Geld einem andern iiberlassen. Der
Kolner Erzbischof Konrad von Hochstetten verordnet 1260,
die Geistlichen durften nicht wie bisher im Konkubinat leben,
ihre Kinder nicht aus dem Kirchengut bereichern und deren
Hochzeiten nicht beiwohnen. Sie brauchten zwar nicht gelehrt
zu sein, aber sie missten bei dem Gottesdienst lesen und singen
konnen, andernfalls aber sich einen Stellvertreter halten. Die
Messe, fligt eine Kolner Synode um 1279 hinzu, solle moglichst
rasch gelesen werden, damit die Glaubigen nicht Uberdriissig
wirden. Eine Synode von Ravenna (1311} beschliesst, Pfarrer
dirfe nur werden, wer das Offizium recht lesen und singen
konne ; Domherren miissten wenigstens 15, Stiftsherren 12 Jahre
alt sein. Und drei Jahre spiiter: Da viele Priester nie Messe
lisen, werde verfiigt, dass jeder Priester wenigstens einmal zu
celebrieren habe. Was auf diesen Synoden von den Geist-
lichen gefordert wurde, entsprach ungefihr dem Verlangen In-
nocenz’ IV. in der Bliitezeit der Scholastik : Bischofe und Pfarrer
miissten wenigstens tiber das apostolische Glaubensbekenntnis
Bescheid wissen, wihrend stellenlosen Geistlichen geniige, zu
wissen, was die Eucharistie sei. Die Synode von Magdeburg
(um 1390) wagt sich sogar an die papstlich privilegierten Bettel-
monche, welche herumstreiften und mit Frauen, die sie Marthae
nennten, zusammenwohnten. Desgleichen die Synode von Ham-
burg (1406), die den Minoriten vorwirft, sie predigten, wer das
Franziskanerkleid trage, konne nicht verloren gehen, weil der
hl. Franziskus jihrlich einmal ins Fegfeuer hinabsteige, die
Seinigen zu befreien.

Was nur an den Synodalbeschliissen seit dem 13. Jahr-
hundert auffallt, ist das Bestreben der kirchlichen Behorden,
auch die weltlichen Verhiltnisse zu beherrschen. So verordnet
die Synode von Narbonne (1227), Testamente diirften nur in
Gegenwart katholischer Minner und des Pfarrers gemacht
werden. Ahnlich zwei Jahre spiiter die Synode von Toulouse,
welche auch jedem der Hiresie Verdichtigen untersagt, die
arztliche Praxis auszuiiben. Die Synode von Albi (1254) will
sogar, allerdings auch durch die grosse Albigenserbewegung
dazu veranlasst, dass nur bischoflich approbierte Arzte in den



— 728 —

Gegenden der Ketzer praktizierten, desgleichen, dass Testa-
mente nur in Gegenwart eines Priesters gemacht werden diirften,
und dass die Priester die ausgeworfenen frommen Legate in der
Kirche proklamieren sollten. Niemand, bestimmt die englische
Synode von Lambeth (1281), darf als Advokat auftreten, der
nicht drei Jahre lang kanonisches und biirgerliches Recht ge-
hort hat. Und ganz unabhéngig von ketzerischen Bewegungen
erklart die Synode von Trier (1310): Da so viele Unwissende als
Arzte praktizieren, darf niemand mehr ohne Erlaubnis des
Bischofes und ohne Prifung in Kenntnissen und Sitten dies
thun. Die Synode von Ravenna (1311) verbietet den Arzten,
Kranke ofters zu besuchen, die nicht auch einen Geistlichen
kommen liessen. Ohne Erlaubnis des Bischofs, verlangt die
Synode von Avignon (1326), darf kein Apotheker Gift ver-
kaufen. Klemens V. sah sich 1309 genotigt, in einem Schreiben
an die medizinische Fakultat von Montpellier derartige Be-
fugnisse etwas einzuschrinken: Christus, der den Schliissel
aller Erkenntnis besitze, habe ihn aller Wissenschaft vorge-
setzt; deshalb verfiige er, dass wegen entstandener Schiiden
der Bischof nur mehr mit Zustimmung der Fakultit die Arzte
zu approbieren habe.

Dass durch diese Einmischung der geistlichen Gewalt in
die weltlichen Verhiltnisse die Kultur sehr gefordert worden
sei, kann man nun nicht behaupten. An den Universititen
blithte im 13. Jahrhundert die scholastische Theologie und ent-
wickelte einen Scharfsinn ohnegleichen. Allein Gelehrsam-
keit und Scharfsinn beweisen noch nichts fiir gesunde Vernunft
und wissenschaftlichen Geist. Die Scholastik ging von so naiven,
zu fixen Ideen gewordenen Vorstellungen aus, dass selbst ihr
angesehenster Vertreter, Thomas von Aquin, Behexung, Er-
zeugung von Kindern mit Damonen und dhnliche Scheusslich-
keiten fir ganz selbstverstandlich hielt und mit ernstester
Miene bis ins Detail erorterte. Wie mag es da unter dem ge-
wohnlichen Klerus, den Moénchen und dem Volke ausgesehen
haben? FEin authentischer Zeuge der allgemeinen Anschau-
ungsweise im 13, Jahrhundert ist der Cisterziensermonch Césa-
rius von Heisterbach. Dessen Dialogus miraculorum behandelt
eigentlich nur zwei Themata: die Verkommenheit der Geist-
lichen, Monche und Nonnen, und die abenteuerlichsten Wunder-
besonders Teufelsgeschichten. Einige Beispiele mdgen dies be-



— 729 —

weisen. Von einem Monche weiss der Verfasser, dass er mit
2000 Jahren Fegfeuer bestraft wurde. (II, 2.) Augenzeugen
versicherten ihm von dem Pfarrer Arnold von St. Remigius
in Bonn folgendes: Derselbe hatte eine schone Tochter, die
er vor den Bonner Jinglingen und besonders den Kanonici
hiten musste. Trotzdem wurde sie vom Teufel verfithrt und
machte nun viele unsinnige Streiche, verschluckte Wiirmer u. s. w.
Der Vater schickte sie weg, um sie vom Teufel zu befreien.
Dieser beklagt sich hieriiber und schligt den Vater so heftig
wider die Brust, dass er Blut speit und in wenigen Tagen stirbt
(ITI, 8). Der gelehrte, aber leichtsinnige Scholastikus Johannes
wollte sich mit einer Frau vergehen; statt ihrer lisst sich der
Teufel missbrauchen, der sich andern Morgens zu erkennen
giebt. Johannes verlacht und vertreibt ihn mit einem unziich-
tigen Zauberwort (III, 10). Die Hunnen stammen aus Ver-
mischung von Weibern mit Damonen. Der berithmte Seher
Merlin hatte einen Dimon zum Vater und eine Nonne zur
Mutter. (ITI, 12.) Die Konkubine eines Bonner Geistlichen,
der sich erhingte, wurde Nonne zu Langwaden. Als sie die
unsaubern Antrége eines Démons zuriickwies, schneuzte dieser
sich und warf den Schleim wider ihr Kleid, der wie Pech aus-
sah und roch (III, 13). Nach IV, 9 steckte der Teufel die
Stimmen mehrer Kleriker, welche ausgelassen sangen, in einen
Sack. Als der Erzbischof Theodorich von Koln auf dem Godes-
berg eine Festung anlegte mit dem Wuchergelde, das er einem
Juden abgenommen, sah ein Priester, wie der hl. Michael mit
ausgebreiteten Fliigeln samt den Reliquien aus der Kirche auf
dem Godesberg tiber den Rhein auf den Stromberg flog, wo
eine Kapelle des hl. Petrus stand (VIII, 46). Ein Bonner Ka-
nonikus besuchte oft die Nonnen in Dietkirchen, ging dann
durch die Kirche, ohne vor dem Altare Johannes des Taufers
sich zu verbeugen. Da erscheint ihm der Heilige und tritt ihn
heftig wider den Leib, dass er die Wassersucht bekémmt, an
der er stirbt (VIII, 52). Die Priester, so behauptet Céasarius
XII, 19 unbefangen, leben zum grossen Teil schlecht und un-
enthaltsam.

Diesem traurigen Kulturbilde des Heisterbacher Monches
reihen wir ein solches aus der 1283 geschriebenen Chronik
des Franziskaners Salimbene fiur die Zustinde in Italien an.
Er erziihlt, 1233 hétten in Parma Volksmissionen stattgefunden.



— 730 —

Einer der Missionare, Namens Benedict, habe in phantastischer
Kleidung, durch eine Trompete die Strassenleute um sich sam-
melnd, Busse gepredigt als Johannes der Tédufer. Als die Pre-
diger mitteilten, was und wo gegenwértig ihre Genossen in ent-
fernten Stadten predigten, und sich dies auch bestitigte, traten
viele in die Orden der Dominikaner und Franziskaner ein. Aber
die Missionare spotteten auch in ihrer Eifersucht iiber einander
und wollten sich im Wunderthun tiberbieten. Zu Bologna ver-
sprach Boncompagnus, gegen Himmel zu fliegen. Da eine
grosse Menge sich zu diesem Schauspiel versammelt, band er
sich Fligel an, und nachdem das Volk voll Erwartung ihn einige
Zeit angeschaut, sagte er: nun geht wieder nach Hause, ihr
habt jetzt mein Gesicht lange genug betrachtet. Solche Mis-
sionen werden wohl weniger gefruchtet haben, als die Sonnen-
finsternis von 1239, welche nach unserem Franziskaner einen
solchen Schrecken verbreitete, dass man das Ende der Welt
gekommen glaubte und mit Furcht und Zittern Busse that.
Der Podesta von Lucca fiihrte selbst, das Kreuz in der Hand,
eine Prozession an; viele empfingen die Sakramente, lang-
jahrige Feindschaften wurden geschlichtet u. s. w. Die Privi-
legierung der Bettelmonche durch die Pipste erklirt Salimbene
durch den schlechten Wandel und die Unwissenheit der Welt-
geistlichen. Es gebe Geistliche, welche Wucher trieben, um ihre
unehelichen Kinder zu ernithren, welche Schenken hielten mit
dem Kranz tliber der Thiir und Wein verzapften, dagegen ihre
Kirchen verkommen liessen. Bekannt ist, wie die kirchliche
Veriusserlichung das religiose Bediirfnis der Busse auf unnatur-
liche Bahnen trieb und die abenteuerlichen Geisslerfahrten
hervorrief. Zum Jahre 1260 notiert Salimbene auch, dass die
Selbstgeisselung allgemein geworden sei. Wer dieselbe nicht
gelibt habe, auf den sei mit Fingern gezeigt worden, wie auf
einen teuflischen Menschen. Die Stadtobrigkeit von Cremona
habe gedroht, wenn noch ein Geisslerzug ankomme, sollten
alle Teilnehmer aufgehangen werden. Aber Gott habe die,
welche sich dieser Busse nicht hitten unterziehen wollen, mit
Krankheit und Tod bestraft.

Hoéren wir einen gleichzeitigen Dominikaner. Der Kar-
dinal Hugo von St. Caro lidsst in seiner Postille zur hl. Schrift
keine Gelegenheit voriibergehen, das weltliche Treiben, Simonie
und Nepotismus des Klerus an den Pranger zu stellen. Christus,



S, Y

schreibt er zu Ps. 15, griindete die Kirche durch sein Blut, und
die Pralaten richten sie durch das ihrige (d. h. die Bereiche-
rung ihrer Familie) zu Grunde. Darum sind sie keine Stell-
vertreter, sondern Feinde Christi. Zur Apostelzeit konnte Fleisch
und Blut das Reich Gottes nicht gewinnen; in dieser elenden
Zeit nur das Fleisch und Blut der Prilaten. Die Glaubigen,
fithrt er zu Ps. 68 aus, werden im Gehorsam der romischen
Kirche verbleiben. Aber wie lange? So lange sie in Christus
bleibt. Die Nachahmer der Apostel werden sie besitzen, gesetzt,
dass nicht bloss aus den Vornehmen und den Romern Kardi-
nile und Péapste gewihlt werden, sondern aus den Guten jedes
Standes und Volkes. Jetzt giebt es viele in der Kirche, welche
die Schafe scheren, aber wenige, die sie weiden. Die Stadt
Davids haben sie erbaut, d. i. Rom mit gewaltiger Mauer und
starken Tiirmen, von der Beute ihrer Untergebenen, und daraus
folgt der Ruin der Kirche. Aber Gott wird sie nicht verlassen
(zu Ps. 31). Die Romer klagt der Psalmist (Ps. 73) des Gottes-
hasses und des Stolzes an. Ihr Stolz ist allen bekannt, weil
er von Tag zu Tag steigt. Darum koénnen sie sagen: mein
kleiner Finger ist dicker als der Riicken meines Vaters, d. i.
Petri und Pauli. Deren Nachfolger gleichen Roboam, dessen
Namen bedeutet ,Aussauger der Volker* oder ,Verfiihrung zur
Sinde“, weil sie die, welche sie versohnen sollten, aussaugen
durch Prozesse und gelegentlich zur Siinde verleiten. Die Fun-
damente der Kirche, heisst es weiter zu Ps, 81, sind die Pria-
laten und vorzugsweise die romischen Kardinile. Bewegt werden
diese Fundamente bald durch Bitten, bald durch Geld. Von
wo werden sie wegbewegt? Von der Gerechtigkeit, der Wahr-
heit, dem guten Willen, und endlich — von ihrer Stelle, wo
sie Tirme und Paldste bauten. Ob sie alle schlecht seien,
schliesst der Kardinal, wisse Gott allein; ihre Wiirde sei trotz-
dem zu achten. In einer scharfen Tirade gegen den Nepotis-
mus fihrt der Dominikanerkardinal zu Ps. 82 fort: ich schweige
von den Romern, die das Heiligtum erblich besitzen. Denn
wir sehen die Papste nur aus den Romern genommen. Wenn
sogar ein Romer in irgend einer Kirche eine Pridbende hat,
wird sie nach seinem Tode einem andern Romer zu teil, und
so wurden die Bischofe der Stellenbesetzung beraubt. Durch
alles dies wird die Kirche zerstort. Die Prilaten sollen ihre
Untergebenen stirken und trosten, schreibt er wieder zu Ps. 88,



— 732 —

aber jetzt hat Gott sie zum Schrecken gesetzt; denn sie ver-
stehen nur Furcht einzujagen und zu quilen. Uberhaupt sind
die beiden Schwerter heutzutage ihrem Zwecke untreu ge-
worden; bei beiden handelt es sich nur um den Glanz. Die
Zahne der Kirche, so allegorisiert er zu Prov. 10, sind
die Lehrer und Prediger. Im Alter faulen die Zihne. Dar-
nach scheint es, dass die Kirche alt geworden ist, weil ihre
Zahne grosstenteils bereits ausgefallen sind, die noch tibrigen
aber faul wurden. Diese Ziahne versucht der Teufel einzu-
schlagen durch die Haufung von Benefizien als den hértesten
Hammer. Desgleichen sind die Augen der Kirche blind ge-
worden vor Alter, so dass sie nicht mehr sieht, wem und was
fiir Leuten sie ihren Segen giebt. Wieder zu Is. 33: alle
Prilaten sind verweltlicht. Darum giebt es kein Zeichen guten
Beispiels mehr, um das sich das Volk scharen koénnte, sondern
alle stiirzen in die Holle. Zu Is. 37: Die hochste Spitze der
Kirche ist die romische Kurie; ob heutzutage der Teufel in sie
eingedrungen ist, konnt ihr an ihren Frichten erkennen. Teils,
bemerkt er zu Luk. 21, ist die Kirche bereits zerstort, nicht
was die Steine und die Einkiinfte betrifft, aber hinsichtlich
der Heiligkeit der Sitten und der Frommigkeit (fidei de-
votionem). Und weil heute fast alle Pralaten und Geistliche
mehr um die Steine als um die Erbauung der Seelen besorgt
sind, wird die Kirche bald zu Grunde gehen. Grossenteils durch
die Romer wird sie zerstort. Belagert ist sie von romischen
Buben (pueri Romanorum). Fast in jeder Kirche sind Romer
als Kanoniker angestellt und nicht bloss erwachsene, was noch
ertriglich wire, sondern durch Buben, was fluchwiirdig ist.
Denn nichts zerstort die Kirche Gottes so, wie wenn Buben in
den Kirchen herrschen. Endlich fithren wir noch den Schmerzens-
ruf des Kardinals zu Rom. 1 an: Die Romer waren das Haupt
der Welt, aber heute kann man von dieser Stadt mit Isaias
sagen: wie ist sie zur Buhlerin geworden, die treue und ge-
rechte Stadt; die Gerechtigkeit wohnte in ihr, jetzt aber Morder!
Kann man sich iiber solche Ausserungen eines Kardinals und
Dominikanerménches wundern, wenn man z. B. liest, wie der
damalige Papst Gregor IX. fir seinen Kampf um Sicilien ein
Fiinftel des Einkommens aller englischen Pfriinden als Kirchen-
steuer verlangte, und da ausser den italienischen Besitzern alle
sich weigerten, der Papst befahl, 300 Romer mit den zuerst
vakant werdenden Pfriinden in England zu belehnen?



— 733 —

Wo man in die Litteratur des 13. Jahrhunderts hinein-
blickt, tritt einem dasselbe Bild entgegen. Den englischen
Chronisten Matthius von Paris, wie die Rite und Schriftsteller
Philipps des Schonen von Frankreich wollen wir beiseite lassen,
weil sie als Feinde der Kurie verdédchtigt werden konnten.
Aber es war eine vertrauliche, ehrlich gemeinte Ausserung,
wenn Friedrich von Aragonien nach einer Schilderung der
kirchlichen Zustinde an seinen Bruder schrieb, er habe den
Gedanken, geistlich zu werden, aufgegeben und lege sich die
Frage vor, ob die christliche Religion wirklich eine gbéttliche
Kinrichtung sei. Und wer konnte denn zweifeln, dass der Do-
minikanergeneral Humbert de Romanis in seiner dem neuen
Papste Gregor X. tiberreichten Denkschrift die Wahrheit sagt,
wenn er schreibt, Bischofe hiatten Nonnen und Abtissinnen als
Maitressen bei sich in ihren Paliasten und seien weltlicher als
die Fiirsten. KEs sei zu fuirchten, dass ein dhnliches Strafgericht
tiber die Kirche komme, wie einst tiber Jerusalem. Die rémische
Kirche lege den Menschen ein zu hartes Joch auf, darum hitten
sich auch die Griechen von ihr getrennt. Nach dem Tode
seines Vorgangers Klemens IV., wihrend der dreijahrigen Sedis-
vakanz, hatten die Kardinile die Kirchengliter verschwendet.

Als infolge der politischen Wirren, in welche sich die Péapste
gestiirzt, ihr Stuhl im 14. Jahrhundert nach Avignon verpflanzt
wurde, steigerten sich die Gebrechen an der Kurie durch Geldbe-
diirfnisse infolge des Unterganges des Kirchenstaates und durch
Zigellosigkeit des Wandels. Wie dann das grosse pépstliche Schis-
ma, die gegenseitige Verfluchung der rémischen und der franzosi-
schen Pipste auf Religion und Sitte wirken musste, kann man
sich vorstellen, ohne Zeugen zu vernehmen. Uber die Zustinde
in Rom unter Bonifaz IX. (1389—1404), belehrt uns die eine That-
sache, dass, als der Papst die Engelsburg und den Vatikan neu
befestigen liess, arme Geistliche als Tagelohner Steine und Kalk
herbeischleppten, in der Hoffnung, dafiir mit Stellen belohnt
zu werden. Aber die Stellen wurden an den Meistbietenden
verkauft. Als endlich die Konzilien von Pisa, Konstanz und
Basel der grossen Verwirrung in ganz FEuropa ein Ende
machten durch dogmatische Beschrinkung der Papstgewalt
und Storung des masslosen kurialistischen Aussaugungssystems,
war doch anders nichts erreicht als die Errettung des Papst-
tums vor dem drohenden Untergang. Die folgenden Pépste



— 734 —

sorgten mit Erfolg dafiir, dass die gemachten Zugestéindnisse
bald wieder riickgangig wurden. Wenige Andeutungen ge-
niigen, um zu sehen, welcher Geist auch die damaligen Refor-
matoren beseelte. In jener schweren Zeit nahm man keinen
Anstand, den Kardinal Cossa, einen der raffiniertesten, aber
auch verrufensten Menschen als Johannes XXIII. zum Papst
zu wihlen. Bei seiner Erhebung erziihlte man sich, er habe
200 Weiber und noch mehr Nonnen geschiindet. Was die Pro-
zessakten von ihm berichten, scheint die physische Moglichkeit
zu Ubersteigen. Aber wenn es bis auf den letzten Buchstaben
Verlaumdung wére, so bleibt als das traurige Zeichen der Zeit
zu beklagen, dass man einen Mann solchen Rufes unter den
schwierigsten Verhiltnissen auf den pipstlichen Stuhl zu er-
heben wagte. Zu dem von ihm notgedrungen berufenen
Konzil fanden sich Fiursten und Prilaten mit grossem Gefolge
in Konstanz ein. Die Begleitung des Erzbischofs von Mainz
bezifferte sich auf 500 Personen. Das zog wieder vieles Ge-
sindel herbei. Uber 700 schlechte Weiber wurden in dem
kleinen Konstanz gezihlt. Bei dem Beginne des Konzils von
Basel forderten die pépstlichen Legaten ausdriicklich vom Ma-
gistrat, solches Treiben in der Stadt nicht zu dulden. Welch
naive Anschauungen die Viiter von Konstanz noch beherrschten,
zeigte bei dem Beginne der Verhandlungen der Rangstreit
zwischen den Englindern und den Franzosen. Jene bean-
spruchten den Vorrang auf Grund ihrer Legende, dass schon
Joseph von Arimathida in England das Evangelium verkiindet
habe. Dieser setzten aber die Franzosen die ihrige gegeniiber,
nach welcher sie das Evangelium von dem auferweckten La-
zarus und seinen Schwestern empfangen hatten. Weniger naiv
verkiindeten bald nachher die Flammen des Scheiterhaufens,
in denen Huss seinen Geist aufgab, dass man in Konstanz von
der Lehre des Evangeliums noch sehr weit entfernt war. Und
wenn die Viter von Basel die scholastische Meinung von der
unbefleckten Empfingnis zum Dogma erhoben, das Vorspiel
der jesuitischen Dogmatisierung durch Pius IX., so geschah dies
nur, um Orthodoxie und Frommigkeit zu beweisen und zu
zeigen, dass zwar nicht der Papst, aber das allgemeine Konzil
theologische Meinungen fiir geoffenbarte Wahrheiten erkliiren
konne.



— 735 —

Kein Wunder, dass unter solchen Umstinden die Pipste
das Verlorene bald wieder einbrachten, um die mittelalter-
liche Herrlichkeit wenigstens in der Theorie wieder heraufzu-
filhren und mit der Morgenrséte einer neuen Zeit, dem in-
zwischen die Geister bezaubernden Humanismus zu verkliaren.
Fur die Wiederbelebung der Kklassischen Studien, fiir antike
und neuere Kunst haben Papste, wie Nikolaus V., Pius IL,
Leo X. sich unsterbliche Verdienste erworben. Aber mit den
Kunstwerken der Alten auf Pergament und in Marmor wanderte
auch in Rom die Uppigkeit und Frivolitit des Heidentums wieder
ein. Wer noch heute in den Vatikanischen Museen an den
Schonheiten der heidnischen Gotterwelt sich ergotzt, denkt
nicht entfernt daran, dass er in der unmittelbarsten Néihe des
yotellvertreters Christi* sich befindet. Die Jahrhunderte alten
Gebrechen der Kirche wurden um das neue fundamentale ver-
mehrt und vertieft, dass der Boden des bis jetzt nur veriusser-
lichten Glaubens anfing zu wanken und in antiker Weltanschau-
ung zu versinken. Mit dem zunehmenden Unglauben verfiel
natirlich auch der Kredit der Papste in ganz Europa. Der
frivole und ausschweifende Humanist Aneas Sylvius, der als
Pius II. seine Rolle mit ernster Miene spielte, macht hinsicht-
lich seiner Bemiithungen um einen Kreuzzug das denkwiirdige
Gestandnis: ,Wenn wir einen Kongress berufen wollten, so be-
lehrte uns Mantua, dass dies ein eitler Plan sei. Wenn wir
Legaten senden, um die Hiilfe der Fiirsten zu erflehen, werden
sie verhohnt. Belasten wir die Geistlichkeit mit Kirchensteuer,
so appelliert sie an ein Konzil. Verkiinden wir Ablisse, um
zu Geldbeitragen aufzufordern, so beschuldigt man uns der
Habsucht. Man glaubt, alles geschehe nur, um Geld aufzu-
treiben; niemand traut unsern Worten. Wie ein Kaufmann,
der seine Gléiubiger nicht befriedigen kann, sind wir ohne
Kredit.* Wer mochte das grosse romische Bankhaus wohl um
seinen Kredit gebracht haben? Dass Pius II. sich auf kauf-
ménnische Geschiifte wohl verstand, bewies er 1463, da er den
im Kirchenstaat gegrabenen Alaun in der Bulla Coenae der
Christenheit als den besten und billigsten empfahl, um mit dem
Erlos den Tirkenkrieg zu fiuhren.

Nach seinem Tode, seit Sixtus IV., sank Rom immer tiefer in
das Heidentum hinab. Unter ihm, einem frithern Franziskaner,
waren in der Stadt die Strassenkimpfe permanent. Viele wollten



— 736 —

ihn, ,weil ohne Gewissen und Religion“ von einem Konzil abge-
setzt wissen. Grober Unsittlichkeit und Grausamkeit beschuldigte
man ihn. Auch war er es, der den Reigen der Pipste eroff-
nete, welche neue Amter an der Kurie schufen, und zu be-
stimmten Preisen oder an den Meistbietenden verkauften, nur
um der pépstlichen Finanzen willen. Wer die nun folgende
Skandalgeschichte am pépstlichen Hofe kennen lernen will,
braucht nur die Tagebiicher der Ceremonienmeister Burcard
und Infessura zu lesen, die vom Kirchlichen Standpunkte aus
alles haarklein aus eigener Anschauung, mit grosster Ruhe,
ohne Gehissigkeit erzihlen. Wie es unter solchen Umsténden
in dem romischen Volke aussah, lasst sich leicht ermessen. Als
Innocenz’ VIII. Generalvikar allgemein auch den Priestern
das Halten von Konkubinen verbieten wollte, schritt der Papst
dagegen ein. 6800 wurden deren in der Stadt gezihlt, ausser
den unbekannten. Der ganze Klerus lebte nach der Aussage
jener Manner im Konkubinat, fast alle Kloster, berichten sie,
seien Bordelle. Midchen den Schleier nehmen lassen, hiess es
auch sonst bei Nikolaus von Clemanges, Picus von Mirandola u. a.,
sei so viel als sie preisgeben. Bei dem bertichtigten Hochzeits-
mahle, welches Alexander VI. seiner Tochter Lucrezia im Va-
tikan bereitete, und das bis tief in die Nacht dauerte, war auch
seine eigene Konkubine Julia Bella anwesend, spottisch die
Gemahlin Christi genannt. Schliipfrige Komédien wurden auf-
gefiithrt, der Papst selbst geleitete die Vermihlten ins Braut-
gemach, und noch vieles andere soll geschehen sein, bemerkt
Burcard, was entweder nicht wahr ist, oder wenn es wahr ist,
unglaublich erscheint. Ein anderes skandaloses Fest feierte
der Papst am Allerheiligenabend 1501, indem er 50 schlechte
Weiber in den Vatikan kommen liess, welche, vollig entkleidet,
Ténze auffibhrten in Gegenwart des Papstes, der Lucrezia, seines
beriichtigten Sohnes Cédsar u. a. Schliesslich wurde zum &usser-
sten gegangen, und die sich am meisten in raffinierter Scham-
losigkeit ausgezeichnet hatten, erhielten reiche Belohnung.
Weihnachten 1502 veranstaltete man einen Maskenzug auf
Eseln. Die Maskeraden hatten sich lange Nasen in der Form
des mannlichen Gliedes aufgesetzt, machten erst Fensterparade
vor dem Papste und zogen dann weiter in der Stadt umbher.
Burcard, der nur Notorisches mitteilt, tragt kein Bedenken, den
Inhalt eines Briefes, angeblich aus Deutschland, an Sylvius de



-~ I37 —

Sabellis wiederzugeben, der dem Papste selbst vorgelesen
wurde: Er (Sylvius) sei sehr zu begliickwiinschen, dass er der
romischen Réauberhéhle entronnen. Bei diesem Verradter des
menschlichen Geschlechtes (dem Papste) habe er kein Recht
bekommen konnen. Die Zeit des Antichristes sei da; denn es.
konne niemand geboren werden, der ein offenerer Feind Gottes
und der Religion Christi sei. Benefizien und kirchliche Amter
wiirden offentlich an den Meistbietenden verkauft. Der Kar-
dinal von Modena sei der Verkiufer, um den Geiz des Papstes.
zu befriedigen. Wie ein Cerberus stehe er an der Thiire, lasse
nur die Reichen ein und iiberhiufe die Armern mit Schimpf-
reden. Wiirden, Dispensen, Ehescheidungen, alles sei fir
Geld zu haben. Es gebe kein Verbrechen, das im péapstlichen
Palast nicht geschehe. Die Punier seien an Falschheit, Nero
und Cajus an Grausamkeit ibertroffen. Kaum liessen sich
aufzihlen, die gemordet oder lebendig in die Tiber geworfen
oder vergiftet worden. Das Verderben wachse mit jedem Tag;
selbst die Hochsten seien von Furcht erfiillt. Notzucht und
Incest erfiilllten den pépstlichen Palast, wo es schlimmer zu-
gehe, als in den Bordellen. Nach Erwihnung der Schéindlich-
keiten am Allerheiligenabend im Vatikan, und wie einige Tage
nachher der Papst auf dem Petersplatz Hengste auf Stuten
losgelassen und sich daran am Fenster mit Lucrezia ergotzt,.
sagt der Briefsteller weiter, von den vorgeblichen Tiirken-
steuern wiirden der Lucrezia Juwelen gekauft. Der romische
Adel sei vertrieben, um die durch Incest erzeugten Kinder und
Enkel des Papstes zu versorgen. Dass diese Schilderungen
der Zeitgenossen und Augenzeugen auf Richtigkeit beruhten,
sehen wir bestitigt durch einen noch ungedruckten Bericht
(bei Creighton History of the Papacy 1887. IV, 280) des gleich-
falls damals lebenden heiligmissigen Augustinergenerals Agi-
dius von Viterbo, der nicht versdumt, den Fleiss und die geistige
Tiichtigkeit Alexanders rithmend hervorzuheben, aber dann
naturlich sein verbrecherisches, namentlich wolliistiges Wesen
(voluptatum appetentissimus) aufs tiefste beklagt: Alles sei voll
von Verbrechen gewesen, namentlich in Rom selbst. Man
konnte, so schliesst er, sich weder in der Stadt ohne Gefahr
aufhalten, noch vor das Thor gehen: nihil jus, nihil fas; aurum,
vis et Venus imperavit.



e BB 7

Alexanders VI. giftigster Feind und Nebenbuhler, der vor
ihm nach Frankreich fliichten musste, weil er seine simonistische
Wahl nicht als giiltig anerkennen wollte, war sein zweiter
Nachfolger Julius Il., der den durch den Nepotismus seines
Vorgangers zerstiickelten Kirchenstaat wieder zusammenbrachte
und durch sein vorgeblich allgemeines Laterankonzil alle si-
monistischen Papstwahlen kassieren liess. Er ahnte wohl nicht,
dass es hiernach seit dem Beginn des Mittelalters fast keinen
gultigen Papst mehr gegeben hatte. Gross als Herrscher und
Feldherr entbehrte auch Julius des christlichen Sinnes. Das
richtigste Urteil fallte wohl Guicciardini, der florentinische
Gesandte am spanischen Hofe {ber ihn, wenn er sagt: ,Julius
kann nur von denen fiir einen grossen Mann gehalten werden,
die mit Hintansetzung des richtigen Sprachgebrauchs und der
gesunden Begriffe einen Papst fiir mehr verpflichtet halten, dem
apostolischen Stuhl mit Aufopferung von Christenblut erweiterte
Besitzungen zu verschaffen, als durch das Beispiel eines tugend-
haften Lebens die Christenheit zu erbauen®. Als der prunk-
liebende Medicéer Leo X., noch ein Jingling, nach Rom ging,
um Kardinal zu werden, gab sein Vater ihm die Mahnung mit,
sich vor Verfithrung zu hiiten; denn Rom sei ein Abgrund von
Schlechtigkeiten. Der Jesuit Pallavicini, der Geschichtschreiber
des Konzils v. Trient, sagt von ihm selbst, er habe sich mehr
fir die griechische Litteratur als fiir die Theologie interessiert.
Er schwelgte in den Schoénheiten der antiken Kunst, liebte ein
weichliches, behagliches Leben und zog Humanisten und Kiinstler,
namentlich Musiker an seinen Hof. Wie tief damals Rom ins
Heidentum versunken war, zeigen die Inschriften, welche man
bei seiner Kronung offentlich anzubringen sich nicht schimte:

Einst war die herrliche Zeit der cyprischen Venus
gekommen (Alexander VI.),
Dann die des Mars (Julius II.); aber jetzt Pallas
Athene regiert.

Und eine Statue der Venus trug den Vers:
Mars war, Pallas ist jetzt, ich Cyprische bleibe
auf immer.

Seinem ganzen Hofstaat befahl Leo, an der Beerdigung Va-
mnozzas, der Geliebten Alexanders VI., der Mutter der Lukretia,
teilzunehmen. Von dem Bankier Chigi liess er sich zur Taufe



. 3% =

seines Bastards zu Gast laden, bei welcher Gelegenheit lukullisch
geprasst wurde. Grosse Schulden hatte der Papst bei seinem
Tode; der pipstliche Schatz war versetzt, nicht einmal die
Leichenkerzen konnten bezahlt werden. Der Vatikan wurde
von den Gliaubigern, Kardindlen, Geldwechslern u. s. w. ge-
plindert.

Man hatte nun sagen sollen, infolge dieser verruchten Bei-
spiele an der hoéchsten kirchlichen Stelle sei ganz Europa in
Unglauben und Heidentum versunken. Aber nein. Allent-
halben, selbst in Rom, gab es noch Mé&nner, die ihr Knie vor
Baal nicht beugten. Wie friiher die grossten Scholastiker, ein
Teil der Bettelmdonche und manche ,Stillen im Lande“, deren
Namen die Geschichte nicht kennt, sich christlichen Glauben
und christlichen Sinn bewahrten, so wagten auch Médnner des
14. Jahrhunderts, wie Alvaro Pelayo, welche das schroffste
Papalsystem vertraten, der Kurie das Spiegelbild ihrer Unthaten
offentlich vor Augen zu halten. Die berihmten Mystiker,
Tauler, Suso, Ruysbroek, im 15. Jahrhundert Thomas von
Kempen mit seiner ganzen Kongregation, Gerson, Nikolaus von
Clemanges, Nikolaus von Cusa, die Reformatoren Matth. von
Janow, Johann von Wesel, Johann von Goch, Johann Wessel,
Nonnen, wie Brigitta und Katharina von Siena, pflegten auf-
richtig christliche Frommigkeit und trachteten auf eine Besse-
rung der Kkirchlichen Zustinde hinzuwirken. Selbst in dem
frivolen und dem Sinnengenuss ergebenen Italien fehlte es an
solchen Méiannern nicht, welche in Schmerz und Scham ihr
Antlitz verhiillten vor den unsagbaren Greueln an heiliger
Statte. Der Biograph der Pépste, Platina, einer der hervor-
ragendsten Humanisten, auf dem Standpunkt des schroffsten
Papalsystem stehend, hat die Papstgeschichte in durchaus re-
ligiosem Sinne dargestellt, indem er immer den Beruf und den
eigentlichen Zweck des apostolischen Stuhles im Auge behilt.
Aber viele Mitglieder der ,platonischen Akademie“ in Rom
waren allerdings vollig heidnisch gesinnt. Fand doch das La-
terankonzil unter TL.eo X. es fiir notig, gegen Pantheismus und
fir die Lehre von der Unsterblichkeit der einzelnen Menschen-
seele einzutreten. Und ein offener Hohn gegen die christliche
Religion war es, wenn damals der Kardinal Bembo an seinen
Kollegen Sadolet schrieb, der einen schénen Kommentar zu den
paulinischen Schriften nach Art des Erasmus hinterliess: Studiere

Revue intern. de Théologie, Heft 20, 1897, 49



— 740 —

nicht die Briefe St. Pauli, damit jener barbarische Stil deinen
Geschmack nicht verderbe; lass diese Kindereien, die eines
ernsten Mannes nicht wiirdig sind.

Allein das romische Heidentum war nicht das Schlimmste.
Der Humanismus hatte auch seine gute Seite. Wenngleich religios
oberflichlich und etwas frivol, besassen die deutschen Huma-
nisten, Erasmus voran, doch kirchliches Interesse. Theologie
und Kirchenwesen zu reformieren, darauf stand ihr Sinn. Was
die Volker damals vergiftete, war der Mechanismus, die religiose
Verausserlichung, welche die Kurie aufgebracht hatte, um ihre
Macht zu vergrossern und Geld zusammenzuscharren. Selbst
die heiligsten Dinge mussten diesen Zwecken dienen. Kein
Recht, kein Gesetz, keine Uberlieferung wurde geschont. Der
Papst trug nach dem bekannten Ausspruche Bonifaz’ VIII. alle
Rechte im Schreine seiner Brust. Die pépstlichen Inquisitions-
bullen lieferten hiervon schon den furchtbarsten Beweis. Die
Interdicierung von Stidten und Lindern, die Ubergabe von
Volkerschaften in Sklaverei und dhnliche Massregeln zeigten,
dass die religios-sittlichen Bediirfnisse und Rechte der Glaubigen
nicht geachtet wurden. Gregor XI., der 1376, um den Kirchen-
staat wieder herzustellen, die Katholiken fiir befugt erklirte,
sich der Besitztiimer und Personen aller Florentiner zu be-
méchtigen, verbot aus demselben Grunde jede Heirat mit einem
Gliede der Familie Visconti von Mailand unter Strafe der Nich-
tigkeit. Gewalt war das oberste Recht in der Kirche geworden.
Und dies iibertrug man selbst auf Stinde und Rechtfertigung.
Die Ponitential- und Taxenbiicher hatten schon dahin gefiihrt,
dass das Volk glaubte, durch Zahlung von bestimmten Summen
sich von den Siinden loskaufen zu konnen. So erkaufte man
sich auch schon im 11. Jahrhundert die Teilnahme an den
in den Kléstern von Moénchen und Nonnen erworbenen Ver-
diensten. Die Kreuzziige brachten das papstliche Ablasswesen
in Schwung. Schon Colestin III. verlieh 1195 den Besuchern
einer Kirche in Metz an bestimmten Tagen Absolution von den
Stinden ihrer Eltern. Die Scholastiker lehrten zwar seit Alexan-
der von Hales, Ablisse fiir Verstorbene konnten nur ,fiirbitt-
weise“ (per modum suffragii) gewonnen werden. Aber bald
reisten die pépstlichen Ablasshandler (Queestuarii) durch die
Léander, Abléasse feilzubieten wie eine Ware. Bereits 1261 findet
sich die Synode von Mainz zu dem Befehle veranlasst, solche



e TR, e

Handler zu arretieren und dem Bischofe vorzufithren. Allméhlich
geriet das ,flrbittweise* in der dogmatischen und ethischen
Verwirrung bei der Kurie in Vergessenheit, und dekretierten
die Pipste iiber das Schicksal der Verstorbenen wie tliber das
der Lebenden. In der Kreuzbulle fiir den Konig von Portugal
verlieh Julius II. 1505 dessen in der Schlacht fallenden Kriegern
volligen Nachlass aller Stinden und befahl, dass ihre Seelen
sofort in die himmlische Seligkeit zu versetzen seien. Durch
den Kauf der Ablassbriefe, der in Spanien noch heutzutage
betrieben wird, konnte man nach Belieben Seelen aus dem Feg-
feuer befreien, wie auch gegenwértic noch durch das Lesen
einer Messe an einem sogenannten privilegierten Altar. Wie
Reue und Bussgeist, ja die gesamte sittliche Anschauungsweise
der Voilker dadurch heruntergebracht werden musste, lisst sich
leicht ermessen. An Stelle der christlichen Religion schlich
sich eine Denkart ein, die, weil auch der natiirlichen Sittlich-
keit bar und geradezu aberglaubischer Mittel zur Entsiindigung
sich bedienend, verderblicher wirkte, als es eine heidnisch-sitt-
liche Erziehung gethan hétte. Nicht das Sodoma, in welches der
péapstliche Hof damals Rom verwandelt, sondern diese geistige
Volkervergiftung war es, was das Pochen an der Thiire der
Schlosskirche von Wittenberg hervorrief.

VI.

Als der junge Bettelmonch Luther seine Thesen anschlug,
ahnte er wohl selbst am wenigsten, was aus seiner Sache werden
sollte. Leo X. liess sich bekanntlich aus seinem tippigen Wohl-
leben nicht aufschrecken und verachtete den Streit als ein
elendes Monchsgezdnk. Ernster nahm ihn schon der beriihmte
Dominikanergeneral, Kardinal Cajetan, der Luther, welchem er
auf dem Reichstag zu Augsburg in die Augen gesehen, als ,Bestie®
bezeichnete, ,mit tiefen Augen und wunderlichen Spekulationen
im Kopfe“. Der Minorit Onuphrius Panvinius, der Biograph der
Papste, weiss bereits, dass das Jahr 1517 das schwerste und
pestilenzialischste fiir die romische Kirche war, weil damals
der scheussliche Name des Héresiarchen Luther von den
dussersten Grenzen Deutschlands her zuerst vernommen ward.
Auch tiber die Griinde der Kirchentrennung fillten die Zeit-
genossen die seltsamsten Urteile. Das Domkapitel von Mainz
schrieb in kleinlichem Sinne an Karl V., nur die liberméssige



me FB o=

Privilegierung der Monche sei an diesem Unheil schuld. Niher
kam der Sache schon der Kardinal Madrucci von Trient: ,Wenn
es doch in Deutschland nie Professoren der griechischen und
hebriischen Sprache gegeben hitte, dann wiren wir heute von
dieser Revolution frei, und das unselige Deutschland wiire nicht
in so viele Ketzereien gefallen. Leo X. aber hitte reiche Be-
lehrung aus der an ihn gerichteten Vorrede des Kardinals
Ximenez zu seiner Polyglotte schopfen konnen, in der er sagt, sie
solle dazu dienen, die halberstorbenen Studien der heiligen
Schriften endlich wieder zu beleben. Wir wissen alle, wie rasch
ganz Europa in Flammen stand. Es schien wie aus einem Traume
zu erwachen. Der ganze Norden sagte sich mit Abscheu vom
Papsttum los. Und auch die romanischen Liander wiren wieder
innerlich christlich geworden, hitte nicht die Inquisition, nach
dem Ausspruch des sterbenden Paul 1V. die einzige Stiitze des
apostolischen Stuhles, mit erneuter Kraft angefangen zu ar-
beiten. Wihrend des Konzils von Trient herrschte in Rom die
disterste Stimmung. Der venezianische Gesandte Soranzo be-
richtet 1563, der Dekan des Kardinalkollegiums Carpi habe
ihm gesagt, in seiner letzten Krankheit habe er Gott gebeten,
ihn sterben zu lassen, um nicht das Leichenbegéngniss Roms zu
erleben. Auch die andern Kardinéle wiissten keinen Rat mehr,
und Morone habe bei seiner Abreise nach Trient (zur Ubernahme
des Priisidiums) ihm geéussert, es sei um die katholische Religion
geschehen. ,Jetzt,“ schreibt derselbe (Gesandte zwei Jahre spiéiter,
»lebt hier alles still und ernst, die Kardinéile nach dem Vorbilde
des Borromaus. Sie nehmen an offentlichen Vergniigen keinen
Teil, man sieht jetzt keine maskierten Kardinile mehr, sie
nicht mehr reiten durch die Stadt oder in offenen Karossen mit
Damen oder im Jagdanzuge.“

Allerdings war ein grosses Gottesgericht tiber Rom hereinge-
brochen; aber es wurde dafiir gesorgt, dass auch die Baume des
Luthertums nicht in den Himmel wuchsen. Von dem Schlage, den
das Papsttum im XVI, Jahrhundert erlitt, hat es sich zwar nie
wieder erholt, und die weitere Entwicklung der Menschheit wird
jedenfalls auch in Zukunft eine vollige Wiederherstellung unmog-
lich machen. Aber rasch und in gerader Linie wurde es seinem
Untergange nicht entgegengefiihrt. Das Konzil von Trient und
der junge Jesuitenorden reinigten die Kirche, was die Disciplin
betrifft, gaben ihr ein polemisches, antiprotestantisches Geprige



= P e

und eroberten ihr einen grossen Teil des verlorenen Terrains
wieder zurtick. Wie eine weithin leuchtende Warnungstatel
war der Protestantismus vor ihr Angesicht aufgepflanzt. Die
schirfsten kritischen Augen, welche gewaltsam zu schliessen
sie keine Macht mehr besass, beobachteten ihr Leben und
Treiben. Uppige und lasterhafte Pipste kamen nicht mehr vor.
Die Menschheit schopfte ihren Nutzen aus der konfessionellen
Konkurrenz. Dogmatisch wurde freilich nichts nachgegeben.
Der junge Jesuitengeneral Lainez erklirte zu Trient, die alte
Kirche erneuern wollen, beruhe auf dem Anstiften des Teufels.
Wire seinem Antrage Folge gegeben worden, so hitte man
damals schon den Papst fiir unfehlbar erklart. Aber trotzdem
verstanden die Jesuiten es, bei dem krassesten Aber- und
Wunderglauben, den sie verbreiteten, die Kirche salonfihig
und weltféormig zu machen und ihre praktischen Forderungen
mit den Zeitanschauungen und Bediirfnissen der Gesellschaft
in Einklang zu bringen. Ausserlich wenigstens und solange
sie mussten, legten sie, geschmeidig wie sie waren, der kultu-
rellen Entwicklung kein Hindernis in den Weg.

In Deutschland musste die lutherische Bewegung die grosste
Verwirrung hervorruten. Jahrhunderte alte Rechtszustinde
wurden umgestossen, Untergebene erhoben sich gegen Vorsteher
und Firsten, man kimpfte mit der Feder wie mit dem Schwert.
Luthers Lehre von der Rechtfertigung, nur theologisch ge-
schulten Geistern verstandlich, musste Missverstindnis iiber
Missverstandnis hervorrufen, und da auch oft nicht die besten
Geistlichen und Monche sich ihm anschlossen, sind seine eigenen
Klagen verstandlich, dass die Menschen jetzt schlimmer seien
als unter dem Papsttum. Vorliaufig konnte man wenigstens in
Deutschland von sittlicher Besserung, von fortschreitender Bil-
dung und Kultur nicht reden. Auch hier galt das Wort: ein an-
derer ist es, der siet, und ein anderer, der erntet. In der mensch-
lichen Entwicklung giebt es nichts Plotzliches, Sprunghaftes, Un-
vermitteltes. Luther selbst hatte die Kutte ausgezogen, aber den
Bettelmonch zog er nicht aus bis zu seinem Ende. Seine auch fiir
jene Zeit ungewoshnlich unflitige Redeweise eignete er sich ohne
Zweifel in seiner frithern Umgebung an. Manches, was wir
heutzutage als die Ausgeburt unkultiviertester Denkweise be-
trachten, ist ein Rest seiner monchischen Erziehung. Macht er
doch selbst das Gesténdnis, der Kurfiirst von Sachsen koénne



die ihm anerzogene Milde nicht ablegen ,wie auch ich meine
Moéncherei nicht gar ablegen noch vergessen kann“ (LXI, 383).
Hinsichtlich der Sinnlichkeit konnte er sich von der alten halb’
manichaischen Anschauung nicht emancipieren. ,Gleich wie
die eheliche Pflicht,“ schreibt er (XXII, 205), ,nicht ohne
Sind geschieht, und Gott doch umb der Noth willen solchem
Werk durch die Finger sieht, weil es nicht anders sein kann.“
LXI, 215: ,Es ist zwar Stinde, was das Werk an ihm selbst
angeht, mit einem Weibe Unzucht treiben, oder Jungfrauen
schwichen, und natiirlich und menschlich ist’s, sintemal der
Mensch durch die Erbsiinde verderbt ist, aber glauben, dass
die Ehe von Gott eingesetzt ist, das ist ein Artikel des Glaubens.“
Sehr oft kommt er auf die alte Idee zuriick, dass die Ehe das
von Gott eingerichtete Mittel gegen die Unkeuschheit sei. Auch
sonst blieb er bei der Naivitiat der damaligen Monche stehen,
Er weiss (LIX, 283), dass jemand, der dartiber spottete, dass
das Johannesevangelium gegen das Gewitter schiitze, vom Blitz
erschlagen wurde. ,Also werden wir,“ meint er (LXI, 430) hin-
sichtlich der Auferstehung, ,aus den Gribern am jlingsten Tag
auch auferstehen, gleich als hitten wir nur eine Nacht ge-
schlafen, werden frisch und stark sein, die Augen nur wischen,
und alsdann werden die Maden und Wirmer alle von uns weg
fallen.* Er ist iiberzeugt (LXII, 4), ,dieser Finger, daran dieser
Ring steckt, muss mir (bei der Auferstehung) wieder werden.
Von Adam und Eva weiss er (LXII, 154): .Umb Mittag sind
sie in den Garten gegangen, haben wollen essen; da hat sie
des Apfels geltistet, da ist der Fall geschehen, irgend umb
2 Uhr.* Viel hielt er auf unmittelbare Gebetserhérungen. Als
sein Feind, der séchsische Herzog Georg, starb, &usserte er,
er habe ihn zu Tode gebetet (LXII, 177). Naturwissenschaft-
lich stand er auf dem Standpunkt des ungebildetsten Menschen.
Die Bewegung der Erde in 24 Stunden, meinte er (LXII, 317),
geschehe vielleicht durch einen Engel. Das kopernikanische
System war ihm ldcherlich. LXII, 319: ,Der Narr will die ganze
Kunst astronomize umkehren. Aber wie die heilige Schrift an-
zeiget, so hiess Josua die Sonne still stehen, und nicht das Erd-
reich. Sehr verhéingnisvoll war es, dass Luther den Hexen-
und Teufelswahn aus Thomas von Aquin und den péapstlichen
Bullen in die neue Kirche mit hiniibernahm und so ihre Teil-
nahme an den furchtbaren Greueln dieses Aberglaubens veran-



— 745 —

lasste. ,Es sind viel Teufel,“ schreibt er LIX, 287, .in Wildern,
‘Wassern, Wiisten und an feuchten, pfuhlichten Orten, dass sie
den Leuten mogen Schaden thun. Etliche sind auch in den
schwarzen und dicken Wolken, die machen Wetter, Hagel,
Blitz und Donner, vergiften die Luft, Winde u. s. w. Wenn
solchs geschieht, so sagen die Philosophi und Aerzte, es sei
natiirlich, schreibens dem Gestirne zu und zeigen, ich weiss
nicht, was fiir Ursachen an solches Ungliicks oder Plagen.“
Alle schweren Krankheiten und Leiden, meint er (LIX, 304),
seien vom Teufel verhidngt. Eine ganze Menge Teufelsge-
schichten weiss er zu erzidhlen, zum Teil nach den alten Bio-
graphien der Wistenviiter. Jemanden, der sich dem Teufel
verschrieben, hat dieser mit sich durch die Decke des Zimmers
genommen, und niemand weiss wohin (LIX, 320). Auf dem
Poltersberg in seiner Heimat ist ein Teich; wirft man einen
Stein hinein, so wird die ganze Gegend von Unwetter heimge-
sucht, weil dort Teufel hausen (LX, 14). Nach Lukas 8, 27 ff.
und Apg. 10, 38 ,soll man nicht zweifeln, dass Pestilenz, Fieber
u. a. grosse, schwere Seuche und Plagen des Teufels Werk
seien, weil er auch der ist, der grosse Wetter, Brand, teure
Zeit, dass das Getreide und die Friichte im Felde verderben,
zurichtet und machet“. Der Teufel nimmt auch Weibsgestalt
an und zeugt und gebirt als succubus Kinder. Die Kinder
sind dann auch Teufel, wie ebenfalls Nixen Médnner ins Wasser
ziehen und mit ihnen Teufelskinder zeugen (X, 37). Wechsel-
balge oder Kielkropfe, d. i. vom Teufel unterschobene Kinder,
empfiehlt er zu ersédufen, weil sie keine Seele hitten (LX, 40).
Die Teufel sind gar nicht zu zéhlen, meint er, und ,es sind
nicht geringe Partekenteufel, sondern Landteufel, Hof- und
Firstenteufel“, von denen er glaubt, dass sie wihrend der
5000 Jahre ihrer Existenz sehr klug geworden seien (LX, 42).
Er selbst hat einen jungen Mann, der sich dem Teufel ver-
schrieben, durch Handauflegung und Gebet wieder in die Kirche
aufgenommen (LX, 48). Dann wieder erzihlt er eine Menge Zau-
bereien, z. B. wie jemand einen Bauer samt Wagen und Pferd
verschlungen, wie ein Monch einen ganzen Wagen Heu auf-
gefressen u. s. w. _Mit den Hexen und Zauberern,” schliesst
er, ,soll man keine Barmherzigkeit haben; ich wollte sie selber
verbrennen* (LX, 76, 78). Diese Ausserung ist um so be-
merkenswerter, als Luther sonst kein Freund von Gewaltthaten



e AE

auf geistigem Gebiete war. .Man will,“ schreibt er noch gegen
Ende seines Lebens (1544), , den Papst und die Bischofe mit Gewalt
ausrotten, da wird nichts aus. Gleichwie der Papst den Kopf
zerstosset, wenn er will das Evangelium ausrotten, also werden
unsere Junkern den Kopf auch zerstossen iiber dem Papst. Das
Wort muss den Papst abbrechen, sonst thut ihm kein Waffen;
denn er ist der Teufel. Vorzeiten sagte man: wenn man nach
einem Geist hduet oder schlidgt, so verwundet oder schligt man
sich selbst. Ein fein klug und wahr Sprichwort. Wenn wir das
Schwert tiber den Papst zucken, so werden wir uns selbst treffen“
(LXII, 94). Desgleichen, als man in Kéln Ménche mit Gewalt
vertrieb (LXII, 188): ,Ah, das ist nicht gut, solche gewaltsame
Thaten und Firnehmen thun dem Evangelium einen grossen
Stoss. Es kann das Papstthum nicht mit Gewalt zerstért noch
erhalten werden, denn es ist auf Liigen gebaut und stehet darauf.
Darumb muss solch Reich mit dem Wort der Wahrheit umb-
gekehret und gestiirzt werden. Ich bin denen Feind, die mit Gewalt
so hineinplumpen und stiirmen.“ Nur den Juden gegeniiber ist
ihm kein Mittel zu grausam, als dass er es nicht gebrauchen
mochte. Er rat (XXXII, 332), ,dass man ihre Synagoge oder
Schule mit Feuer anstecke, und was nicht verbrennen will,
mit Erde tiberhdufe und beschiitte, dass kein Mensch einen
Stein oder Schlacke davon sehe ewiglich.“ Oft, sagt er (p. 244),
seien schon Juden verbrannt worden, weil sie Brunnen
vergiftet, Christenkinder gestohlen und zerstiickelt hiitten; die
Christen hétten nach dem Teufel keinen bitterern Feind als sie.
Er rit ferner (p. 252) an: ,erstlich, dass man ihre Synagogen
mit Feuer verbrenne, und werfe hinzu, wer da kann, Schwefel
und Pech, wer auch konnte hollisch Feuer zuwerfen, wire
auch gut ... Zum andern, dass man ihnen alle ihre Biicher
ndhme, Betbiicher, Talmudisten, auch die ganze Bibel, und nicht
ein Blatt liesse, und verwahret auf die, so sich bekehrten“;
auch solle man ihnen verbieten, den Namen Gottes auszu-
sprechen, weil sie es nur thaten zur Listerung. Sein letztes
Wort ist (p. 276): ,Die Juden sind junge Teufel, zur Holle
verdammt.* Dieser Hass ging zum Teil aus der Beschéftigung
der Juden mit Wucher hervor. Denn in der Beurteilung des
Handels und der Geldangelegenheiten stand Luther noch ganz
auf dem Standpunkt des Thomas von Aquin, der jeden national-
6konomischen Aufschwung prinzipiell unmoglich machte, und



— 747 —

in Wirklichkeit durchgefiihrt, die Volker in Armut und Bar-
barei gestiirzt haben wiirde. In der Schrift ,Von Kaufshand-
lung und Wucher (1524),“ fiahrt er scharf gegen die grossen
Kaufleute los, gegen Handelsgesellschaften u. s. w. geméss dem
Satz, dass jeder nur gewinnen soll, dessen er bedarf, und zum
Lohne fiir Gefahr und Arbeit. Die Lehren der Bergpredigt
sollen unter den Christen gelten; nur weil die Welt bose ist,
muss der weltliche Arm andere Grundsitze befolgen. Also
was man zu viel hat, soll man leihen, ohne es wieder zu ver-
langen. So soll sich der Unterschied ausgleichen zwischen
arm und reich. Und noch 1540 lehrt er gleichfalls, alles Zins-
nehmen sei gemiss dem Alten Testament, Christus und allen
Rechten strengstens verboten bei Verlust des Seelenheils. Wenn
dasselbe auch anfange, allgemein zu werden in der Welt, es
verstosse doch gegen das Recht. Zinsnehmer diirften weder
absolviert, noch zur Kommunion zugelassen, noch kirchlich
beerdigt werden. Ganz wie Thomas von Aquin fithrt er wieder
aus (LVII, 360): ,Da kein Unterpfand eingesetzt, sondern
schlecht nur Geld auf Zinse geliehen wird, und man die Haupt-
summe auf eine gewisse Zeit zu fordern hat, da ist nichts
recht. Denn Geld ist eine unfruchtbare Waare, trigt und heckt
nicht wieder Geld, da man's gleich s#det, wie Getreide thut,
das kann ich nicht verkaufen durch meine Geschicklichkeit.
Darumb sind die jetzigen Hindel mit dem Gelde unrecht und
wider Gortt, die Land und Leute verderben und aussaugen.“
Von dem, was er siete, hatte Luther keine Ahnung. Es
kam alles ganz anders, als er es sich vorgestellt. Wir er-
wiéhnten bereits, wie bitter er die augenblicklich schlimmen
Friichte seiner Erhebung gegen das Papsttum beklagte. Doch
war das nicht die grosste Enttiduschung, die er erlebte. Als
man ihm von dem vélligen Unglauben eines Studenten berichtete,
seufzte er (LVII, 328): ,Was will daraus werden? O, wie
grauliche Zeiten werden wir haben! Da sollte die Oberkeit
Ampts halber solche Epikurer ernstlich strafen wie andere offent-
liche Ubelthiiter. Als er von seiner Steinkrankheit wieder
genesen, ausserte er (LXI, 413): ,Wire ich gestorben, so wire
es vielleicht den Papisten zum Untergange gereicht. Denn
wenn ich werde todt sein, so werden sie allererst sehen, was
sie an mir gehabt haben. Denn andere Prediger werden nicht
konnen Mass halten noch die smeme/wr treffen, so ich gehalten



— 748 —

habe. Und man hat solches allbereits an Miinzer, Karlstadt
und Zwingli, Wiedertdufern in Miinster wohl gesehen und er-
fahren. Es werden dieser Gesellen noch mehr kommen.* TUnd
1544 meinte er in einem Gesprich mit Melanchthon: ,Es wird
ein Jeglicher wollen Rabbi sein, wie Osiander und Agrikola,
daher werden denn grosse Argerniss und Zerriittung kommen,
Darumb wire es das Beste, man verkdme es mit einem Con-
cilio. Aber die Papisten, warf er sich ein, seien nicht ehrlich
genug, um mit ihnen zu verhandeln.

Doch wie war es nach Luthers Lehre von dem allgemeinen
Priestertum, mit welcher er Wiklefs und Huss’ Ideen weiter
verfolgte, anders moglich, als dass jeder Rabbi sein wollte
und die Autoritiit eines andern Menschen verschméhte? Priester-
tum und Sakramente verloren Wert und Bedeutung durch
seine Rechtferticungslehre. Und wenn er sich auf die Bibel
allein berief, so musste die Zeit kommen, dass, wie er selbst
eine Auswahl getroffen, jeder sich seinen Kanon zurecht
machte, oder vielmehr, dass, wie er dabei nur nach subjektivem
Dafiurhalten verfahren, mit der wachsenden Ausbildung der
kritischen und historischen Forschung die h. Schrift immer
riicksichtsloser behandelt wurde, bis sich alles in nichts auf-
loste. Den ,Sakramentirern® gegeniiber war er auf einen
halbkatholischen Standpunkt zurtickgekehrt, der sich aber so
handgreiflich widerspruchsvoll erwies, dass er leicht voraus
sagen konnte, die zukiinftigen Prediger wiirden seine miexeie
nicht bewahren. Kurz, die Wegwerfung des Priestertums
und der dogmatischen Uberlieferung der Kirche musste dahin
fihren, dass jeder einige ethische Reminiscenzen aus dem
Neuen Testament oder der kirchlichen Uberlieferung sich nach
Belieben auswihlte, und das als sein Christentum bezecichnete.
Mit andern Worten: Das Luthertum in seiner letzten Konsequenz
war die Zerstorung der Kirche.

Anderseits lag gerade hierin die grosse kulturgeschichtliche
Bedeutung der Reformation. So sehr die lutherische Orthodoxie,
der Buchstabengiaube und die mechanische Inspirationslehre
des 17. Jahrhunderts die menschliche Entwicklung gehemmt
hat, ebenso gewaltig musste die volle Entfesselung aller geistigen
und moralischen Krifte im Rationalismus Kultur und Wissen-
schaft, Handel und Industrie, iiberhaupt alles Irdische weiter-
bringen, und, was die Grundlage jedes Fortschrittes war, den



— MO —

unter dem Papsttum wie unter der lutherischen Orthodoxie un-
moglichen Begriff der Toleranz erst erzeugen. Luther that den
ersten Schritt, und die weitern, welche er nicht wollte, folgten
von selbst. ,Gott,“ sagt er von sich selbst, ohne die volle Er-
kenntnis der Richtigkeit dieses Satzes, ,hat mich hinangefiihrt
wie einen Gaul, dem die Augen geblendet sind.“ Jene geistige
Befreiung in der neuern Zeit musste selbstverstindlich auch
den ,Glaubigen“, Protestanten wie Katholiken, zu gute kommen,
und durch ihre Ablehnung dusserster Schlussfolgerungen wurde
anderseits wieder das Gleichgewicht hergestellt. Auch dem
einseitigen Rationalismus, der ausschliesslichen Pflege derirdischen
Interessen, sollten ,die Baume nicht in den Himmel wachsen®.
Die gottliche Vorsehung, nicht die menschliche Erfindungskraft
ist es, welche die Gegensiitze ausgleicht, den Menschen zunéchst
auf das Irdische verweist, dann aber das Bewusstsein einer
hohern, ewigen Bestimmung in ihm weckt, welches selbst durch
die schonste Bliite irdischen Gliickes nicht befriedigt wird.
Welchen Weg die christliche Kultur in Zukunft einschlagen
wird, kann niemand wissen. Aber eine dunkle Ahnung erfiillt
viele, auch katholische Gemiiter, dass Naturwissenschaft, Ge-
schichtforschung und Philosophie einen Riickfall in mittelalter-
liche Zustéinde, wie das Papsttum unter Beglinstigung einzelner
auf diesem Gebiete ganz unkundiger weltlicher Regierungen
ihn mit allen Mitteln erzwingen will, zu einem Dinge der Un-
moglichkeit machen. Der Papst als der Herr der Welt, wie
ihn Windthorst verkiindete, gehort seit der Reformation in die
Miarchenbiicher der Kinder. Aber wie die franzosische Revolution
am Ende des vorigen Jahrhunderts an der beabsichtigten Aus-
rottung des Christentums bald selbst verzweifelte, so erkennt
auch das Ende dieses Jahrhunderts in dem Atheismus und der
Lehre von dem Menschen als einer héhern Tiergattung den
Untergang der Gesellschaft. Da wird die Vorsehung schon
dafiir sorgen, dass eine goldene Mitte gefunden wird, welche
die zerrinnenden Ideale von neuem nédhrt, ohne durch Ver-
achtung der irdischen Wirklichkeit die Menschheit in die Bar-
barei zuriickzufiihren. Der christliche Enthusiasmus der ersten
Zeit besass seinen historischen Hintergrund in der Voraus-
setzung des nahenden Endes der Welt. Ein neuer Montanis-
mus wiare am Ende des 19. Jahrhunderts noch verderblicher,
als am Ende des zweiten. Die Aufgabe, deren Losung dem



— B —

zwanzigsten gestellt wird, ist die Anpassung der nicht subjektiv
ersonnenen, sondern historisch im organischen Zusammenhang
mit der Vergangenheit tiberlieferten christlichen Lehren an die
berechtigten Forderungen der modernen Zeit. Je glanzender
die Kultur sich entfaltet, desto deutlicher wird das Bewusstsein
werden, dass sie ohne bestimmte und klare Religionsvorstellungen
mehr Unheil und Unlust als Gliick und Befriedigung verbreitet.
Und je tiefer die Wissenschaft, auch die nicht einseitig als
aufkliarend zu preisende Naturforschung in die Geheimnisse des .
Universums eindringt, desto begriindeter wird die Erkenntnis
der Wahrheit des paulinischen Wortes werden: ,All unser
Wissen ist Stiickwerk*”, und desto unabweisbarer das Bediirfnis,
fir die Einrichtung des Lebens ein zusammenhédngenderes und
festeres Fundament, als es das unzulidngliche Wissen bieten
kann, im christlichen Glauben zu gewinnen. Leicht wird die
Aufgabe nicht sein, das Wie und Inwiefern zu finden, welches
dem modernen Menschen die alten christlichen Lehren fruchtbar
zu machen im stande ist. Aber zu finden muss es sein, weil
die christliche Kultur doch nicht enden kann, da sie kaum ein
Drittel der Menschheit, und auch dieses zum Teil bloss dusser-
lich gebildet hat, einen Ersatz aber fiir dieselbe zu ersinnen
doch nicht leicht jemand im Ernst unternehmen wird. Das
Fiasko, welches Minner wie Strauss, Feuerbach, Schopenhauer
und ihre Geistesverwandten mit solchen Versuchen erlitten
haben, ist belehrend genug. Der Wohlhabende und Gebildete
mag sich in guten Tagen mit Kunst und Wissenschaft, mit
Erleichterung und Verschonerung seines Daseins liber das Leid
des irdischen Lebens hinwegtiuschen ; aber die Tage der Thréanen,
und die Schicksale des bei weitem grossten Teiles der Mensch-
heit miissen doch auch den selbstsiichtigsten Epikurier vor dem
Verlassen eines Weges warnen, der so viele Tausende zu freu-
digem Arbeiten und Dulden im Leben, wie zu ruhiger und
hoffnungsreicher Stimmung im Tode fiihrt.

J. LANGEN in Bonn.




	Zur christlichen Kulturgeschichte [Schluss]

