
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Artikel: Zur christlichen Kulturgeschichte [Schluss]

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 724

ZUR
CHRISTLICHEN KULTURGESCHICHTE.

(Schluss*).

V.

Innocenz III. war der mächtigste aller Päpste; das 13.
Jahrhundert nach den Begriffen der Ultramontanen das glänzendste,
welches die Kirche erlebt. Es war das Jahrhundert des Untergangs

der Hohenstaufen, der gewaltigsten Feinde der päpstlichen

Weltherrschaft, das Jahrhundert des Thomas von Aquin
und der Inquisition. Aber das Jahrhundert wahrer christlicher
Kultur war es nicht. Unter dem glänzenden Schimmer der
Kirchlichkeit verbarg sich viel Sittenlosigkeit, Unglaube und
Barbarei. Die Kreuzzüge hatten Niederlage und Verwilderung
zur Folge. Wie ein grosses Duell zwischen Christentum und
Islam unternommen, hatten sie den Erfolg gegen sich, und
darin erblickten alle offenen und geheimen Papstgegner das
Gottesgericht, Avelches AAider die Papstkirche entschieden. Auch
war man Avährend der langen Dauer dieser päpstlichen Kriegszüge

in den Orient soAvohl mit der griechischen Kirche als mit
den Moslemin in zu nahe Berührung gekommen, als dass nicht
die abendländische Gedankenwelt in einen folgenreichen Gäh-

rungsprozess hätte versetzt werden müssen. Man denke nur
an Kaiser Friedrich IL und seinen Hof. An der Pariser
Universität regten sich skeptische Elemente, der Engländer Roger
Baco wies der Entwicklung der Menschheit neue Bahnen an,
phantastischer und abenteuerlicher der Spanier Raymund Lullus*

*) Siehe vorige Nummer, S. 459—479.



— 725 -
Die einseitige Begriffstheologie forderte allmählich die Mystik
heraus, welche die unmittelbare Versenkung in Gott zum höchsten

Ziele machte und zuletzt zur Verachtung alles äussern
Kirchenwesens und zu einem bald mehr und bald Aveniger
ausgesprochenen Pantheismus führte. Die Inquisition sollte Arbeit
genug bekommen. Ob ohne sie die grossen Scholastiker
Alexander von Hales, Duns Skotus, Albertus Magnus, Thomas von
Aquin, welche mit Hülfe des Aristoteles und der mohamedani-
schen Philosophen ihre Systeme bildeten, die Einheit der Kirche
hätten retten können? Wir möchten es bezweifeln. Aber, die
Scheiterhaufen im Hintergrunde, bauten sie, namentlich Thomas,
der speciflsch päpstliche Theologe, das Dogma aus, welches im
12. Jahrhundert noch in manchen Punkten schAvankend oder
nicht vollkommen entwickelt war. Die Dogmatik, seit
Jahrhunderten über den Machtfragen bis zur Indifferenz vernachlässigt,

erhielt durch ihn ihren Abschluss. Daneben sorgten
die Päpste selbst für die Zusammenstellung des corpus iuris
canonici, wie sie thatsächlich ihre Macht über das Kaisertum
befestigt — und die Papstkirche war nach 900jährigem Ringen
fertig.

Aber doch eigentlich mehr in der Theorie als in der
Wirklichkeit. Selbst ein Innocenz III. hatte neben grossen Siegen
zahlreiche Niederlagen zu verzeichnen. Der Orient schüttelte
nach einem halben Jahrhundert das päpstliche Joch des lateinischen

Kaisertums Avieder ab, nahm die Überlieferung
griechischklassischer Litteratur und morgenländischen Kirchentums wieder
auf, so dass nur inhaltlose Titel lateinischer Bischofsstühle i. p. i.

übrig blieben. Und wie eine politische Frage, die Gründung
des abendländischen Kaisertums im Jahre 800, den stärksten
Anstoss zur grossen Kirchentrennung gegeben, so war es wieder
eine politische That, der Sturz des byzantinischen Kaisers durch
Innocenz III. und dessen Ersetzung mit einem Lateiner, was
den Hass der Orientalen gegen Rom entflammte und die Trennung

besiegelte. Aber selbst die lateinischen Patriarchen und
Bischöfe, welche nur so kurze Zeit im Orient walteten,
vermochte die römische Kurie nur mit grosser Mühe im Zaume
zu halten. Es Avar, als ob sie die Luft des gelehrten, mit der
kirchlichen Vorzeit so vertrauten Photius im Morgenland
einatmend, zu einem freieren Geiste erwachen wollten, der die
Zwangsjacke der grossenteils auf Fälschungen beruhenden päpstlichen

Dekretalen nicht mehr ertrug.



— 726 —

Und Avas Bildung und Kultur im Abendlande betrifft, so

kann man sicher nicht behaupten, dass die „herrlichste Zeit
der Kirche", das 13. Jahrhundert, hier viel gebessert hätte.
Aus der tiefsten Sehnsucht nach wahrer Religiosität war im
Gegensatz zu dem äussern kirchlichen Glänze das Unternehmen
des schwärmerischen Franziskus von Assisi hervorgegangen,
mit seinen Genossen das „arme Leben Jesu" nachzuahmen.
Aber bald wurde a^oii der Kurie sein Orden, Avie der auch auf
das Prinzip der Armut aufgebaute Orden des hl. Dominikus in
den Dienst ihrer eigenen realistischen ZAvecke gestellt. Sie

bildeten beide die Garde des Papsttums an den Universitäten,
auf den Kanzeln, in den Beichtstühlen, um die Wirksamkeit
der Weltgeistlichkeit und selbst der Bischöfe möglichst brach
zu legen und durch ihre Privilegien und Exemtionen den
Universalepiskopat des Papstes zur Geltung zu bringen. Eine
Besserung des Klerus Avurde durch diese „armen Prediger des

Evangeliums" nicht erzielt, sondern eine Verarmung der niedern
und eine Verbitterung der hohen Geistlichkeit. Auch sorgte
die scholastische Wissenschaft dafür, dass bei ihnen weniger
vom Evangelium als von den päpstlichen Dekretalen die Rede

war. Die Dominikaner Avurden die geborenen Inquisitoren,
und was im Franziskanerorden an dem wahren Geiste des

Stifters, d. i. dem des ursprünglichen Christentums in schAvärme-
rischer Form, festhalten Avollte, geriet zum Teil auf den Weg
der Revolution gegen das Papsttum und fiel der Inquisition
zum Opfer. Aus den Synodalbeschlüssen des spätem Mittelalters

geAAinnen wir über die sittlichen Zustände kein anderes
Bild als in früherer Zeit. Die Synode von AAignon (1209)
verbietet, an Heiligenfesten theatralische Tänze oder obscöne

Reigen in der Kirche aufzuführen und dort erotische Lieder
zu singen. Verbote für die Geistlichen, Aveibliche Bedienung
im Hause zu haben, kehren immer Avieder. Eine Synode von
Paris (1212) fügt bei, um die Habsucht der Geistlichen zu
zügeln, verbiete sie, dass Laien gezwungen würden, Legate
für Anniversarien zu machen. Die Geistlichen dürften nicht
zu viele Anniversarien annehmen, so dass sie Mietgeistliche
anstellen mussten, auch nicht wegen der Stipendien ausser der
Messe noch trockene Messen (ohne Konsekration) lesen,
überhaupt Sakramente und Sakramentalien nicht verkaufen. Die
Synode von Rouen (1231) will, dass die Konkubinen der Priester



— 727 —

öffentlich in der Kirche geschoren werden sollen. Der
Erzbischof von Canterbury verbietet gleichfalls 1236 das Kaufen
der Messen ; wer zu viele Anniversarien übernommen habe,
dürfe solche nicht für Geld einem andern überlassen. Der
Kölner Erzbischof Konrad von Hochstetten \-erordnet 1260,
die Geistlichen dürften nicht Avie bisher im Konkubinat leben,
ihre Kinder nicht aus dem Kirchengut bereichern und deren
Hochzeiten nicht beiwohnen. Sie brauchten zwar nicht gelehrt
zu sein, aber sie mussten bei dem Gottesdienst lesen und singen
können, andernfalls aber sich einen Stellvertreter halten. Die
Messe, fügt eine Kölner Synode um 1279 hinzu, solle möglichst
rasch gelesen werden, damit die Gläubigen nicht überdrüssig
Avürden. Eine Synode von Ravenna (1311) beschliesst, Pfarrer
dürfe nur werden, wer das Offizium recht lesen und singen
könne; Domherren mussten wenigstens 15, Stiftsherren 12 Jahre
alt sein. Und drei Jahre später: Da viele Priester nie Messe

läsen, werde verfügt, dass jeder Priester Avenigstens einmal zu
celebrieren habe. Was auf diesen Synoden atou den
Geistlichen gefordert wurde, entsprach ungefähr dem Verlangen
Innocenz' IV. in der Blütezeit der Scholastik : Bischöfe und Pfarrer
mussten Avenigstens über das apostolische Glaubensbekenntnis
Bescheid wissen, Avährend stellenlosen Geistlichen genüge, zu
wissen, Avas die Eucharistie sei. Die Synode A'on Magdeburg
(um 1390) wagt sich sogar an die päpstlich privilegierten
Bettelmönche, Avelche herumstreiften und mit Frauen, die sie Marthae
nennten, zusammenwohnten. Desgleichen die Synode von Hamburg

(1406), die den Minoriteli vorwirft, sie predigten, Aver das

Franziskanerkleicl trage, könne nicht A'erloren gehen, Aveil der
hl. Franziskus jährlich einmal ins Fegfeuer hinabsteige, die
Seinigen zu befreien.

Was nur an den Synodalbeschlüssen seit dem 13.
Jahrhundert auffällt, ist das Bestreben der kirchlichen Behörden,
auch die Aveltlichen Verhältnisse zu beherrschen. So verordnet
die Synode von Narbonne (1227), Testamente dürften nur in
Gegenwart katholischer Männer und des Pfarrers gemacht
werden. Ähnlich ZAvei Jahre später die Synode von Toulouse,
welche auch jedem der Häresie Verdächtigen untersagt, die
ärztliche Praxis auszuüben. Die Synode ATon Albi (1254) will
sogar, allerdings auch durch die grosse AlbigenserbeAvegung
dazu veranlasst, dass nur bischöflich approbierte Ärzte in den



— 728 —

Gegenden der Ketzer praktizierten, desgleichen, dass Testamente

nur in Gegenwart eines Priesters gemacht werden dürften,
und dass die Priester die ausgeworfenen frommen Legate in der
Kirche proklamieren sollten. Niemand, bestimmt die englische
Synode von Lambeth (1281), darf als AdvTokat auftreten, der
nicht drei Jahre lang kanonisches und bürgerliches Recht
gehört hat. Und ganz unabhängig A^on ketzerischen Bewegungen
erklärt die Synode von Trier (1310) : Da so viele Unwissende als
Ärzte praktizieren, darf niemand mehr ohne Erlaubnis des
Bischofes und ohne Prüfung in Kenntnissen und Sitten dies
thun. Die Synode von Ravenna (1311) verbietet den Ärzten,
Kranke öfters zu besuchen, die nicht auch einen Geistlichen
kommen Messen. Ohne Erlaubnis des Bischofs, verlangt die
Synode von Avignon (1326), darf kein Apotheker Gift
verkaufen. Klemens V. sah sich 1309 genötigt, in einem Schreiben
an die medizinische Fakultät von Montpellier derartige
Befugnisse etwas einzuschränken: Christus, der den Schlüssel
aller Erkenntnis besitze, habe ihn aller Wissenschaft vorgesetzt;

deshalb verfüge er, dass wegen entstandener Schäden
der Bischof nur mehr mit Zustimmung der Fakultät die Ärzte
zu approbieren habe.

Dass durch diese Einmischung der geistlichen Gewalt in
die Aveltlichen Verhältnisse die Kultur sehr gefördert Avorden

sei, kann man nun nicht behaupten. An den UniATersitäten
blühte im 13. Jahrhundert die scholastische Theologie und
entwickelte einen Scharfsinn ohnegleichen. Allein Gelehrsamkeit

und Scharfsinn beweisen noch nichts für gesunde Vernunft
und Avissenschaftlichen Geist. Die Scholastik ging von so naiven,
zu fixen Ideen geAvordenen Vorstellungen aus, dass selbst ihr
angesehenster Vertreter, Thomas von Aquin, Behexung,
Erzeugung von Kindern mit Dämonen und ähnliche Scheusslich-
keiten für ganz selbstverständlich hielt und mit ernstester
Miene bis ins Detail erörterte. Wie mag es da unter dem ge-
Avöhnlichen Klerus, den Mönchen und dem Volke ausgesehen
haben? Ein authentischer Zeuge der allgemeinen Anschau-
ungSAveise im 13. Jahrhundert ist der Cisterziensermönch Cäsct-

rius von Heisterbach. Dessen Dialogus miraculorum behandelt
eigentlich nur zwei Themata: die Verkommenheit der
Geistlichen, Mönche und Nonnen, und die abenteuerlichsten Wunder-
besonders Teufelsgeschichten. Einige Beispiele mögen dies be-



— 729 —

weisen. Von einem Mönche weiss der Verfasser, dass er mit
2000 Jahren Fegfeuer bestraft Avurde. (II, 2.) Augenzeugen
versicherten ihm von dem Pfarrer Arnold von St. Remigius
in Bonn folgendes: Derselbe hatte eine schöne Tochter, die
er vor den Bonner Jünglingen und besonders den Kanonici
hüten musste. Trotzdem wurde sie vom Teufel verführt und
machte nun viele unsinnige Streiche, verschluckte Würmer u. s. w.
Der Vater schickte sie weg, um sie vom Teufel zu befreien.
Dieser beklagt sich hierüber und schlägt den Vater so heftig
wider die Brust, dass er Blut speit und in wenigen Tagen stirbt
(III, 8). Der gelehrte, aber leichtsinnige Scholastikus Johannes
wollte sich mit einer Frau vergehen ; statt ihrer lässt sich der
Teufel missbrauchen, der sich andern Morgens zu erkennen
giebt. Johannes verlacht und vertreibt ihn mit einem unzüchtigen

Zauberwort (III, 10). Die Hunnen stammen aus
Vermischung von Weibern mit Dämonen. Der berühmte Seher
Merlin hatte einen Dämon zum Vater und eine Nonne zur
Mutter. (III, 12.) Die Konkubine eines Bonner Geistlichen,
der sich erhängte, Avurde Nonne zu Langwaden. Als sie die
unsaubern Anträge eines Dämons zurückwies, schneuzte dieser
sich und warf den Schleim wider ihr Kleid, der wie Pech aussah

und roch (III, 13). Nach IV, 9 steckte der Teufel die
Stimmen mehrer Kleriker, welche ausgelassen sangen, in einen
Sack. Als der Erzbischof Theodorich von Köln auf dem Godes-

berg eine Festung anlegte mit dem Wuchergelde, das er einem
Juden abgenommen, sah ein Priester, Avie der hl. Michael mit
ausgebreiteten Flügeln samt den Reliquien aus der Kirche auf
dem Godesberg über den Rhein auf den Stromberg flog, wo
eine Kapelle des hl. Petrus stand (VIII, 46). Ein Bonner
Kanonikus besuchte oft die Nonnen in Dietkirchen, ging dann
durch die Kirche, ohne vor dem Altare Johannes des Täufers
sich zu verbeugen. Da erscheint ihm der Heilige und tritt ihn
heftig wider den Leib, dass er die Wassersucht bekömmt, an
der er stirbt (VIII, 52). Die Priester, so behauptet Cäsarius

XII, 19 unbefangen, leben zum grossen Teil schlecht und
unenthaltsam.

Diesem traurigen Kulturbilde des Heisterbacher Mönches
reihen wir ein solches aus der 1283 geschriebenen Chronik
des Franziskaners Salimbene für die Zustände in Italien an.
Er erzählt, 1233 hätten in Parma Volksmissionen stattgefunden.



— 730 —

Einer der Missionare, Namens Benedict, habe in phantastischer
Kleidung, durch eine Trompete die Strassenleute um sich
sammelnd, Busse gepredigt als Johannes der Täufer. Als die
Prediger mitteilten, was und wo gegenwartig ihre Genossen in
entfernten Städten predigten, und sich dies auch bestätigte, traten
viele in die Orden der Dominikaner und Franziskaner ein. Aber
die Missionare spotteten auch in ihrer Eifersucht über einander
und Avollten sich im Wunderthun überbieten. Zu Bologna
versprach Boncompagnus, gegen Himmel zu fliegen. Da eine

grosse Menge sich zu diesem Schauspiel ATersammelt, band er
sich Flügel an, und nachdem das Volk voll Erwartung ihn einige
Zeit angeschaut, sagte er: nun geht Avieder nach Hause, ihr
habt jetzt mein Gesicht lange genug betrachtet. Solche
Missionen werden Avohl Aveniger gefruchtet haben, als die
Sonnenfinsternis von 1239, welche nach unserem Franziskaner einen
solchen Schrecken Arerbreitete, class man das Ende der Welt
gekommen glaubte und mit Furcht und Zittern Busse that.
Der Podestà von Lucca führte selbst, das Kreuz in der Hand,
eine Prozession an; viele empfingen die Sakramente,
langjährige Feindschaften Avurden geschlichtet u. s. w. Die
Privilegierung der Bettelmönche durch die Päpste erklärt Salimbene
durch den schlechten Wandel und die Umvissenheit der
Weltgeistlichen. Es gebe Geistliche, Avelche Wucher trieben, um ihre
unehelichen Kinder zu ernähren, Avelche Schenken hielten mit
dem Kranz über der Thür und Wein A'erzapften, dagegen ihre
Kirchen verkommen Hessen. Bekannt ist, Avie che kirchliche
Veräusserlichung das religiöse Bedürfnis der Busse auf unnatürliche

Bahnen trieb und die abenteuerlichen Geisslerfahrten
hervorrief. Zum Jahre 1260 notiert Salimbene auch, dass die
Selbstgeisselung allgemein geworden sei. Wer dieselbe nicht
geübt habe, auf den sei mit Fingern gezeigt worden, wie auf
einen teuflischen Menschen. Die Stadtobrigkeit von Cremona
habe gedroht, wenn noch ein Geisslerzug ankomme, sollten
alle Teilnehmer aufgehangen Averden. Aber Gott habe die,
welche sich dieser Busse nicht hätten unterziehen Avollen, mit
Krankheit und Tod bestraft.

Hören Avir einen gleichzeitigen Dominikaner. Der
Kardinal Hugo von St. Caro lässt in seiner Postille zur hl. Schrift
keine Gelegenheit vorübergehen, das weltliche Treiben, Simonie
und Nepotismus des Klerus an den Pranger zu stellen. Christus,



— 731 —

schreibt er zu Ps. 15, gründete die Kirche durch sein Blut, und
die Prälaten richten sie durch das ihrige (d. h. die Bereicherung

ihrer Familie) zu Grunde. Darum sind sie keine
Stellvertreter, sondern Feinde Christi. Zur Apostelzeit konnte Fleisch
und Blut das Reich Gottes nicht gewinnen; in dieser elenden
Zeit nur das Fleisch und Blut der Prälaten. Die Gläubigen,
führt er zu Ps. 68 aus, werden im Gehorsam der römischen
Kirche verbleiben. Aber Avie lange? So lange sie in Christus
bleibt. Die Nachahmer der Apostel werden sie besitzen, gesetzt,
dass nicht bloss aus den A'ornehmen und den Römern Kardinäle

und Päpste gewählt AA~erden, sondern aus den Guten jedes
Standes und Volkes. Jetzt giebt es viele in der Kirche, Avelche
die Schafe scheren, aber wenige, die sie weiden. Die Stadt
Davids haben sie erbaut, d. i. Rom mit gewaltiger Mauer und
starken Türmen, A~on der Beute ihrer Untergebenen, und daraus
folgt der Ruin der Kirche. Aber Gott wird sie nicht verlassen
(zu Ps. 31). Die Römer klagt der Psalmist (Ps. 73) des Gotteshasses

und des Stolzes an. Ihr Stolz ist allen bekannt, Aveil

er von Tag zu Tag steigt. Darum können sie sagen: mein
kleiner Finger ist dicker als der Rücken meines Vaters, d. i.
Petri und Pauli. Deren Nachfolger gleichen Roboam, dessen
Namen bedeutet „Aussauger der Völker" oder „Verführung zur
Sünde", weil sie die, Avelche sie versöhnen sollten, aussaugen
durch Prozesse und gelegentlich zur Sünde verleiten. Die
Fundamente der Kirche, heisst es weiter zu Ps. 81, sind die
Prälaten und vorzugsweise die römischen Kardinäle. BeAvegt werden
diese Fundamente bald durch Bitten, bald durch Geld. Von
wo werden sie wegbewegt? Von der Gerechtigkeit, der Wahrheit,

dem guten Willen, und endlich — von ihrer Stelle, wo
sie Türme und Paläste bauten. Ob sie alle schlecht seien,
schliesst der Kardinal, wisse Gott allein ; ihre Würde sei trotzdem

zu achten. In einer scharfen Tirade gegen den Nepotismus

fährt der Dominikanerkardinal zu Ps. 82 fort : ich schAveige
von den Römern, die das Heiligtum erblich besitzen. Denn
wir sehen die Päpste nur aus den Römern genommen. Wenn
sogar ein Römer in irgend einer Kirche eine Präbende hat,
wird sie nach seinem Tode einem andern Römer zu teil, und
so wurden die Bischöfe der Stellenbesetzung beraubt. Durch
alles dies Avird die Kirche zerstört. Die Prälaten sollen ihre
Untergebenen stärken und trösten, schreibt er wieder zu Ps. 88,



— 732 —

aber jetzt hat Gott sie zum Schrecken gesetzt; denn sie
verstehen nur Furcht einzujagen und zu quälen. Überhaupt sind
die beiden Schwerter heutzutage ihrem ZAvecke untreu
geworden; bei beiden handelt es sich nur um den Glanz. Die
Zähne der Kirche, so allegorisiert er zu Prov. 10, sind
die Lehrer und Prediger. Im Alter faulen die Zähne.
Darnach scheint es, dass die Kirche alt geworden ist, Aveil ihre
Zähne grösstenteils bereits ausgefallen sind, die noch übrigen
aber faul wurden. Diese Zähne versucht der Teufel
einzuschlagen durch die Häufung von Benefizien als den härtesten
Hammer. Desgleichen sind die Augen der Kirche blind
geworden vor Alter, so dass sie nicht mehr sieht, Avem und Avas

für Leuten sie ihren Segen giebt. Wieder zu Is. 33 : alle
Prälaten sind verweltlicht. Darum giebt es kein Zeichen guten
Beispiels mehr, um das sich das Volk scharen könnte, sondern
alle stürzen in die Hölle. Zu Is. 37 : Die höchste Spitze der
Kirche ist die römische Kurie ; ob heutzutage der Teufel in sie

eingedrungen ist, könnt ihr an ihren Früchten erkennen. Teils,
bemerkt er zu Luk. 21, ist die Kirche bereits zerstört, nicht
Avas die Steine und die Einkünfte betrifft, aber hinsichtlich
der Heiligkeit der Sitten und der Frömmigkeit (fidei de-

votionem). Und Aveil heute fast alle Prälaten und Geistliche
mehr um die Steine als um die Erbauung der Seelen besorgt
sind, vrìrd die Kirche bald zu Grunde gehen. Grossenteils durch
die Römer Avird sie zerstört. Belagert ist sie von römischen
Buben (pueri Romanorum). Fast in jeder Kirche sind Römer
als Kanoniker angestellt und nicht bloss erwachsene, was noch

erträglich wäre, sondern durch Buben, Avas fluchwürdig ist.
Denn nichts zerstört die Kirche Gottes so, Avie wenn Buben in
den Kirchen herrschen. Endlich führen Avir noch den Schmerzens-
ruf des Kardinals zu Rom. 1 an: Die Römer Avaren das Haupt
der Welt, aber heute kann man von dieser Stadt mit Isaias

sagen: AAie ist sie zur Buhlerin geworden, die treue und
gerechte Stadt; die Gerechtigkeit wohnte in ihr, jetzt aber Mörder!
Kann man sich über solche Äusserungen eines Kardinals und
Dominikanermönches wundern, wenn man z. B. liest, Avie der
damalige Papst Gregor IX. für seinen Kampf um Sicilien ein
Fünftel des Einkommens aller englischen Pfründen als Kirchensteuer

verlangte, und da ausser den italienischen Besitzern alle
sich Aveigerten, der Papst befahl, 300 Römer mit den zuerst
vakant werdenden Pfründen in England zu belehnen?



— 733 —

Wo man in die Litteratur des 13. Jahrhunderts hineinblickt,

tritt einem dasselbe Bild entgegen. Den englischen
Chronisten Matthäus von Paris, Avie die Räte und Schriftsteller
Philipps des Schönen von Frankreich wollen wir beiseite lassen,
weil sie als Feinde der Kurie verdächtigt werden könnten.
Aber es Avar eine vertrauliche, ehrlich gemeinte Äusserung,
wenn Friedrich von Aragonien nach einer Schilderung der
kirchlichen Zustände an seinen Bruder schrieb, er habe den
Gedanken, geistlich zu Averden, aufgegeben und lege sich die
Frage vor, ob die christliche Religion wirklich eine göttliche
Einrichtung sei. Und Aver könnte denn zweifeln, dass der
Dominikanergeneral Humbert de Romanis in seiner dem neuen
Papste Gregor X. überreichten Denkschrift die Wahrheit sagt,
wenn er schreibt, Bischöfe hätten Nonnen und Äbtissinnen als
Maitressen bei sich in ihren Palästen und seien weltlicher als
die Fürsten. Es sei zu fürchten, dass ein ähnliches Strafgericht
über die Kirche komme, wie einst über Jerusalem. Die römische
Kirche lege den Menschen ein zu hartes Joch auf, darum hätten
sich auch die Griechen von ihr getrennt. Nach dem Tode
seines Vorgängers Klemens IV., während der dreijährigen Sedis-

vakanz, hätten die Kardinäle die Kirchengüter verschwendet.
Als infolge der politischen Wirren, in welche sich die Päpste

gestürzt, ihr Stuhl im 14. Jahrhundert nach Avignon verpflanzt
wurde, steigerten sich die Gebrechen an der Kurie durch
Geldbedürfnisse infolge des Unterganges des Kirchenstaates und durch
Zügellosigkeit des Wandels. Wie dann das grosse päpstliche Schisma,

die gegenseitige Verfluchung der römischen und der französischen

Päpste auf Religion und Sitte Avirken musste, kann man
sich vorstellen, ohne Zeugen zu vernehmen. Über die Zustände
in Rom unter Bonifaz IX. (1389—1404), belehrt uns die eine
Thatsache, dass, als der Papst die Engelsburg und den Vatikan neu
befestigen liess, arme Geistliche als Tagelöhner Steine und Kalk
herbeischleppten, in der Hoffnung, dafür mit Stellen belohnt
zu werden. Aber die Stellen wurden an den Meistbietenden
A'erkauft. Als endlich die Konzilien von Pisa, Konstanz und
Basel der grossen Verwirrung in ganz Europa ein Ende
machten durch dogmatische Beschränkung der Papstgewalt
und Störung des masslosen kurialistischen Aussaugungssystems,
war doch anders nichts erreicht als die Errettung des Papsttums

vor dem drohenden Untergang. Die folgenden Päpste



— 734 —

sorgten mit Erfolg dafür, dass die gemachten Zugeständnisse
bald AAieder rückgängig- wurden. Wenige Andeutungen
genügen, tun zu sehen, welcher Geist auch die damaligen
Reformatoren beseelte. In jener schAveren Zeit nahm man keinen
Anstand, den Kardinal Cossa, einen der raffiniertesten, aber
auch verrufensten Menschen als Johannes XXIH. zum Papst
zu wählen. Bei seiner Erhebung erzählte man sich, er habe
200 Weiber und noch mehr Nonnen geschändet. Was die
Prozessakten von ihm berichten, scheint die physische Möglichkeit
zu übersteigen. Aber wenn es bis auf den letzten Buchstaben
Verläumdung wäre, so bleibt als das traurige Zeichen der Zeit
zu beklagen, dass man einen Mann solchen Rufes unter den
schwierigsten Verhältnissen auf den päpstlichen Stuhl zu
erheben Avagte. Zu dem von ihm notgedrungen berufenen
Konzil fanden sich Fürsten und Prälaten mit grossem Gefolge
in Konstanz ein. Die Begleitung des Erzbischofs von Mainz
bezifferte sich auf 500 Personen. Das zog Avieder vieles
Gesindel herbei. Über 700 schlechte Weiber wurden in dem
kleinen Konstanz gezählt. Bei dem Beginne des Konzils von
Basel forderten die päpstlichen Legaten ausdrücklich vom
Magistrat, solches Treiben in der Stadt nicht zu dulden. Welch
naive Anschauungen die Väter \ron Konstanz noch beherrschten,
zeigte bei dem Beginne der Verhandlungen der Rangstreit
zAAischen den Engländern und den Franzosen. Jene
beanspruchten den Vorrang auf Grund ihrer Legende, dass schon
Joseph von Arimathäa in England das EATangelium verkündet
habe. Dieser setzten aber die Franzosen die ihrige gegenüber,
nach welcher sie das Evangelium von dem auferweckten
Lazarus und seinen Schwestern empfangen hatten. Weniger naiv
verkündeten bald nachher die Flammen des Scheiterhaufens,
in denen Huss seinen Geist aufgab, dass man in Konstanz von
der Lehre des Evangeliums noch sehr weit entfernt war. Und
wenn die Väter von Basel die scholastische Meinung von der
unbefleckten Empfängnis zum Dogma erhoben, das Vorspiel
der jesuitischen Dogmatisierung durch Pius IX., so geschah dies

nur, um Orthodoxie und Frömmigkeit zu beweisen und zu
zeigen, dass zwar nicht der Papst, aber das allgemeine Konzil
theologische Meinungen für geoffenbarte Wahrheiten erklären
könne.



— 735 —

Kein Wunder, class unter solchen Umständen die Päpste
das Verlorene bald wieder einbrachten, um die mittelalterliche

Herrlichkeit Avenigstens in der Theorie AAieder heraufzuführen

und mit der Morgenröte einer neuen Zeit, dem in-
ZAvischen die Geister bezaubernden Humanismus zu verklären.
Für die Wiederbelebung der klassischen Studien, für antike
und neuere Kunst haben Päpste, wie Nikolaus V., Pius IL,
Leo X. sich unsterbliche Verdienste erworben. Aber mit den
Kunstwerken der Alten auf Pergament und in Marmor Avanderte
auch in Rom die Üppigkeit und Frivolität des Heidentums AAieder

ein. Wer noch heute in den Vatikanischen Museen an den
Schönheiten der heidnischen Götterweit sich ergötzt, denkt
nicht entfernt daran, dass er in der unmittelbarsten Nähe des

„Stellvertreters Christi" sich befindet. Die Jahrhunderte alten
Gebrechen der Kirche wurden um das neue fundamentale
vermehrt und vertieft, class der Boden des bis jetzt nur veräusser-
lichten Glaubens anfing zu Avanken und in antiker Weltanschauung

zu versinken. Mit dem zunehmenden Unglauben Arerfiel
natürlich auch der Kredit der Päpste in ganz Europa. Der
frivole und ausschweifende Humanist Äneas Sylvius, der als
Pius IL seine Rolle mit ernster Miene spielte, macht hinsichtlich

seiner Bemühungen um einen Kreuzzug das denkAvürdige
Geständnis : „Wenn Avil* einen Kongress berufen Avollten, so
belehrte uns Mantua, dass dies ein eitler Plan sei. Wenn wir
Legaten senden, um die Hülfe der Fürsten zu erflehen, Averden
sie verhöhnt. Belasten AAir die Geistlichkeit mit Kirchensteuer,
so appelliert sie an ein Konzil. Verkünden wir Ablässe, um
zu Geldbeiträgen aufzufordern, so beschuldigt man uns der
Habsucht. Man glaubt, alles geschehe nur, um Geld
aufzutreiben; niemand traut unsern Worten. Wie ein Kaufmann,
der seine Gläubiger nicht befriedigen kann, sind wir ohne
Kredit." Wer mochte das grosse römische Bankhaus wohl um
seinen Kredit gebracht haben? Dass Pius IL sich auf
kaufmännische Geschäfte Avohl verstand, bewies er 1463, da er den
im Kirchenstaat gegrabenen Alaun in der Bulla Coenae der
Christenheit als den besten und billigsten empfahl, um mit dem
Erlös den Türkenkrieg zu führen.

Nach seinem Tode, seit Sixtus IV., sank Rom immer tiefer in
das Heidentum hinab. Unter ihm, einem frühern Franziskaner,
waren in der Stadt die Strassenkämpfe permanent. Viele wollten



-- 736 —

ihn, „Aveil ohne GeAvissen und Religion" von einem Konzil abgesetzt

wissen. Grober Unsittlichkeit und Grausamkeit beschuldigte
man ihn. Auch war er es, der den Reigen der Päpste eröffnete,

welche neue Ämter an der Kurie schufen, und zu
bestimmten Preisen oder an den Meistbietenden verkauften, nur
um der päpstlichen Finanzen willen. Wer die nun folgende
Skandalgeschichte am päpstlichen Hofe kennen lernen will,
braucht nur die Tagebücher der Ceremonienmeister Burcard
und Infessura zu lesen, die vom kirchlichen Standpunkte aus
alles haarklein aus eigener Anschauung, mit grösster Ruhe,
ohne Gehässigkeit erzählen. Wie es unter solchen Umständen
in dem römischen Volke aussah, lässt sich leicht ermessen. Als
Innocenz' VIII. Generalvikar allgemein auch den Priestern
das Halten von Konkubinen verbieten Avollte, schritt der Papst
dagegen ein. 6800 Avurden deren in der Stadt gezählt, ausser
den unbekannten. Der ganze Klerus lebte nach der Aussage
jener Männer im Konkubinat, fast alle Klöster, berichten sie,
seien Bordelle. Mädchen den Schleier nehmen lassen, hiess es
auch sonst bei Nikolaus ATon Clemanges, Picus von Mirandola u. a.,
sei so viel als sie preisgeben. Bei dem berüchtigten Hochzeitsmahle,

welches Alexander VI. seiner Tochter Lucrezia im
Vatikan bereitete, und das bis tief in die Nacht dauerte, war auch
seine eigene Konkubine Julia Bella amvesend, spöttisch die
Gemahlin Christi genannt. Schlüpfrige Komödien Avurden

aufgeführt, der Papst selbst geleitete die Vermählten ins
Brautgemach, und noch vieles andere soll geschehen sein, bemerkt
Burcard, was entweder nicht Avahr ist, oder wenn es wahr ist,
unglaublich erscheint. Ein anderes skandalöses Fest feierte
der Papst am Allerheiligenabend 1501, indem er 50 schlechte
Weiber in den Vatikan kommen liess, Avelche, völlig entkleidet,
Tänze aufführten in GegenAvart des Papstes, der Lucrezia, seines

berüchtigten Sohnes Cäsar u. a. Schliesslich wurde zum äussersten

gegangen, und die sich am meisten in raffinierter
Schamlosigkeit ausgezeichnet hatten, erhielten reiche Belohnung.
Weihnachten 1502 veranstaltete man einen Maskenzug auf
Eseln. Die Maskeraden hatten sich lange Nasen in der Form
des männlichen Gliedes aufgesetzt, machten erst Fensterparade
vor dem Papste und zogen dann weiter in der Stadt umher.
Burcard, der nur Notorisches mitteilt, trägt kein Bedenken, den

Inhalt eines Briefes, angeblich aus Deutschland, an Sylvius de



— 737 —

Sabellis Aviederzugeben, der dem Papste selbst vorgelesen
wurde : Er (Sylvius) sei sehr zu beglückwünschen, dass er der
römischen Räuberhöhle entronnen. Bei diesem Verräter des

menschlichen Geschlechtes (dem Papste) habe er kein Recht
bekommen können. Die Zeit des Antichristes sei da; denn es

könne niemand geboren werden, der ein offenerer Feind Gottes
und der Religion Christi sei. Benefizien und kirchliche Ämter
würden öffentlich an den Meistbietenden verkauft. Der
Kardinal von Modena sei der Verkäufer, um den Geiz des Papstes
zu befriedigen. Wie ein Cerberus stehe er an der Thüre, lasse

nur die Reichen ein und überhäufe die Ärmern mit Schimpfreden.

Würden, Dispensen, Ehescheidungen, alles sei für
Geld zu haben. Es gebe kein Verbrechen, das im päpstlichen
Palast nicht geschehe. Die Punier seien "an Falschheit, Nero
und Cajus an Grausamkeit übertroffen. Kaum Hessen sich
aufzählen, die gemordet oder lebendig in die Tiber geworfen
oder vergiftet worden. Das Verderben Avachse mit jedem Tag;
selbst die Höchsten seien von Furcht erfüllt. Notzucht und
Incest erfüllten den päpstlichen Palast, wo es schlimmer
zugehe, als in den Bordellen. Nach Erwähnung der Schändlichkeiten

am Allerheiligenabend im Vatikan, und wie einige Tage
nachher der Papst auf dem Petersplatz Hengste auf Stuten
losgelassen und sich daran am Fenster mit Lucrezia ergötzt,
sagt der Briefsteller weiter, von den vorgeblichen Türkensteuern

würden der Lucrezia Juwelen gekauft. Der römische
Adel sei vertrieben, um die durch Incest erzeugten Kinder und
Enkel des Papstes zu versorgen. Dass diese Schilderungen
der Zeitgenossen und Augenzeugen auf Richtigkeit beruhten,
sehen wir bestätigt durch einen noch ungedruckten Bericht
(bei Creighton History of the Papacy 1887. IV, 280) des gleichfalls

damals lebenden heilig-massigen Augustinergenerals Ägi-
dius von Viterbo, der nicht versäumt, den Fleiss und die geistige
Tüchtigkeit Alexanders rühmend hervorzuheben, aber dann
natürlich sein verbrecherisches, namentlich wollüstiges Wesen
(voluptatum appetentissimus) aufs tiefste beklagt: Alles sei voll
von Verbrechen gewesen, namentlich in Rom selbst. Man
konnte, so schliesst er, sich weder in der Stadt ohne Gefahr
aufhalten, noch vor das Thor gehen : nihil jus, nihil fas ; aurum,
vis et Venus imperavit.



/ JO

Alexanders VI. giftigster Feind und Nebenbuhler, der vor
ihm nach Frankreich flüchten musste, weil er seine simonistische
Wahl nicht als gültig anerkennen wollte, war sein zweiter
Nachfolger Julius II, der den durch den Nepotismus seines

Vorgängers zerstückelten Kirchenstaat wieder zusammenbrachte
und durch sein vorgeblich allgemeines Laterankonzil alle
simonistischen PapstAvahlen kassieren liess. Er ahnte wohl nicht,
dass es hiernach seit dem Beginn des Mittelalters fast keinen
gültigen Papst mehr gegeben hatte. Gross als Herrscher und
Feldherr entbehrte auch Julius des christlichen Sinnes. Das
richtigste Urteil fällte wohl Guicciardini, der florentinische
Gesandte am spanischen Hofe über ihn, wenn er sagt: „Julius
kann nur A_on denen für einen grossen Mann gehalten werden,
die mit Hintansetzung des richtigen Sprachgebrauchs und der
gesunden Begriffe einen Papst für mehr verpflichtet halten, dem
apostolischen Stuhl mit Aufopferung von Christenblut erweiterte
Besitzungen zu verschaffen, als durch das Beispiel eines tugendhaften

Lebens die Christenheit zu erbauen". Als der
prunkliebende Medicäer Leo X., noch ein Jüngling, nach Rom ging,
um Kardinal zu werden, gab sein Vater ihm die Mahnung mit,
sich vor Verführung zu hüten ; denn Rom sei ein Abgrund von
Schlechtigkeiten. Der Jesuit Pallavicini, der Geschichtschreiber
des Konzils v. Trient, sagt von ihm selbst, er habe sich mehr
für die griechische Litteratur als für die Theologie interessiert.
Er schwelgte in den Schönheiten der antiken Kunst, liebte ein
weichliches, behagliches Leben und zog Humanisten und Künstler,
namentlich Musiker an seinen Hof. Wie tief damals Rom ins
Heidentum versunken war, zeigen die Inschriften, Avelche man
bei seiner Krönung öffentlich anzubringen sich nicht schämte:

Einst war die herrliche Zeit der cyprischen Venus
gekommen (Alexander VI.),

Dann die des Mars (Julius IL); aber jetzt Pallas
Athene regiert.

Und eine Statue der Venus trug den Vers:
Mars war, Pallas ist jetzt, ich Cyprische bleibe

auf immer.
Seinem ganzen Hofstaat befahl Leo, an der Beerdigung Va-

nozzas, der Geliebten Alexanders VI., der Mutter der Lukretia,
teilzunehmen. Von dem Bankier Chigi liess er sich zur Taufe



— 739 —

seines Bastards zu Gast laden, bei welcher Gelegenheit lukullisch
geprasst Avurde. Grosse Schulden hatte der Papst bei seinem

Tode; der päpstliche Schatz war A~ersetzt, nicht einmal die
Leichenkerzen konnten bezahlt Averden. Der Vatikan wurde
von den Gläubigern, Kardinälen, GeldAvechslern u. s. av.

geplündert.

Man hätte nun sagen sollen, infolge dieser verruchten
Beispiele an der höchsten kirchlichen Stelle sei ganz Europa in
Unglauben und Heidentum versunken. Aber nein.
Allenthalben, selbst in Rom, gab es noch Männer, die ihr Knie vor
Baal nicht beugten. Wie früher die grössten Scholastiker, ein
Teil der Bettelmönche und manche „Stillen im Lande", deren
Namen die Geschichte nicht kennt, sich christlichen Glauben
und christlichen Sinn bewahrten, so wagten auch Männer des
14. Jahrhunderts, Avie Alvaro Pelayo, Avelche das schroffste
Papalsystem Arertraten, der Kurie das Spiegelbild ihrer Unthaten
öffentlich vor Augen zu halten. Die berühmten Mystiker,
Tauler, Suso, Ruysbroek, im 15. Jahrhundert Thomas von
Kempen mit seiner ganzen Kongregation, Gerson, Nikolaus \ron
Clemanges, Nikolaus von Cusa, die Reformatoren Matth. v^on

Janow, Johann von Wesel, Johann von Goch, Johann Wessel,
Nonnen, wie Brigitta und Katharina von Siena, pflegten
aufrichtig christliche Frömmigkeit und trachteten auf eine Besserung

der kirchlichen Zustände hinzuwirken. Selbst in dem
frivolen und dem Sinnengenuss ergebenen Italien fehlte es an
solchen Männern nicht, Avelche in Schmerz und Scham ihr
Antlitz verhüllten vTor den unsagbaren Greueln an heiliger
Stätte. Der Biograph der Päpste, Piatina, einer der
hervorragendsten Humanisten, auf dem Standpunkt des schroffsten
Papalsystem stehend, hat die Papstgeschichte in durchaus
religiösem Sinne dargestellt, indem er immer den Beruf und den

eigentlichen Zweck des apostolischen Stuhles im Auge behält.
Aber viele Mitglieder der „platonischen Akademie" in Rom
waren allerdings völlig heidnisch gesinnt. Fand doch das
Laterankonzil unter Leo X. es für nötig, gegen Pantheismus und
für die Lehre von der Unsterblichkeit der einzelnen Menschenseele

einzutreten. Und ein offener Hohn gegen die christliche
Religion Avar es, wenn damals der Kardinal Bembo an seinen
Kollegen Sadolet schrieb, der einen schönen Kommentar zu den

paulinischen Schriften nach Art des Erasmus hinterliess : Studiere
Eevne intern, de Théologie. Heft 20,1897. 49



— 740 —

nicht die Briefe St. Pauli, damit jener barbarische Stil deinen
Geschmack nicht verderbe; lass diese Kindereien, die eines
ernsten Mannes nicht würdig sind.

Allein das römische Heidentum war nicht das Schlimmste.
Der Humanismus hatte auch seine gute Seite. Wenngleich religiös
oberflächlich und etwas frivol, besässen die deutschen Humanisten,

Erasmus voran, doch kirchliches Interesse. Theologie
und Kirchenwesen zu reformieren, darauf stand ihr Sinn. Was
die Völker damals vergiftete, war der Mechanismus, die religiöse
Veräusserlichung, welche die Kurie aufgebracht hatte, um ihre
Macht zu vergrössern und Geld zusammenzuscharren. Selbst
die heiligsten Dinge mussten diesen Zwecken dienen. Kein
Recht, kein Gesetz, keine Überlieferung wurde geschont. Der
Papst trug nach dem bekannten Ausspruche Bonifaz' VIH. alle
Rechte im Schreine seiner Brust. Die päpstlichen Inquisitionsbullen

lieferten hiervon schon den furchtbarsten BeAveis. Die
Interdicierung von Städten und Ländern, die Übergabe von
Völkerschaften in Sklaverei und ähnliche Massregeln zeigten,
dass die religiös-sittlichen Bedürfnisse und Rechte der Gläubigen
nicht geachtet wurden. Gregor XL, der 1376, um den Kirchenstaat

wieder herzustellen, die Katholiken für befugt erklärte,
sich der Besitztümer und Personen aller Florentiner zu
bemächtigen, verbot aus demselben Grunde jede Heirat mit einem
Gliede der Familie Visconti von Mailand unter Strafe der
Nichtigkeit. Gewalt war das oberste Recht in der Kirche geworden.
Und dies übertrug man selbst auf Sünde und Rechtfertigung.
Die Pönitential- und Taxenbücher hatten schon dahin geführt,
dass das Volk glaubte, durch Zahlung von bestimmten Summen
sich von den Sünden loskaufen zu können. So erkaufte man
sich auch schon im 11. Jahrhundert die Teilnahme an den
in den Klöstern von Mönchen und Nonnen erworbenen
Verdiensten. Die Kreuzzüge brachten das päpstliche Ablasswesen
in Schwung. Schon Cölestin III. verlieh 1195 den Besuchern
einer Kirche in Metz an bestimmten Tagen Absolution von den
Sünden ihrer Eltern. Die Scholastiker lehrten zwar seit Alexander

von Haies, Ablässe für Verstorbene könnten nur „fürbittweise"

(per modum suffragii) gewonnen werden. Aber bald
reisten die päpstlichen Ablasshändler (Qusestuarii) durch die
Länder, Ablässe feilzubieten wie eine Ware. Bereits 1261 findet
sich die Synode von Mainz zu dem Befehle veranlasst, solche:



— 741 --
Händler zu arretieren und dem Bischöfe vorzuführen. Allmählich
geriet das „fürbittweise" in der dogmatischen und ethischen
Verwirrung bei der Kurie in Vergessenheit, und dekretierten
die Päpste über das Schicksal der Verstorbenen wie über das
der Lebenden. In der Kreuzbulle für den König von Portugal
verlieh Julius IL 1505 dessen in der Schlacht fallenden Kriegern
völligen Nachlass aller Sünden und befahl, dass ihre Seelen
sofort in die himmlische Seligkeit zu versetzen seien. Durch
den Kauf der Ablassbriefe, der in Spanien noch heutzutage
betrieben wird, konnte man nach Belieben Seelen aus dem
Fegfeuer befreien, -wie auch gegenwärtig noch durch das Lesen
einer Messe an einem sogenannten privilegierten Altar. Wie
Reue und Bussgeist, ja die gesamte sittliche Anschauungsweise
der Völker dadurch heruntergebracht werden musste, lässt sich
leicht ermessen. An Stelle der christlichen Religion schlich
sich eine Denkart ein, die, Aveil auch der natürlichen Sittlichkeit

bar und geradezu abergläubischer Mittel zur Entsündigung
sich bedienend, verderblicher wirkte, als es eine heidnisch-sittliche

Erziehung gethan hätte. Nicht das Sodoma, in welches der
päpstliche Hof damals Rom verwandelt, sondern diese geistige
Völkervergiftung war es, was das Pochen an der Thüre der
Schlosskirche von Wittenberg hervorrief.

VI.
Als der junge Bettelmönch Luther seine Thesen anschlug,

ahnte er wohl selbst am wenigsten, was aus seiner Sache werden
sollte. Leo X. liess sich bekanntlich aus seinem üppigen Wohlleben

nicht aufschrecken und verachtete den Streit als ein
elendes Mönchsgezänk. Ernster nahm ihn schon der berühmte
Dominikanergeneral, Kardinal Cajetan, der Luther, welchem er
aufdem Reichstag zu Augsburg in die Augen gesehen, als „Bestie"
bezeichnete, „mit tiefen Augen und wunderlichen Spekulationen
im Kopfe". Der Minorit Onuphrius Panvinius, der Biograph der
Päpste, weiss bereits, dass das Jahr 1517 das schwerste und
pestilenzialischste für die römische Kirche Avar, weil damals
der scheussliche Name des Häresiarchen Luther von den
äussersten Grenzen Deutschlands her zuerst vernommen ward.
Auch über die Gründe der Kirchentrennung fällten die

Zeitgenossen die seltsamsten Urteile. Das Domkapitel von Mainz
schrieb in kleinlichem Sinne an Karl V., nur die übermässige



— 742 —

Privilegierung der Mönche sei an diesem Unheil schuld. Näher
kam der Sache schon der Kardinal Madrucci von Trient : „Wenn
es doch in Deutschland nie Professoren der griechischen und
hebräischen Sprache gegeben hätte, dann wären wir heute von
dieser Revolution frei, und das unselige Deutschland Aväre nicht
in so Aiele Ketzereien gefallen." Leo X. aber hätte reiche
Belehrung aus der an ihn gerichteten Vorrede des Kardinals
Ximenez zu seiner Polyglotte schöpfen können, in der er sagt, sie
solle dazu dienen, die halberstorbenen Studien der heiligen
Schriften endlich AAieder zu beleben. Wir wissen alle, Avie rasch
ganz Europa in Flammen stand. Es schien wie aus einem Traume
zu erwachen. Der ganze Norden sagte sich mit Abscheu vom
Papsttum los. Und auch die romanischen Länder wären wieder
innerlich christlich geworden, hätte nicht die Inquisition, nach
dem Ausspruch des sterbenden Paul IV. die einzige Stütze des

apostolischen Stuhles, mit erneuter Kraft angefangen zu
arbeiten. Während des Konzils von Trient herrschte in Rom die
düsterste Stimmung. Der venezianische Gesandte Soranzo
berichtet 1563, der Dekan des Kardinalkollegiums Carpi habe
ihm gesagt, in seiner letzten Krankheit habe er Gott gebeten,
ihn sterben zu lassen, um nicht das Leichenbegängniss Roms zu
erleben. Auch die andern Kardinäle wüssten keinen Rat mehr,
und Morone habe bei seiner Abreise nach Trient (zur Übernahme
des Präsidiums) ihm geäussert, es sei um die katholische Religion
geschehen. „Jetzt," schreibt derselbe Gesandte zwei Jahre später,
„lebt hier alles still und ernst, die Kardinäle nach dem Vorbilde
des Borromäus. Sie nehmen an öffentlichen Vergnügen keinen
Teil, man sieht jetzt keine maskierten Kardinäle mehr, sie
nicht mehr reiten durch die Stadt oder in offenen Karossen mit
Damen oder im Jagdanzuge."

Allerdings war ein grosses Gottesgericht über Rom hereingebrochen

; aber es wurde dafür gesorgt, dass auch die Bäume des

Luthertums nicht in den Himmel wuchsen. Von dem Schlage, den
das Papsttum im XVI. Jahrhundert erlitt, hat es sich zwar nie
Avieder erholt, und die weitere Entwicklung der Menschheit wird
jedenfalls auch in Zukunft eine völlige Wiederherstellung unmöglich

machen. Aber rasch und in gerader Linie wurde es seinem

Untergange nicht entgegengeführt. Das Konzil A-on Trient und
der junge Jesuitenorden reinigten die Kirche, was die Disciplin
betrifft, gaben ihr ein polemisches, antiprotestantisches Gepräge



— 743 —

und eroberten ihr einen grossen Teil des verlorenen Terrains
wieder zurück. Wie eine weithin leuchtende Warnungstafel
war der Protestantismus vor ihr Angesicht aufgepflanzt. Die
schärfsten kritischen Augen, welche gewaltsam zu schüessen
sie keine Macht mehr besass, beobachteten ihr Leben und
Treiben. Üppige und lasterhafte Päpste kamen nicht mehr vor.
Die Menschheit schöpfte ihren Nutzen aus der konfessionellen
Konkurrenz. Dogmatisch wurde freilich nichts nachgegeben.
Der junge Jesuitengeneral Lainez erklärte zu Trient, die alte
Kirche erneuern wollen, beruhe auf dem Anstiften des Teufels.
Wäre seinem Antrage Folge gegeben Avorden, so hätte man
damals schon den Papst für unfehlbar erklärt. Aber trotzdem
verstanden die Jesuiten es, bei dem krassesten Aber- und

Wunderglauben, den sie verbreiteten, die Kirche salonfähig
und Aveltförmig zu machen und ihre praktischen Forderungen
mit den Zeitanschauungen und Bedürfnissen der Gesellschaft
in Einklang zu bringen. Äusserlich wenigstens und solange
sie mussten, legten sie, geschmeidig Avie sie Avaren, der kulturellen

Entwicklung kein Hindernis in den Weg.
In Deutschland musste die lutherische Bewegung die grösste

VerAvirrung hervorrufen. Jahrhunderte alte Rechtszustände
Avurden umgestossen, Untergebene erhoben sich gegen Vorsteher
und Fürsten, man kämpfte mit der Feder Avie mit dem Schwert.
Luthers Lehre A*on der Rechtfertigung, nur theologisch
geschulten Geistern verständlich, musste Missverständnis über
MissA'erständnis hervorrufen, und da auch oft nicht die besten
Geistlichen und Mönche sich ihm anschlössen, sind seine eigenen
Klagen A'erständlich, dass die Menschen jetzt schlimmer seien
als unter dem Papsttum. Vorläufig konnte man Avenigstens in
Deutschland von sittlicher Besserung, v^on fortschreitender
Bildung und Kultur nicht reden. Auch hier galt das Wort: ein
anderer ist es, der säet, und ein anderer, der erntet. In der menschlichen

Entwicklung giebt es nichts Plötzliches, Sprunghaftes,
Unvermitteltes. Luther selbst hatte die Kutte ausgezogen, aber den
Bettelmönch zog er nicht aus bis zu seinem Ende. Seine auch für
jene Zeit ungeAvöhnlich unflätige Redeweise eignete er sich ohne
Zweifel in seiner frühern Umgebung an. Manches, Avas wir
heutzutage als die Ausgeburt unkultiviertester Denkweise
betrachten, ist ein Rest seiner mönchischen Erziehung. Macht er
doch selbst das Geständnis, der Kurfürst von Sachsen könne



— 744 —

die ihm anerzogene Milde nicht ablegen „Avie auch ich meine
Möncherei nicht gar ablegen noch vergessen kann" (LXI, 383).
Hinsichtlich der Sinnlichkeit konnte er sich von der alten halb
manichäischen Anschauung nicht emaucipieren. „Gleich wie
die eheliche Pflicht," schreibt er (XXII, 205), „nicht ohne
Sund geschieht, und Gott doch umb der Noth willen solchem
Werk durch die Finger sieht, Aveil es nicht anders sein kann."
LXI, 215: „Es ist ZAvar Sünde, was das Werk an ihm selbst
angeht, mit einem Weibe Unzucht treiben, oder Jungfrauen
schwächen, und natürlich und menschlich ist's, sintemal der
Mensch durch die Erbsünde \rerderbt ist, aber glauben, dass
die Ehe ATon Gott eingesetzt ist, das ist ein Artikel des Glaubens."
Sehr oft kömmt er auf die alte Idee zurück, dass die Ehe das

von Gott eingerichtete Mittel gegen die Unkeuschheit sei. Auch
sonst blieb er bei der Naivität der damaligen Mönche stehen.
Er weiss (LIX, 283), class jemand, der darüber spottete, dass
das Johannesevrangelium gegen das Gewitter schütze, vom Blitz
erschlagen wurde. „Also Averden wir," meint er (LXI, 430)
hinsichtlich der Auferstehung, „aus den Gräbern am jüngsten Tag
auch auferstehen, gleich als hätten AA'ir nur eine Nacht
geschlafen, Avercien frisch und stark sein, die Augen nur AAischen,
und alsdann werden die Maden und Würmer alle von uns
wegfallen." Er ist überzeugt (LXII, 4), „dieser Finger, daran dieser
Ring steckt, muss mir (bei der Auferstehung) AAieder werden".
Von Adam und Eva weiss er (LXII, 154): „Umb Mittag sind
sie in den Garten gegangen, haben Avollen essen ; cla hat sie
des Apfels gelüstet, da ist der Fall geschehen, irgend umb
2 Uhr." Viel hielt er auf unmittelbare Gebetserhörungen. Als
sein Feind, der sächsische Herzog Georg, starb, äusserte er,
er habe ihn zu Tode gebetet (LXII, 177). Naturwissenschaftlich

stand er auf dem Standpunkt des ungebildetsten Menschen.
Die BeAvegung der Erde in 24 Stunden, meinte er (LXII, 317),
geschehe vielleicht durch einen Engel. Das kopernikanische
System war ihm lächerlich. LXII, 319: „Der Narr aaìII die ganze
Kunst astronomia? umkehren. Aber Avie die heilige Schrift
anzeiget, so hiess Josua die Sonne still stehen, und nicht das
Erdreich." Sehr verhängnisvoll Avar es, class Luther den Hexen-
und Teufelswahn aus Thomas von Aquin und den päpstlichen
Bullen in die neue Kirche mit hinübernahm und so ihre
Teilnahme an den furchtbaren Greueln dieses Aberglaubens vreran-



— 745 —

lasste. „Es sind viel Teufel," schreibt er LIX, 287, „in Wäldern,
Wassern, Wüsten und an feuchten, pfuhlichten Orten, dass sie
den Leuten mögen Schaden thun. Etliche sind auch in den
schAvarzen und dicken Wolken, die machen Wetter, Hagel,
Blitz und Donner, vergiften die Luft, Winde u. s. av. Wenn
solchs geschieht, so sagen die Philosophi und Aerzte, es sei

natürlich, Schreibens dem Gestirne zu und zeigen, ich Aveiss

nicht, was für Ursachen an solches Unglücks oder Plagen."
Alle scliAveren Krankheiten und Leiden, meint er (LIX, 304),
seien vom Teufel verhängt. Eine ganze Menge Teufelsge-
schichten Aveiss er zu erzählen, zum Teil nach den alten
Biographien der Wüstenväter. Jemanden, der sich dem Teufel
verschrieben, hat dieser mit sich durch die Decke des Zimmers
genommen, und niemand weiss wohin (LIX, 320). Auf dem
Poltersberg in seiner Heimat ist ein Teich ; wirft man einen
Stein hinein, so Avird die ganze Gegend von Unwetter heimgesucht,

Aveil dort Teufel hausen (LX, 14). Nach Lukas 8, 27 ff.
und Apg. 10, 38 „soll man nicht zweifeln, dass Pestilenz, Fieber
u. a. grosse, schwere Seuche und Plagen des Teufels Werk
seien, Aveil er auch der ist, der gi'osse Wetter, Brand, teure
Zeit, dass das Getreide und die Früchte im Felde verderben,
zurichtet und machet". Der Teufel nimmt auch Weibsgestalt
an und zeugt und gebärt als succubus Kinder. Die Kinder
sind dann auch Teufel, wie ebenfalls Nixen Männer ins Wasser
ziehen und mit ihnen Teufelskinder zeugen (LX, 37). Wechselbälge

oder Kielkröpfe, d. i. vom Teufel unterschobene Kinder,
empfiehlt er zu ersäufen, weil sie keine Seele hätten (LX, 40).
Die Teufel sind gar nicht zu zählen, meint er, und „es sind
nicht geringe Partekenteufel, sondern Landteufel, Hof- und
Fürstenteufel", von denen er glaubt, dass sie Avährend der
5000 Jahre ihrer Existenz sehr klug geworden seien (LX, 42).
Er selbst hat einen jungen Mann, der sich dem Teufel
verschrieben, durch Handauflegung und Gebet Avieder in die Kirche
aufgenommen (LX, 48). Dann wieder erzählt er eine Menge
Zaubereien, z. B. wie jemand einen Bauer samt Wagen und Pferd
verschlungen, Avie ein Mönch einen ganzen Wagen Heu
aufgefressen u. s. w. „Mit den Hexen und Zauberern," schliesst
er, „soll man keine Barmherzigkeit haben ; ich wollte sie selber
verbrennen" (LX, 76, 78). Diese Äusserung ist um so

bemerkenswerter, als Luther sonst kein Freund von Gewaltthaten



— 746 —

auf geistigem Gebiete Avar. „Man will," schreibt er noch gegen
Ende seines Lebens (1544), „den Papst und die Bischöfe mit GeAvalt

ausrotten, da wird nichts aus. Gleichwie der Papst den Kopf
zerstosset, wenn er will das Evangelium ausrotten, also werden
unsere Junkern den Kopf auch zerstossen über dem Papst. Das
Wort muss den Papst abbrechen, sonst thut ihm kein Waffen ;

denn er ist der Teufel. Vorzeiten sagte man: wenn man nach
einem Geist hauet oder schlägt, so \renvundet oder schlägt man
sich selbst. Ein fein klug und wahr Sprüclrwort. Wenn wir das
ScliAvert über den Papst zucken, so Averden AAir uns selbst treffen"
(LXII, 94). Desgleichen, als man in Köln Mönche mit Ge\A'alt
Arertrieb (LXII, 188) : „Ah, das ist nicht gut, solche gewaltsame
Thaten und Fürnehmen thun dem Evangelium einen grossen
Stoss. Es kann das Papstthum nicht mit Gewalt zerstört noch
erhalten Averden, denn es ist auf Lügen gebaut und stehet darauf.
Darumb muss solch Reich mit dem Wort der Wahrheit umb-
gekehret und gestürzt Averden. Ich bin denen Feind, die mit GeAvalt
so hineinplumpen und stürmen." Nur den Juden gegenüber ist
ihm kein Mittel zu grausam, als dass er es nicht gebrauchen
möchte. Er rät (XXXII, 332), „dass man ihre Synagoge oder
Schule mit Feuer anstecke, und Avas nicht verbrennen will,
mit Erde überhäufe und beschütte, dass kein Mensch einen
Stein oder Schlacke davon sehe ewiglich." Oft, sagt er (p. 244),
seien schon Juden verbrannt Avorden, weil sie Brunnen
A'ergiftet, Christenkinder gestohlen und zerstückelt hätten; die
Christen hätten nach dem Teufel keinen bitterern Feind als sie.
Er rät ferner (p. 252) an : „erstlich, dass man ihre Synagogen
mit Feuer verbrenne, und Averfe hinzu, AA-er da kann, Schwefel
und Pech, Aver auch könnte höllisch Feuer ziuverfen, Aväre
auch gut Zum andern, dass man ihnen alle ihre Bücher
nähme, Betbücher, Talmuclisten, auch die ganze Bibel, und nicht
ein Blatt liesse, und venvahret auf die, so sich bekehrten" ;
auch solle man ihnen verbieten, den Namen Gottes
auszusprechen, Aveil sie es nur thaten zur Lästerung. Sein letztes
Wort ist (p. 276): „Die Juden sind junge Teufel, zur Hölle
verdammt."¦ Dieser Hass ging zum Teil aus der Beschäftigung
der Juden mit Wucher hervor. Denn in der Beurteilung des
Handels und der Geldangelegenheiten stand Luther noch ganz
auf dem Standpunkt des Thomas von Aquin, der jeden
nationalökonomischen Aufschwung prinzipiell unmöglich machte, und



— 747 —

in Wirklichkeit durchgeführt, die Völker in Armut und
Barbarei gestürzt haben würde. In der Schrift „Von Kaufshandlung

und Wucher (1524)," fährt er scharf gegen die grossen
Kaufleute los, gegen Handelsgesellschaften u. s. av. gemäss dem
Satz, dass jeder nur gewinnen soll, dessen er bedarf, und zum
Lohne für Gefahr und Arbeit. Die Lehren der Bergpredigt
sollen unter den Christen gelten; nur Aveil die Welt böse ist,
muss der weltliche Arm andere Grundsätze befolgen. Also
was man zu viel hat, soll man leihen, ohne es wieder zu
verlangen. So soll sich der Unterschied ausgleichen ZAvischen

arm und reich. Und noch 1540 lehrt er gleichfalls, alles
Zinsnehmen sei gemäss dem Alten Testament, Christus und allen
Rechten strengstens A'erboten bei Verlust des Seelenheils. Wenn
dasselbe auch anfange, allgemein zu Averden in der Welt, es

Verstösse doch gegen das Recht. Zinsnehmer dürften Aveder

absolviert, noch zur Kommunion zugelassen, noch kirchlich
beerdigt Averden. Ganz wie Thomas Aron Aquin führt er wieder
aus (LVII, 360): „Da kein Unterpfand eingesetzt, sondern
schlecht nur Geld auf Zinse geliehen Avird, und man die
Hauptsumme auf eine geAA'isse Zeit zu fordern hat, da ist nichts
recht. Denn Geld ist eine unfruchtbare Waare, trägt und heckt
nicht Avieder Geld, da man's gleich säet, wie Getreide thut,
das kann ich nicht verkaufen durch meine Geschicklichkeit.
Darumb sind die jetzigen Händel mit dem Gelde unrecht und
wider Gott, die Land und Leute verderben und aussaugen."

Von dem, was er säete, hatte Luther keine Ahnung. Es
kam alles ganz anders, als er es sich vorgestellt. Wir
erwähnten bereits, Avie bitter er die augenblicklich schlimmen
Früchte seiner Erhebung gegen das Papsttum beklagte. Doch
war das nicht die grösste Enttäuschung, die er erlebte. Als
man ihm von dem Arölligen Unglauben eines Studenten berichtete,
seufzte er (LVII, 328): „Was will daraus werden? 0, Avie

gräuliche Zeiten Averden wir haben! Da sollte die Oberkeit
Ampts halber solche Epikurer ernstlich strafen wie andere öffentliche

Übelthäter." Als er von seiner Steinkrankheit AAieder

genesen, äusserte er (LXI, 413) : „Wäre ich gestorben, so wäre
es vielleicht den Papisten zum Untergange gereicht. Denn
wenn ich Averde todt sein, so werden sie allererst sehen, was
sie an mir gehabt haben. Denn andere Prediger Averden nicht
können Mass halten noch die smuxtiur treffen, so ich gehalten



— 748 —

habe. Und man hat solches allbereits an Münzer, Karlstadt
und Zwingli, Wiedertäufern in Münster Avohl gesehen und
erfahren. Es werden dieser Gesellen noch mehr kommen." Und
1544 meinte er in einem Gespräch mit Melanchthon : „Es wird
ein Jeglicher Avollen Rabbi sein, Avie Osiander und Agrikola,
daher werden denn grosse Ärgerniss und Zerrüttung kommen.
Darumb Aväre es das Beste, man ATerkäme es mit einem
Concilio." Aber die Papisten, warf er sich ein, seien nicht ehrlich
genug, um mit ihnen zu verhandeln.

Doch wie war es nach Luthers Lehre von dem allgemeinen
Priestertum, mit welcher er Wiklefs und Huss' Ideen weiter
verfolgte, anders möglich, als dass jeder Rabbi sein wollte
und die Autorität eines andern Menschen verschmähte Priestertum

und Sakramente verloren Wert und Bedeutung durch
seine Rechtfertigungslehre. Und wenn er sich auf die Bibel
allein berief, so musste die Zeit kommen, dass, Avie er selbst
eine Auswahl getroffen, jeder sich seinen Kanon zurecht
machte, oder vielmehr, dass, wie er dabei nur nach subjektiArem
Dafürhalten verfahren, mit der wachsenden Ausbildung der
kritischen und historischen Forschung die h. Schrift immer
rücksichtsloser behandelt wurde, bis sich alles in nichts
auflöste. Den „Sakramentirern" gegenüber war er auf einen
halbkatholischen Standpunkt zurückgekehrt, der sich aber so

handgreiflich widerspruchsvoll erwies, dass er leicht voraus
sagen konnte, die zukünftigen Prediger Avurden seine èmeixeîa

nicht beAvahren. Kurz, die Wegwerfung des Priestertums
und der dogmatischen Überlieferung der Kirche musste dahin
führen, dass jeder einige ethische Reminiscenzen aus dem
Neuen Testament oder der kirchlichen Überlieferung sich nach
Belieben auswählte, und das als sein Christentum bezeichnete.
Mit andern Worten : Das Luthertum in seiner letzten Konsequenz
war die Zerstörung der Kirche.

Anderseits lag gerade hierin die grosse kulturgeschichtliche
Bedeutung der Reformation. So sehr die lutherische Orthodoxie,
der Buchstabenglaube und die mechanische Inspirationslehre
des 17. Jahrhunderts die menschliche Entwicklung gehemmt
hat, ebenso gewaltig musste die volle Entfesselung aller geistigen
und moralischen Kräfte im Rationalismus Kultur und Wissenschaft,

Handel und Industrie, überhaupt alles Irdische Aveiter-

bringen, und, was die Grundlage jedes Fortschrittes war, den



_ 749 —

unter dem Papsttum Avie unter der lutherischen Orthodoxie
unmöglichen Begriff der Toleranz erst erzeugen. Luther that den
ersten Schritt, und die weitern, Avelche er nicht wollte, folgten
von selbst. „Gott," sagt er von sich selbst, ohne die volle
Erkenntnis der Richtigkeit dieses Satzes, „hat mich hinangeführt
wie einen Gaul, dem die Augen geblendet sind." Jene geistige
Befreiung in der neuern Zeit musste selbstverständlich auch
den „Gläubigen", Protestanten AAie Katholiken, zu gute kommen,
und durch ihre Ablehnung äusserster Schlussfolgerungen wurde
anderseits Avieder das Gleichgewicht hergestellt. Auch dem
einseitigen Rationalismus, der ausschliesslichen Pflege der irdischen
Interessen, sollten „die Bäume nicht in den Himmel wachsen".
Die göttliche Vorsehung, nicht die menschliche Erfindungskraft
ist es, welche die Gegensätze ausgleicht, den Menschen zunächst
auf das Irdische verweist, dann aber das Bewusstsein einer
höhern, ewigen Bestimmung in ihm weckt, welches selbst durch
die schönste Blüte irdischen Glückes nicht befriedigt AAird.

Welchen Weg die christliche Kultur in Zukunft einschlagen
wird, kann niemand AAissen. Aber eine dunkle Ahnung erfüllt
viele, auch katholische Gemüter, dass Naturwissenschaft,
Geschichtforschung und Philosophie einen Rückfall in mittelalter-
liche Zustände, AAie das Papsttum unter Begünstigung einzelner
auf diesem Gebiete ganz unkundiger weltlicher Regierungen
ihn mit allen Mitteln erzwingen will, zu einem Dinge der
Unmöglichkeit machen. Der Papst als der Herr der Welt, wie
ihn Windthorst verkündete, gehört seit der Reformation in die
Märchenbücher der Kinder. Aber wie die französische Revolution
am Ende des vorigen Jahrhunderts an der beabsichtigten
Ausrottung des Christentums bald selbst verzweifelte, so erkennt
auch das Ende dieses Jahrhunderts in dem Atheismus und der
Lehre von dem Menschen als einer höhern Tiergattung den

Untergang der Gesellschaft. Da wird die Vorsehung schon
dafür sorgen, dass eine goldene Mitte gefunden AAird, welche
die zerrinnenden Ideale Aron neuem nährt, ohne durch
Verachtung der irdischen Wirklichkeit die Menschheit in die
Barbarei zurückzuführen. Der christliche Enthusiasmus der ersten
Zeit besass seinen historischen Hintergrund in der Voraussetzung

des nahenden Endes der Welt. Ein neuer Montanismus

wäre am Ende des 19. Jahrhunderts noch verderblicher,
als am Ende des zAveiten. Die Aufgabe, deren Lösung dem



— 750 —

zwanzigsten gestellt wird, ist die Anpassung der nicht subjektiv
ersonnenen, sondern historisch im organischen Zusammenhang
mit der Vergangenheit überlieferten christlichen Lehren an die
berechtigten Forderungen der modernen Zeit. Je glänzender
die Kultur sich entfaltet, desto deutlicher wird das Bewusstsein
werden, dass sie ohne bestimmte und klare Religionsvorstellungen
mehr Unheil und Unlust als Glück und Befriedigung verbreitet.
Und je tiefer die Wissenschaft, auch die nicht einseitig als
aufklärend zu preisende Naturforschung- in die Geheimnisse des

Universums eindringt, desto begründeter wird die Erkenntnis
der Wahrheit des paulinischen Wortes Averden: „All unser
Wissen ist Stückwerk", und desto unabweisbarer das Bedürfnis,
für die Einrichtung des Lebens ein zusammenhängenderes und
festeres Fundament, als es das unzulängliche Wissen bieten
kann, im christlichen Glauben zu gewinnen. Leicht wird che

Aufgabe nicht sein, das Wie und Inwiefern zu finden, welches
dem modernen Menschen die alten christlichen Lehren fruchtbar
zu machen im stände ist. Aber zu finden muss es sein, weil
die christliche Kultur doch nicht enden kann, da sie kaum ein
Drittel der Menschheit, und auch dieses zum Teil bloss äusserlich

gebildet hat, einen Ersatz aber für dieselbe zu ersinnen
doch nicht leicht jemand im Ernst unternehmen AAird. Das
Fiasko, welches Männer Avie Strauss, Feuerbach, Schopenhauer
und ihre Geistesverwandten mit solchen Versuchen erlitten
haben, ist belehrend genug. Der Wohlhabende und Gebildete
mag sich in guten Tagen mit Kunst und Wissenschaft, mit
Erleichterung und Verschönerung seines Daseins über das Leid
des irdischen Lebens hinwegtäuschen ; aber die Tage der Thränen,
und die Schicksale des bei Aveitem grössten Teiles der Menschheit

müssen doch auch den selbstsüchtigsten Epikuräer vor dem
Verlassen eines Weges warnen, der so Aiele Tausende zu
freudigem Arbeiten und Dulden im Leben, Avie zu ruhiger und
hoffnungsreicher Stimmung im Tode führt.

J. Langen in Bonn.


	Zur christlichen Kulturgeschichte [Schluss]

