Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Artikel: Leo XIlII.

Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LEO XIIL

Als Pius IX. am 7. Februar 1878 gestorben war, wihnten
Kurzsichtige, mit ihm werde das Papsttum zu Grabe getragen.
Er endete als entthronter Herrscher, mit fast allen Michten
der Erde in Streit verwickelt, die niemals riickgingig zu
machende moderne Gestaltung der Welt verfluchend und ihr
gegeniiber sich selbst fiir den unfehlbaren Stellvertreter Gottes
erklirend. Der Gedanke lag nahe, nun werde dem Kirchen-
staat das mit ihm unzertrennlich verbundene Papsttum folgen,
zumal das so bis zur &ussersten Spitze durchgefithrte System
in der ganzen gebildeten Menschheit nur auf Verwerfung
rechnen konnte. Aber bei dieser Kombination hatte man den
gesunden Sinn der Menschen iberschiitzt und nicht bedacht,
dass die menschlichen Dinge teils infolge menschlicher Unfahig-
keit, mehr aber noch infolge selbstsiichtiger Interessen aus
Widerspriichen und Halbheiten zusammengesetzt sind. Das
Konklave fand statt in Rom selbst, in den gewohnten Formen,
mit einer Ruhe und Freiheit wie nie zuvor. Und nur das Eine
erinnerte an das Aussergewohnliche des abgeschlossenen Pon-
tifikates, dass extrem gesinnte Kardindle, wie der Jesuit Fran-
zelin, meinten, der neue Papst konne sich wieder nur Pius
nennen. Aber selbst diese Phantasie, als ob ohne Pius das
Papsttum sterben miisse, zerstob vor der ntichternen Haltung
des Neugewihlten. Von Pius IX. nicht geliebt, und von dessen
allméchtigem Staatssekretir Antonelli gefiirchtet, nannte sich
Kardinal Pecci, aus Dankbarkeit gegen Leo XII., der ihm zu
seiner Carriere verholfen, Leo XIII. Er trat das ganze Erbe
seines Vorgingers mit ausdriicklicher Gutheissung an, ver-

Revue intern, de Théologie. Heft 20, 1897, 45



— 676 —

waltete es aber mit solcher Zuriickhaltung, dass selbst ausge-
sprochene Gegner des Papsttums, Fiirst Bismarck voran, seine
guten Freunde wurden. Was man vor seiner Erhebung fiir
die Quadratur des Zirkels hielt, hat er zu konstruieren ver-
standen. In dieser Welt der Widerspriiche wusste er mit wider-
spruchsvollem Wesen zurecht zu kommen, zumal auch die Zeit-
ereignisse der Aufnahme seiner zweideutigen Anerbietungen
sich giinstig erwiesen.

Joachim Pecci wurde geboren am 2. Marz 1810 zu Carpi-
neto, einem kleinen Stidtchen der Didocese Anagni. Einer Pa-
trizierfamilie von Siena entstammend, studierte er zuerst bei
den Jesuiten in Viterbo, dann in dem durch sie geleiteten Colle-
gium Romanum, zuletzt in der Adelsakademie zu Rom, welche
die Schule der péapstlichen Diplomaten ist. Alle Kurse absol-
vierte er mit Auszeichnung; durch Begabung und namentlich
durch Fleiss, der wohl nicht ohne Ehrgeiz war, ragte er unter
seinen Mitschiilern hervor. Wiederholte Erkrankungen, welche
seine Gesundheit fiir das ganze Leben schwichten, sind wahr-
scheinlich die Folgen von Uberanstrengung des zarten Orga-
nismus gewesen. Der jesuitischen Bildung seines Geistes ent-
sprach die Erziehung zu monchisch-asketischer Frommigkeit.
Seine Mutter, selbst dem dritten Orden des hl. Franziskus an-
gehorend, hatte dazu bereits im elterlichen Hause den Grund
gelegt.

Kein Hauch modernen Geistes hatte den Jiingling bertihrt,
als er, schon mit 27 Jahren Hauspralat Gregors XVI., in die
papstliche Verwaltungscarriere trat. Am Neujahrstage 1838
las er seine erste Messe und wurde bereits sechs Wochen
spéiter zum Delegaten von Benevent ernannt, die aufstiandische
und zerriittete Provinz in Ordnung zu bringen. Anstrengung,
Sorge und Arbeit warfen den jungen Mann wieder aufs Kranken-
lager, dass man an seinem Aufkommen zweifelte. Nachdem
er, soweit es moglich war, in Benevent seine Aufgabe gelost,
ward er in derselben Eigenschaft und zu gleichem Zwecke 1841
nach Perugia gesandt, der Hauptstadt des von Mazzini unter-
withlten Umbrien. Zwei Jahre spéater sollte er das Ausland
und die grosse Welt kennen lernen durch die Ubernahme der
Nuntiatur von Briissel, welche er drei Jahre lang verwaltete.
Hier trat er in freundschaftliche Beziehungen zu der konig-
lichen Familie, welche ihn das Hofleben und den Verkehr auch



— 677 —

mit Andersdenkenden kennen lehrten. Durch kluge Vermittlung
wusste er in dem durch die Kiampfe zwischen Freimaurern und
Ultramontanen beunruhigten Lande vieles ins Gleiche zu bringen,
ohne den pépstlichen Grundsitzen etwas zu vergeben. 1846
wurde ihm das wegen der politischen Verhiltnisse schwierige
Bistum Perugia anvertraut, weil er als Nuntius den Titel des
Erzbischofs von Damiette i. p. besass, mit dem Range eines
Erzbischofs, und 1853 ihm von Pius IX. die Kardinalswiirde
verliehen.

Die bischéfliche Verwaltung Pecci’s in Perugia charakteri-
siert sich als ein getreues Miniaturbild seines Pontifikates. Was
er als Bischof fiir Perugia und wegen seiner geistigen Uber-
legenheit lber seine Amtsbrider fiir ganz Umbrien war, das
wollte er als Papst fiir die ganze Kirche werden. Es verlohnt
sich darum der Miihe, seine bischofliche Amtsfiihrung nidher zu
betrachten. Zunichst fillt auf seine besondere Fiirsorge fiir
die Bildung und Erziehung des Klerus. Dass es damit in den
bischéflichen Seminarien Italiens tibel bestellt ist, weiss alle
Welt. Alles lduft auf die notdirftigste Abrichtung hinaus. Von
umfassenden und griindlichen Studien ist in der Regel selbst
bei den Lehrern keine Rede. Diesem Ubelstande suchte Pecci
in seinem Seminar abzuhelfen, zum Teil durch personliches
Eingreifen, als ob er der oberste Professor wire. Er ver-
schméhte es nicht, selbst zu unterrichten oder zu priifen, die
Lissigen anzutreiben, die Tichtigen zu belohnen. Aber frei-
lich nicht nach deutschem Muster. Selbst nur einseitig scho-
lastisch gebildet, wollte er strenge nach Thomas von Aquin
gelehrt wissen, wenn er auch daneben hinsichtlich der Form
auf Aneignung des Geschmackes der altklassischen lateinischen
Schriftsteller drang. Zur Beférderung der Thomasstudien stiftete
er schon in Perugia eine Thomasakademie. Als Sprecher des
umbrischen Provinzialkonzils von Spoleto (1849) entwarf er fir
die bischoflichen Seminarien einen ausfiithrlichen Studienplan,
setzte aber, dessen lediglich dekorative Bedeutung erkennend,
als Minimum der Kklerikalen Bildung fest die Erlernung der
italienischen und lateinischen Grammatik, der Elemente der
Arithmetik und Geschichte, der Logik, Metaphysik, Ethik und
Physik, sowie der Moraltheologie verbunden mit wenigstens einiger
Kenntnis der Dogmatik und der Liturgie. Fiur die Dogmatik
schrieb das Konzil Perrone, fiir die Moral Scavini vor. Kirchen-



— 678 —

geschichte und Bibelwissenschaft lagen also ganz ausserhalb
des Bereiches, auf den selbst ein die . Wissenschaft* so hoch-
schitzender Bischof sein Hauptaugenmerk richtete, und ein
wenig Dogmatik nach dem in Deutschland sattsam bekannten
Jesuiten Perrone gentigte! Da begreift man, wie die jetzt aus-
nahmslos italienischen Pépste sich fiir .die unfehlbaren Lehrer
der Menschheit* erkliren koénnen! Zum .apostolischen Visi-
tator* der kleinen verrotteten Universitit Perugia ernannt,
suchte Pecci auch diese in seinem Geiste emporzubringen. Der
letzte Hirtenbrief, den er 1878 als Bischof schrieb, handelt von
der ,Kirche und Bildung*“. Er feiert darin Cicero und Seneca
als wiirdige Reprisentanten ,der lateinischen Weisheit®, rithmt
jenen als .grossen Redner und sehr grossen Philosophen® und
erklirt Seneca fir einen halben Christen. Wir werden noch
horen, dass ihm die lateinische Rasse als der Urquell alles
menschlichen Lichtes gilt.

Wie die bischofliche Verwaltung Pecci’s seine eigene wissen-
schaftliche Bildung beil den Jesuiten widerspiegelt, so auch
seine von der Mutter empfangene und in den Schulen ent-
wickelte Frommigkeit. Wir begegnen hier nicht den alten,
einfachen Formen der frithern Kirche, welche die Grundwahr-
heiten der christlichen Religion in die Erinnerung riefen, son-
dern der modern-jesuitischen Bigotterie, welche der Visionen
hysterischer Nonnen, abenteuerlicher Legenden und Wunder
nicht entbehren kann. 1872 wohnte der Bischof den Exercitien
der Tertiarier des hl. Franziskus bei und liess sich zu deren
Kardinal-Protektor ernennen. Hatte er 1863 eine Siihneandacht
gegen das .Leben Jesu“ von Renan ausgeschrieben, so weihte
er 1872 seine Diocese feierlich dem Herzen Jesu, wobel er frei-
lich nicht ganz orthodox dasselbe als ,Symbol seiner Liebe*
bezeichnete im Gegensatz zu der jesuitischen Anbetung des
fleischlichen Organes. Und im zweiten Jahre nachher findet
er, damit nicht genug gethan zu haben, weil alle Schétze der
Gnade in die Hand der unbefleckten Jungfrau gelegt seien und
die immer verzweifelter werdenden Zustinde neue Schutzmittel
erheischten. Die Dedikation der Diocese an die unbefleckt
Empfangene, so verordnet er, solle geschehen mit Ausstellung
des hl. Brautringes Maria’s, den Perugia das Gliick habe zu
besitzen zum Beweise, dass die hl. Jungfrau diese Stadt be-
sonders liebe. Wir fiigen noch bei, dass der Kardinal 1876



— 679 —

eine Wallfahrt nach Loretto unternahm zu dem legendarischen
Hause der hl. Familie von Nazareth.

Wie Pecci sich zu dem Vordringen fremder religioser An-
schauungen nach Italien stellte, lasst sich leicht denken. Der
Protestantismus ist ihm nicht bloss ein falsches System, welches
er verwirft, sondern eine vergiftende Pest, und desseun Vertreter
sind gottlose Betriiger. Als waldensische Schulen in Perugia
entstanden (1863), erliess er ein Hirtenschreiben, in dem er
ausfithrt, Protestanten hitten sich eingeschlichen, um seine Dié-
cesanen betrigerischerweise von dem wahren Glauben ab-
triinnig zu machen; ihre Lehre sei der verderblichste aller
Irrtiimer; unter dem ligenhaften Vorgeben, das Evangelium
zu verbreiten, untergritben sie alle Religion; von Stolz und
Gottlosigkeit getrieben, suchten sie ihre absurden Meinungen
an die Stelle der Kirchenlehre zu setzen. Den Prifekten von
Umbrien aber fordert er gleichzeitig auf, die protestantischen
Konferenzen eines Apostaten in Perugia zu unterdriicken, weil
die katholische Religion doch noch immer Staatsreligion sel.
Gewissensfreiheit im Sinne der Ungliubigen, fiihrt er in einem
Fastenhirtenbrief aus, sei ein Unding, ebenso die Lehre einer
bloss natiirlichen Religion, welche jetzt Protestanten auf dem
unbeflekten Boden von Perugia verkiinden wollten. Sie ver-
binden sich mit den Ungliubigen unter dem Vorwande, dass
der Katholizismus nicht mehr zeitgemiiss sei, und redeten von
Emancipation und Fortschritt, wie die Schlange im Paradiese:
ihr werdet sein wie Gott. Indem sie sich auf das Evangelium
beriefen, hitten sie aus dem Zusammenhang gerissene Stellen,
gefalschte Texte der Bibel oder hiretische Traktatchen in den
Hénden. Der Protestantismus sei von Anfang an voll von
Widerspriichen und Entzweiung, weil er wurzle in dem Wahn-
witz menschlicher Képfe. Dass es zur Rechtfertigung nur des
Glaubens, nicht der guten Werke bediirfe, widerspreche notorisch
der Lehre Christi. Luther habe sich bis zu der verbreche-
rischen Sentenz verstiegen: stindige tapfer, glaube noch tapferer,
und deine Ubelthaten werden dir nicht schaden. Die Protes-
tanten, heisst es wieder in dem Hirtenbrief von 1868, emporten
sich mit der Anmassung, die Kirche zu reformieren, und setzten
ihre subjektiven Lehren an die Stelle der kirchlichen; nur den
Namen des Christentums behielten sie in Lehre und Sitten bel.
Als nach dem Zusammenbruch des Kirchenstaates in Italien



— 680 —

auch die Geister sich befreiten und, der geregelten Freiheit
ungewohnt, gleich plotzlich entfesselten Sklaven sich auch viel-
fach in kindischem Ubermut ergingen, ordnete der Hirtenbrief
von 1873 allenthalben Predigten, Konferenzen, Katechesen an,
indem er die beschimenden Zustinde des ,am meisten be-
gnadigten Landes“ immer noch mit romanischer Anmassung
schildert. Er beklagt das Umsichgreifen des Unglaubens und
des Lasters in der Diocese. Wenn Italien fiir alle Volker
Lehrerin in den Wissenschaften und Sitten geworden, so sei
dies geschehen, weil Gott in seinen Mittelpunkt den Sitz und
den Lehrer des Glaubens hingesetzt. Aber jetzt herrsche auch
in Italien Unglaube und Gottlosigkeit, das Priestertum werde
verachtet, die Gottheit Christi, die gottliche Vorsehung ge-
leugnet u. s. w. Besonders verderblich wirke die schlechte
Tagespresse; Glaube, Kultus, Hierarchie, die Unfehlbarkeit des
obersten Lehrers wiirden geschmiaht. In dem Fastenhirten-
briefe des Jahres 1876, den er in Rom verfasste, macht Pecci
noch deutlicher seinem Herzen Luft: Er schreibe von Rom
aus, dem Sitze des unfehlbaren Lehrers aller; er iiberhebe sich
nicht, der Quelle so nahe zu sein, aus welcher die reinen, un-
befleckten Belehrungen der ganzen Christenheit fléssen. Die
grosse Hiresie des 16. Jahrhunderts habe den Grund der Ubel
gelegt mit der freien Erklarung der Bibel. Die Folge davon
sei Auflehnung gegen alles Ubernatiirliche gewesen, wie Bayle
zu dem Kardinal Polignac gesagt: der wahre Protestant pro-
testiere gegen alle Religion. Weil Christus die Kirche als eine
»vollkommene Gesellschaft“ (societas perfecta) gegrtindet (d. h.
als eine in sich fertige, die keiner anderweitigen Anerkennung
oder Privilegierung bediirfe), besitze sie ihre eigenen Gesetze
und die vollkommenste Unabhingigkeit von jeder fremden Ge-
walt. Dieser bedeutsame, eine ganze Welt in seinem Schosse
tragende Satz bildet dann den Ubergang zu der Entwicklung
der vatikanischen Kirchenverfassung.

Mit der italienischen Selbstiiberschiitzung Pecci’s hingt es
namlich zusammen, dass die pédpstliche Unfehlbarkeit von jeher
sein Lieblingsdogma war. Nur verrat er auch hier wieder
einen leisen liberalen Anflug, indem er vor 1870 doch auch
dem Episkopate eine gewisse Teilnahme an der obersten Lehr-
autoritiit einriumte, was er spater, durch das vatikanische
Konzil korrigiert, unterliess. In dem Hirtenbriefe von 1867



— 681 —

macht er sich sogar einer Entstellung schuldig im Interesse der
Bischofe, indem er die freilich ganz anders zu deutende Stelle
des hl. Ambrosius: ubi Petrus, ibi ecclesia, wiedergiebt: wo
Petrus ist, wo die Apostel sind wund ihre Nachfolger, da ist die
Kirche. Und demgemaiss fiihrt er aus, die Unfehlbarkeit habe
ihren Sitz in dem obersten Haupt und in dem Korper der Hirten,
die 6kumenisch unter ihm versammelt seien. Bei ihrer Zeugnis-
ablage fir die ewige Wahrheit wiirden sie vor allem Irrtum
bewahrt. In demselben Sinne schreibt er in dem Hirtenbriefe
iiber das vatikanische Konzil (1869), der Papst und die Bischdife
bildeten das kirchliche Lehramt; ein 6kumenisches Konzil sei
die Versammlung der Bischofe der katholischen Welt unter
dem Vorsitze des Papstes. Der lehrenden Kirche seien die
gottlichen Verheissungen zu teil geworden. Félschlich sucht
dann der Kardinal mit wv6llig unzureichender Kenntnis der
Kirchengeschichte seine Behauptung von der pépstlichen Be-
rufung und Leitung der okumenischen Konzilien durch die
Satze zu beweisen, so seien sie in alter Zeit gehalten worden
gegen die ,Blasphemie“ des Arius, die ,Verkehrtheit“ des Ma-
cedonius, die ,Verschlagenheit des Nestorius, die ,Perfidie“
des Eutyches, die ,Heuchelei“ der Bilderstirmer. Das vatika-
nische Konzil findet er notig, weil heutzutage die Grundlage
aller Autoritit zerstért werde. Aus den unreinen Quellen des
Protestantismus fliesse die Erhebung des Individualismus und
der Vernunft gegen die Autoritét, die Befriedigung der bloss
natiirlichen und materiellen Interessen. Daher bestehe auch
der bestindige Kriegszustand unter den Volkern, als gehe Ge-
walt iiber Recht. Dieselben wiirden, des Unglaubens miide,
die Lehren des Konzils mit Freuden annehmen. Die Gegner
des Konzils firchteten nur, dass es die Schlechtigkeit ihrer
Lehren an den Tag bringen werde. Dass das Konzil auch die
nSchlechtigkeit” seiner eigenen Lehre, der wenn auch schwachen
Anklinge an den Gallikanismus, durch das beriichtigte ex sese
an den Tag bringen werde, scheint er nicht befiirchtet zu
haben. Stillschweigend aber liess er nun die Erwdhnung des
Episkopates fallen und sprach fortan von dem Papste als dem
unfehlbaren Lehrer ganz allein. In einer Homilie zum 25. Papst-
jubildum Pius IX. (1871) filhrte er aus: Wenn der Papst mit
seinem obersten Urteil Zweifel iliber Glauben oder Sitten ent-
schieden habe, gebe es keine Berufung mehr, ihm komme die



letzte Entscheidung zu. Daher rithrten die vielen Ubel in der
Welt, dassdie Méachtigen dies nicht anerkennen wollten. Wiahrend
er frither sagte, der lehrenden Kirche, den mit dem Papste
vereinigten Bischofen seien die Verheissungen Christi zu teil
geworden, weiss er nun, dass die drei bekannten Stellen des
Neuen Testamentes die Unfehlbarkeit des Papstes bewiesen,
und dass das ganze christliche Altertum so gelehrt und geglaubt
habe. Zum Schlusse ruft er emphatisch aus: Gott hat den
Menschen in Pius IX. gegeben einen liebevollen Vater, einen
wachsamen Hirten, einen wunfehlbaren Lehrer. In dem erwihnten
Hirtenbrief von 1876 macht er denn auch kein Hehl daraus,
dass er die Unfehlbarkeit auf alle lehramtlichen Erlasse der
Papste ausdehne; denn auch den Syllabus erklart er fir das
Werk des ,unfehlbaren Lehrers“. Gleichzeitig sucht er jede
etwaige Erinnerung an seine friihere etwas liberalisierende An-
sicht zu vertilgen durch einen fanatischen Ausfall auf die Oppo-
sition. Die vatikanischen Dogmen, behauptet er, seien immer
von den Vitern und in den besten Schulen gelehrt worden.
Nur einige Ungliickliche, deren Stolz langst den Keim der
Apostasie in sich getragen, hitten ein ldcherliches Schisma
hervorgerufen. Von Anfang an gering an Umfang, héitten weder
die Protektionen der Michtigen, noch das Gold, noch die Kon-
zessionen an alle Leidenschaften den toten Kérper galvani-
sieren konnen, den man Altkatholizismus nenne. Von diesen
Elementen gereinigt, die ihren Geist nicht besessen, verteidige
die Kirche mit jugendlicher Kraft ihr Depositum, die Zeit er-
wartend, bis diese in allen Teilen wankende Gesellschaft sich
gendtigt sehe, zu ihr zurtickzukehren, — also, figen wir
logischerweise bei, um sie wieder zu ,verunreinigen“?

Wie der Kardinal tiber die allméhliche Zerstérung der
weltlichen Herrschaft denken musste, liegt auf der Hand. In
seinem Hirtenbrief von 1860 schreibt er iliber sie, sie sei stets
das Athendum der Wissenschaften und Kiinste gewesen, die
Quelle der Bildung und Weisheit fiir alle Volker, der Ruhm
Italiens, durch ihren moralischen Primat so viel edler denn die
iibrigen Staaten, als der (zeist sich (iber die Materie erhebe,
das Bollwerk, welches Europa vor der Barbarei des Orients
geschiitzt, der Thron, vor dem sich die méchtigsten Monarchen
gebeugt bis nach Japan. Diesem Dithyrambus auf den zu-
sammenbrechenden Kirchenstaat, der nichts als romanische



— 683 —

. Unwissenheit und Grosssprecherei offenbart, ldsst Pecci dann
die gewohnliche Ausfiihrung folgen, der Papst konne als Inter-
pret des gottlichen Gesetzes Kkeiner weltlichen Gewalt unter-
worfen sein, die sich nur auf jenes griinde, er miisse frei sein,
um bei keinem Volke das Vertrauen zu verlieren. Die Gegner
beabsichtigten, durch die Zerstérung der weltlichen Gewalt auch
die geistliche zu vernichten, wie schon Friedrich der Grosse
gesagt. Dieser Kundgebung geméss protestierte denn auch Pecci
gegen alle piemontesischen Gesetze, welche seit 1860 cine An-
derung der bestehenden kirchlichen Zustiinde bezweckten: gegen
die Civilehe, die Aufhebung der geistlichen Privilegien, die
Staatsaufsicht iber die geistliche Amtsfiihrung u. s. w.

An der Orthodoxie Pecci's konnte also niemand zweifeln.
Aber gleichwohl gefiel er weder Pius IX. noch dessen Staats-
sekretiar Antonelli. Ersterm, der nichts so sehr hasste wie
Biicher, hielt er zu viel von Litteratur und Wissenschaft, letz-
term war er zu klug, und beiden schien er zu geschmeidig in
seinem politischen Verhalten, bei welchem er am liebsten die
Prinzipienfragen umging. Auch konnte man ihm nicht ver-
gessen, dass er mit Gioberti und Rosmini befreundet gewesen,
welche die katholische Reformpartei in Italien représentierten.
Als kurz vor seinem Tode, 1877, der Papst ihn zum Camer-
lengo ernannte, d. h. zam Fiihrer der Verwaltung wihrend der
Sedisvakanz, zeigte er deutlich, dass er ihn sich nicht als Nach-
folger wiinschte. Wie der Staatssekretidr, pflegt auch der
Camerlengo bei der Neuwahl nicht in Betracht zu kommen.
Dagegen sagten Kenner der romischen Verhiltnisse, wie der
frithere Minister Bonghi, seine Wahl vorher. Uberall, wo er
gewesen, hatte er eine eben so grosse als kluge Energie ent-
faltet. Unter den italienischen Kardinalen galt er als der weit-
aus gescheiteste. Mit dem leidenschaftlichen Briiskieren des
bisherigen Regimentes, namentlich den weltlichen Méichten
gegeniiber, unzufrieden, verlangte man vielfach wenigstens nach
gemissigtern Formen. Und solche hatte man bei Pecci auch
unter allen Verhéltnissen wahrgenommen. Zu Perugia hatte
man ihn wiederholt mit dem dortigen piemontesischen Divisions-
kommandeur auf der Promenade gesehen. Mit den Regierungs-
behdrden stand er trotz seiner Proteste auf einem persénlich
konventionellen Fusse. Nach alledem schien er wohl der ge-
eignete Mann zu sein, den am 7. Februar 1878 erledigten Stuhl
zu besteigen, zumal es so wenige .papable“ Kardiniile gab.



— 5BF —

Nachdem die Frage entschieden war, dass das Konklave
im Vatikan gehalten werden sollte, schritt man am 19. Fe-
bruar zum ersten Wahlgang. Von den abgegebenen 59 Stimmen
erhielt Pecci 19. In dem folgenden Wahlgange stieg er auf 29.
Am 20. Februar erlangte er von 61 Stimmen 44 und war da-
mit gewihlt. An scharfen Gegnern hatte es ihm nicht gefehlt,
die nicht versiumten, auf seine Schwiichen aufmerksam zu
machen, Man erzihlte, in Perugia habe er nur selten Messe
gelesen und dann nach derselben die Danksagung unterlassen,
er sei geizig und hochmiitig. Es wurde sogar geltend gemacht,
die Damen finden ihn nicht schon genug; an die vollen Formen
und eleganten Bewegungen, an das liebe Antlitz und das pracht-
volle Organ Pius’ IX. gewohnt, konnten sie den fast nur aus
Haut und Knochen bestehenden Pecci mit seinen eckigen, un-
beholfenen Gesten und seiner krichzenden Stimme sich nicht
als Trager der Papstgewinder denken. Der Mund und die
Ohren seien zu gross, und bei seinen scharfen, durchbohrenden
Augen mache das gekiinstelte Licheln den Eindruck einer Gri-
masse. Seine eifrigsten Gegner, die Kardindle Monaco und
Berardi, vergassen sich so weit, seine Stimme und Gebé&rden
nachzuéiffen. Aber der Kardinal Bartolini, der hauptsédchlich
fir die Wahl Pecci’s thé&tig war, trug den Sieg davon.

Die Enttduschungen, welche der neue Papst bereitete, be-
gannen frithe. Nach dem Herkommen pflegt der Gewihlte sein
Kardinalskidppchen einem seiner Lieblinge aufzusetzen und da-
mit den ersten Akt seiner péapstlichen Jurisdiktion, eine Kar-
dinalsernennung, zu vollziehen. Alles war auf die erwartete
Kreation gespannt, wenn man auch glaubte, den Gliicklichen
bereits zu kennen. Allein als Leo XIII. die Papstgewéander
anlegte, nahm er sein Kardinalskdppchen ab und — steckte
es in die Tasche. Eine zweite Enttiuschung bereitete er dem
Volke, welches seinen ersten pépstlichen Segen von der dussern
Loggia aus auf dem Petersplatz erwartete, aber dann in die
Basilika stromte, da es ruchbar wurde, dass der Papst von der
Loggia in der Kirche den Segen erteilen werde. Die dritte
Enttiuschung erfuhren die strengen Rituskenner, als sie be-
merkten, dass der Papst bei der Ceremonie es nicht allzu genau
mit den Rubriken nahm. Den Schluss der weitschichtigen In-
thronisationsformen machte die Kronung, welche Leo nicht
feierlich in der Peterskirche, sondern als ,Gefangener im Va-



— 685 —

tikan“ in der sixtinischen Kapelle am 3. Mirz vollziehen liess.
Die dreifache Krone wurde ihm als Zeichen der Weltherrschaft
aufs Haupt gesetzt mit den bekannten stolzen Worten : Empfange
die mit drei Kronen geschmiickte Tiara, und wisse, dass Du
der Vater der Firsten und Koénige, der Regierer des Erdkreises,
der Stellvertreter unseres Erlosers Jesus Christus auf Erden bist.

Dass die Schlaraffenherrschaft Pius’ IX. und die finanzielle
Ausbeutung seiner hohen Amter, welche man dem inzwischen
verstorbenen Antonelli schuld gegeben, jetzt ein Ende genommen,
erkannte man bald. Schon als Camerlengo hatte der neue
Papst im Vatikan ein strammes Regiment gefiihrt. Er sorgte
dafiir, dass kein Pfennig verloren ging. Seine pipstliche Ver-
waltung begann ,infolge seines Geizes“ mit einer kleinen Re-
volution. Die Schweizergarde drohte von ihren Bajonetten Ge-
brauch zu machen, wenn ihr linger der wiihrend der Sedis-
vakanz iibliche Sold vorenthalten werde. Offenbar hatte ein
anderer Geist seinen Einzug in den Vatikan gehalten. Es fragte
sich nur, wie weit die Anderung sich erstrecken werde. Nach
dem Vorleben des Papstes liess sich nicht viel erwarten. Man
durfte nur hoffen, dass er seine Gegner nicht gleich ,Satelliten
des Satans“ und den deutschen Kaiser nicht ,neuen Attila“
schimpfen werde, obwohl er den bekannten rémischen Kurial-
stil den Andersgliaubigen gegeniiber in Perugia bereits hin-
reichend zur Anwendung gebracht hatte. Die Jesuitenpartei
freilich befiirchtete mehr. Ihr handelte es sich nicht bloss um
die Wahrung der grossen Prinzipien, an denen Leo sicher nicht
zu riitteln dachte, sondern auch um den von ihr und ihrem Pius
beliebten Ton. Sie war sich dessen bewusst, dass doch vieles
versohnlicher und friedlicher hiitte behandelt werden konnen,
als es geschehen war, und nun wollte sie auch von diesem
Supererogatorium nicht abgegangen wissen. Um gleich das
Wichtigste herauszugreifen, so hat, wie bereits bemerkt, Leo
nach dem vatikanischen Konzil seine Anschauung von der
kirchlichen Lehrautoritat etwas korrigieren miissen, Beweis
genug, dass er die damals dogmatisierte Bellarminsche Formel
nicht aufgestellt, vielleicht {iberhaupt das Konzil nicht berufen
haben wiirde; aber das nun von Pius hinterlassene Erbe trat
er sine beneficio inventarii an. Desgleichen spielte er die
Rolle des ,Gefangenen im eigenen Hause® weiter, wie schwer es
ihm auch ankam. Trivial ausgedriickt: er steckte den Kopf in



— 686 —

das von den Jesuiten gegrabene Loch; aber mit sichtlichem
Missbehagen und dem Streben, sich die Lage moglichst zu er-
leichtern. :Auch wussten die Jesuiten, welche den kenntnis-
losen Pius umklammert gehalten wie keinen seiner Vorginger,
dass Leo ihnen nicht gewogen war. Des Papstes eigener Bruder,
den er dem Wunsche des ,heiligen® Kollegiums gemiiss bald
zum Kardinal ernannte, war einst Jesuit gewesen, hatte aber
infolge von Zwistigkeiten den Orden verlassen. Und er selbst
neigte als strenger Thomist weit mehr den Dominikanern zu
als den Jesuiten, ihren Rivalen in der Theologie. Als er noch
an seinem Wahltage dem deutschen Kaiser schrieb, er bedaure,
nicht mehr die guten Beziehungen vorzufinden, welche frither
zwischen Preussen und dem piipstlichen Stuhle bestanden, und
am 5. Méarz Franchi zum Staatssekretir ernannte, sah die extreme
Partei diese ersten Akte des neuen Pontifikats als eine Des-
avouierung Pius’ IX., an. Bald fielen auch in Deutschland aus
dem Munde ultramontaner Parteimanner, Geistlicher und Je-
suiten Worte wie ,Judas®, ,Verriter* und ihnliche. Und als
der tiberaus kriftige, kerngesunde Kardinal Franchi schon am
31. Juli unerwartet und plotzlich verschied, konnte man sich
tiber das, freilich spiter durch die Familie dementierte, Geriicht
nicht verwundern, er sei an Gift gestorben.

Inzwischen ging Leo festen Schrittes auf seiner Bahn weiter,
wie jemand, der seiner Sache sicher ist, einem alten Romer
gleich consilio et virtute. Er vertraute, dass, je mehr sein
Stern ihn zum Frieden fiihrte, desto leichter der Kriegsruf seines
Vorgingers in Vergessenheit geraten werde. Auch kannte er
ja die zahlreichen Mittel, iiber die ein Papst verfiigt, selbst die
Frommsten unter den Frommen zu befriedigen. Kleinliche
Eitelkeit, die ihn auch auf dem péapstlichen Throne nicht ver-
lassen zu haben scheint, mochte ihm vorspiegeln, dass der
Friede mit den Regierungen ihm den Beifall der Liberalen
sichern miisse, wiahrend er durch streng kirchliche Richtung
die’ Orthodoxen zu versohnen dachte. Die vatikanische Ge-
witterschwiile wéhrend des Sommers 1878 erinnert einigermassen
an das Ende des Jahres 867, da Nikolaus I., der eigentliche
Begriinder der mittelalterlichen Papstherrschaft, gestorben, und
Hadrian II. einmiitig erhoben ward, weil die verschiedenen
Parteien gleichméssig ihre Hoffnungen auf ihn setzten. Auch
damals bewegte die Welt die Frage, wie es nach dem Tode



— 687 —

des neue Verhiltnisse schaffenden Papstes gehen werde. Und
auch damals wurden die Erwartungen aller getduscht. Hadrian
trat in die Fussstapfen seines Vorgéingers, aber schwichlich und
ohne Erfolge.

Wer weiss, wie wenig auch Leo mit seiner Versohnungs-

politik gegen Preussen — die glidnzendste Leistung, die er auf-
zuweisen hat — erreicht haben wiirde, wiren ihm nicht die

Zeitereignisse so liberaus giinstig gewesen. Der sog. Kultur-
kampf, in welchem veraltete Grundsitze tiiber die staatlichen
iura circa sacra zur Geltung gebracht werden sollten, verlief
in aussichtsloser Weise. Unter dem Einflusse seiner Gemahlin,
welche, in ihrer romantischen Gemiitsanlage zum Ultramon-
tanismus neigend, von Anfang an mit allen Mitteln gegen den
Kirchenstreit zu wirken suchte, sehnte der alte Kaiser sich
nach Frieden mit seinen katholischen Unterthanen. Der festere
Anschluss Bayerns an das Reich, das bereits projektierte Biindnis
mit Osterreich schienen Bismarck die Beseitigung des Kampfes
zu fordern. Eben war der russisch-tiirkische Krieg zu Ende
gefiihrt; aber ganz Europa starrte noch von Bajonetten, und
wurden von dem jetzt massgebenden Deutschland alle nur
denkbaren Konzessionen gemacht, um ja den Frieden zu er-
halten. Immer méachtiger erhob gleichzeitig die Socialdemo-
kratie ihr Haupt, so dass man glaubte, in diesem neuen innern
Kampfe des Klerus nicht entraten zu konnen. Die Macht des
Centrums in den Parlamenten, welche jedes vaterlindische
Unternehmen verhinderte, dachte Bismarck ebenfalls durch
Beseitigung des Kirchenstreites zu brechen, der den des kirch-
lichen Interesses wie Verstiindnisses meist entbehrenden Libe-
ralen ohnehin schon langst listig war. Als nun gar am 2. Juni1878
das nichtswiirdige Attentat auf den ehrwiirdigen deutschen
Kaiser in seiner eigenen Residenz erfolgte, hatte L.eo gewonnenes
Spiel. Der liberalen innern Politik folgte eine konservative.
Hatte der Kaiser schon am 24. Mirz — ohne Zweifel nach
Erkundigungen Bismarcks bei dem Kardinal Hohenlohe — dem
Papste das Kompliment gemacht, er wiinsche sich Gliick, die
oberste Leitung der Kirche jetzt in seinen Hénden zu wissen,
so begannen nun Friedensverhandlungen zwischen Vertretern
beider Machte. Dieselben wurden von Bismarck, der einmal
das grosse Wort gesprochen: .nach Canossa gehen wir nicht4,
anfangs sehr lissig gefithrt. Der pépstliche Kammerherr Ma-



— 688 —

sella mag bei seiner Unterredung mit dem Fiirsten in Kissingen
den Eindruck empfangen haben, mit dem grossen pommerschen
Junker sei tiber katholische Dinge eigentlich gar nicht zu reden.
Der Staatssekretiir Nina, der dem verstorbenen Franchi gefolgt,
wurde 1880 abgelost durch Jacobini. In Preussen hatte da-
gegen der amtliche Vertreter des Kulturkampfes, Minister
Falk, 1879 seinen Posten verlassen miissen, weil Bismarck durch
seinen Verwandten, Hrn. v. Puttkamer, die neue Junkerpolitik
verwirklichen wollte. Seine Verhandlungen mit Galimberti in
‘Gastein und Jacobini in Wien erhielten eine ernstere Gestalt.
Der Empfang des deutschen Kronprinzen im Vatikan (1883)
bedeutete eine Wendung der Dinge. Jetzt wurden nach und
nach die preussischen Kirchengesetze abgetragen wie Stiicke
eines auf den Abbruch verkauften Baues. Nur wenige Reste
blieben tiibrig, einstweilen der Kurie bei der dem Ultramonta-
nismus giunstigen Richtung der Regierung nicht schédlich, aber
immerhin unter Umstinden wirksame Waffen zur Abwehr
hierarchischer Ubergriffe. Die Duldung der Gesetze iiber die
konigliche Schulaufsicht, tiber die Vermégensverwaltung und iiber
die Anzeigepflicht der anzustellenden Geistlichen wird dem Papste
von dem echten Ultramontanen noch immer nicht verziehen.
Aber Leo hat vorldufig dadurch die Herrschaft des Ultramon-
tanismus in Deutschland erreicht, und dennoch ist es der Re-
gierung bis jetzt nicht gelungen, das immer neue Forderungen
stellende Centrum zu schwichen, obwohl sogar der Papst selbst
in der Allokution vom 23. Mai 1887 den Kulturkampf in Preussen
fiir beendet erklirte. Die interessanteste, aber fiir beide Teile,
den Papst sowohl als den Firsten Bismarck, klaglichste Epi-
sode in den Friedensverhandlungen war des letzteren Versuch,
die péapstliche Autoritit fir eine Abstimmung untergeordneten
Inhaltes im Reichstage zu verwenden. Als es in Berlin (an-
fangs 1887) zur Parteifrage gemacht worden, ob der Militér-
etat fir drei Jahre oder, wie die Regierung wollte, fiir sieben
verlingert werden sollte, und das Centrum unter Fiihrung von
Windthorst fiir erstere Meinung eintrat, rief Bismarck die Hiilfe
des Papstes an, dem Centrum den Gehorsam gegen die Wiinsche
der Regierung zu befehlen. Leo war schwach genug — wie
man meinte, um die Unterstiitzung Bismarcks zur Wiederher-
stellung des Kirchenstaates zu erlangen — seine Autoritéit zu
diesem Dienste zu entwiirdigen. Er liess den Staatssekretir



— 689 —

Jacobini schreiben, das Centrum moge der Regierung willfahren
aus Grinden, welche das Interesse der Religion betriafen. Diese
geheimnisvolle Andeutung sollte das unerhorte Vorgehen des
Papstes rechtfertigen, bei einer rein weltlichen, technischen
Frage, welche nicht die entfernteste Beziehung zur Religion
besass, seine geistliche Autoritit in die Wagschale zu werfen.
Wenn auch durch diese Handlungsweise in Sachen des Kirchen-
staats um keinen Schritt weiter gebracht, zog Leo insofern
aus derselben seinen Gewinn, als Bismarck durch jene unfass-
bare Zumutung die deutschen Katholiken auch auf politischem
Gebiete der papstlichen Herrschaft tiberlieferte, und so der
romischen Kurie einen Anteil an der Regierung des deutschen
Reiches zugestand.

Einen geradezu kindischen Triumph hatte Leo zwei Jahre
frither gefeiert (1885), als Bismarck ihn bat, das Schiedsrichter-
amt zwischen Deutschland und Spanien wegen der Karolinen-
inseln zu libernehmen. Voll Freude ging der Papst darauf ein,
weil ein derartiges Ansinnen seit dem Mittelalter nicht mehr
gestellt worden war, und auch damals solche pépstliche Pré-
tensionen oft mit Verachtung abgewiesen wurden. In Rom
tauchte plotzlich die Erinnerung an das 15. Jahrhundert wieder
auf, wie Eugen IV., Nikolaus V., Sixtus IV. alle neuen Ent-
deckungen zwischen dem Kap und Ostindien dem Konige von
Portugal tiberwiesen, Nikolaus V. (1454) die westafrikanische
Kiiste hinzufiigte, Alexander VI. (1493) einen Meridian iiber
den Globus zog und alle dstlich liegenden neuen Entdeckungen
an Portugal und die westlich liegenden an Spanien vergab,
endlich Leo X. (1514) dem Kénige von Portugal drei Schenkungs-
briefe ausfertigte iiber alle noch von ihm zu entdeckenden
Léander. Sollte Bismarck wirklich diese Zeiten zuriickfiihren
und den Titel ,Regierer des Erdkreises“ wieder wahr machen
wollen, der bei der Kronung auch Leo XIII. gegeben worden
war? Leo scheint wenigstens geglaubt zu haben, davon triumen
zu diirfen. Er entschied fiir Spanien, schmiickte aber den so
viel als ,Antichrist verfluchten Bismarck mit dem Christus-
orden in Brillanten, und liess eine Denkmiinze prigen auf das
grosse mittelalterliche Ereignis am Ende des 19. Jahrhunderts.
Solches Traumen war freilich nur in dem der wirklichen Welt
entfremdeten Vatikan moglich. Hétte Bismarck auf den Besitz
der Karolinen Gewicht gelegt, und nicht vorgezogen, seine fried-



690 —

lichen Beziehungen zu Spanien aufrecht zu erhalten, so wiirde
er dem Papste dieses kindliche Vergniigen nicht bereitet haben.
Aber leugnen lasst es sich nicht, dass Bismarck, Feind aller
blossen Prinzipien, nicht erkannte, wie er durch Anrufung
papstlicher Hiilfe gegen das Centrum und péapstlicher Entscheidung
in Sachen der Karolinen dem nicht durch den Kulturkampf,
aber durch das Vaticanum niedergeschmetterten Papsttum ein
Relief verlieh, welches den Ultramontanismus, den grundsitz-
lichen Widersacher des deutschen Reiches, wesentlich gekrif-
tigt hat. Er zeigte, dass er das Papsttum, welches er ledig-
lich vom politischen Standpunkte aus betrachtete, nach seiner
religiosen Bedeutung nicht zu wiirdigen verstand.

Rascher als in Preussen gelang es dem Papst, in der
Schweiz den sog. Kulturkampf zu Ende zu bringen, wo er auch
bei den der kirchlichen Dinge unkundigen, kampfesmiiden Libe-
ralen ein hilfreiches Entgegenkommen fand. Das Bistum Genf
und das apostolische Vikariat des Kantons Tessin wurden wieder
hergestellt.

Auch zu den librigen Regierungen suchte Leo meist mit
Erfolg in gute Beziehungen zu treten. Sofort am Tage nach
seiner Kronung unterzeichnete er die unter seinem Vorgénger
vorbereitete Wiedererrichtung der Kkatholischen Hierarchie in
Schottland. Die englische Regierung wusste ihm Dank dafir,
dass er 1883 gegen die von dem Protestanten Parnell geleitete
Nationalliga in Irland als gegen eine revolutiondre Bewegung
protestierte. Als er finf Jahre spidter von neuem seine Stimime
erhob gegen die gewaltthitige Herabsetzung der Pacht durch
die Pachter, und grosse Demonstrationen im Lande wie im
Parlamente stattfanden in dem Sinne, dass der Papst sich in
die innern Angelegenheiten Irlands nicht einzumischen habe,
die irischen Bischofe aber an das gottliche Recht des aposto-
lischen Stuhles erinnerten, tliber alle Glaubens- und Sittenfragen
endgiltig zu entscheiden, schirfte der Papst sein friheres De-
kret ein, gegen welches zu handeln keinem Katholiken gestattet
sei. Unter diesen Umstéinden sah denn schon die englische
Regierung dariiber weg, wenn 1886 sechzig englische Martyrer
selig gesprochen wurden, welche Heinrich VIII. und Elisabeth
~aus Hass gegen den Glauben® hatten hinrichten lassen, unter
ihnen Bischof Fisher, Th. Morus, die Mutter des Kardinals
Polus u. s. w., und wenn die Seligsprechung von 255 weitern
Opfern der Reformation in England vorbereitet wurde.



— 691 —

In Russland hatte seit 1871 Alexander II. weitere Ver-
suche unternommen, die unter Clemens VIII. durch den pol-
nischen Konig erzwungene Unterwerfung unter Rom auch nicht
mit den gelindesten Mitteln riickgédngig zu machen. Mit Ale-
xander III. verhandelte Leo XIII. seit 1880 zum Arger der
Polen wenigstens insoweit erfolgreich, als 1883 eine Verein-
barung tiber die Besetzung der Bischofsstithle u. a. zu stande
kam. Als inzwischen neue Feindseligkeiten in Russisch-Polen
und gegen die Unierten in Podolien ausgebrochen waren, suchte
der Papst sich als Hort und Centrum aller slavischen Voélker-
schaften hinzustellen. 1880 dehnte er die Feier der hoch be-
rithmten Slavenapostel Methodius und Cyrillus auf die ganze
Kirche aus und empfing infolgedessen im Vatikan Huldigungen
slavischer Staimme, besonders aus Bohmen und Kroatien. Ge-
schwécht wurde freilich dieser papstliche Triumph, indem man
1886 in Petersburg nicht versiumte, ein Gegencentenarium
jener Slavenmissionare zu feiern, welche auch urspriinglich
der morgenliindischen Kirche angehért hatten. Um sich nach-
giebig zu erweisen, gestattete der Papst den katholischen Mon-
tenegrinern den Gebrauch der slavischen Sprache selbst bei der
Messe und machte dem russischen Kaiser ein Prachtexemplar
des slavischen Missales zum Geschenk (1893).

Mit grossem Eifer betrieb Leo nédmlich rémische Propa-
ganda im Orient. In dem bosnischen Aufstande von 1881, in
Serbien, Ruménien, der Bulgarei war dieselbe thitig. In Beirut
in Syrien griindete er eine von Jesuiten geleitete Schule unter
dem hochtrabenden Titel einer katholischen Universitdt; nach
Beendigung des Schismas unter den unierten Armeniern, welches
seit dem vatikanischen Konzil bestanden, 1883 das armenische
Kolleg in Rom. Nach Armenien selbst sandte er Jesuiten, dort
eine Studienanstalt und eine Volksschule zu stiften, wie die
Dominikaner in Mossul ein chaldiisches Seminar unterhalten
sollten. Auch zu Persien trat er in gute Beziehungen ver-
mittelst der Wirksamkeit der Lazaristen, und organisierte in
Indien die Hierarchie aufs neue, mit einem grossen Ceniral-
seminar fiir das ganze Land (1886). In Konstantinopel wurde
mit Genehmigung der Pforte ein lateinischer Patriarchalvikar
eingesetzt, in Alexandrien das lateinische Patriarchat erneuert.
Am 9. Januar 1897 konnten unierte Griechen zum erstenmal
in eigener Kirche zu Konstantinopel Gottesdienst feiern. Zwei

Revue intern. de Théologie, Heft 20, 1897, 46



— 692 —

katholische Universititen sollten fiir die ,Bekehrung® der
morgenlindischen Kirche gegriindet werden, in Athen und Kon-
stantinopel; aber einstweilen blieb es bei blosser Ruhmrednerei.
Selbst in Japan errichtete Leo eine allerdings nur aus vier
Bischofen bestehende Hierarchie (1890), wiahrend seine Ver-
handlungen mit China durch Frankreich, welches selbst dem
Papst gegeniiber die Protektion der Katholiken im Orient aus
politischen Griinden fiir sich in Anspruch nimmt, hartnickig
durchkreuzt wurden. Waren die zahlreichen Unternehmungen
der pépstlichen Propaganda im Orient nicht von bedeutendem,
zum Teil von keinem Erfolge begleitet, so gab der Berliner
Kongress (1878) Veranlassung, in Bosnien und der Herzegowina
mit Hilfe der osterreichischen Regierung eine Hierarchie zu
errichten, sowie in Bulgarien, Ruménien, Montenegro die kirch-
lichen Verhéltnisse erfolgreich zu ordnen. Die dsterreichische
Regierung lieh auch die Hand dazu, in Galizien Kloster und
Schulen mit Zurtickdrangung der griechischen Basilianermonche
den Jesuiten zu tiberweisen (1882).

Seine Vorliebe fiir das wenngleich republikanische und
zum grossen Teil voltairianische Frankreich bewies der Papst
zuerst durch seine Massnahmen an der afrikanischen Kiste.
Er befestigte es im Besitz von Tunis, indem er zum Arger
Italiens sémtliche Missionen, die franzosischen wie die italie-
nischen, dem Kardinal Lavigerie unterstellte, den er zugleich
zum Erzbischof von Karthago und Primas von Afrika ernannte.

Nur in Belgien sollte die schon sprichwortlich gewordene
Kiugheit Leos durch eine unerwarteie Enthiillung eine grosse
Niederlage erleiden. Ein liberales Ministerium machte 1879
mit dem dort theoretisch ausgesprochenen Prinzip der Tren-
nung der Schule von der Kirche Ernst, indem es die Schule
der geistlichen Herrschaft entzog und als Veranstaltung des
Staates behandelte. Als hierdurch der heftigste Kampf im
Lande entbrannte, ermahnte Leo nach gewohnter Art die Bi-
schofe zur Missigung. Da setzte aber wie ein Blitz aus heiterm
Himmel die Veroffentlichung eines sie aufreizenden geheimen
romischen Schreibens die ganze Welt in Erstaunen, welches unter
den Papieren des geisteskrank gewordenen Bischofs Dumeont von
Tournay gefunden wurde. Die Entriistung iiber dieses péipst-
liche Doppelspiel war eine so grosse, dass der belgische Ge-
sandte bei dem Vatikan abberufen und der Nuntius aus Bel-



— 693 —

gien ausgewiesen wurde. Erst 1834 gelang es unter einem
ultramontanen Ministerium, im Sinne der Kurie den Konflikt zu
Ende zu fiithren.

Wie mit Belgien, so konnte auch mit den andern modernen
Staatenbildungen Leo wohl zufrieden sein, weil das Prinzip
der kirchlichen Freiheit meist ihrer Verfassungen zu Grunde
lag, und infolgedessen in ihnen der Ultramontanismus sich
machtig zu entwickeln vermochte. Das galt schon von Austra-
lien und Oceanien, in hohem Masse aber von Amerika. In
New-York besitzen zeitweilig die Ultramontanen die Majoritit
in der stadtischen Verwaltung, und wurde ihr Vordringen fiir
so gefiithrlich gehalten, dass sich 1893 die Protectiv Association
bildete, um prinzipiell auf allen Gebieten die Katholiken zuriick-
zudrangen. Der Papst liess keine Gelegenheit voritibergehen,
die amerikanischen Bischofe zur Ausnutzung der staatlichen
Freiheit anzufeuern. Das grosse amerikanische Konzil von
Baltimore, infolgedessen 1887 die katholische Universitit in
Washington gegrindet wurde, ist nach den in Rom selbst aus-
gearbeiteten Planen gehalten worden. Die Vereinigten Staaten
erhielten 1893 selbst eine péapstliche Nuntiatur. Aber mehr als
die Ausnutzung des Freiheitsprinzips vermochte der Papst in
‘Amerika nicht zu erreichen. Als er 1888 der Regentin von
Brasilien die goldene Rose tibersandte, weil sie ein Gesetz gegen
die Sklaverei erlassen, und auch eine Encyklika desselben In-
haltes an die Bischofe publizierte, jubelten ihm selbst die Libe-
ralen entgegen, setzten aber durch, dass noch vor Ablauf des
Jahres Kultusfreiheit proklamiert und der Art. 5 der Verfassung
abgeschafft wurde, nach welchem die katholische Religion als
Staatsreligion galt. Kaum war 1890 Dom Pedro gestiirzt und
die Republik ausgerufen, als der Papst sich beeilte, dieselbe
anzuerkennen, um von Kirchenfreiheit zu retten, was zu retten
war. Beidem Centenarium der Entdeckung Amerika’s 1892 wollte
er sich selbst durch eine grosse kirchliche Feier in Italien, Spa-
nien und ganz Amerika beteiligen, weil Kolumbus aus Frommig-
keit, um das Evangelium auszubreiten, die gefahrvolle Ausfahrt
unternommen habe. So suchte er dem Feste einen kirchlichen,
pépstlichen Anstrich zu geben. Prinzipiell sprach er sich in
einer Encyklika an die nordamerikanischen Bischofe 1895 tiber
die Kirchenzustinde in ihren Republiken aus. Mit Hilfe der
Katholiken seien dieselben zu stande gekommen, und erfreue



— 69 =

sich seitdem Nordamerika einer geordneten Hierarchie. Wie
segensreich die Kirche wirke, habe sich dort besonders gezeigt.
Sie sorge nicht bloss fiir das Seelenheil, sondern auch fir die
irdischen Interessen in dem Masse, als ob sie hauptsédchlich
fiir diese eingesetzt sei. Aber trotz ihrer Bliite sei die ameri-
kanische Kirche doch nicht das Muster fir alle. Die volle
Freiheit habe bei ihr giinstig gewirkt; aber die Beschiitzung
der Kirche durch die staatliche Gewalt sei noch forderlicher.
Dann geht er dazu iber, die Sendung romischer Legaten zu
rechtfertigen. In schreiendem Widerspruch zur Geschichte
behauptet Leo, infolge des Primates hiitten die Papste . seit
dem hochsten Altertum® Legaten in alle Lander geschickt.
Dieses Recht folge auch aus der unmittelbaren Gewalt des
Papstes tiber alle Kirchen gemiiss dem vatikanischen Konzil
und beeintrichtige das bischéfliche Ansehen in keiner Weise.
Was er also fir Amerika eigentlich wiunschte, daraus machte
Leo kein Hehl; aber er nahm auch schon mit Abschlags-
zahlungen vorlieb.

Wie der Papst seine Politik den augenblicklichen Kkirch-
lichen Zwecken unterordnete, zeigte, fiir viele in erschreckender
Weise, sein Verhalten gegen Frankreich. Dass er sich, wie
die meisten Pépste, zu diesem in alter Zeit so durchaus katho-
lischen Launde hingezogen fiihlte, welches wiederholt seinen aus
Rom wvertriebenen Vorgéingern ein Asyl geboten, im Mittelalter
die Zwingburg der Scholastik, die Sorbonne, beherbergte, die
Protestanten verfolgte, in unserm Jahrhundert der Hort der
Jesuiten wurde, haben wir bereits erwihnt. FEine seiner poe-
tischen Leistungen ist ein lateinischer Hymnus auf dieses ge-
lobte Land. Obwohl das republikanische Frankreich die pépst-
lichen Liebeswerbungen nicht erwiderte, hat Leo dieselben immer
dringlicher gestaltet, wir werden horen, aus welchem Grunde.
Mit dem Sturze Mac-Mahons 1879 vertauschte die Republik ihre
entschieden ultramontane Haltung mit einer antiklerikalen.
Der Papst begniigte sich damit, eine Encyklika nach Frank-
reich zu schicken, in welcher er ermahnte, auf dem Boden des
(Gesetzes auszuharren in Wahrung der religiosen Interessen
(1884). Sichtlich ging er einem Kampfe aus dem Wege. Eine
ganz neue Bahn aber entschloss er sich zu betreten, als 1887
durch den Beitritt Italiens zu dem deutsch-6sterreichischen
Blindnis der Dreibund entstand, welchem die , Waffenbriider-



— 695 —

schaft® zwischen Russland und Frankreich gegeniibertrat. Jede
Hoffnung auf Versohnung mit seinem katholischen Heimatlande
aufgebend, nédherte sich L.,eo nun dem schismatischen Russland
und dem voltairianischen Frankreich. War schon die Freund-
schaft zwischen dem russischen Céasarentum und einer Repu-
blik sonderbar genug, so machte der Papst als Dritter im
Bunde den Eindruck eines neuen Daniel in der Loéwengrube.
Dem Zar stand er in vieler Beziehung nédher als den katho-
lisch sein sollenden Franzosen. Aber nun liess er sich nach
schweren Kampfen im Vatikan selbst wie mit den monarchischen
Parteien in Frankreich 1892 herbei, die beriihmte Phrase von
»,Thron und Altar* aufgebend, die franzosische Republik férm-
lich anzuerkennen. Eine Encyvklika an die franzésischen Bi-
schofe und Katholiken beginnt mit dem Lobe, die Franzosen
hatten ihn, da er von der ganzen Welt verlassen sei, liebevoll
unterstiitzt und bei ihm sich Rats erholt, von dem sie kein
Haar breit abweichen wollten. Zur Verfassungsfrage iber-
gehend, fuhrt das bedeutsame Schreiben aus, nur die Kirche
besitze eine ewig unveriinderliche, weil von Gott selbst ge-
gebene Verfassung; dagegen werde jede zu Recht bestehende
Staatsverfassung von ihr anerkannt. Durch das Konkordat sei
die Kirche nicht gebunden, weil sie nach gottlichem Rechte
vollste Freiheit geniesse und darum jeden Augenblick von
einem Konkordate als einer freiwilligen Konzession zuriicktreten
konne. Das Prinzip der Trennung von Kirche und Staat be-
wihre sich in der Ausfithrung gar nicht so iibel, bleibe aber
immerhin verwerflich, weil dadurch die Kirche nur als eine
Privatgesellschaft behandelt werde. Leo schliesst mit der etwas
kindischen, auf die franzosische Eitelkeit berechneten Redens-
art, Christus liebe die Franzosen. Nun hatten die franzosischen
Legitimisten ihren Lohn dafiir erhalten, dass sie immer im
heissen Kampfe gegen die Demokratie fiir ,Thron und Altar¢,
fiir Papst und Kirchenstaat gestanden, und die Ménner der
Republik, nach allgemeinem Urteil nicht immer die Ehren-
wertesten der Nation, trugen im Vatikan den Sieg davon. Dem
Erfolge und den politischen Berechnungen des Papstes mussten
die Vertreter der Legitimitit sich beugen. Von den Firsten
nicht wieder auf seinen Thron erhoben, that Leo, im Gegen-
satz zu der ganzen péapstlichen Vergangenheit, den ersten
Schritt, sich der Volkssouverinitdt in die Arme zu werfen.



— 696 —

Zwel Jahre spiter fligte er den Gnadenerweis hinzu, die neue
Nationalheilige der Franzosen, die Lothringerin Johanna v. Or-
leans, als Rachegeist gegen Deutschland gedacht, fiir wirdig
eines Kanonisationsprozesses zu erkliren. Der Papst beteuert,
dass ihr Herz auf dem Scheiterhaufen unversehrt geblieben,
und um ihre Richter zu verdichtigen, fiigt er bei, dass es An-
hénger des .schismatischen Konzils von Basel® gewesen seien.

Suchte auf diese Weise der Papst mit allen politischen
Machten zurechtzukommen, so hatten sich die gemissigten
italienischen Staatsménner doch grindlich getauscht, welche
glaubten, er werde auch im stande sein, in der romischen Frage
einen sogenannten modus vivendi zu entdecken. FEr spielte unver-
andert die Rolle des .Gefangenen im Vatikan® weiter, verwarf
das Garantiegesetz und hielt an dem Verbote fest, an den
Wahlen sich zu beteiligen. Alle scine Kundgebungen gegen
Ttalien, sowie teilweise auch sein versohnliches Verhalten gegen
die ubrigen Regierungen erwecken sogar den Verdacht, dass
die Wiederherstellung des Kirchenstaates sein Hauptinteresse
bildete. Wiederholt begegnet er selbst dem Einwande, dass,
wenn alle zu Recht bestehenden staatlichen Einrichtungen
anerkannt werden miissen, auch das Konigreich Italien darauf
Anspruch machen dtrfe. Er meint, hier liege die Sache ganz
anders, weil das gottliche Recht der Souveriinitit des Papstes
niemals aufgegeben werden konne. Die der Geschichte wider-
sprechende und dogmatisch nicht zu begriindende Voraussetzung,
dass der Papst Souverin scin misse, bildet also auch unter
Leo das unerbittliche Verhingnis. In der Hauptaufgabe, die
seinem Pontifikat gestellt wurde, hat er aus diesem Grunde
nichts zu stande gebracht. Freilich traten ihm auch in seinem
Heimatlande Minner gegeniiber, die, jeder Priesterherrschaft
grindlich mitide, von leidenschaftlichem Hasse gegen alles Kirch-
liche erfiillt waren, mehr noch als die Republikaner in dem
von ihm so gepriesenen und geliebten Frankreich. Aber wih-
rend er diesen gegeniliber eine sehr riicksichtsvolle Sprache
fithrt, behandelt er seine Landsleute wie die gemeinsten Ver-
brecher. Schon sofort nach seiner Erhebung (26. Juni 1878)
richtete er ein Schreiben an seinen Kardinal-Vikar tiber die Ver-
bannung des Religionsunterrichtes aus den stéddtischen Schulen
Roms. Unter den Missstinden in Rom selbst zéhlt er auf: die
ziigellose Presse gegen die Religion, die Errichtung protestan-



— 697 —

tischer Kirchen mit dem Gelde der Bibelgesellschaften in den
frequentesten Strassen wie zum Hohne gegen den Papst, die
Eroffnung scheinbar philanthropischer, aber wirklich religions-
feindlicher Schulen. Das romische Volk, schreibt der Papst
zur hochsten Verwunderung jedes Geschichtkenners, sei von
der apostolischen Zeit an bis jetzt berihmt gewesen wegen
seines Glaubens und bewundert wegen seiner religios gebildeten
Sitten. Daraus wolle man nun ein unglidubiges machen. Man
neide Rom den Ruhm der heiligen Stadt und wolle sie in ein
Theater des Unglaubens verwandeln. Zwei Monate spiiter,
nach dem plotzlichen Tode Franchi’s, beklagt er in einem
Schreiben an den neuen Staatssekretir Nina die heutigen Zu-
stinde in hochfahrendem Tone: In der allgemeinen socialen
Gefahr habe er den Fiirsten die Hiilfe der Kirche angeboten,
besonders dem deutschen Kaiser, damit er Friede mit ihm
schliesse. Auch der Ruhe der Vilker schade die Verletzung
der Rechte des apostolischen Stuhles, indem die Katholiken
aller Nationen sich nicht eher zufrieden geben konnten, bis
sie den Lehrer ihres Glaubens, den Lenker ihres Gewissens
frei wiissten. Jetzt misse er sehen, wie Kirchen und Schulen
der Ketzer in grosser Zahl sich in Rom erhdében, wihrend er
nicht einmal die bischéflichen Stithle in Italien besetzen konne,
weil den Ernannten das Exequatur verweigert werde. Durch
Gottes Fiigung habe nach den Gefahren der ersten Zeit, so er-
kliarte wieder sehr geschichtwidrig Leo in einer Ansprache an
katholische Publizisten am 22. Februar 1879, die romische
Kirche die weltliche Herrschaft erhalten, damit der Papst in
voller Freiheit seines Amtes walten konne. Er werde darum,
nach dem Beispiele seiner Vorginger, nie aufhoren, sie zuriick-
zufordern. Und unter dem 25. Marz schreibt er von neuem
an den Kardinal-Vikar: W&hrend der Katechismus fast ver-
bannt sei aus den Schulen, triigen die Protestanten in Rom
ihre schlechten Lehren vor. Wo der Glaube seit der Apostel
Zeit geleuchtet, und wie von einem Centrum das Leben, das
Licht der Wahrheit, das Beispiel in der ganzen Welt sich ver-
breitet (!?), miisse die christliche Religion souveréin sein, und
der universale Lehrer des Glaubens, der Richter der christ-
lichen Moral der Gottlosigkeit die Thiire zu schliessen, die Rein-
heit der katholischen Doktrin aufrecht zu halten, die freie
Macht besitzen. Die Pilger aus der ganzen Welt hiitten das



— 698 —

Recht, zu fordern, dass sie in Rom nur Stirkung ihres Glau-
bens, ihrer Frommigkeit und gutes Beispiel fianden.

Die fortwihrende Wiederholung der notorischen Unwahr-
heit, dass alle Kultur und Bildung, Religion und christliche
Sitte von Italien und speciell von Rom aus sich tiber die ganze
Erde verbreitet, und dass das romische Volk, welches so viele
papstliche Greuel in seinen Mauern sah, so viele Pépste vertrieb
und das Papsttum in der schamlosesten Weise finanziell aus-
zubeuten trachtete, stets durch seine heiligen Sitten sich
ausgezeichnet habe, macht doch einen geradezu krankhaften
Eindruck. Es fehlte nur noch die Versicherung, Christus selbst
sei ein geborener Romer gewesen. Jedem aber liegt die Frage
auf der Zunge, wie war es denn moglich, dass die so wohl er-
zogenen Kinder des eigenen Hauses plotzlich so ganz entar-
teten, wie der Papst selbst es beschreibt? oder sollte nicht
doch das bekannte Sprichwort auf Wahrheit beruhen: Je néher
bei Rom, desto schlechter der Christ? Auch auf diese Frage hat
Leo eine Antwort bereit, die uns einen tiefen, aber nieder-
schlagenden Einblick in die vatikanische Geistesatmosphére ge-
stattet. Die Freimaurer sind an allem Unheil schuld, und sie
werden von keinem Geringern als dem Teufel selbst als Werk-
zeuge zur Zerstorung der Religion gebraucht. So schrieb Leo
1892 an die italienischen Bischofe: Die Sekte will allenthalben,
auch im Staatsleben, den Naturalismus an die Stelle der Offen-
barung setzen. Ausfulhrlicher noch in der Encyklika an die
italienische Nation (1890): Die vom Teufe. inspirierte Sekte
der Freimaurer suche namentlich den Sitz des Papsttums zu
untergraben. Nach Zerstorung der weltlichen Herrschaft wolle
sie auch die geistliche vernichten. Durch die Notigung der
Geistlichen zum Militardienst, Aufhebung der Orden, Besteue-
rung der Kirchengiliter suche die italienische Regierung das
Ansehen der Religion zu schadigen. Desgleichen durch die
Civilehe, das irreligiose Unterrichtsgesetz, den Schulzwang fir
die Laienschulen, die Strafgesetze gegen alle staatsfeindlichen
Demonstrationen, die Sakularisation der frommen Stiftungen u. a.
Alle diese (Gesetze, wie auch die skandaldse Einweihung des
Giordano Bruno-Denkmals am Pfingstfest des vorigen Jahres,
seien nichts anderes als die Ausfiihrung des Freimaurer-Pro-
gramms. War schon 1886 unter den Bischofen, namentlich
denen des frithern Kirchenstaates, eine Bruderschaft gebildet



— 099 —

worden, um durch einen Gebetssturm das teuflische Heer in
die Flucht zu schlagen, so verfasste nun Leo einen férmlichen
Exorcismus, den die Bischofe und die dazu bevollmichtigten
Priester sprechen sollten, um die auf Rom jetzt losgelassenen
damonischen Geister zu bannen. Unterstiitze uns, so wird der
hl. Michael angerufen, im Kampfe gegen die Geister der Bos-
heit in der Holle, wie du einst Lucifer und seine abgefallenen
Engel gestiirzt hast. Gerade jetzt verkleidet er sich wieder in
einen Engel des Lichtes, die Kirche zu verwiisten. Wo der
Sitz des hl. Petrus und der Lehrstuhl der Wahrheit steht, haben
die bosen Geister ihren Thron aufgerichtet, den Hirten zu
schlagen und dadurch die Herde zu zerstreuen. Dich, hl. Michael,
ruft die Kirche als ihren Patron an, den Satan in die Holle zu
werfen, damit er nicht linger schaden kann. Dann folgt ein
Gebet an Gott selbst: Durch die Firbitte Maria’s, Michaels,
Josephs, Petri und Pauli und aller Heiligen gewihre uns Hiilfe
gegen den Satan und die andern bosen Geister, die zur Sché-
digung des Menschengeschlechtes in der Welt umherschweifen.
Der Exorcismus selbst endlich, der hauptsidchlich die Wieder-
aufrichtung der kirchlichen Freiheit zum Gegenstande hat, be-
ginnt: Ich beschwére dich, jeglichen unreinen Geist, jegliche
satanische Macht, jeglichen Ansturm des hollischen Feindes;
jegliche Legion, jegliche teuflische Kongregation und Sekte.
Alle Bischofe und bevollméachtigten Priester erhalten, so oft sie
diese Teufelsaustreibung vornehmen, 300 Tage Ablass; wenn
sie dieselbe einen Monat lang fortsetzen, einen vollkommenen
Ablass, der auch den Seelen im Fegfeuer zugewendet werden
kann. Damit hat nun der Papst seinem eigenen Vaterlande
gegentiiber sein letztes Pulver verschossen. Nachdem er be-
ziglich der Wiederherstellung des Kirchenstaates vergeblich
seine Hoffnung auf die Fiirsten, speciell auf Deutschland be-
ziehungsweise Bismarck gesetzt hatte, ging er mit dem schweren
Geschiitz der Austreibung unmittelbar dem Teufel selbst zu
Leibe. Man hat bis jetzt nicht wahrnehmen konnen, dass
dieses Mittel irgend welchen Erfolg erzielte. Da bliebe denn
dem Papste nur noch die Erkenntnis tibrig, dass er bei allen
diesen Operationen von irrigen Voraussetzungen ausgehe und
ganz andere Wege einzuschlagen hiitte, wenn er nicht als der
sunfehlbare Lehrer der ganzen Menschheit* jede Moglichkeit
eines Irrtums auf diesem Gebiete als eine Blasphemie von sich
zu weisen durch sein eigenes Bewusstsein gezwungen wirde.



— 700 —

In diesem tragischen Bewusstsein musste der Papst 1888
durch ein psychologisch schwer zu erklirendes Phinomen
méchtig gestirkt werden. Als er am 1. Januar dieses Jahres
sein funfzigjahriges Priesterjubilium beging, war es sehr natir-
lich, dass die ganze ultramontane Welt ihm entgegenjubelte,
auch die, welche anfangs seine ,allzu grosse Nachgiebigkeit®
gegen die Regierungen getadelt hatten. Aber was geschah?
Von allen Enden der Erde brachte man ihm Huldigungen dar, wie
kein Souverdn vor ihm, auch kein Papst sie jemals empfangen.
Es war eine wirkliche Congratulatio Urbis et Orbis, als ob er
in der That ,der Regierer des Erdkreises® wire. Die Ge-
schenke aus allen Landern waren im Vatikan kaum mehr
unterzubringen. Fast alle Firsten schickten eigene Gesandt-
schaften zur Begliickwiinschung. Die ganze Welt schien auf
der Wallfahrt nach der ,ewigen Stadt® begriffen zu sein. Aus
Deutschland, Osterreich, England, Russland, Frankreich, Bel-
gien, Spanien, Portugal, Griechenland, der Tirkei, Marokko,
China, Japan, Persien u. s. w. erschienen Deputierte. Zahllose
Pilgerziige schlossen sich an. Voll Freude tiiber diesen grossen
Triumph stiftete Leo einen neuen Orden mit der Umschrift
Pro Ecclesia et Pontifice. Vieles davon beruhte offenbar auf
den Machenschaften der ultramontanen Partei: andrerseits liess
die italienische Regierung alles gerne zu, um der Welt zu
zeigen, einer wie grossen Freiheit sich ,der Gefangene im Va-
tikan“ erfreue. Dazu kam ein gewisses Mitleid der Firsten,
auch wenn sie akatholisch oder gar unchristlich waren, mit
dem Papst als einem entthronten Herrscher, sowie der Wunsch,
gegen die sogenannten Umsturzparteien die Autoritit zu be-
festigen. Endlich darf man auch nicht vergessen, dass es gei-
stige Epidemien giebt, zufolge deren eine Bewegung, einmal in
Gang gebracht, mit beschleunigtem Tempo, wie die einer La-
wine, wiachst. Wie wenig auch dieses Hosianna zu bedeuten
hatte, sollte der Papst gleichsam unter seinen Fenstern er-
fahren, als kaum der Festesjubel verrauscht war. Vierzehn
Tage nachher feierte er die Heiligsprechung der sieben Stifter
des Servitenordens und mehrerer Jesuiten, an den folgenden
Sonntagen die Seligsprechung meist von Ordensleuten, unter
andern des deutschen Redemtoristen Hofbauer. Diesen end-
losen Festen setzten die Liberalen Roms noch Ende des Mo-
nates ihre Giordano Bruno-Feier entgegen. Und die italienische



— Y

Regierung erliess bald nachher ihre Strafgesetze gegen die,
welche die Einheit des Staates zu stéren suchten, und gegen
die Geistlichen, welche dessen Einrichtungen schmiihten. In
der Weihnachtsallokution des folgenden Jahres aber beschreibt
Leo selbst die Weltlage in verzweifelndem Tone: ,Die Kirche,
ihre Wirksamkeit in dieser Welt, ihr Priestertum, ihre Lehren,
ihre geheiligten Rechte werden {iberall bekampft, verachtet,
aus dem offentlichen Leben verbannt mit allen Mitteln, iber
welche Menschenmacht und Menschenlist verfiigt. Alle katho-
lischen Einrichtungen in ihrer wunderbaren Mannigfaltigkeit,
von denen angefangen, welche direkt zur Ausbreitung und Er-
haltung des Glaubens angeordnet sind, bis zu denen herab,
welche zur Erleichterung der zahlreichen Ubel der Menschheit
dienen, werden zum Ziel der Verfolgung gemacht, nur um sich
ihrer bemdichtigen und ihren religiosen und christlichen Cha-
rakter ausloschen zu konnen.* Diese Schilderung klingt noch
diisterer, als die, welche er am 15. Juni 1887, also kurz vor
dem grossen Jubilium, dem das Staatssekretariat itbernehmenden
Kardinal Rampolle entwarf. IHier weiss er doch noch einiges
Gute von der Welt zu berichten. Frankreich, schreibt er, sei
reich an katholischen Werken und Einrichtungen, den Péipsten
stets teuer, welche es als die erstgeborene Tochter der Kirche
betrachteten. Nicht weniger liege ihm Spanien am Herzen,
das sich den Titel der katholischen Nation verdient. Desgleichen
die katholischen Staaten Portugal und Belgien. In Preussen
sei es notig, das Friedenswerk weiter zu verfolgen. Dem ka-
tholischen Bayvern wiinsche er eine immer fruchtbarere Bliite
der Religion. Wihrend so die romanischen Volker gepriesen
werden, Deutschland die Censur ,mittelmissig® empfingt,
richtet Leo seine ganze Schirfe wieder gegen das eigene Vater-
land. Der Papst, filhrt er aus, kann als Vorsteher einer ,voll-
kommenen Gesellschaft® keiner andern Macht unterstehen. Das
antike roémische Imperium wurde von der Vorsehung befestigt
fir das christliche Rom. Unaufloslich wurden die Schicksale
Roms mit denen des Stellvertreters Christi verbunden. Nach
Konstantin wurden die Pédpste die weltlichen Herrscher Roms
und blieben es bis heute. Rom ist der natiirliche Sitz der
Pépste, das Centrum des katholischen Lebens. Sie miissen dort
ganz unabhingig sein, damit alle Katholiken ihnen vertrauen.
Die ganze katholische Welt wird darum nicht ruhen, bis die



— 702 —

volle pipstliche Souverdnitit wiederhergestellt ist. Aber wenn
auch das Papsttum allen Nationen angehért, ist es doch speciell
der Ruhm Italiens. Und da die Vorsehung aus besonderer
Vorliebe zu Italien das Papsttum dorthin setzte, sind auch die
Italiener verpflichtet, ihm die gebiihrende Stellung einzuriumen.
Das grosse Jubilaum hatte also im Grunde nur dazu gedient,
zu zeigen, ein wie grosses Ansehen der Papst nach dem Ver-
lust des Kirchenstaates in der ganzen Welt besitze, aber zur
Wiederherstellung desselben trugen die rein platonischen Hul-
digungen nichts bei.

Auf die rein geistliche Wirksamkeit beschrinkt, verlegte
sich Leo, seiner angeborenen Neigung folgend, vorzugsweise
auf die Doktrin. Die Cathedra Petri verwechselte er manch-
mal mit einem akademischen Lehrstuhl und fiihlte sich so
recht auf der Hohe als oberster Professor der ganzen Mensch-
heit., Ahnlich wie bei dem gelehrten Kanonisten Benedikt XIV.
wuchsen in seiner Hand die papstlichen Schreiben zu ausfiihr-
lichen Abhandlungen heran; nur mit dem Unterschiede, dass
Leo keine juristischen Denkschriften verfasste, sondern sich
tiber dogmatische und moraltheologische Themata erging, mit
dem Anspruch, dass seine Anschauungen fiir die ganze Mensch-
heit massgebend seien. Uber die Bellarmin-Vatikanische De-
finition des ex cathedra ging er thatsdchlich weit hinaus, und
in seinem Sinne ist der Herausgeber seiner frithern Kund-
gebungen (Leonis XIII. Allocutiones, Epistolee, Constitutiones;
Bruges 1887) vollkommen im Recht, in der Vorrede zu sagen:
Habes hic imprimis Magistri infallibilis oracula. Um so mehr
erscheint es also notig, diese Orakel nidher zu betrachten, so-
fern ihr Inhalt nicht beilidufig bereits mitgeteilt wurde.

Schon am 1. Juni 1879 richtete Leo ein Schreiben an die
Bischofe Oberitaliens gegen das Gesetz tiber die Civilehe: Die
Substanz der Ehe sei religioser Natur, der Staat Kkonne nur
die burgerlichen Folgen derselben feststellen. Wieder ent
wickelt er in der Encyklika vom 10. Februar 1830 die kirch-
liche Lehre iber die Ehe: Adam habe Gott aus Lehm der Erde
geschaffen und aus seiner Seite im Schlafe eine Rippe ge-
nommen, die Eva zu bilden. Die Abschliessung der Ehe sei
darum gottlichen Rechtes, und habe der Staat sich um dieselbe
nicht zu kimmern. Die Civilehe sei deshalb unzuléssig; die
Abschliessung der Ehe konne vom Sakramente nicht getrennt



s TG ==

werden. Dabei aber verwahrt sich der Papst dagegen, dass
die geistliche Gewalt wider die weltliche sei. Jetzt, da alle
Autoritat erschiittert werde, wolle er ,mit viterlichem Wohl-
wollen“ den Fiirsten die Hand reichen und ihnen seine Unter-
stiitzung anbieten. Ausftihrlicher behandelt Leo denselben
Gegenstand in einem Reskripte an den Bischof von Verona u. a.
von 1893. Er belobt die Bischofe mit dem angeblichen Ge-
danken des Irendus dafiir, dass sie bei dem apostolischen
Stuhle angefragt hitten, mit dem jede Kirche iibereinstimmen
miisse. Er nimmt also ausdriicklich fiir die nun folgende Be-
lehrung die Infallibilitdt in Anspruch. Da der sakramentale
Charakter der Ehe dogmatisch feststehe, habe die Kirche allein
fiber sie zu befinden. Der Staat konne demnach die biirger-
lichen Folgen derselbenregeln, aber nichtihre Abschliessung. Wo-
hin dies fiihre, zeige die sakrilegische Anordnung, dass Soldaten,
die trotz des Verbots heirateten, von ihrer Ehe keinen Gebrauch
machen diirften. So komme man zu der alten Barbarei zu-
rick, den Menschen ein natiirliches Recht zu verweigern. Die
Soldaten wiirden der Freiheit beraubt und zu Sklaven gemacht.
Uber alle moralischen Fragen habe die Kirche zu entscheiden.
Nun kénne es aber vorkommen, dass eine rasche und geheime
Abschliessung der Ehe moralisch gefordert werde. Der Staat
trete dann einer moralischen Entscheidung der Kirche entgegen.
So werde selbst am Sterbebett dem Diener der Kirche die Hand
gebunden, und Seelen dem ewigen Verderben preisgegeben.
Gewissens-Ehen wiirden von der Kirche nur selten gestattet,
und sei dann dafiir gesorgt, dass die birgerlichen Folgen ein-
treten konnten. Unter heftigen Ausfillen gegen die italienische
Regierung schliesst das Reskript: das projektierte Gesetz sei
wieder das Werk der Freimaurersekte, welche die Kirche zer-
storen wolle. In demselben Geiste verbot Leo (1890) den un-
garischen Bischofen, den staatlichen Vorschriften gemiiss die
Bescheinigung der an Kindern protestantischer Eltern vorge-
nommenen Taufen den betreffenden Predigern zukommen zu
lassen. In dem seit 1886 entbrannten ungarischen ,Kultur-
kampfe“ versiumte nimlich der Papst keine Gelegenheit, die
Ungarn ins Feuer zu treiben. 1893 erinnerte er an die 1886
erlassene Encyklika iiber die kirchenfeindlichen Gesetze, des-
gleichen hinsichtlich der gemischten Ehen an die de matrimonio
christiano (1880). Dann ermahnt er, fiir die Abhaltung von



— 704 —

Katholiken - Versammlungen zu sorgen, die er auch andern
Landern empfehle, sich um das Schulwesen zu kiitmmern, Schul-
inspektoren zu ernennen, mit denen sie jihrlich Beratungen
halten sollten, in der Presse den kirchenfeindlichen Tendenzen
entgegenzutreten, sowie Bruderschaften und Vereine zu bilden.
Endlich aber warnt er, nicht mehr als es fiir das Interesse der
Kirche notig sei, sich mit Politik zu befassen.

Das Petersfest 1881 beniitzte der Papst, um die Welt durch eine
Encyklika tiber die Staatsgewalt zu belehren: Dieselbe, schreibt
er, erhielt ihre Vollendung in der Schopfung des hl. rémischen
Reiches durch den Papst, wurde aber geschwiicht durch die
thorichten Neuerungen der Reformation. Damals fing man an,
mehr Ireiheit zu fordern, als sich gebiihrt, und bestimmte den
Ursprung der weltlichen Gewalt willkiirlich, Der sogenannten
Philosophie des 18. Jahrhunderts folgend, leiten manche sie
sogar vom Volke ab. Die Katholiken dagegen lehren, ,das
Recht zu befehlen“ stamme von Gott. Auf die Regierungs-
formen kommt es dabei nicht an. Der sogenannten Reforma-
tion, deren Fiihrer und Helfer die weltliche Gewalt bekimpften,
folgte in Deutschland die Revolution, die alles verheerte. Aus
der Reformation entstand die Philosophie des 18. Jahrhunderts
mit der erwiahnten neuen Lehre von der Souveranitit des
Volkes. Das fithrte dann zu Kommunismus, Socialismus, Ni-
hilismus. Gleich seinen Vorgidngern, schliesst Leo, habe er
den Fiirsten wiederholt seine Hiilfe gegen diese Ubel ange-
boten, und biete sie immerwéhrend an; aber siec miissten darum
auch der Kirche volle Freiheit génnen, damit sie ihnen helfen
konne.

In weiterm Ausblick, gleichsam seine ganze Weltanschauung
zusammenfassend, verbreitet sich Leo in demselben Sinne aus
Anlass seines Bischofsjubilaums in seiner Encyklika von 1894
an alle Firsten und Voélker tiber das Verhiltnis zwischen Staat
und Kirche, und fordert die ganze Christenheit auf, sich ihm
zu unterwerfen: Seine Freude tiber die zahllosen Gliickwiinsche
wirde nur dadurch gestort, dass viele von seiner Lehre ab-
irrten. Aber als Stellvertreter Gottes, der das Heil aller wolle,
wiinsche er gegen Ende seines Liebens nach dem hohenpriester-
lichen Gebet, dass ,alle eins seien“. Dem Orient flihrt er zu
Gemiite, dass er ehemals den Pépsten gehorcht habe. Die voll-
kommene Einheit, welche Christus eingerichtet, bestehe nicht



= T5 ==

bloss im Glauben, sondern auch im Regiment. Christi Worte:
Du bist Petrus u. s. w. héitten sich von Anfang an bei den
Papsten bewiihrt. Nach einer natiirlich nicht sehr liebreichen
Beschreibung des Protestantismus beteuerte Leo dessen An-
hingzern, das legitime Lehramt des Glaubens habe Christus
dem: Petrus und dessen Nachfolgern t{ibertragen. Die Katho-
liken gehorchten denselben freudig, weil die Kirche eine ,voll-
kommene Gesellschaft® sei, von Gott zur Belehrung der ganzen
Menschheit eingesetzt. Als solche habe sie alle Rechte aus
sich selbst und absolute Freiheit in ihrer Gesetzgebung. Dass
sie mitunter gewisser Rechte sich begebe, zeigten ihre Ver-
trige mit den Staaten. Die weltliche Gewalt besitze auch ihre
Rechte, miisse aber mit der Kirche harmonieren. Am verderb-
lichsten wirkten gegen die Kirche die Freimaurer, besonders
in den katholischen Staaten, wie Italien und Frankreich. Durch
die Kirche allein seien die Schiiden der Gegenwart zu heilen:
der Militarismus und die socialistischen und politischen Kampfe.
Der Kampf zwischen Freiheit und Gewalt werde durch die
kirchliche Lehre gelost, dass nach dem Willen Gottes die Einen
zu befehlen und die Andern zu gehorchen hétten, welchen In-
halt auch immer die Verfassung habe. Auf die péapstliche
Weltherrschaft zurickkommend, lehrt Leo, die Anfénge der
Christianisierung der ganzen Welt seien durch die Reformation
unterbrochen worden, welche die Wiederaufnahme der Kreuz-
zige unmoglich gemacht habe. Die jetzigen Verkehrsmittel
wiirden der Vereinigung der ganzen Welt sehr forderlich sein.
Wie das Ende des vorigen Jahrhunderts Revolution und Ent-
zweiung hervorgerufen, so wiinsche er, dass das Ende des
gegenwirtigen die Einheit bringe. Besonders die Fiirsten seien
verpflichtet, dazu mitzuwirken. Es waren dies lbrigens die-
selben Ideen, welche, hinsichtlich der Staatslehre, Leo bereits
in seiner Encyklika vom 1. November 1885 entwickelt hatte,
nur dass er hier noch erklirte, wenn auch die Kirche nicht
mit andern Religionsgenossenschaften auf eine Linie gesetzt
werden diirfe, seien die Regierungen doch nicht zu tadeln,
welche, um Schlimmeres zu verhiiten, andere Konfessionen
duldeten, wie auch die Kirche niemand zur Annahme des
rechten Glaubens zwinge.

Der so brennenden socialen Frage gegeniiber, als einer emi-
nent moralischen, konnte natiirlich der ,unfehlbare Lehrer der



— 706 —

Menschheit® auch nicht stumm bleiben. Schon unter dem
28. Dezember 1878 verurteilte er die Socialdemokratie, indem
er ihren Ursprung auf die Leugnung alles Ubernatiirlichen zu-
riickfithrte, welche in der Reformation begonnen habe und im
liberalen Staate und den geheimen Gesellschaften zur Darstel-
lung gelange. Dagegen trat aber der Papst mit grossem Eifer
fiir die arbeitende Klasse ein, und beschritt, gleich Bismarck,
natiirlich seinerseits nur mit L.ehren und Ermahnungen, den
nicht ungefihrlichen Weg, den ,Enterbten“ den staatlichen
Schutz gegen die Arbeitgeber als ein unveriusserliches Recht
zuzuerkennen. Zu diesem Grundsatze bekannte er sich schon
1887 in einer Ansprache an die von dem Grafen de Mun ihm
zugefiihrten franzosischen Arbeitervereine, dann 1889 bei einem
zweiten Arbeiterempfang im Vatikan, welcher eine Gegen-
demonstration gegen eine grosse Socialistenversammlung in
Paris sein sollte. Bei der internationalen Arbeiterschutzkonfe-
renz in Berlin (1890) fungierte der Fiirstbischof Kopp von
Breslau als sein Delegierter. Endlich erliess er 1891 die grosse
Encyklika iber die Arbeiterfrage, die neben vielen Gemein-
plitzen einige gute Gedanken enthélt, die Losung der vorhan-
denen Schwierigkeiten aber um kein Haar breit gefordert hat.
Leo beginnt mit einer Ausfihrung der rechtsphilosophisch
hochst schwierigen Lehre vom Eigentum, namentlich dem
Grundeigentum. Fr hilft sich mit wenigen oberfliichlichen
Phrasen dartiber weg, wie es scheint, ohne die Tiefe und den
Ernst der Sache erfasst zu haben. Dann beklagt er den Miss-
stand, dass die Minoritit der besitzenden Klasse der Masse des
Proletariates ein schweres Joch auflege, will aber von Socialis-
mus und Kommunismus nichts wissen. Gleichwohl bekennt er
sich zu dem unsinnigen socialdemokratischen Satze, dass die
Reichtiimer nur durch die Miihe der Arbeiter erworben wiirden,
als ob Kapital, Intelligenz, geistige Thétigkeit und Risiko dabel
gar keine Rolle spielten. Der Staat, fahrt er fort, habe fiir
die notwendigsten Bedlrfnisse der Arbeiter zu sorgen. Dann
folgen recht naive Ratschlage, wie dass bei schwererer Arbeit
lingere Ruhe nétig sei, dass auf die verschiedenen Jahreszeiten,
Lebensalter, Geschlechter Riicksicht genommen werden miisse.
Die Stiéinde seien einander niher zu bringen durch Ansissig-
machung der Proletarier. Aber die Liebe zum Vaterlande
habe zur Voraussetzung, dass die Steuern nicht zu hoch seien.



— 707 —

Mit Stellen aus dem Alten Testament und Thomas von Aquin
empfiehlt schliesslich der Papst fiir die Arbeiter Vereine, insbe-
sondere Ziinfte mit kirchlicher Grundlage, religiose Orden, iiber
welche der Staat keine Gewalt habe.

Noch socialdemokratischer spricht sich Leo 1893 in einem
Briefe an den Vorsitzenden des schweizerischen Arbeiterkon-
gresses Decurtins aus: FEr interessiere sich sehr fur die Auf-
besserung des elenden Loses der Arbeiter und thue dafiir bei
den Michtigen, was er konne, ,damit nicht eine so grosse und
niitzliche Klasse von Menschen verlassen und wehrlos einem
gewinnsilichtigen Stande preisgegeben werde, der jener Armut
fiir sich ausbeute“. Der Kongress der Arbeiter verschiedener
Konfessionen habe sich die Lehre seiner Arbeiter-Encyklika
wobhl zu nutze gemacht. Wie die Kirche die Schande der
antiken Sklaverei beseitigt, so besitze sie jetzt die Mittel zur
Aufbesserung des Loses der arbeitenden Klasse, nicht durch
gewaltthitigen Umsturz, sondern durch ihre Lehre. Und dieser
Belehrung entsprechend hat noch jiingst (1897) unter dem
Segen des Papstes und vor mehreren Kardinilen ein Ordens-
mann in Rom socialistische Konferenzen gehalten, in denen er
die Geistlichen ermahnte, mehr unter das Volk zu gehen, weil
die Zukunft der Demokratie gehore. Je schwiicher also die
Hoffnungen an der Kurie werden, dass die Fiirsten die Hand
bieten zur Wiederherstellung des Kirchenstaates, desto mehr
scheint die Kurie das Biindnis zwischen ,Thron und Altar®
aufzugeben und dem Proletariat sich in die Arme werfen zu
wollen. Das wiire allerdings der Schritt des Verzweifelnden,
der, statt seinen Irrweg zu verlassen, sich selbst in den Ab-
grund stiirzt.

Mehr und mehr gegen KEnde seines Lebens wurde die
Union samtlicher Kirchen unter der Devise des hohenpriester-
lichen Gebetes: ut unum sint, die eigentliche Herzenssache des
Papstes. Natiirlich vermag er sich nach der vatikanischen
Lehre diese Einheit nur vorzustellen als die Unterwerfung der
ganzen Christenheit unter den Papst, den einzig unfehlbaren
Lehrer und moralischen Regierer der Menschheit, den Stell-
vertreter Gottes auf Erden. Unwesentliche rituelle Verschieden-
heiten, wie in der liturgischen Sprache oder in der Austeilung
der Kommunion, Differenzen in Einrichtungen, wie Gestattung
der Priesterehe u. a., wiren dabei zulassig, aber Kkeine Ab-

Revue intern, de Théologie. Heft 20, 1897, 47



weichungen im Dogma und in den mit demselben zusammen-
hangenden Gegenstanden der Disciplin. In seiner Encyklika
tiber ,die Disciplin der Orientalen“ (1894) bestimmt der Papst,
dass nach den Grundsiitzen Benedikts XIV. niemand im Orient
zur Annahme des lateinischen Ritus gezwungen werden solle,
und dass die lateinischen Geistlichen sich dort der bestehenden
(d.i. griechisch-unierten) Hierarchie unterzuordnen hétten. Wider-
sprechende Bestimmungen selbst allgemeiner Konzilien werden
ausser Kraft gesetzt. Gleichzeitig versammelte der Papst in
Rom die unierten Patriarchen des Orientes zu einer Beratung
iiber die Mittel, das Unionswerk daselbst zu fordern. Viel Geld
zur Errichtung von Schulen und Anstalten wurde aufgewendet,
aber doch, wie bereits bemerkt, nicht mit nennenswertem Er-
folge. Romische Grosssprecherei spielte von jeher bei allen
Unionsversuchen, wenn man im Abendlande Eindruck machen
wollte, eine grosse Rolle. In der Zeit des Konzils von Trient
erschienen ein paar zerlumpte Orientalen mit Kamelen in
Rom, angeblich aus dem Lande zwischen Euphrat und Indus,
welche aussagten, andere, die erkrankt seien, befinden sich
noch unterwegs. Flugs streute man im Westen aus, der Orient
stehe bereit, sich dem Papst zu unterwerfen. Die im vorigen
Jahrhundert unierten Kopten zihlten 10 Priester. Nun er-
richtete 1895 Leo fiir sie, in der Hoffnung auf die Bekehrung
aller ihrer Landsleute, mit grosser Wichtigthuerei das alexan-
drinische Patriarchat mit zwei Bischofsstithlen. In der Ein-
ladung, welche der Papst in der erwihnten Encyklika an alle
Fiirsten und Volker hatte ergehen lassen, war er mit Redens-
arten iiber die der Union entgegenstehenden Schwierigkeiten
hinweggeglitten, namentlich den Orientalen gegeniiber, die er,
abgesehen von der Lehre vom Papsttum, eigentlich schon als
Glaubensbriider behandelte. Das Entgegenkommen, welches
er ihnen in fussern Dingen in Aussicht stellte, war indes nur
ein Lockmittel fir die Zeit des Uberganges. Die unierten
Ruthenen in Galizien wissen davon zu erzihlen, wie die Kurie
ilinen, als sie ihrer sicher zu sein glaubte, durch die Jesuiten
den lateinischen Ritus und die strengromische Disciplin aui-
zuzwingen suchte. Den amerikanischen Ruthenen und andern
Unierten in Amerika hat noch Leo selbst 1891 und 1892 die
Fortsetzung der vor der Priesterordination abgeschlossenen Ehe
verboten, wie wahrend des vatikanischen Konzils die unierten



— 709 —

Armenier zum Aufgeben ihrer nationalkirchlichen Rechte ge-
zwungen wurden.

Als von allen beteiligten Seiten, den Orientalen, Eng-
landern, Protestanten die péapstliche Aufforderung zur Unter-
werfung mit den entschiedensten Protesten beantwortet worden
war, raffte sich der Papst 1896 noch einmal auf, in seiner
Encyklika tber die Einheit der Kirche jene Aufforderung
theologisch zu begrinden durch eine scheinbar gelehrte, aber
ganzlich misslungene Verteidigung der neuen vatikanischen
Dogmen. Von den Anglikanern, Orientalen, Altkatholiken
wurden sofort die Winkelziige aufgedeckt, die Leo sich er-
laubt, um die neuen Dogmen nicht in abschreckender Gestalt
erscheinen zu lassen, sowie die groben Missdeutungen und
selbst Fiilschungen der Bibel- und Viterstellen, welche er
massenweise, aber ungeordnet und aus dem Zusammenhang
gerissen, fiir jene Lehren anfiihrt. Es wurde ihm eine lange
Reihe von Zeugnissen und geschichtlichen Thatsachen ent-
gegengehalten, welche die Unrichtigkeit seiner Dogmen bis
zur Evidenz beweisen, von denen ginzlich zu schweigen er
fur klug hielt — als ob er es mit Kindern oder Irren zu thun
hitte. Man muss doch im Vatikan auf einem geradezu knaben-
haften Standpunkt stehen, wenn man sich der Hoffnung hin-
giebt, mit solchen Mitteln die gelehrte Welt aller Nationen
bethoéren zu konnen. Von irgendwelchem Erfolge konnte also
wieder keine Rede sein.

Am meisten Entgegenkommen fand der Papst noch in
England, wo Lord Halifax eine Union mit Rom erstrebte und
ein franzosischer Lazarist mit stisslichen Worten das sanfte
pépstliche Joch empfahl. Leo setzte wirklich eine Kommission
ein, welche die Gultigkeit der anglikanischen Weihen unter-
suchen sollte. Dass die pipstliche Entscheidung negativ aus-
fallen werde, liess sich mit Sicherheit erwarten, weil Rom diese
Weihen niemals anerkannt hatte. Als Grund fiir diese Ent-
scheidung wurde angefiihrt, dass jene Ordinationen der katho-
lischen Form wie auch der richtigen Intention entbehrten. Die
Aufregung tiber diese Entscheidung war gross in der angli-
kanischen Kirche, Lord Halifax mit seinen Freunden ginzlich
enttiiuscht und jede Aussicht auf Union fiir immer vereitelt.
Denn noch jiingst hat ein Jesuit F. Smith (Contemporary Review
Januar 1897, p. 40) die Englinder bedeutet, dass ohne allen



e T ==

Zweifel die papstliche Entscheidung fir immer irreformabel¥
bleibe, wie ihre Sprache und die Umstinde ihrer Publikation
bewiesen.

Diese irreformable Entscheidung zeigte einmal wieder deut-
lich, wie alle Nachgiebigkeit oder Milde, welche Leo entfaltet
bei der Einladung der Gegner zur Unterwerfung, plotzlich sich
in das Gegenteil verkehrt, sobald es sich um Verwirklichung
handelt. Sprach er in der Encyklika iiber die Einheit der
Kirche in etwas verftinglicher Weise von .dem Lehramt der
Bischofe*, von der ,Entscheidung® des (nur zustimmenden oder
sich unterwerfenden) Konzils, und nahm er den Ausdruck
Lpéapstliche Unfehlbarkeit nicht in den Mund, so lautet seine
Sprache im ,Ernstfalle® ganz anders. Wir haben schon ge-
funden, wie er mit seinen Anspriichen auf Unfehlbarkeit weit
tiber die Definition des vatikanischen Konzils hinausgeht. Er
verlangt unbedingte Annahme aller seiner amtlichen Be-
lehrungen und unbedingten Gehorsam gegen alle sein Befehle.
Dass er in irgendwelche menschliche Angelegenheiten nicht
einzugreifen habe, weist er entschieden von der Hand, weil
alles Menschliche irgendwie mit Religion und Sittlichkeit zu-
sammenhiangt. Nihil humani a me alienum puto, sagt der Papst
in ganz bhesonderm Sinne von sich. Es ist darum nicht zu
verwundern, dass er z. B. 188D streng nach den vatikanischen
Dogmen den spanischen Bischofen bemerklich machte, er habe
das gottliche Recht, tiber alle Fragen ihrer Kirchen eigen-
miichtig zu entscheiden oder durch seine Nuntien entscheiden
zu lassen, also eventuell die bischofliche Jurisdiktion ausser
Kraft zu setzen. Und welche Sprache fithrt er erst in der
Encyklika an die preussischen Bischofe vom 6. Januar 1886,
nachdem er die bussfertige Regierung in bekannter Weise ge-
demiitigt: ,Obgleich die Betriiger, welche sich Altkatholiken
nennen, indem sie neue und schlechte Lehren verbreiten, ver-
suchten, getituschte Anhéanger zu gewinnen*, hiitten die deutschen
Katholiken doch den Glauben ihrer Viter (!?) bewahrt und sich
den ,Nachstellungen der Lehrer der Schlechtigkeit® entzogen.
Die Kirche, fiihrt dann Leo wieder aus, sei eine ,lbernatiirliche
und vollkommene Gesellschaft®. Die oberste, absolui freie Ge-
walt in ihr besitze der Papst, unter seiner Autoritiit und seinem
Leliramt libten die Bischofe in ihren Kirchen die ihrige aus.
Sie héitten — also im Widerspruch zu den preussischen Ge-



— 711 —

setzen — durchaus frei in tridentinischen Seminaren die Geist-
lichen zu bilden. In dem gleichen kurialistischen Schimpftone
wie lber die deutschen Altkatholiken fillt Leo auch, wo er
sein Herz ausschiittet, wie wir bereits fanden, tiber die Protes-
tanten her. So noch 1896 selbst poetisch in seinem Hymnus
auf Frankreich:

O quot illustres animee nefunda

Monstra Calvini domuere,

Wie in diesen mannigfachen, aber wenig brauchbaren Be-
lehrungen, welche Leo der ganzen Menschheit zu teil werden
liess, so kam bei ihm auch in der unabliissigen Sorge fiir den
Unterricht, besonders den philosophisch-theologischen, immer
wieder die Vorliebe fiir Schule und Litteratur, die Natur des
Professors zum Vorschein. Dass er bei seiner Propaganda im
Orient um die Stiftung von hséhern und niedern Unterrichts-
anstalten immerfort besorgt war, haben wir bereits gesehen.
Besonders interessierte er sich fiir die Griindung von katho-
lischen, vom Staate vollig unabhéingigen Universititen. Mit
grosser Freude approbierte er 1887 die zu Washington, 1889
die zu Ottawa in Kanada fiir die Amerikaner, und in dem-
selben Jahre die zu Freiburg in der Schweiz. Grosses Lob
erntete der Papst 1888 von der ganzen gelehrten Welt, als
er die Benutzung des fiir die historische Forschung so tiiber-
aus wichtigen pipstlichen Archivs mit einer bis dahin uner-
horten Liberalitit gestattete und einen deutschen Professor der
Kirchengeschichte, Kardinal Hergenrdther, an die Spitze des-
selben berief. Nach dessen Tode sollte wieder ein deutscher
Geistlicher, Janssen in Frankfurt, der Nachfolger werden. Wie
dankenswert es auch war, dass endlich das pépstliche Archiv
gebdffnet wurde und dessen Verwaltung nicht mehr hinter den
ibrigen grossen Archiven Europa’s zuriickblieb, so darf doch
die Ehrung, welche Leo der deutschen Wissenschaft in der
Berufung Hergenrdthers und der Kandidatur Janssens, des be-
kannten Geschichtschreibers der Reformation, erwies, nicht
tiberschétzt werden, weil beide nur dem Namen und der Sprache
nach Deutsche, mit ihrem ganzen Wesen und Denken aber,
selbst mit ihrem manchmal recht zweifelhaften Wahrheitssinne,
durchaus kurialistisch waren.

Der Papst konnte es sich auch nicht versagen, als oberster
Professor der Theologie und Philosophie mit weitldufigen In-



— T1E —

struktionen die Studien in den katholischen Schulen zu regeln.
Zuerst erliess er am 4. August 1879 die viel besprochene
Thomas-Encyklika, in welcher er Thomas von Aquin fir den
philosophischen und dogmatischen Unterricht nicht nur empfahl,
sondern geradezu vorschrieb, wenn er auch die Berticksichtigung
sicherer Erkenntnisse aus spéterer Zeit, besonders in den Natur-
wissenschaften, nicht ausgeschlossen wissen wollte. Er beruft
sich dabei auf seine Vorginger Clemens VI., Nikolaus V.,
Benedikt XIII,, Pius V., Clemens XII.,, Urban V., Innocenz XII.,
Benedikt XIV. Von Innocenz VI. fithrt er den bekannten Aus-
spruch an: wer Thomas folge, werde nie von der Wahrheit
abirren, und wer ihn bekampfe, sei stets der Heterodoxie ver-
dachtig. Auch auf den 6kumenischen Konzilien, .auf denen
die Bliite der Weisheit aus der ganzen Welt ergliinze“, habe
er die bedeutendste Rolle gespielt, wie auf dem Lyoner, dem
Vienner, dem Florentiner, dem Vatikanischen; zu Trient habe
er neben der Bibel und dem Corpus juris auf dem Altar ge-
legen. Die Neuerer seit dem 16. Jahrhundert hitten neue
philosophische Systeme aufgebracht, die einander widersprichen
und zu endlosem Zweifel fihrten. Davon seien auch die
Katholiken angesteckt. Die Theologie miisse durchaus nach
der strengen Methode der Scholastiker behandelt werden. Auch
die biirgerliche Gesellschaft wiirde viel sicherer sein, wenn
man den bewihrten Lehren der Viter und Scholastiker folgte.
Selbst die Naturwissenschaften zogen aus der Scholastik erst
ihre rechte Bedeutung, indem die richtige Philosophie den
Zusammenhang und die Griinde der Dinge aufzeige. Neu war
es ja nicht, dass der Papst die katholischen Schulen bei der
thomistischen Lehre festhalten wollte, aber er that das mit
solchem Eifer, dass er selbst bei den Jesuiten, die in manchen
Punkten von dem urspriinglichen und echten Thomismus ab-
wichen, grossen Anstoss erregte. Wie er als Bischof in Perugia
eine Thomas-Akademie gegriindet, stiftete er nun (1879) eine
solche auch in Rom und ernannte eine Kommission zur Her-
ausgabe simtlicher Werke des beriihmten Dominikaners. Weil
Rom als Sitz der Pipste, schreibt er, durch gute Lehre sich
auszeichnen miisse, und Jiinglinge aus allen Léndern dort zu-
sammenstromten, um sie zu empfangen, miisse der Thomismus
dort besonders gepflegt werden. Wie ernst der Papst es mit
der Durchfiihrung dieses Systemes nahm, zeigte er 1887 durch



— 713 —

die Verurteilung der Schule Rosmini’s, seines frithern Freundes,
welche in Oberitalien selbst unter den Bischdfen viele An-
héanger zahlte und trotz der Anfeindungen der Jesuiten von
Pius IX. geduldet worden war. Mit seiner unbedingten Ver-
ehrung gegen Thomas verband er eine gleiche gegen den
neuen ,Kirchenlehrer® Alphonsus Liguori. Seine Schriften,
aussert er in einem Briefe iiber eine franzosische Ubersetzung
von dessen Werken, hitten bereits den grossten Nutzen ge-
stiftet, er wiinsche aber, dass sie in aller Hande gelangten.
Liguori habe die katholischen Wahrheiten dem Verstindnis
aller angepasst, die Offenbarung mit den stirksten Argumenten
verteidigt, namentlich die Lehren von der unbefleckten Em-
pfangnis Maria’s und der pépstlichen Unfehlbarkeit, durch seine
Geschichte der Haresien und seine Dogmatik alle Irrlehren,
insbesondere den Jansenismus und Febronianismus widerlegt.
Seine Moral biete die ganze Norm fiir die Lenker der Ge-
wissen. Kann man den Papst beziiglich seiner unbedingten
Verehrung gegen Thomas noch entschuldigen mit seiner durch-
aus einseitigen scholastischen Bildung, die ihn alle spétere
Entwicklung namentlich der historischen und biblischen Wissen-
schaft misskennen liess, so ist es doch ganz unverantwortlich,
in dieser Weise Liguori's Werke zu verherrlichen, welche von
krassestem Aberglauben, widerlichster Bigotterie, zelotischem
Fanatismus und bodenloser Unkritik geradezu strotzen. Nur
die bona fides des kranken Mannes entschuldigt ihn. Es
genilige hier, das Eine zu erwidhnen, dass Liguori das Geriicht
nicht unglaubwiirdig findet, Luther sei von seiner Mutter mit
dem Teufel gezeugt worden (Ist. dell’ Eres., II, 4).

Als Leo unter dem 18. August 1883 auch eine Encyklika
iiber die historischen Studien erliess, redete er wie ein Blinder
von der Farbe. Eine durchaus dogmatische Natur, von den
Jesuiten scholastisch gebildet, scheint er des historischen Sinnes
vollig zu ermangeln; wir meinen damit, nicht bloss der ge-
schichtlichen Kenntnisse, welche zu einer griindlichen Beur-
teilung theologischer Fragen unerldsslich sind, sondern auch
der historischen Kritik, der Auffassung der Dinge nach ihrem
Entstehen und ihrer allméhlichen Entwicklung. Daher erkliren
sich zahlreiche falsche Ausfiihrungen in den Encykliken des
Papstes, welche Sachkundigen vollig unverstéindlich sind. Hierzu
gehort es, wenn er in dem Rundschreiben iiber die historischen



714 —

Studien meint, dieselben wiirden heutzutage viel gegen die
Papste missbraucht; es solle nichts Unrichtiges gesagt und
nichts Wahres unterdriickt werden, um den Vorwurf der Par-
teilichkeit zu vermeiden. Sobald dies geschieht, ist die vati-
kanische Lehre nicht gerettet, wie Leo glaubt, sondern ge-
richtet. Er scheint keine Ahnung davon zu haben, welchen
Eindruck von Naivitiit diese Ausserung auf jeden unbefangenen
Historiker machen muss.

Am verfehltesten aber ist, was Leo in seiner Encyklika
von 1893 {iber die biblischen Studien ausfithrt. Dieselbe wurde
veranlasst durch eine Kontroverse franzosischer Theologen tiber
den Umfang der Inspiration. Der Rektor der katholischen
Universitit Paris, Pralat d’Hulst, stand an der Spitze derer,
welche die Inspiration der hl. Schrift mit Recht auf die Glaubens-
und Sittenlehren beschriinken wollten. Diese fiir jeden wissen-
schaftlichen Exegeten sich mit Notwendigkeit ergebende An-
schauung wird nun vom Papst, allerdings gemiiss den Bestim-
mungen des vatikanischen Konzils, verworfen. Er stellt sich
dabei wieder ganz auf den mittelalterlich-scholastischen Stand-
punkt, indem er auch auf diesem Gebiete von der Refor-
mation nur Boses zu berichten weiss, wahrend jeder Kenner,
auch der katholische, zugeben muss, dass durch den Humanis-
mus und die Reformation in Verbindung mit der Buchdrucker-
kunst die eigentliche Bibelwissenschaft in beiden Kirchen erst
begrindet wurde. Im Mittelalter, schreibt Leo, habe man wie
nie zuvor die verschiedenen ,Sinne“ der Bibel auseinander-
gehalten, den Zusammenhang der Stellen erliutert, die Biicher
zerlegt, das Gewicht derselben fiir die Theologie erortert, den
Inhalt klar gemacht u. s. w. Der Meister der Exegeten sei
wieder Thomas von Aquin. Die vielen Drucke besonders der
Vulgata sofort nach Erfindung der Buchdruckerkunst zeigten,
dass es eine Verleumdung sei, zu sagen, die Bibel habe man
im Mittelalter vernachliassigt. Indem dann der Papst eine An-
leitung zum Bibelstudium zu geben versucht, will er, dass da-
bei die Vulgata zu Grunde gelegt werde, wenn auch nicht ohne
Beriicksichtigung der andern Texte. Weil inspiriert, besitze
der Bibeltext verschiedene ,Sinne¥. Die allegorische Deutung
habe die Kirche von den Aposteln empfangen. Es schicke
sich nicht, die Werke protestantischer Exegeten denen der
katholischen vorzuziehen. Sehr niitzlich fir die Exegese sei



— Tl —

die Kenntnis der orientalischen Sprachen. Die sog. hohere
Kritik, die Biicher nach innern Grinden zu beurteilen (!?7), be-
ruhe auf einem falschen Prinzip. Auch naturwissenschaftliche
Kenntnisse seien wiinschenswert zur Widerlegung der auf die
Bibel gemachten Angriffe. Obgleich der Papst seine Herme-
neutik viel aus Augustinus schépft, bekanntlich einem ziemlich
schlechten Exegeten, mahnt er doch, nicht in allem buchstib-
lich den Vatern zu folgen, weil diese auf dem Standpunkt ihrer
Zeit gestanden. Nach diesem einzigen Lichtblicke in der ganzen
Encyklika folgt dann zum Schluss die feierliche Grablegung
aller wissenschaftlichen Exegese in dem Kathedralspruch: nicht
bloss in Sachen des Glaubens und der Sitten, sondern in allem
und jedem sei die ganze Bibel absolut fehlerlos, weil sie nach
dem Diktat des hl. Geistes geschrieben sei, Gott aber nicht
der Urheber eines Irrtums sein konne. Und erst kirzlich
(15. Januar d. J.) hat der Papst dieser dogmatischen Entschei-
dung das Siegel aufgedriickt, indem er den Spruch der Inqui-
sition bestitigte, dass die Echtheit von 1. Joh. 5, 7: drei sind,
die Zeugnis geben im Himmel u. s. w., welche kein Sachver-
standiger zu verteidigen wagt, nicht einmal bezweifelt werden
dirfe. Da ist es denn auch mit den sichersten Resultaten der
biblischen Texteskritik ganz zu Ende.

Die litterarischen Studien in Rom selbst suchte Leo 1885
zu heben durch ein Breve, in welchem er den Betrieb der la-
teinischen, griechischen und italienischen Sprache empfahl. Mit
einer gewissen Gereiztheit aber liasst er sich 1891 bei der Er-
weiterung der vatikanischen Sternwarte in einem Motu proprio
aus: Es sei eine schamlose Verleumdung, dass die Kirche keine
Wissenschaft wolle. Ausser der kirchlichen habe sie stets auch
die weltlichen Wissenschaften gepflegt. Der kirchlichen Philo-
sophie koénne kaum noch etwas hinzugefiigt werden, von der-
selben abweichen, sei schon gefdhrlich. Unter den Naturwissen-
schaften habe die Kirche stets die Astronomie bevorzugt. Ein
Satiriker konnte hierzu die Bemerkung machen: Der Papst hétte
dabei namentlich an (Galilei und das kopernikanische System
erinnern sollen, zumal er der Bibel, welche selbstverstandlich
das antike, ptoleméische Sonnensystem zur Voraussetzung hat,
absolute Irrtumslosigkeit zuerkennt.

Wenn es aber wirklich wahr ist, dass die Papste immer
so sehr fiir die Pflege aller Wissenschaften sorgten, wie kommt



— 716 —

es denn, dass der niedere Klerus in Italien stets auf einer so
tiefen Bildungsstufe stand, und die Bevilkerung des péapstlichen
Heimatlandes vielleicht nach der Spaniens und Portugals die
ungebildetste in ganz Europa war? An natiirlicher Begabung
fehlt es den Italienern sicher nicht; aber selbst bei allen kul-
turellen Fortschritten, welche das Land seit dem Sturze der
Papst- und Bourbonenherrschaft gemacht hat, zédhlt es nach
Ausweis der letzten Volksaufnahme 67°, Analphabeten und
koénnen 600,000 Knaben keine Schule besuchen aus Mangel an
Kleidung und Nahrung. Hat denn das piapstliche Lumen de
ceelo seine Strahlen immer nur in die Ferne gesandt und das
causerwihlte Volk Gottes“ zu seinen Fiissen in der Finsternis
belassen? Oder hat auch hier wieder der Teufel durch die
Freimaurersekte den Italienern das Lesen und Schreiben ver-
leidet ?

Von den wissenschaftlichen Bestrebungen Leo's durfen wir
nicht Abschied nehmen, ohne die historische Grundlage vieler
seiner Anschauungen zu beleuchten.

Wie es mit seinem Sinne fiir geschichtliche Entwicklung
beschaffen ist, haben wir bereits erortert, desgleichen ange-
deutet, wie er mit den historischen Beweisen fur die vatika-
nischen Dogmen verfiihrt. Derselben Methode entsprechen seine
sonstigen geschichtlichen Reminiscenzen. In einer Allokution
tiber die Orientalen (1894) tragt er die langst tiberwundene
Legende vor, der papstliche Stuhl des hl. Petrus habe eine Zeit
lang in Antiochien gestanden, was sogar mit seiner eigenen
anderweitigen Behauptung im Widerspruch steht, das Papsttum
sei unzertrennlich mit Rom verbunden. Bei seinen Verhand-
lungen mit den Kopten (1895) bezieht er sich wiederholt auf
die legendarische Stiftung der Kirche von Alexandrien durch
Markus im Auftrage des Petrus. In der Encyklika iiber Cyrill
und Methodius (1880) wird die Legende von der Uberbringung
des Leibes des romischen Klemens aus der Krim nach Rom als
Geschichte erzédhlt. Der Papst meint, der hl. Cyrill (im 9. Jahr-
hundert) habe leicht die Echtheit des Leibes Kkonstatieren
konnen infolge der Uberlieferung und des Vorhandenseins des
Ankers, mit welchem Trajan den Klemens in das Meer habe
versenken lassen. Viele Wunder bei der Uberfiihrung nach Rom
vervollstiandigten nach seiner Ansicht den Beweis.



— 77 —

Alles aber iiberbietet Leo an kritiklosem Legendenglauben
in dem Dekret, durch welches er die Echtheit des zu Com-
postella angeblich aufgefundenen Leibes des Apostels Jakobus
des Altern bestitigt (1. November 1884). In diesem Jahrhundert,
schreibt er, seien wunderbar aufgefunden worden die Leiber
der heiligen Franziskus, Klara, Ambrosius, Gervasius und Pro-
tasius, der Apostel Philippus und Jakobus des Jiingern. Nun
kamen auch noch die Leiber Jakobus' des Altern und seiner
Schiiler Athanasius und Theodor im Dome von Compostella
hinzu. Gemiiss der von den Papsten bestitigten Uberlieferung
hatten diese den Leib ihres Lehrers nach dessen Enthauptung
in Jerusalem nach Spanien gebracht, wo er gewirkt, Wahrend
der Invasion der Araber sei das Grab aller drei verschiittet,
aber im 9. Jahrhundert wunderbar durch einen Stern kenntlich
gemacht worden, weshalb man den frihern Namen der Stadt
Iria Flavia in Compostella verdndert habe. Ende des 10. Jahr-
hunderts habe Gott den Versuch, das Grab zu zerstéren, ver-
eitelt, indem er den Brand an dem Presbyterium des Domes
Halt machen liess und die Truppen Almansors mit Wir-
mern schlug. Im 16. Jahrhundert seien die Reliquien bei
der Invasion der vom Glauben abgefallenen Englinder vor
deren Fanatismus gerettet und verborgen worden. Jetzt habe
man sie im Dome an einer andern Stelle, als wo man sie
wahnte, wiedergefunden, und nach sorgfiltiger Untersuchung
werde die Echtheit péapstlicherseits bestéitigt. Hier bewegt sich
der Papst natiirlich in einem ganzen Nest von Legenden. Aus
dem Namen Compostella, der sonst von Giacomo Postolo ab-
geleitet wird, mag die Sage von dem Stern entstanden sein.
Vor dem 9. Jahrhundert hat niemand von einer Wirksamkeit
des Jakobus in Spanien etwas gewusst. Die sonstige wunder-
bare Geschichte der Reliquien ist so abenteuerlich, dass man
es nur bedauern kann, wenn der Papst auf solcher Grund-
lage die Echtheit der vorgezeigten Gebeine dekretiert.

Die unkritische Legenden-Atmosphére Leo’s fithrt uns natur-
gemiss zu einer Betrachtung seiner Art von Frommigkeit.
Dass er, in der modern-jesuitischen Bigotterie aufgewachsen,
dieselbe als Bischof sehr zu fordern bestrebt war, haben wir
frilher gesehen. Als Papst blieb er derselben Richtung, theo-
retisch wenigstens, treu. In alter Zeit hielt man in Deutsch-
land das Rosenkranzgebet wegen des geisttotenden Hersagens



— 718 —

von 150 ,Gegriisset seist du, Maria“ nur fiir einen Notbehelf
derer, welche eines Gebetbuches sich nicht bedienen konnten.
Leo ist es eine Herzenssache, diese von dem Stifter des Domi-
nikanerordens angeblich infolge einer Muttergotteserscheinung
aufgebrachte Gebetsart in der ganzen Kirche zur Geltung zu
bringen. Nach {ritherer Empfehlung derselben ordnete er 1883
an, dass in die Lauretanische Litanei eingefiigt werde: Konigin
des heiligsten Rosenkranzes, bitte fir uns. 1886 befiehlt er das
tagliche Abbeten des Rosenkranzes in allen Marienkirchen
Roms. 1891 erldsst er eine Encyklika tiber denselben als
Heilmittel gegen den kirchenfeindlichen Geist der Welt, dem
auch viele Namenkatholiken huldigten, weshalb nirgendwo der
Kirche die ihr gebithrende Stellung in der Staatsordnung an-
gewiesen werde. Schon zwei Jahre nachher folgte eine neue
Encyklika tiber denselben Gegenstand: Oft schon habe er die
Fursten ermahnt, nur Gesetze zu geben, welche dem goéttlichen
Willen entspriachen, und fiir das allgemeine YWohl zu sorgen.
Die heutige Gesellschatt kranke besonders an Scheu vor einem
fleissigen, bescheidenen und leidenden Leben, wie an der Ver-
gessenheit des Jenseits. Dagegen sei der Rosenkranz als Be-
trachtung des Familienlebens in dem Hause von Nazareth
das beste Heilmittel. Der Gedanke an das Jenseits zerstore
durchaus nicht die Liebe zum Vaterlande und zu der irdischen
Kultur. Das Reich Gottes solle zuerst gesucht werden, das
tibrige werde dabei nicht vernachléassigt, Gott sel wie der Ur-
heber der Gnade, so auch der der Natur. DMaria selbst, so
schliesst die Belehrung, sei die Erfinderin und Lehrerin des
Rosenkranzes. Eine dritte Encyklika tiber den Rosenkranz
erschien 1895, indem der Papst anordnete, dass in Patrd in
Achaja nach dem Wunsche des eucharistischen Kongresses von
Jerusalem eine Kirche vom hl. Rosenkranz gebaut werde fir
lateinischen und griechischen Gottesdienst.

Wie auf diese Weise Leo dem geisttotenden Abbeten des
Rosenkranzes theoretisch eine Beziehung zu den sittlichen Zu-
stinden der Gegenwart zu verleihen suchte, so brachte er auch
damit die Verehrung der heiligen Familie, des heiligen Joseph
und selbst des vorgeblichen Hauses von Nazareth zu Loretto
in Verbindung. Zu dem 600jahrigen Jubilium .der wunder-
baren f}bertragung dieses Hauses durch Engel“ schrieb er
1894 einen Jubelablass aus. 1892 stellte er mit zahlreichen



— T -

Ablassen versehene Statuten auf fiir eine in der ganzen Welt
zu verbreitende Bruderschaft von der heiligen Familie mit
ihrem Centrum in Rom, wie er auch im Jahr vorher die Be-
gehung des Josephsfestes als eines oOffentlichen Feiertages den
Bischofen Oberitaliens gestattete. Die heilige Maria ernannte
er 1891 zur Patronin des neugebildeten Staates Congo und
belobte den Konig von Belgien wegen EKinfiihrung des Ordens
,vom unbefleckten Herzen Maria's® daselbst, weil die katho-
lische Religion Quelle und Ursprung aller Humanitiit sei. Des-
gleichen galt ihm der Eintritt in den dritten Orden des heiligen
Franziskus als ein wirksames Mittel gegen die Socialdemokratie,
weshalb er 1882 denselben empfahl, die Regeln der Bruder
schaft erleichterte und deren Ablisse vermehrte — was freilich
auf socialistisch gestimmte Gemiiter sehr wenig Eindruck ge-
macht haben dirfte.

So suchte der Papst mittelalterliche Formen und An-
schauungen in fast abenteuerlicher Weise fiir die heutigen
Kulturaufgaben, natiirlich ganz erfolglos, zu verwenden. Keine
Bigotterie war ihm zu widersinnig, dass er sich ihrer nicht
angenommen hiitte. Der liangst aufgedeckte grobe Betrug mit
der Mufttergotteserscheinung zu Lourdes, welcher um kein Haar
hoher stand als der von der preussischen Polizei und Justiz
vernichtete Marpinger, spielt unter wesentlicher Mitwirkung
Leo’s eine bedeutende Rolle in dem neuen Katholizismus. Er
gestattete seine Einfliihrung in die offiziellen Ritualbiicher, das
Missale und Brevier, und sanktionierte so den Aberglauben
,der Wunder von Lourdes“ mit seiner hochsten Autoritiit.
Dagegen will es wenig besagen, wenn der Papst, die jesuitische
Verehrung einzelner Korperteile Christi oder Maria’s beférdernd,
1884 beispielsweise die Bruderschaft ,vom heiligen Antlitz* zu
Tours mit Abldssen versieht und bald nachher zur Erzbruder-
schaft erhebt.

Die Selig- und Heiligsprechungen nahmen in der von
Pius IX. her gewohnten Fiille ihren Fortgang. Hatte dieser
unter dem Einfluss der Jesuiten so viele Kanonisationen vor-
genommen wie keiner seiner Vorginger — unter den 89 Kanoni-
sierten des Jesuitenordens verdanken diese Ehre 81 Pius IX.
— so0 wollte Leo hinter demselben nicht zuriickbleiben. Auch
dem Jesuitenorden erzeigte er dabei einige Gefilligkeit, indem
er nicht bloss Angehorige der Gesellschaft in dieser Weise



= T =

auszeichnete und das Jubiliium des von Benedikt XIII. heilig
gesprochenen Aloysius feierlich beging, sondern auch den Herz-
Jesu-Kultus von neuem sanktionierte. 1891 liess er nimlich
den Kanonisationsprozess der Anna Magdalena Remugat von
Marseille einleiten, welche unter Fiihrung der Jesuiten sehr
fiir die Ausbreitung jenes Kultus geeifert hatte. Christus zeigte
sich ihr in der Eucharistie als Knabe, trug ihr auf, das Werk
der seligen Alacoque fortzusetzen u.s. w. (1713). Es verlohnt
sich nicht, die Namen der Kanonisierten oder der als solche
in Aussicht Genommenen alle hier aufzuzéhlen mit den zum
Teil sehr abenteuerlichen Wundern, die sie verrichtet haben,
oder die an ihren Grabern geschehen sein sollen. HEs gentigt,
an die Kanonisation des mit Absicht ganz in Schmutz ver-
kommenen romischen Bettlers Labre zu erinnern (1881), der
mit den Sidulenheiligen der alten Zeit in eine Kategorie gehort;
dass der ungliickliche Mann nicht nachahmungswert, sondern
geisteskrank war, unterliegt wohl keinem Zweifel. Von einem
beriihmten Prediger Dal JMonte (v 1778), der demnichst auch
selig gesprochen werden soll, erzidhlen die Akten (1890), der-
selbe habe auf einen Baum gezeigt mit den Worten, die Seelen
fielen in das Fegfeuer, wie die Blatter von diesem Baume; und
siehe, plotzlich seien die Blatter davongeflogen bis zur Ent-
laubung. Ein anderes Mal habe es wéhrend seiner Predigt
im Freien angefangen zu regnen, aber kein Tropfen habe
einen seiner Zuhérer beriihrt. Am vergangenen Christihimmel-
fahrtfeste vollzog der Papst in der Peterskirche mit dem alt-
herkémmlichen Pompe, wie er seit 1867 nicht mehr stattge-
funden, die Kanonisation des Stifters der Barnabiten und eines
Pfarrers von Lothringen aus dem 17. Jahrhundert. ODb er mit
solchem Pompe diese Seite seiner pontifikalen Thitigkeit
schliessen wollte?

Nach dieser quellenmiissigen Darstellung der Wirksamkeit
Leo’s driangt sich die Frage auf, wie es moglich gewesen, dass
er in den Ruf eines ,liberalen“ oder ,aufgeklarten“ Papstes
geriet. In Deutschland wurde dies besonders durch den Fiirsten
Bismarck veranlasst, der sich freute, im Gegensatz zu dem
stets polternden und schimpfenden Pius IX. einem ,friedlieben-
den“ Papste zu begegnen, der ihm half, den verungliickten,
weil ohne Sachkenntnis unternommenen ,Kulturkampf* beizu-
legen. In Gelehrtenkreisen fand man diese Annahme bestéitigt



—

durch das Interesse fiir Wissenschaft und Litteratur, welches,
wieder im Gegensatz zu seinem Vorginger, Leo an den Tag
legte, namentlich aber durch seine Erioffnung des vatikanischen
Archivs. In Frankreich dachte man sich das Papsttum in
ganz neue Bahnen gebracht durch die unerwartete Anerkennung
der Republik und den damit verbundenen Bruch mit den
Monarchisten. Dazu kam, dass Leo sich der ,Enterbten*, des
Proletariates gegen die besitzende Klasse annahm und seine
Tiara in die Biirgerkrone des ,Arbeiterpapstes zu verwandeln
schien. Wenn dann anderseits Leo entgegengesetzt klingende
Saiten anschlug, als ob er alle Schrecken des DMittelalters
wieder herauffiihren wollte, so schoben die ,Liberalen® dies
den Jesuiten in die Schuhe, welche einen augenblicklichen Sieg
tiber den ,freisinnigen“ Papst errungen hétten. Das war nun
eine durchaus falsche Beurteilung. Unkundigen entging es,
dass Leo die mittelalterlich-pépstlichen Tendenzen in der ex-
tremsten Weise verfolgte, nur in einer der Zeit und den Um-
stinden mehr angepassten Form als Pius IX. Er handelte
nach dem Grundsatz des heiligen Franz von Sales, dass man
mit etwas Honig weiter komme als mit einem ganzen Gefiss
voll Essig. Seine Nachgiebigkeit war immer nur Mittel zu
freilich unerreichbaren Zwecken. Das Selbstgefiihl als ,Vater
der Konige und Fiirsten“, als ,Regierer des Erdkreises“, als
yunfehlbarer Lehrer der Menschheit” und ,Stellvertreter Gottes
auf Erden“ verliess ihn nie. Charakteristisch fiir seine Ge-
samtanschauung ist insbesondere seine Haltung zur Unfehlbar-
keitslehre. Als Bischof vor 1870 schwach gallikanisch, revi-
dierte er seine Lehre geméss dem vatikanischen Konzil, und
als Papst ging er weit tiber dieses hinaus, indem er die In-
fallibilitdt nicht auf die Formulierung von Dogmen beschréankte,
sondern folgerichtig wie Gregor VII., Leo X., Gregor XIII,
Gregor XIV. und andere Pipste auf alle seine amtlichen Er-
lasse und Entscheidungen ausdehnte. In seiner Lehre also ist
der ,liberale Papst noch absolutistischer als die Jesuiten, von
denen das vatikanische Dogma stammt. Wie herrisch er aber
in der Geltendmachung dieser Lehre verfihrt, zeigte er noch
jungst in den unter dem 25. Januar dieses Jahres erlassenen
neuen Regeln iiber den Index der verbotenen Biicher. Fortan
miissen alle Katholiken, welche tiber religivse oder moralische
Themata schreiben, ihre Manuskripte der bischoflichen Pra-



722

ventiveensur unterwerfen, die Geistlichen aber, um ein Beispiel
des Gehorsams zu geben, fiir alle, auch profane Schriften die
bischofliche Approbation nachsuchen. Kein der Censur zu
unterbreitendes Buch darf anonym erscheinen, wenn nicht aus
besondern Griinden mit Erlaubnis des Bischofes. Jede folgende
Auflage oder Ubersetzung eines solchen Buches ist von neuem
zu approbieren. Kein Buchhéndler darf ohne Erlaubnis der
Indexkongregation ein verbotenes Buch im Laden haben. In
den Umarmungen solcher heissen pépstlichen Liebe wird die
Wissenschaft, soviel noch davon in den ultramontanen Kreisen
am Leben ist, bald in den letzten Ziigen liegen.

Alles in allem genommen, mochten wir Leo den Papst der
Widerspriiche nennen. Liberal, um anzulocken, wird er schroff,
wo er Gegner findet. Schmeichlerisch gegen die Fiirsten wie
gegen die Demokratie, erhebt er sich grundsiitzlich iiber beide.
Personlich liebenswiirdig und ungezwungen, weiss er nicht bloss
seine Wiirde zu wahren, sondern auch seinen mittelalterlichen
Grundsiitzen nichts zu vergeben. Die moderne Welt kennend
und ihre Fortschritte bewundernd, beklagt er den Abfall von
der Weltanschauung des 13. Jahrhunderts. Er liebt es,
lateinische Verse zu machen nach antikem Muster mit der
Eitelkeit eines Humanisten aus der Schule des Erasmus, aber
dessen Reformtheologie verabscheuend, giebt er dem Kardinal
Cajetan nichts nach in der Verehrung der Scholastik.

Auf dem grossen Welttheater geht es nicht anders als auf
der Biihne: ,Wer vieles bringt, wird manchem etwas bringen,
und jeder geht zufrieden aus dem Haus“, d. h. in die Prosa
des Lebens iibersetzt: Wer sich in Widerspriichen bewegt, hat
den Vorteil stets auf seiner Seite. Viele halten ihn fiir ihren
Gesinnungsgenossen, und wenn er Macht besitzt, werben sie
um seine Gunst. Monarchisten wie Demokraten, Reaktionédre
wie moderne Fortschrittsménner griffen aus der Thatigkeit Leo’s
auf, was sie fiir sich verwenden konnten. Aber der verdiente
Lohn der Inkonsequenz oder gar der Charakterlosigkeit pflegt
auch zu sein der Verlust des Vertrauens und des dauerhaften
Erfolges. .Ehrlich wihrt am langsten“, d. h. der Gewinn
erscheint spit, aber dafiir hat er auch soliden und bleibenden
Wert. Leo’s Erfolge waren rasche und blendende. Die liberale
Welt jauchzte ihm noch mehr zu als die gliubige. Aber die
Erntichterung blieb nicht aus. Und fragt man sich, was er



— 723 —

mit den grossen Plénen seines Pontifikates erzielt habe, so
lautet die Antwort: nichts. Seine lateinischen Abhandlungen
uiber die weltbewegenden Fragen der Gegenwart, die er als
Encykliken iiberschrieb, waren und blieben akademische Reden.
Die Welt hat sie nicht beachtet. Nur die i{iber Thomas von
Aquin brachte unter den Geistlichen den Thomismus in Schwung,
ohne indes die Anschauungen der Gelehrtenwelt irgendwie
zu beeinflussen, withrend die von Unkenntnis zeugende liber
das Bibelstudium mehr oder weniger versteckten Widerspruch
selbst im geistlichen Lager fand. Die beiden Hauptziele des
Papstes aber, die Wiederherstellung des Kirchenstaates und die
Vereinigung aller Kirchen unter dem unfehlbaren rémischen
Pontifex sind mit Sicherheit als voéllig verfehlt zu betrachten.
Aus der Sehnsucht des Mittelalters seit dem 13. Jahrhundert,
dem Leo so sehr ergeben ist, hitte er entnehmen konnen, wie
man sich schon damals das Lumen de ceelo auf dem romischen
Stuhle, den Papa angelicus dachte. Es sollte ein Papst sein
ohne Kirchenstaat, in evangelischer Armut, aber mit der
Souveranitit des Geistes umkleidet, der die Kirche von allen
Missbriauchen und Irrtiimern reinigte, ein ,gerechter, wahrhafter
und heiliger Papst“, durch dessen Erneuerung der Christen-
heit in ihrer Jugendbliite die grosse Union herbeigefiihrt und
die noch heidnische oder ungléubige Welt zum Evangelium
sollte bekehrt werden.

Dass er dieser vom Mittelalter ersehnte und vorherver-
kindete Papst sei, wird Leo XIII. nicht behaupten wollen.

J. LANGEN in Bonn.

Revue intern. de Théologie. Heft 20, 1897, 48



	Leo XIII.

