
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 20

Artikel: Leo XIII.

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 675 —

LEO XIII.

Als Pius IX. am 7. Februar 1878 gestorben war, wähnten
Kurzsichtige, mit ihm werde das Papsttum zu Grabe getragen.
Er endete als entthronter Herrscher, mit fast allen Mächten
der Erde in Streit verwickelt, die niemals rückgängig zu
machende moderne Gestaltung der Welt verfluchend und ihr
gegenüber sich selbst für den unfehlbaren Stellvertreter Gottes
erklärend. Der Gedanke lag nahe, nun werde dem Kirchenstaat

das mit ihm unzertrennlich verbundene Papsttum folgen,
zumal das so bis zur äussersten Spitze durchgeführte System
in der ganzen gebildeten Menschheit nur auf Verwerfung
rechnen konnte. Aber bei dieser Kombination hatte man den

gesunden Sinn der Menschen überschätzt und nicht bedacht,
dass die menschlichen Dinge teils infolge menschlicher Unfähigkeit,

mehr aber noch infolge selbstsüchtiger Interessen aus
Widersprüchen und Halbheiten zusammengesetzt sind. Das
Konklave fand statt in Rom selbst, in den gewohnten Formen,
mit einer Ruhe und Freiheit wie nie zuvor. Und nur das Eine
erinnerte an das Aussergewöhnliche des abgeschlossenen Pon-
tifikates, dass extrem gesinnte Kardinäle, wie der Jesuit Franzelin,

meinten, der neue Papst könne sich wieder nur Pius
nennen. Aber selbst diese Phantasie, als ob ohne Pius das

Papsttum sterben müsse, zerstob vor der nüchternen Haltung
des Neugewählten. Von Pius IX. nicht geliebt, und von dessen

allmächtigem Staatssekretär Antonelli gefürchtet, nannte sich
Kardinal Pecci, aus Dankbarkeit gegen Leo XII., der ihm zu
seiner Carriere verholfen, Leo XIII. Er trat das ganze Erbe
seines Vorgängers mit ausdrücklicher Gutheissung an, ver-

Revue intern, de Théologie. Heft 20, 1897. 45



— 676 —

waltete es aber mit solcher Zurückhaltung, dass selbst
ausgesprochene Gegner des Papsttums, Fürst Bismarck voran, seine

guten Freunde wurden. Was man vor seiner Erhebung für
die Quadratur des Zirkels hielt, hat er zu konstruieren
verstanden. In dieser Welt der Widersprüche wusste er mit
widerspruchsvollem Wesen zurecht zu kommen, zumal auch die
Zeitereignisse der Aufnahme seiner zweideutigen Anerbietungen
sich günstig erwiesen.

Joachim Pecci wurde geboren am 2. März 1810 zu Carpineta,

einem kleinen Städtchen der Diöcese Anagni. Einer
Patrizierfamilie von Siena entstammend, studierte er zuerst bei
den Jesuiten in Viterbo, dann in dem durch sie geleiteten Collegium

Romanum, zuletzt in der Adelsakademie zu Rom, welche
die Schule der päpstlichen Diplomaten ist. Alle Kurse
absolvierte er mit Auszeichnung ; durch Begabung und namentlich
durch Fleiss, der wohl nicht ohne Ehrgeiz war, ragte er unter
seinen Mitschülern hervor. Wiederholte Erkrankungen, welche
seine Gesundheit für das ganze Leben schwächten, sind
wahrscheinlich die Folgen von Überanstrengung des zarten
Organismus gewesen. Der jesuitischen Bildung seines Geistes
entsprach die Erziehung zu mönchisch-asketischer Frömmigkeit.
Seine Mutter, selbst dem dritten Orden des hl. Franziskus
angehörend, hatte dazu bereits im elterlichen Hause den Grund
gelegt.

Kein Hauch modernen Geistes hatte den Jüngling berührt,
als er, schon mit 27 Jahren Hausprälat Gregors XVI., in die
päpstliche Verwaltungscarriere trat. Am Neujahrstage 1838
las er seine erste Messe und wurde bereits sechs Wochen
später zum Delegaten von Benevent ernannt, die aufständische
und zerrüttete Provinz in Ordnung zu bringen. Anstrengung,
Sorge und Arbeit warfen den jungen Mann wieder aufs Krankenlager,

dass man an seinem Aufkommen zweifelte. Nachdem
er, soweit es möglich war, in Benevent seine Aufgabe gelöst,
ward er in derselben Eigenschaft und zu gleichem Zwecke 1841

nach Perugia gesandt, der Hauptstadt des von Mazzini
unterwühlten Umbrien. Zwei Jahre später sollte er das Ausland
und die grosse Welt kennen lernen durch die Übernahme der
Nuntiatur von Brüssel, welche er drei Jahre lang verwaltete.
Hier trat er in freundschaftliche Beziehungen zu der
königlichen Familie, welche ihn das Hofleben und den Verkehr auch



— 677 —

mit Andersdenkenden kennen lehrten. Durch kluge Vermittlung
wusste er in dem durch die Kämpfe zwischen Freimaurern und
Ultramontanen beunruhigten Lande vieles ins Gleiche zu bringen,
ohne den päpstlichen Grundsätzen etwas zu vergeben. 1846
wurde ihm das wegen der politischen Verhältnisse schwierige
Bistum Perugia anvertraut, weil er als Nuntius den Titel des
Erzbischofs von Damiette i. p. besass, mit dem Range eines
Erzbischofs, und 1853 ihm von Pius IX. die Kardinalswürde
verliehen.

Die bischöfliche Verwaltung Pecci's in Perugia charakterisiert

sich als ein getreues Miniaturbild seines Pontifikates. Was
er als Bischof für Perugia und wegen seiner geistigen
Überlegenheit über seine Amtsbrüder für ganz Umbrien war, das
wollte er als Papst für die ganze Kirche werden. Es verlohnt
sich darum der Mühe, seine bischöfliche Amtsführung näher zu
betrachten. Zunächst fällt auf seine besondere Fürsorge für
die Bildung und Erziehung des Klerus. Dass es damit in den
bischöflichen Seminarien Italiens übel bestellt ist, weiss alle
Welt. Alles läuft auf die notdürftigste Abrichtung hinaus. Von
umfassenden und gründlichen Studien ist in der Regel selbst
bei den Lehrern keine Rede. Diesem Übelstande suchte Pecci
in seinem Seminar abzuhelfen, zum Teil durch persönliches
Eingreifen, als ob er der oberste Professor wäre. Er
verschmähte es nicht, selbst zu unterrichten oder zu prüfen, die
Lässigen anzutreiben, die Tüchtigen zu belohnen. Aber freilich

nicht nach deutschem Muster. Selbst nur einseitig
scholastisch gebildet, wollte er strenge nach Thomas von Aquin
gelehrt wissen, wenn er auch daneben hinsichtlich der Form
auf Aneignung des Geschmackes der altklassischen lateinischen
Schriftsteller drang. Zur Beförderung der Thomasstudien stiftete
er schon in Perugia eine Thomasakademie. Als Sprecher des
umbrischen Provinzialkonzils von Spoleto (1849) entwarf er für
die bischöflichen Seminarien einen ausführlichen Studienplan,
setzte aber, dessen lediglich dekorative Bedeutung erkennend,
als Minimum der klerikalen Bildung fest die Erlernung der
italienischen und lateinischen Grammatik, der Elemente der
Arithmetik und Geschichte, der Logik, Metaphysik, Ethik und
Physik, sowie der Moraltheologie verbunden mit wenigstens einiger
Kenntnis der Dogmatik und der Liturgie. Für die Dogmatik
schrieb das Konzil Perrone, für die Moral Scavini vor. Kirchen-



— 678 —

geschichte und Bibelwissenschaft lagen also ganz ausserhalb
des Bereiches, auf den selbst ein die ..Wissenschaft1' so
hochschätzender Bischof sein Hauptaugenmerk richtete, und ein
wenig Dogmatik nach dem in Deutschland sattsam bekannten
Jesuiten Perrone genügte Da begreift man, wie die jetzt
ausnahmslos italienischen Päpste sich für ..die unfehlbaren Lehrer
der Menschheit" erklären können! Zum „apostolischen
Visitator" der kleinen verrotteten Universität Perugia ernannt,
suchte Pecci auch diese in seinem Geiste emporzubringen. Der
letzte Hirtenbrief, den er 1878 als Bischof schrieb, handelt von
der „Kirche und Bildung". Er feiert darin Cicero und Seneca
als würdige Repräsentanten „der lateinischen Weisheit", rühmt
jenen als „grossen Redner und sehr grossen Philosophen" und
erklärt Seneca für einen halben Christen. Wir werden noch
hören, dass ihm die lateinische Rasse als der Urquell alles
menschlichen Lichtes gilt.

Wie die bischöfliche Verwaltung Pecci's seine eigene
wissenschaftliche Bildung bei den Jesuiten widerspiegelt, so auch
seine von der Mutter empfangene und in den Schulen
entwickelte Frömmigkeit. Wir begegnen hier nicht den alten,
einfachen Formen der frühern Kirche, welche die Grundwahrheiten

der christlichen Religion in die Erinnerung riefen,
sondern der modern-jesuitischen Bigotterie, welche der Visionen
hysterischer Nonnen, abenteuerlicher Legenden und Wunder
nicht entbehren kann. 1872 wohnte der Bischof den Exercitien
der Tertiarier des hl. Franziskus bei und liess sich zu deren
Kardinal-Protektor ernennen. Hatte er 1863 eine Sühneandacht
gegen das „Leben Jesu" von Renan ausgeschrieben, so weihte
er 1872 seine Diöcese feierlich dem Herzen Jesu, wobei er freilich

nicht ganz orthodox dasselbe als „Symbol seiner Liebe"
bezeichnete im Gegensatz zu der jesuitischen Anbetung des

fleischlichen Organes. Und im zweiten Jahre nachher findet
er, damit nicht genug gethan zu haben, weil alle Schätze der
Gnade in die Hand der unbefleckten Jungfrau gelegt seien und
die immer verzweifelter werdenden Zustände neue Schutzmittel
erheischten. Die Dedikation der Diöcese an die unbefleckt
Empfangene, so verordnet er, solle geschehen mit Ausstellung
des hl. Brautringes Maria's, den Perugia das Glück habe zu
besitzen zum Beweise, class die hl. Jungfrau diese Stadt
besonders liebe. Wir fügen noch bei, dass der Kardinal 1876



— 679 —

eine Wallfahrt nach Loretto unternahm zu dem legendarischen
Hause der hl. Familie von Nazareth.

Wie Pecci sich zu dem Vordringen fremder religiöser
Anschauungen nach Italien stellte, lässt sich leicht denken. Der
Protestantismus ist ihm nicht bloss ein falsches System, welches
er verwirft, sondern eine vergiftende Pest, und dessen Vertreter
sind gottlose Betrüger. Als waldensische Schulen in Perugia
entstanden ('1863), erliess er ein Hirtenschreiben, in dem er
ausführt, Protestanten hätten sich eingeschlichen, um seine Diö-
cesanen betrügerischerweise von dem wahren Glauben
abtrünnig zu machen ; ihre Lehre sei der verderblichste aller
Irrtümer; unter dem lügenhaften Vorgeben, das Evangelium
zu verbreiten, untergrüben sie alle Religion; von Stolz und
Gottlosigkeit getrieben, suchten sie ihre absurden Meinungen
an die Stelle der Kirchenlehre zu setzen. Den Präfekten von
Umbrien aber fordert er gleichzeitig auf, die protestantischen
Konferenzen eines Apostaten in Perugia zu unterdrücken, weil
die katholische Religion doch noch immer Staatsreligion sei.

Gewissensfreiheit im Sinne der Ungläubigen, führt er in einem
Fastenhirtenbrief aus, sei ein Unding, ebenso die Lehre einer
bloss natürlichen Religion, welche jetzt Protestanten auf dem
unbeflekten Boden von Perugia verkünden wollten. Sie
verbänden sich mit den Ungläubigen unter dem Vorwande, dass
der Katholizismus nicht mehr zeitgemäss sei, und redeten von
Emancipation und Fortschritt, wie die Schlange im Paradiese:
ihr werdet sein wie Gott. Indem sie sich auf das Evangelium
beriefen, hätten sie aus dem Zusammenhang gerissene Stellen,
gefälschte Texte der Bibel oder häretische Traktätchen in den
Händen. Der Protestantismus sei von Anfang an voll von
Widersprüchen und Entzweiung, weil er wurzle in dem Wahnwitz

menschlicher Köpfe. Dass es zur Rechtfertigung nur des

Glaubens, nicht der guten Werke bedürfe, widerspreche notorisch
der Lehre Christi. Luther habe sich bis zu der verbrecherischen

Sentenz verstiegen : sündige tapfer, glaube noch tapferer,
und deine Übelthaten werden dir nicht schaden. Die Protestanten,

heisst es wieder in dem Hirtenbrief von 1868, empörten
sich mit der Anmassung, die Kirche zu reformieren, und setzten
ihre subjektiven Lehren an die Stelle der kirchlichen; nur den
Namen des Christentums behielten sie in Lehre und Sitten bei.
Als nach dem Zusammenbruch des Kirchenstaates in Italien



— 680 —

auch die Geister sich befreiten und, der geregelten Freiheit
ungewohnt, gleich plötzlich entfesselten Sklaven sich auch vielfach

in kindischem Übermut ergingen, ordnete der Hirtenbrief
von 1873 allenthalben Predigten, Konferenzen, Katechesen an,
indem er die beschämenden Zustände des „am meisten
begnadigten Landes" immer noch mit romanischer Anmassung
schildert. Er beklagt das Umsichgreifen des Unglaubens und
des Lasters in der Diöcese. Wenn Italien für alle Völker
Lehrerin in den Wissenschaften und Sitten geworden, so sei
dies geschehen, weil Gott in seinen Mittelpunkt den Sitz und
den Lehrer des Glaubens hingesetzt. Aber jetzt herrsehe auch
in Italien Unglaube und Gottlosigkeit, das Priestertum werde
verachtet, die Gottheit Christi, die göttliche Vorsehung
geleugnet u. s. w. Besonders verderblich wirke die schlechte
Tagespresse ; Glaube, Kultus, Hierarchie, die Unfehlbarkeit des
obersten Lehrers würden geschmäht. In dem Fastenhirtenbriefe

des Jahres 1876, den er in Rom verfasste, macht Pecci
noch deutlicher seinem Herzen Luft: Er schreibe von Rom

aus, dem Sitze des unfehlbaren Lehrers aller ; er überhebe sich
nicht, der Quelle so nahe zu sein, aus welcher die reinen,
unbefleckten Belehrungen der ganzen Christenheit flössen. Die
grosse Häresie des 16. Jahrhunderts habe den Grund der Übel
gelegt mit der freien Erklärung der Bibel. Die Folge davon
sei Auflehnung gegen alles Übernatürliche gewesen, wie Bayle
zu dem Kardinal Polignac gesagt: der wahre Protestant
protestiere gegen alle Religion. Weil Christus die Kirche als eine

„vollkommene Gesellschaft" (societas perfecta) gegründet (d. h.
als eine in sich fertige, die keiner anderweitigen Anerkennung
oder Privilegierung bedürfe), besitze sie ihre eigenen Gesetze
und die vollkommenste Unabhängigkeit von jeder fremden
Gewalt. Dieser bedeutsame, eine ganze Welt in seinem Schosse

tragende Satz bildet dann den Übergang zu der Entwicklung
der vatikanischen Kirchenverfassung.

Mit der italienischen Selbstüberschätzung Pecci's hängt es

nämlich zusammen, dass die päpstliche Unfehlbarkeit von jeher
sein Lieblingsdogma war. Nur verrät er auch hier wieder
einen leisen liberalen Anflug, indem er vor 1870 doch auch
dem Episkopate eine gewisse Teilnahme an der obersten
Lehrautorität einräumte, was er später, durch das vatikanische
Konzil korrigiert, unterliess. In dem Hirtenbriefe von 1867



— 681 —

macht er sich sogar einer Entstellung schuldig im Interesse der
Bischöfe, indem er die freilich ganz anders zu deutende Stelle
des hl. Ambrosius : ubi Petrus, ibi ecclesia, wiedergiebt : wo
Petrus ist, wo die Apostel sind und ihre Nachfolger, da ist die
Kirche. Und demgemäss führt er aus, die Unfehlbarkeit habe
ihren Sitz in dem obersten Haupt und in dem Körper der Hirten,
die ökumenisch unter ihm versammelt seien. Bei ihrer Zeugnisablage

für die ewige Wahrheit würden sie vor allem Irrtum
bewahrt. In demselben Sinne schreibt er in dem Hirtenbriefe
über das vatikanische Konzil (1869), der Papst und die Bischöfe
bildeten das kirchliche Lehramt; ein ökumenisches Konzil sei
die Versammlung der Bischöfe der katholischen Welt unter
dem Vorsitze des Papstes. Der lehrenden Kirche seien die
göttlichen Verheissungen zu teil geworden. Fälschlich sucht
dann der Kardinal mit völlig unzureichender Kenntnis der
Kirchengeschichte seine Behauptung von der päpstlichen
Berufung und Leitung der ökumenischen Konzilien durch die
Sätze zu beweisen, so seien sie in alter Zeit gehalten worden
gegen die „Blasphemie" des Arius, die „Verkehrtheit" des Ma-
cedonius, die „Verschlagenheit" des Nestorius, die „Perfidie"
des Eutyches, die „Heuchelei" der Bilderstürmer. Das vatikanische

Konzil findet er nötig, weil heutzutage die Grundlage
aller Autorität zerstört werde. Aus den unreinen Quellen des
Protestantismus fliesse die Erhebung des Individualismus und
der Vernunft gegen die Autorität, die Befriedigung der bloss
natürlichen und materiellen Interessen. Daher bestehe auch
der beständige Kriegszustand unter den Völkern, als gehe
Gewalt über Recht. Dieselben würden, des Unglaubens müde,
die Lehren des Konzils mit Freuden annehmen. Die Gegner
des Konzils fürchteten nur, dass es die Schlechtigkeit ihrer
Lehren an den Tag bringen werde. Dass das Konzil auch die
„Schlechtigkeit" seiner eigenen Lehre, der wenn auch schwachen
Anklänge an den Gallikanismus, durch das berüchtigte ex sese

an den Tag bringen werde, scheint er nicht befürchtet zu
haben. Stillschweigend aber liess er nun die Erwähnung des

Episkopates fallen und sprach fortan von dem Papste als dem
unfehlbaren Lehrer ganz allein. In einer Homilie zum 25.

Papstjubiläum Pius IX. (1871) führte er aus: Wenn der Papst mit
seinem obersten Urteil Zweifel über Glauben oder Sitten
entschieden habe, gebe es keine Berufung mehr, ihm komme die



— 682 —

letzte Entscheidung zu. Daher rührten die vielen Übel in der
Welt, dass die Mächtigen dies nicht anerkennen wollten. Während
er früher sagte, der lehrenden Kirche, den mit dem Papste
vereinigten Bischöfen seien die Verheissungen Christi zu teil
geworden, weiss er nun, dass die drei bekannten Stellen des
Neuen Testamentes die Unfehlbarkeit des Papstes bewiesen,
und dass das ganze christliche Altertum so gelehrt und geglaubt
habe. Zum Schlüsse ruft er emphatisch aus : Gott hat den
Menschen in Pius IX. gegeben einen liebevollen Vater, einen
wachsamen Hirten, einen unfehlbaren Lehrer. In dem erwähnten
Hirtenbrief von 1876 macht er denn auch kein Hehl daraus,
dass er die Unfehlbarkeit auf alle lehramtlichen Erlasse der
Päpste ausdehne; denn auch den Syllabus erklärt er für das
Werk des „unfehlbaren Lehrers". Gleichzeitig sucht er jede
etwaige Erinnerung an seine frühere etwas liberalisierende
Ansicht zu vertilgen durch einen fanatischen Ausfall auf die Opposition.

Die vatikanischen Dogmen, behauptet er, seien immer
von den Vätern und in den besten Schulen gelehrt worden.
Nur einige Unglückliche, deren Stolz längst den Keim der
Apostasie in sich getragen, hätten ein lächerliches Schisma
hervorgerufen. Von Anfang an gering an Umfang, hätten weder
die Protektionen der Mächtigen, noch das Gold, noch die
Konzessionen an alle Leidenschaften den toten Körper galvanisieren

können, den man Altkatholizismus nenne. Von diesen
Elementen gereinigt, die ihren Geist nicht besessen, verteidige
die Kirche mit jugendlicher Kraft ihr Depositum, die Zeit
erwartend, bis diese in allen Teilen wankende Gesellschaft sich
genötigt sehe, zu ihr zurückzukehren, — also, fügen wir
logischerweise bei, um sie wieder zu „verunreinigen"?

Wie der Kardinal über die allmähliche Zerstörung der
weltlichen Herrschaft denken musste, liegt auf der Hand. In
seinem Hirtenbrief von 1860 schreibt er über sie, sie sei stets
das Athenäum der Wissenschaften und Künste gewesen, die
Quelle der Bildung und Weisheit für alle Völker, der Ruhm
Italiens, durch ihren moralischen Primat so viel edler denn die
übrigen Staaten, als der Geist sich über die Materie erhebe,
das Bollwerk, welches Europa vor der Barbarei des Orients
geschützt, der Thron, vor dem sich die mächtigsten Monarchen
gebeugt bis nach Japan. Diesem Dithyrambus auf den
zusammenbrechenden Kirchenstaat, der nichts als romanische



— 683 —

Unwissenheit und Grosssprecherei offenbart, lässt Pecci dann
die gewöhnliche Ausführung folgen, der Papst könne als Interpret

des göttlichen Gesetzes keiner weltlichen Gewalt
unterworfen sein, die sich nur auf jenes gründe, er müsse frei sein,
um bei keinem Volke das Vertrauen zu verlieren. Die Gegner
beabsichtigten, durch die Zerstörung der weltlichen Gewalt auch
die geistliche zu vernichten, wie schon Friedrich der Grosse

gesagt. Dieser Kundgebung gemäss protestierte denn auch Pecci
gegen alle piemontesischen Gesetze, welche seit 1860 eine
Änderung der bestehenden kirchlichen Zustände bezweckten: gegen
die Civilehe, die Aufhebung der geistlichen Privilegien, die
Staatsaufsicht über die geistliche Amtsführung u. s. w.

An der Orthodoxie Pecci's konnte also niemand zweifeln.
Aber gleichwohl gefiel er weder Pius IX. noch dessen
Staatssekretär Antonelli. Ersterm, der nichts so sehr hasste wie
Bücher, hielt er zu viel von Litteratur und Wissenschaft, letz-
term war er zu klug, und beiden schien er zu geschmeidig in
seinem politischen Verhalten, bei welchem er am liebsten die
Prinzipienfragen umging. Auch konnte man ihm nicht
vergessen, dass er mit Gioberti und Rosmini befreundet gewesen,
welche die katholische Reformpartei in Italien repräsentierten.
Als kurz vor seinem Tode, 1877, der Papst ihn zum Camerlengo

ernannte, d. h. zum Führer der Verwaltung während der
Sedisvakanz, zeigte er deutlich, dass er ihn sich nicht als Nachfolger

wünschte. Wie der Staatssekretär, pflegt auch der
Camerlengo bei der Neuwahl nicht in Betracht zu kommen.
Dagegen sagten Kenner der römischen Verhältnisse, wie der
frühere Minister Bonghi, seine Wahl vorher. Überall, wo er
gewesen, hatte er eine eben so grosse als kluge Energie
entfaltet. Unter den italienischen Kardinälen galt er als der weitaus

gescheiteste. Mit dem leidenschaftlichen Brüskieren des
bisherigen Regimentes, namentlich den weltlichen Mächten
gegenüber, unzufrieden, verlangte man vielfach wenigstens nach
gemässigtem Formen. Und solche hatte man bei Pecci auch
unter allen Verhältnissen wahrgenommen. Zu Perugia hatte
man ihn wiederholt mit dem dortigen piemontesischen
Divisionskommandeur auf der Promenade gesehen. Mit den Regierungsbehörden

stand er trotz seiner Proteste auf einem persönlich
konventionellen Fusse. Nach alledem schien er wohl der
geeignete Mann zu sein, den am 7. Februar 1878 erledigten Stuhl
zu besteigen, zumal es so wenige „papable" Kardinäle gab.



— 684 —

Nachdem die Frage entschieden war, dass das Konklave
im Vatikan gehalten werden sollte, schritt man am 19.
Februar zum ersten Wahlgang. Von den abgegebenen 59 Stimmen
erhielt Pecci 19. In dem folgenden Wahlgange stieg er auf 29.
Am 20. Februar erlangte er von 61 Stimmen 44 und war
damit gewählt. An scharfen Gegnern hatte es ihm nicht gefehlt,
die nicht versäumten, auf seme Schwächen aufmerksam zu
machen. Man erzählte, in Perugia habe er nur selten Messe

gelesen und dann nach derselben die Danksagung unterlassen,
er sei geizig und hochmütig. Es wurde sogar geltend gemacht,
die Damen fänden ihn nicht schön genug ; an die vollen Formen
und eleganten Bewegungen, an das liebe Antlitz und das prachtvolle

Organ Pius' IX. gewöhnt, könnten sie den fast nur aus
Haut und Knochen bestehenden Pecci mit seinen eckigen,
unbeholfenen Gesten und seiner krächzenden Stimme sich nicht
als Träger der Papstgewänder denken. Der Mund und die
Ohren seien zu gross, und bei seinen scharfen, durchbohrenden
Augen mache das gekünstelte Lächeln den Eindruck einer
Grimasse. Seine eifrigsten Gegner, die Kardinäle Monaco und
Berardi, vergassen sich so weit, seine Stimme und Gebärden
nachzuäffen. Aber der Kardinal Bartolini, der hauptsächlich
für die Wahl Pecci's thätig war, trug den Sieg davon.

Die Enttäuschungen, welche der neue Papst bereitete,
begannen frühe. Nach dem Herkommen pflegt der Gewählte sein

Kardinalskäppchen einem seiner Lieblinge aufzusetzen und
damit den ersten Akt seiner päpstlichen Jurisdiktion, eine
Kardinalsernennung, zu vollziehen. Alles war auf die erwartete
Kreation gespannt, wenn man auch glaubte, den Glücklichen
bereits zu kennen. Allein als Leo XIII. die Papstgewänder
anlegte, nahm er sein Kardinalskäppchen ab und — steckte
es in die Tasche. Eine zweite Enttäuschung bereitete er dem

Volke, welches seinen ersten päpstlichen Segen von der äussern
Loggia aus auf dem Petersplatz erwartete, aber dann in die
Basilika strömte, da es ruchbar wurde, dass der Papst von der
Loggia in der Kirche den Segen erteilen werde. Die dritte
Enttäuschung erfuhren die strengen Rituskenner, als sie

bemerkten, dass der Papst bei der Cérémonie es nicht allzu genau
mit den Rubriken nahm. Den Schluss der weitschichtigen
Inthronisationsformen machte die Krönung, welche Leo nicht
feierlich in der Peterskirche, sondern als „Gefangener im Va-



— 685 —

tikan" in der sixtinischen Kapelle am 3. März vollziehen liess.
Die dreifache Krone wurde ihm als Zeichen der Weltherrschaft
aufs Haupt gesetzt mit den bekannten stolzen Worten : Empfange
die mit drei Kronen geschmückte Tiara, und wisse, dass Du
der Vater der Fürsten und Könige, der Regierer des Erdkreises,
der Stellvertreter unseres Erlösers Jesus Christus auf Erden bist.

Dass die Schlaraffenherrschaft Pius' IX. und die finanzielle
Ausbeutung seiner hohen Ämter, welche man dem inzwischen
verstorbenen Antonelli schuld gegeben, jetzt ein Ende genommen,
erkannte man bald. Schon als Camerlengo hatte der neue
Papst im Vatikan ein strammes Regiment geführt. Er sorgte
•dafür, dass kein Pfennig verloren ging. Seine päpstliche
Verwaltung begann „infolge seines Geizes" mit einer kleinen
Revolution. Die Schweizergarde drohte von ihren Bajonetten
Gebrauch zu machen, wenn ihr länger der während der Sedis-
vakanz übliche Sold vorenthalten werde. Offenbar hatte ein
anderer Geist seinen Einzug in den Vatikan gehalten. Es fragte
sich nur, wie weit die Änderung sich erstrecken werde. Nach
dem Vorleben des Papstes liess sich nicht viel erwarten. Man
durfte nur hoffen, dass er seine Gegner nicht gleich „Satelliten
des Satans" und den deutschen Kaiser nicht „neuen Attila"
schimpfen werde, obwohl er den bekannten römischen Kurial-
stil den Andersgläubigen gegenüber in Perugia bereits
hinreichend zur Anwendung gebracht hatte. Die Jesuitenpartei
freilich befürchtete mehr. Ihr handelte es sich nicht bloss um
die Wahrung der grossen Prinzipien, an denen Leo sicher nicht
zu rütteln dachte, sondern auch um den von ihr und ihrem Pius
beliebten Ton. Sie war sich dessen bewusst, dass doch vieles
versöhnlicher und friedlicher hätte behandelt werden können,
als es geschehen war, und nun wollte sie auch von diesem

Supererogatorium nicht abgegangen wissen. Um gleich das

Wichtigste herauszugreifen, so hat, wie bereits bemerkt, Leo
nach dem vatikanischen Konzil seine Anschauung von der
kirchlichen Lehrautorität etwas korrigieren müssen, Beweis

genug, dass er die damals dogmatisierte Bellarminsche Formel
nicht aufgestellt, vielleicht überhaupt das Konzil nicht berufen
haben würde; aber das nun von Pius hinterlassene Erbe trat
er sine beneficio inventarli an. Desgleichen spielte er die
Rolle des „Gefangenen im eigenen Hause" weiter, wie schwer es

ihm auch ankam. Trivial ausgedrückt : er steckte den Kopf in



— 686 —

das von den Jesuiten gegrabene Loch; aber mit sichtlichem
Missbehagen und dem Streben, sich die Lage möglichst zu
erleichtern. Auch wussten die Jesuiten, welche den kenntnislosen

Pius umklammert gehalten wie keinen seiner Vorgänger,
dass Leo ihnen nicht gewogen war. Des Papstes eigener Bruder,
den er dem Wunsche des „heiligen" Kollegiums gemäss bald
zum Kardinal ernannte, war einst Jesuit gewesen, hatte aber
infolge von Zwistigkeiten den Orden verlassen. Und er selbst
neigte als strenger Thomist weit mehr den Dominikanern zu
als den Jesuiten, ihren Rivalen in der Theologie. Als er noch
an seinem Wahltage dem deutschen Kaiser schrieb, er bedaure,
nicht mehr die guten Beziehungen vorzufinden, welche früher
zwischen Preussen und dem päpstlichen Stuhle bestanden, und
am 5. März Franchi zum Staatssekretär ernannte, sah die extreme
Partei diese ersten Akte des neuen Pontifikats als eine
Desavouierung Pius' IX. an. Bald fielen auch in Deutschland aus
dem Munde ultramontaner Parteimänner, Geistlicher und
Jesuiten Worte wie „Judas", „Verräter" und ähnliche. Und als
der überaus kräftige, kerngesunde Kardinal Franchi schon am
31. Juli unerwartet und plötzlich verschied, konnte man sich
über das, freilich später durch die Familie dementierte, Gerücht
nicht verwundern, er sei an Gift gestorben.

Inzwischen ging Leo festen Schrittes auf seiner Bahn weiter,
wie jemand, der seiner Sache sicher ist, einem alten Römer
gleich Consilio et virtute. Er vertraute, dass, je mehr sein
Stern ihn zum Frieden führte, desto leichter der Kriegsruf seines
Vorgängers in Vergessenheit geraten werde. Auch kannte er
ja die zahlreichen Mittel, über die ein Papst verfügt, selbst die
Frömmsten unter den Frommen zu befriedigen. Kleinliche
Eitelkeit, die ihn auch auf dem päpstlichen Throne nicht
verlassen zu haben scheint, mochte ihm vorspiegeln, dass der
Friede mit den Regierungen ihm den Beifall der Liberalen
sichern müsse, während er durch streng kirchliche Richtung-
die Orthodoxen zu versöhnen dachte. Die vatikanische
Gewitterschwüle während des Sommers 1878 erinnert einigermassen
an das Ende des Jahres 867, da Nikolaus L, der eigentliche
Begründer der mittelalterlichen Papstherrschaft, gestorben, und
Hadrian IL einmütig erhoben ward, weil die verschiedenen
Parteien gieichmässig ihre Hoffnungen auf ihn setzten. Auch
damals bewegte die Welt die Frage, wie es nach dem Tode



— 687 —

des neue Verhältnisse schaffenden Papstes gehen werde. Und
auch damals wurden die Erwartungen aller getäuscht. Hadrian
trat in die Fussstapfen seines Vorgängers, aber schwächlich und
ohne Erfolge.

Wer weiss, wie wenig auch Leo mit seiner Versöhnungspolitik

gegen Preussen — die glänzendste Leistung, die er
aufzuweisen hat — erreicht haben würde, wären ihm nicht die

Zeitereignisse so überaus günstig gewesen. Der sog. Kulturkampf,

in welchem veraltete Grundsätze über die staatlichen
iura circa sacra zur Geltung gebracht werden sollten, verlief
in aussichtsloser Weise. Unter dem Einflüsse seiner Gemahlin,
welche, in ihrer romantischen Gemütsanlage zum Ultramontanismus

neigend, von Anfang an mit allen Mitteln gegen den
Kirchenstreit zu wirken suchte, sehnte der alte Kaiser sich
nach Frieden mit seinen katholischen Unterthanen. Der festere
Anschluss Bayerns an das Reich, das bereits projektierte Bündnis
mit Österreich schienen Bismarck die Beseitigung des Kampfes
zu fordern. Eben war der russisch-türkische Krieg zu Ende
geführt; aber ganz Europa starrte noch von Bajonetten, und
wurden von dem jetzt massgebenden Deutschland alle nur
denkbaren Konzessionen gemacht, um ja den Frieden zu
erhalten. Immer mächtiger erhob gleichzeitig die Socialdemo-
kratie ihr Haupt, so dass man glaubte, in diesem neuen innern
Kampfe des Klerus nicht entraten zu können. Die Macht des

Centrums in den Parlamenten, welche jedes vaterländische
Unternehmen verhinderte, dachte Bismarck ebenfalls durch
Beseitigung des Kirchenstreites zu brechen, der den des
kirchlichen Literesses wie Verständnisses meist entbehrenden
Liberalen ohnehin schon längst lästig war. Als nun gar am 2. Juni 1878
das nichtswürdige Attentat auf den ehrwürdigen deutschen
Kaiser in seiner eigenen Residenz erfolgte, hatte Leo gewonnenes
Spiel. Der liberalen innern Politik folgte eine konservative.
Hatte der Kaiser schon am 24. März — ohne Zweifel nach
Erkundigungen Bismarcks bei dem Kardinal Hohenlohe — dem
Papste das Kompliment gemacht, er wünsche sich Glück, die
oberste Leitung der Kirche jetzt in seinen Händen zu wissen,
so begannen nun Friedensverhandlungen zwischen Vertretern
beider Mächte. Dieselben wurden von Bismarck, der einmal
das grosse Wort gesprochen: „nach Canossa gehen wir nicht",
anfangs sehr lässig geführt. Der päpstliche Kammerherr Ma-



sella mag bei seiner Unterredung mit dem Fürsten in Kissingen
den Eindruck empfangen haben, mit dem grossen pommerschen
Junker sei über katholische Dinge eigentlich gar nicht zu reden.
Der Staatssekretär Nina, der dem verstorbenen Franchi gefolgt,
wurde 1880 abgelöst durch Jacobini. In Preussen hatte
dagegen der amtliche Vertreter des Kulturkampfes, Minister
Falk, 1879 seinen Posten verlassen müssen, weil Bismarck durch
seinen Verwandten, Hrn. v. Puttkamer, die neue Junkerpolitik
verwirklichen wollte. Seine Verhandlungen mit Galimberti in
Gastein und Jacobini in Wien erhielten eine ernstere Gestalt.
Der Empfang des deutschen Kronprinzen im Vatikan (1883)
bedeutete eine Wendung der Dinge. Jetzt wurden nach und
nach die preussischen Kirchengesetze abgetragen wie Stücke
eines auf den Abbruch verkauften Baues. Nur wenige Reste
blieben übrig, einstweilen der Kurie bei der dem Ultramontanismus

günstigen Richtung der Regierung nicht schädlich, aber
immerhin unter Umständen wirksame Waffen zur Abwehr
hierarchischer Übergriffe. Die Duldung der Gesetze über die
königliche Schulaufsicht, über die Vermögensverwaltung und über
die Anzeigepflicht der anzustellenden Geistlichen wird dem Papste
von dem echten Ultramontanen noch immer nicht verziehen.
Aber Leo hat vorläufig dadurch die Herrschaft des Ultramontanismus

in Deutschland erreicht, und dennoch ist es der
Regierung bis jetzt nicht gelungen, das immer neue Forderungen
stellende Centrum zu schwächen, obwohl sogar der Papst selbst
in der Allokution vom 23. Mai 1887 den Kulturkampf in Preussen
für beendet erklärte. Die interessanteste, aber für beide Teile,
den Papst sowohl als den Fürsten Bismarck, kläglichste
Episode in den Friedensverhandlungen war des letzteren Versuch,
die päpstliche Autorität für eine Abstimmung untergeordneten
Inhaltes im Reichstage zu verwenden. Als es in Berlin
(anfangs 1887) zur Parteifrage gemacht worden, ob der Militäretat

für drei Jahre oder, wie die Regierung wollte, für sieben

verlängert werden sollte, und das Centrum unter Führung von
Windthorst für erstere Meinung eintrat, rief Bismarck die Hülfe
des Papstes an, dem Centrum den Gehorsam gegen die Wünsche
der Regierung zu befehlen. Leo war schwach genug — wie
man meinte, um die Unterstützung Bismarcks zur Wiederherstellung

des Kirchenstaates zu erlangen — seine Autorität zu
diesem Dienste zu entwürdigen. Er liess den Staatssekretär



— 689 —

Jacobini schreiben, das Centrum möge der Regierung willfahren
aus Gründen, welche das Interesse der Religion beträfen. Diese
geheimnisvolle Andeutung sollte das unerhörte Vorgehen des

Papstes rechtfertigen, bei einer rein weltlichen, technischen
Frage, welche nicht die entfernteste Beziehung zur Religion
besass, seine geistliche Autorität in die Wagschale zu werfen.
Wenn auch durch diese Handlungsweise in Sachen des Kirchenstaats

um keinen Schritt weiter gebracht, zog Leo insofern
aus derselben seinen Gewinn, als Bismarck durch jene unfass-
bare Zumutung die deutschen Katholiken auch auf politischem
Gebiete der päpstlichen Herrschaft überlieferte, und so der
römischen Kurie einen Anteil an der Regierung des deutschen
Reiches zugestand.

Einen geradezu kindischen Triumph hatte Leo zwei Jahre
früher gefeiert (1885), als Bismarck ihn bat, das Schiedsrichteramt

zwischen Deutschland und Spanien wegen der Karolineninseln

zu übernehmen. Voll Freude ging der Papst darauf ein,
weil ein derartiges Ansinnen seit dem Mittelalter nicht mehr
gestellt worden war, und auch damals solche päpstliche
Prätensionen oft mit Verachtung abgewiesen wurden. In Rom
tauchte plötzlich die Erinnerung an das 15. Jahrhundert wieder
auf, wie Eugen IV., Nikolaus V., Sixtus IV. alle neuen
Entdeckungen zwischen dem Kap und Ostindien dem Könige von
Portugal überwiesen, Nikolaus V. (1454) die westafrikanische
Küste hinzufügte, Alexander VI. (1493) einen Meridian über
den Globus zog und alle östlich liegenden neuen Entdeckungen
an Portugal und die westlich liegenden an Spanien vergab,
endlich Leo X. (1514) dem Könige von Portugal drei Schenkungsbriefe

ausfertigte über alle noch von ihm zu entdeckenden
Länder. Sollte Bismarck wirklich diese Zeiten zurückführen
und den Titel „Regierer des Erdkreises" wieder wahr machen
wollen, der bei der Krönung auch Leo XIII. gegeben worden
war Leo scheint wenigstens geglaubt zu haben, davon träumen
zu dürfen. Er entschied für Spanien, schmückte aber den so

viel als „Antichrist" verfluchten Bismarck mit dem Christusorden

in Brillanten, und liess eine Denkmünze prägen auf das

grosse mittelalterliche Ereignis am Ende des 19. Jahrhunderts.
Solches Träumen war freilich nur in dem der wirklichen Welt
entfremdeten Vatikan möglich. Hätte Bismarck auf den Besitz
der Karolinen Gewicht gelegt, und nicht vorgezogen, seine fried-



— 690 —

liehen Beziehungen zu Spanien aufrecht zu erhalten, so würde
er dem Papste dieses kindliche Vergnügen nicht bereitet haben.
Aber leugnen lässt es sich nicht, dass Bismarck, Feind aller
blossen Prinzipien, nicht erkannte, wie er durch Anrufung-
päpstlicher Hülfe gegen das Centrum und päpstlicher Entscheidung
in Sachen der Karolinen dem nicht durch den Kulturkampf,
aber durch das Vaticanum niedergeschmetterten Papsttum ein
Relief verlieh, welches den Ultramontanismus, den grundsätzlichen

Widersacher des deutschen Reiches, wesentlich gekräftigt

hat. Er zeigte, dass er das Papsttum, welches er lediglich

vom politischen Standpunkte aus betrachtete, nach seiner
religiösen Bedeutung nicht zu würdigen verstand.

Rascher als in Preussen gelang es dem Papst, in der
Schweiz den sog. Kulturkampf zu Ende zu bringen, wo er auch
bei den der kirchlichen Dinge unkundigen, kampfesmüden
Liberalen ein hülfreiches Entgegenkommen fand. Das Bistum Genf
und das apostolische Vikariat des Kantons Tessili wurden wieder
hergestellt.

Auch zu den übrigen Regierungen suchte Leo meist mit
Erfolg in gute Beziehungen zu treten. Sofort am Tage nach
seiner Krönung unterzeichnete er die unter seinem Vorgänger
vorbereitete Wiedererrichtung der katholischen Hierarchie in
Schottland. Die englische Regierung wusste ihm Dank dafür,
dass er 1883 gegen die von dem Protestanten Parnell geleitete
Nationalliga in Irland als gegen eine revolutionäre Bewegung
protestierte. Als er fünf Jahre später von neuem seine Stimme
erhob gegen die gewaltthätige Herabsetzung der Pacht durch
die Pächter, und grosse Demonstrationen im Lande wie im
Parlamente stattfanden in dem Sinne, dass der Papst sich in
che innern Angelegenheiten Irlands nicht einzumischen habe,
die irischen Bischöfe aber an das göttliche Recht des
apostolischen Stuhles erinnerten, über alle Glaubens- und Sittenfragen
endgültig zu entscheiden, schärfte der Papst sein früheres
Dekret ein, gegen welches zu handeln keinem Katholiken gestattet
sei. Unter diesen Umständen sah denn schon die englische
Regierung darüber weg, wenn 1886 sechzig englische Märtyrer
selig gesprochen wurden, welche Heinrich VIII. und Elisabeth
„aus Hass gegen den Glauben" hatten hinrichten lassen, unter
ihnen Bischof Fisher, Th. Morus, die Mutter des Kardinals
Polus u. s. w., und wenn die Seligsprechung von 255 weitern
Opfern der Reformation in England vorbereitet wurde.



— 691 —

In Russland hatte seit 1871 Alexander IL weitere
Versuche unternommen, die unter Clemens VIII. durch den
polnischen König erzwungene Unterwerfung unter Rom auch nicht
mit den gelindesten Mitteln rückgängig zu machen. Mit
Alexander III. verhandelte Leo XIII. seit 1880 zum Ärger der
Polen wenigstens insoweit erfolgreich, als 1883 eine Verein-
"barung über die Besetzung der Bischofsstühle u. a. zu stände
kam. Als inzwischen neue Feindseligkeiten in Russisch-Polen
und gegen die Unierten in Podolien ausgebrochen waren, suchte
der Papst sich als Hort und Centrum aller slavischen
Völkerschaften hinzustellen. 1880 dehnte er die Feier der hoch
berühmten Slavenapostel Methodius und Cyrillus auf die ganze
Kirche aus und empfing infolgedessen im Vatikan Huldigungen
slavischer Stämme, besonders aus Böhmen und Kroatien.
Geschwächt wurde freilich dieser päpstliche Triumph, indem man
1886 in Petersburg nicht versäumte, ein Gegencentenarium
jener Slavenmissionare zu feiern, welche auch ursprünglich
der morgenländischen Kirche angehört hatten. Um sich
nachgiebig zu erweisen, gestattete der Papst den katholischen
Montenegrinern den Gebrauch der slavischen Sprache selbst bei der
Messe und machte dem russischen Kaiser ein Prachtexemplar
des slavischen Missales zum Geschenk (1893).

Mit grossem Eifer betrieb Leo nämlich römische Propaganda

im Orient. In dem bosnischen Aufstande von 1881, in
Serbien, Rumänien, der Bulgarei war dieselbe thätig. In Beirut
in Syrien gründete er eine von Jesuiten geleitete Schule unter
dem hochtrabenden Titel einer katholischen Universität; nach
Beendigung des Schismas unter den unierten Armeniern, welches
seit dem vatikanischen Konzil bestanden, 1883 das armenische
Kolleg in Rom. Nach Armenien selbst sandte er Jesuiten, dort
eine Studienanstalt und eine Volksschule zu stiften, wie die
Dominikaner in Mossul ein chaldäisches Seminar unterhalten
sollten. Auch zu Persien trat er in gute Beziehungen
vermittelst der Wirksamkeit der Lazaristen, und organisierte in
Indien die Hierarchie aufs neue, mit einem grossen Central-
seminar für das ganze Land (1886). In Konstantinopel wurde
mit Genehmigung der Pforte ein lateinischer Patriarchalvikar
eingesetzt, in Alexandrien das lateinische Patriarchat erneuert.
Am 9. Januar 1897 konnten unierte Griechen zum erstenmal
in eigener Kirche zu Konstantinopel Gottesdienst feiern. Zwei

Revue intern, de Theologie. Heft 20, 1897. 46



— 692 —

katholische Universitäten sollten für die „Bekehrung" der
morgenländischen Kirche gegründet werden, in Athen und
Konstantinopel ; aber einstweilen blieb es bei blosser Ruhmrednerei.
Selbst in Japan errichtete Leo eine allerdings nur aus vier
Bischöfen bestehende Hierarchie (1890), während seine
Verhandlungen mit China durch Frankreich, welches selbst dem
Papst gegenüber die Protektion der Katholiken im Orient aus
politischen Gründen für sieh in Anspruch nimmt, hartnäckig
durchkreuzt wurden. Waren die zahlreichen Unternehmungen
der päpstlichen Propaganda im Orient nicht von bedeutendem,
zum Teil von keinem Erfolge begleitet, so gab der Berliner
Kongress (1878) Veranlassung, in Bosnien und der Herzegowina
mit Hülfe der österreichischen Regierung eine Hierarchie zu
errichten, sowie in Bulgarien, Rumänien, Montenegro die
kirchlichen Verhältnisse erfolgreich zu ordnen. Die österreichische
Regierung- lieh auch die Hand dazu, in Galizien Klöster und
Schulen mit Zurückdrängung der griechischen Basilianermonche
den Jesuiten zu überweisen (1882).

Seine Vorliebe für das wenngleich republikanische und
zum grossen Teil voltairianische Frankreich bewies der Papst
zuerst durch seine Massnahmen an der afrikanischen Küste.
Er befestigte es im Besitz von Tunis, indem er zum Ärger
Italiens sämtliche Missionen, die französischen wie die
italienischen, dem Kardinal Lavigerie unterstellte, den er zugleich
zum Erzbischof von Karthago und Primas von Afrika ernannte.

Nur in Belgien sollte die schon sprichwörtlich gewordene
Klugheit Leos durch eine unerwartete Enthüllung eine grosse
Niederlage erleiden. Ein liberales Ministerium machte 1879
mit dem dort theoretisch ausgesprochenen Prinzip der Trennung

der Schule von der Kirche Ernst, indem es die Schule
der geistlichen Herrschaft entzog und als Veranstaltung
desStaates behandelte. Als hierdurch der heftigste Kampf im
Lande entbrannte, ermahnte Leo nach gewohnter Art die
Bischöfe zur Mässigung. Da setzte aber wie ein Blitz aus heiterm
Himmel die Veröffentlichung eines sie aufreizenden geheimen
römischen Schreibens die ganze Welt in Erstaunen, welches unter
den Papieren des geisteskrank gewordenen Bischofs Dumont von
Tournay gefunden wurde. Die Entrüstung über dieses päpstliche

Doppelspiel war eine so grosse, dass der belgische
Gesandte bei dem Vatikan abberufen und der Nuntius aus Bei-



— 693 —

gieii ausgewiesen wurde. Erst 1884 gelang es unter einem
ultramontanen Ministerium, im Sinne der Kurie den Konflikt zu
Ende zu führen.

Wie mit Belgien, so konnte auch mit den andern modernen
Staatenbildungen Leo wohl zufrieden sein, weil das Prinzip
der kirchlichen Freiheit meist ihren Verfassungen zu Grunde
lag, und infolgedessen in ihnen der Ultramontanismus sich
mächtig zu entwickeln vermochte. Das galt schon von Australien

und Océanien, in hohem Masse aber von Amerika. In
New-York besitzen zeitweilig die Ultramontanen die Majorität
in der städtischen Verwaltung, und wurde ihr Vordringen für
so gefährlich gehalten, dass sich 1893 die Protectiv Association
bildete, um prinzipiell auf allen Gebieten die Katholiken
zurückzudrängen. Der Papst liess keine Gelegenheit vorübergehen,
die amerikanischen Bischöfe zur Ausnutzung der staatlichen
Freiheit anzufeuern. Das grosse amerikanische Konzil von
Baltimore, infolgedessen 1887 die katholische Universität in
Washington gegründet wurde, ist nach den in Rom selbst
ausgearbeiteten Plänen gehalten worden. Die Vereinigten Staaten
erhielten 1893 selbst eine päpstliche Nuntiatur. Aber mehr als
die Ausnutzung des Freiheitsprinzips vermochte der Papst in
Amerika nicht zu erreichen. Als er 1888 der Regentin von
Brasilien che goldene Rose übersandte, weil sie ein Gesetz gegen
die Sklaverei erlassen, und auch eine Encyklika desselben
Inhaltes an die Bischöfe publizierte, jubelten ihm selbst die
Liberalen entgegen, setzten aber durch, class noch vor Ablauf des
Jahres Kultusfreiheit proklamiert und der Art. 5 der Verfassung
abgeschafft wurde, nach welchem die katholische Religion als
Staatsreligion galt. Kaum war 1890 Dom Pedro gestürzt und
die Republik ausgerufen, als der Papst sich beeilte, dieselbe
anzuerkennen, um von Kirchenfreiheit zu retten, was zu retten
war. Bei dem Centenarium der Entdeckung Amerika's 1892 wollte
er sich selbst durch eine grosse kirchliche Feier in Italien, Spanien

und ganz Amerika beteiligen, weil Kolumbus aus Frömmigkeit,

um das Evangelium auszubreiten, die gefahrvolle xVusfahrt
unternommen habe. So suchte er dem Feste einen kirchlichen,
päpstlichen Anstrich zu geben. Prinzipiell sprach er sich in
einer Encyklika an die nordamerikanischen Bischöfe 1895 über
die Kirchenzustände in ihren Republiken aus. Mit Hülfe der
Katholiken seien dieselben zu stände gekommen, und erfreue



— 694 —

sich seitdem Nordamerika einer geordneten Hierarchie. Wie
segensreich die Kirche wirke, habe sich dort besonders gezeigt.
Sie sorge nicht bloss für das Seelenheil, sondern auch für die
irdischen Interessen in dem Masse, als ob sie hauptsächlich
für diese eingesetzt sei. Aber trotz ihrer Blüte sei die
amerikanische Kirche doch nicht das Muster für alle. Die volle
Freiheit habe bei ihr günstig gewirkt; aber die Beschützung
der Kirche durch die staatliche Gewalt sei noch förderlicher.
Dann geht er dazu über, die Sendung römischer Legaten zu
rechtfertigen. In schreiendem Widerspruch zur Geschichte
behauptet Leo, infolge des Primates hätten die Päpste „seit
dem höchsten Altertum" Legaten in alle Länder geschickt.
Dieses Recht folge auch aus der unmittelbaren Gewalt des

Papstes über alle Kirchen gemäss dem vatikanischen Konzil
und beeinträchtige das bischöfliche Ansehen in keiner Weise.
Was er also für Amerika eigentlich wünschte, daraus machte
Leo kein Hehl; aber er nahm auch schon mit Abschlagszahlungen

vorlieb.
Wie der Papst seine Politik den augenblicklichen

kirchlichen Zwecken unterordnete, zeigte, für viele in erschreckender
Weise, sein \~erhalten gegen Frankreich. Dass er sich, wie
die meisten Päpste, zu diesem in alter Zeit so durchaus
katholischen Lande hingezogen fühlte, welches wiederholt seinen aus
Rom vertriebenen Vorgängern ein Asyl geboten, im Mittelalter
die Zwingburg- der Scholastik, die Sorbonne, beherbergte, die
Protestanten verfolgte, in unserm Jahrhundert der Hort der
Jesuiten wurde, haben wir bereits erwähnt. Eine seiner
poetischen Leistungen ist ein lateinischer Hymnus auf dieses
gelobte Land. Obwohl das republikanische Frankreich die
päpstlichen Liebeswerbungen nicht erwiderte, hat Leo dieselben immer
dringlicher gestaltet, wir werden hören, aus welchem Grunde.
Mit dem Sturze Mac-Mahons 1879 vertauschte die Republik ihre
entschieden ultramontane Haltung mit einer antiklerikalen.
Der Papst begnügte sich damit, eine Encyklika nach Frankreich

zu schicken, in welcher er ermahnte, auf dem Boden des
Gesetzes auszuharren in Wahrung der religiösen Interessen
(1884). Sichtlich ging er einem Kampfe aus dem Wege. Eine
ganz neue Bahn aber entschloss er sich zu betreten, als 1887
durch den Beitritt Italiens zu dem deutsch-österreichischen
Bündnis der Dreibund entstand, welchem die „Waffenbrüder-



— 695 —

schaff" zwischen Russland und Frankreich gegenübertrat. Jede
Hoffnung auf Versöhnung mit seinem katholischen Heimatlande
aufgebend, näherte sich Leo nun dem schismatischen Russland
und dem voltairianischen Frankreich. War schon die Freundschaft

zwischen dem russischen Cäsarentum und einer Republik

sonderbar genug, so machte der Papst als Dritter im
Bunde den Eindruck eines neuen Daniel in der Löwengrube.
Dem Zar stand er in vieler Beziehung näher als den katholisch

sein sollenden Franzosen. Aber nun liess er sich nach
schweren Kämpfen im Vatikan selbst wie mit den monarchischen
Parteien in Frankreich 1892 herbei, die berühmte Phrase von
„Thron und Altar" aufgebend, die französische Republik förmlich

anzuerkennen. Eine Encyklika an die französischen Bi
schöfe und Katholiken beginnt mit dem Lobe, die Franzosen
hätten ihn, da er von der ganzen Welt verlassen sei, liebevoll
unterstützt und bei ihm sich Rats erholt, von dem sie kein
Haar breit abweichen wollten. Zur Verfassungsfrage
übergehend, führt das bedeutsame Schreiben aus, nur die Kirche
besitze eine ewig unveränderliche, weil von Gott selbst
gegebene Verfassung; dagegen werde jede zu Recht bestehende
Staatsverfassung- von ihr anerkannt. Durch das Konkordat sei
die Kirche nicht gebunden, weil sie nach göttlichem Rechte
vollste Freiheit geniesse und darum jeden Augenblick von
einem Konkordate als einer freiwilligen Konzession zurücktreten
könne. Das Prinzip der Trennung von Kirche und Staat
bewähre sich in der Ausführung gar nicht so übel, bleibe aber
immerhin verwerflich, weil dadurch die Kirche nur als eine
Privatgesellschaft behandelt werde. Leo schliesst mit der etwas
kindischen, auf die französische Eitelkeit berechneten Redensart,

Christus liebe die Franzosen. Nun hatten die französischen
Legitimisten ihren Lohn dafür erhalten, dass sie immer im
heissen Kampfe gegen die Demokratie für „Thron und Altar",
für Papst und Kirchenstaat gestanden, und die Männer der
Republik, nach allgemeinem Urteil nicht immer die
Ehrenwertesten der Nation, trugen im Vatikan den Sieg davon. Dem
Erfolge und den politischen Berechnungen des Papstes mussten
die Vertreter der Legitimität sich beugen. Von den Fürsten
nicht wieder auf seinen Thron erhoben, that Leo, im Gegensatz

zu der ganzen päpstlichen Vergangenheit, den ersten
Schritt, sich der Volkssouveränität in die Arme zu werfen.



— 696 —

Zwei Jahre später fügte er den Gnadenerweis hinzu, die neue
Nationalheilige der Franzosen, die Lothringerin Johanna v.
Orleans, als Rachegeist gegen Deutschland gedacht, für würdig
eines Kanpnisationsprozesses zu erklären. Der Papst beteuert,
class ihr Herz auf dem Scheiterhaufen unversehrt geblieben,
und um ihre Richter zu verdächtigen, fügt er bei, dass es

Anhänger des „schismatischen Konzils von Basel" gewesen seien.
Suchte auf diese Weise der Papst mit allen politischen

Mächten zurechtzukommen, so hatten sich die gemässigten
italienischen Staatsmänner doch gründlich getäuscht, welche
glaubten, er werde auch im stände sein, in der römischen Frage
einen sogenannten modus vivendi zu entdecken. Er spielte
unverändert die Rolle des „Gefangenen im Vatikan" weiter, verwarf
das Garantiegesetz und hielt an dem Verbote fest, an den
Wahlen sich zu beteiligen. Alle seine Kundgebungen gegen
Italien, sowie teilweise auch sein versöhnliches Verhalten gegen
die übrigen Regierungen erwecken sogar den Verdacht, dass
die Wiederherstellung des Kirchenstaates sein Hauptinteresse
bildete. Wiederholt begegnet er selbst dem Einwände, dass,

wenn alle zu Recht bestehenden staatlichen Einrichtungen
anerkannt werden müssen, auch das Königreich Italien darauf
Anspruch machen dürfe. Er meint, hier liege die Sache ganz
anders, weil das göttliche Recht der Souveränität des Papstes
niemals aufgegeben werden könne. Die der Geschichte
widersprechende und dogmatisch nicht zu begründende Voraussetzung,
dass der Papst Souverän sein müsse, bildet also auch unter
Leo das unerbittliche Verhängnis. In der Hauptaufgabe, die
seinem Pontifikat gestellt wurde, hat er aus diesem Grunde
nichts zu stände gebracht. Freilich traten ihm auch in seinem
Heimatlande Männer gegenüber, die, jeder Priesterherrschaft
gründlich müde, von leidenschaftlichem Hasse gegen alles Kirchliche

erfüllt waren, mehr noch als die Republikaner in dem

von ihm so gepriesenen und geliebten Frankreich. Aber während

er diesen gegenüber eine sehr rücksichtsvolle Sprache
führt, behandelt er seine Landsleute wie che gemeinsten
Verbrecher. Schon sofort nach seiner Erhebung '26. Juni 1878)
richtete er ein Schreiben an seinen Kardinal-Vikar über die

Verbannung des Religionsunterrichtes aus den städtischen Schulen
Roms. Unter den Missständen in Rom selbst zählt er auf: die

zügellose Presse gegen die Religion, die Errichtung protestan-



— 697 —

tischer Kirchen mit dem Gelde der Bibelgesellschaften in den

frequentesten Strassen wie zum Hohne gegen den Papst, die
Eröffnung scheinbar philanthropischer, aber wirklich
religionsfeindlicher Schulen. Das römische Volk, schreibt der Papst
zur höchsten Verwunderung jedes Geschichtkenners, sei von
der apostolischen Zeit an bis jetzt berühmt gewesen wegen
seines Glaubens und bewundert wegen seiner religiös gebildeten
Sitten. Daraus wolle man nun ein ungläubiges machen. Man
neide Rom den Ruhm der heiligen Stadt und wolle sie in ein
Theater des Unglaubens verwandeln. Zwei Monate später,
nach dem plötzlichen Tode Franchi's, beklagt er in einem
Schreiben an den neuen Staatssekretär Nina die heutigen
Zustände in hochfahrendem Tone: In der allgemeinen socialen
Gefahr habe er den Fürsten die Hülfe der Kirche angeboten,
besonders dem deutschen Kaiser, damit er Friede mit ihm
schliesse. Auch der Ruhe der Völker schade die Verletzung
der Rechte des apostolischen Stuhles, indem die Katholiken
aller Nationen sich nicht eher zufrieden geben könnten, bis
sie den Lehrer ihres Glaubens, den Lenker ihres Gewissens
frei wüssten. Jetzt müsse er sehen, wie Kirchen und Schulen
der Ketzer in grosser Zahl sich in Rom erhöben, während er
nicht einmal che bischöflichen Stühle in Italien besetzen könne,
weil den Ernannten das Exequatur verweigert werde. Durch
Gottes Fügung habe nach den Gefahren der ersten Zeit, so
erklärte wieder sehr geschichtwidrig Leo in einer Ansprache an
katholische Publizisten am 22. Februar 1879, die römische
Kirche die Aveltliche Herrschaft erhalten, damit der Papst in
voller Freiheit seines Amtes walten könne. Er werde darum,
nach dem Beispiele seiner Vorgänger, nie aufhören, sie
zurückzufordern. Und unter dem 25. März schreibt er von neuem
an den Kardinal-Vikar: Während der Katechismus fast
verbannt sei aus den Schulen, trügen die Protestanten in Rom
ihre schlechten Lehren vor. Wo der Glaube seit der Apostel
Zeit geleuchtet, und wie von einem Centrum das Leben, das

Licht der Wahrheit, das Beispiel in der ganzen Welt sich
verbreitet '?), müsse die christliche Religion souverän sein, und
der universale Lehrer des Glaubens, der Richter der christlichen

Moral der Gottlosigkeit die Thüre zu schüessen, die Reinheit

der katholischen Doktrin aufrecht zu halten, die freie
Macht besitzen. Die Pilger aus der ganzen Welt hätten das



— 698 —

Recht, zu fordern, dass sie in Rom nur Stärkung ihres Glaubens,

ihrer Frömmigkeit und gutes Beispiel fänden.
Die fortwährende Wiederholung der notorischen Unwahrheit,

dass alle Kultur und Bildung, Religion und christliche
Sitte von Italien und speciell von Rom aus sich über die ganze
Erde verbreitet, und dass das römische Volk, welches so viele
päpstliche Greuel in seinen Mauern sah, so viele Päpste vertrieb
und das Papsttum in der schamlosesten Weise finanziell
auszubeuten trachtete, stets durch seine heiligen Sitten sich
ausgezeichnet habe, macht doch einen geradezu krankhaften
Eindruck. Es fehlte nur noch die Versicherung, Christus selbst
sei ein geborener Römer gewesen. Jedem aber liegt die Frage
auf der Zunge, wie war es denn möglich, dass die so wohl
erzogenen Kinder des eigenen Hauses plötzlich so ganz entarteten,

wie der Papst selbst es beschreibt oder sollte nicht
doch das bekannte Sprichwort auf Wahrheit beruhen: Je näher
bei Rom, desto schlechter der Christ? Auch auf diese Frage hat
Leo eine Antwort bereit, die uns einen tiefen, aber
niederschlagenden Einblick in die vatikanische Geistesatmosphäre
gestattet. Die Freimaurer sind an allem Unheil schuld, und sie
werden von keinem Geringern als dem Teufel selbst als Werkzeuge

zur Zerstörung der Religion gebraucht. So schrieb Leo
1892 an die italienischen Bischöfe: Die Sekte will allenthalben,
auch im Staatsleben, den Naturalismus an die Stelle der
Offenbarung setzen. Ausführlicher noch in der Encyklika an die
italienische Nation (1890): Die vom Teufe, inspirierte Sekte
der Freimaurer suche namentlich den Sitz des Papsttums zu
untergraben. Nach Zerstörung der weltlichen Herrschaft wolle
sie auch die geistliche vernichten. Durch die Nötigung der
Geistlichen zum Militärdienst, Aufhebung der Orden, Besteuerung

der Kirchengüter suche die italienische Regierung das
Ansehen der Religion zu schädigen. Desgleichen durch die
Civilehe, das irreligiöse Unterrichtsgesetz, den Schulzwang für
die Laienschulen, die Strafgesetze gegen alle staatsfeindlichen
Demonstrationen, die Säkularisation der frommen Stiftungen u. a.
Alle diese Gesetze, wie auch die skandalöse Einweihung des
Giordano Bruno-Denkmals am Pfingstfest des vorigen Jahres,
seien nichts anderes als die Ausführung des Freimaurer-Programms.

War schon 1886 unter den Bischöfen, namentlich
denen des frühern Kirchenstaates, eine Bruderschaft gebildet



— 699 —

worden, um durch einen Gebetssturm das teuflische Heer in
die Flucht zu schlagen, so verfasste nun Leo einen förmlichen
Exorcismus, den die Bischöfe und die dazu bevollmächtigten
Priester sprechen sollten, um die auf Rom jetzt losgelassenen
dämonischen Geister zu bannen. Unterstütze uns, so wird der
hl. Michael angerufen, im Kampfe gegen die Geister der Bosheit

in der Hölle, wie du einst Lucifer und seine abgefallenen
Engel gestürzt hast. Gerade jetzt verkleidet er sich wieder in
einen Engel des Lichtes, die Kirche zu verwüsten. Wo der
Sitz des hl. Petrus und der Lehrstuhl der Wahrheit steht, haben
die bösen Geister ihren Thron aufgerichtet, den Hirten zu
schlagen und dadurch die Herde zu zerstreuen. Dich, hl. Michael,
ruft die Kirche als ihren Patron an, den Satan in die Hölle zu
werfen, damit er nicht länger schaden kann. Dann folgt ein
Gebet an Gott selbst: Durch die Fürbitte Maria's, Michaels,
Josephs, Petri und Pauli und aller Heiligen gewähre uns Hülfe
gegen den Satan und die andern bösen Geister, che zur
Schädigung des Menschengeschlechtes in der Welt umherschweifen.
Der Exorcismus selbst endlich, der hauptsächlich die
Wiederaufrichtung der kirchlichen Freiheit zum Gegenstande hat,
beginnt: Ich beschwöre dich, jeglichen unreinen Geist, jegliche
satanische Macht, jeglichen Ansturm des höllischen Feindes;
jegliche Legion, jegliche teuflische Kongregation und Sekte.
Alle Bischöfe und bevollmächtigten Priester erhalten, so oft sie
diese Teufelsaustreibung vornehmen, 300 Tage Ablass; wenn
sie dieselbe einen Monat lang fortsetzen, einen vollkommenen
Ablass, der auch den Seelen im Fegfeuer zugewendet werden
kann. Damit hat nun der Papst seinem eigenen Vaterlande
gegenüber sein letztes Pulver verschossen. Nachdem er
bezüglich der Wiederherstellung des Kirchenstaates vergeblich
seine Hoffnung auf die Fürsten, speciell auf Deutschland
beziehungsweise Bismarck gesetzt hatte, ging er mit dem schweren
Geschütz der Austreibung unmittelbar dem Teufel selbst zu
Leibe. Man hat bis jetzt nicht wahrnehmen können, dass

dieses Mittel irgend welchen Erfolg erzielte. Da bliebe denn
dem Papste nur noch die Erkenntnis übrig, dass er bei allen
diesen Operationen von irrigen Voraussetzungen ausgehe und

ganz andere Wege einzuschlagen hätte, wenn er nicht als der
„unfehlbare Lehrer der ganzen Menschheit" jede Möglichkeit
eines Irrtums auf diesem Gebiete als eine Blasphemie von sich
zu weisen durch sein eigenes Bewusstsein gezwungen würde.



— 700 —

In diesem tragischen Bewusstsein musste der Papst 1888
durch ein psychologisch schwer zu erklärendes Phänomen
mächtig gestärkt werden. Als er am 1. Januar dieses Jahres
sein fünfzigjähriges PriesterJubiläum beging, war es sehr natürlich,

dass die ganze ultramontane Welt ihm entgegenjubelte,
auch die, welche anfangs seine „allzu grosse Nachgiebigkeit"
gegen die Regierungen getadelt hatten. Aber was geschah?
Von allen Enden der Erde brachte man ihm Huldigungen dar, wie
kein Souverän vor ihm, auch kein Papst sie jemals empfangen.
Es war eine wirkliche Congratulatio Urbis et Orbis, als ob er
in der That „der Regierer des Erdkreises" wäre. Die
Geschenke aus allen Ländern waren im Vatikan kaum mehr
unterzubringen. Fast alle Fürsten schickten eigene Gesandtschaften

zur Beglückwünschung. Die ganze Welt schien auf
der Wallfahrt nach der „ewigen Stadt" begriffen zu sein. Aus
Deutschland, Österreich, England, Russland, Frankreich,
Belgien, Spanien, Portugal, Griechenland, der Türkei, Marokko,
China, Japan, Persien u. s. w. erschienen Deputierte. Zahllose
Pilgerzüge schlössen sich an. Voll Freude über diesen grossen
Triumph stiftete Leo einen neuen Orden mit der Umschrift
Pro Ecclesia et Pontiflce. Vieles davon beruhte offenbar auf
den Machenschaften der ultramontanen Partei: andrerseits liess
die italienische Regierung alles gerne zu, um der Welt zu
zeigen, einer wie grossen Freiheit sich „der Gefangene im
Vatikan" erfreue. Dazu kam ein gewisses Mitleid der Fürsten,
auch wenn sie akatholisch oder gar unchristlich waren, mit
dem Papst als einem entthronten Herrscher, sowie der Wunsch,
gegen die sogenannten Umsturzparteien die Autorität zu
befestigen. Endlich darf man auch nicht vergessen, dass es

geistige Epidemien giebt, zufolge deren eine Bewegung, einmal in
Gang gebracht, mit beschleunigtem Tempo, wie die einer
Lawine, wächst. Wie wenig auch dieses Hosianna zu bedeuten

hatte, sollte der Papst gleichsam unter seinen Fenstern
erfahren, als kaum der Festesjubel verrauscht war. Vierzehn
Tage nachher feierte er die Heiligsprechung der sieben Stifter
des Scrvitenordens und mehrerer Jesuiten, an den folgenden
Sonntagen die Seligsprechung meist von Orclensleuten, unter
andern des deutschen Redemtoristen Hofbauer. Diesen
endlosen Festen setzten die Liberalen Roms noch Ende des

Monates ihre Giordano Bruno-Feier entgegen. Und die italienische



— 701 —

Regierung erliess bald nachher ihre Strafgesetze gegen die,
welche die Einheit des Staates zu stören suchten, und gegen
die Geistlichen, welche dessen Einrichtungen schmähten. In
der Weihnachtsallokution des folgenden Jahres aber beschreibt
Leo selbst die Weltlage in verzweifelndem Tone: „Die Kirche,
ihre Wirksamkeit in dieser Welt, ihr Priestertum, ihre Lehren,
ihre geheiligten Rechte werden überall bekämpft, verachtet,
aus dem öffentlichen Leben verbannt mit allen Mitteln, über
welche Menschenmacht und Menschenlist verfügt. Alle
katholischen Einrichtungen in ihrer wunderbaren Mannigfaltigkeit,
von denen angefangen, welche direkt zur Ausbreitung und
Erhaltung des Glaubens angeordnet sind, bis zu denen herab,
welche zur Erleichterung der zahlreichen Übel der Menschheit
dienen, werden zum Ziel der Verfolgung gemacht, nur um sich
ihrer bemächtigen und ihren religiösen und christlichen
Charakter auslöschen zu können." Diese Schilderung klingt noch
düsterer, als die, welche er am 15. Juni 1887, also kurz vor
dem grossen Jubiläum, dem das Staatssekretariat übernehmenden
Kardinal Rampolla entwarf. Hier weiss er doch noch einiges
Gute von der Welt zu berichten. Frankreich, schreibt er, sei
reich an katholischen Werken und Einrichtungen, den Päpsten
stets teuer, welche es als die erstgeborene Tochter der Kirche
betrachteten. Nicht weniger liege ihm Spanien am Herzen,
das sich den Titel der katholischen Nation verdient. Desgleichen
die katholischen Staaten Portugal und Belgien. In Preussen
sei es nötig, das Friedenswerk weiter zu verfolgen. Dem
katholischen Bayern wünsche er eine immer fruchtbarere Blüte
der Religion. Während so die romanischen Völker gepriesen
werden, Deutschland die Censur „mittelmässig" empfängt,
richtet Leo seine ganze Schärfe wieder gegen das eigene Vaterland.

Der Papst, führt er aus, kann als Vorsteher einer
„vollkommenen Gesellschaft" keiner andern Macht unterstehen. Das
antike römische Imperium wurde von der Vorsehung befestigt
für das christliche Rom. Unauflöslich wurden die Schicksale
Roms mit denen des Stellvertreters Christi verbunden. Nach
Konstantin wurden die Päpste die weltlichen Herrscher Roms
und blieben es bis heute. Rom ist der natürliche Sitz der
Päpste, das Centrum des katholischen Lebens. Sie müssen dort
ganz unabhängig sein, damit alle Katholiken ihnen vertrauen.
Die ganze katholische Welt wird darum nicht ruhen, bis die



— 702 —

volle päpstliche Souveränität wiederhergestellt ist. Aber wenn
auch das Papsttum allen Nationen angehört, ist es doch speciell
der Ruhm Italiens. Und da die Vorsehung aus besonderer
Vorliebe zu Italien das Papsttum dorthin setzte, sind auch die
Italiener verpflichtet, ihm die gebührende Stellung einzuräumen.
Das grosse Jubiläum hatte also im Grunde nur dazu gedient,
zu zeigen, ein wie grosses Ansehen der Papst nach dem Verlust

des Kirchenstaates in der ganzen Welt besitze, aber zur
Wiederherstellung desselben trugen die rein platonischen
Huldigungen nichts bei.

Auf die rein geistliche Wirksamkeit beschränkt, verlegte
sich Leo, seiner angeborenen Neigung folgend, vorzugsweise
auf die Doktrin. Die Cathedra Petri verwechselte er manchmal

mit einem akademischen Lehrstuhl und fühlte sich so
recht auf der Höhe als oberster Professor der ganzen Menschheit.

Ähnlich wie bei dem gelehrten Kanonisten Benedikt XIV.
wuchsen in seiner Hand die päpstlichen Schreiben zu ausführlichen

Abhandlungen heran ; nur mit dem Unterschiede, dass
Leo keine juristischen Denkschriften verfasste, sondern sich
über dogmatische und moraltheologische Themata erging, mit
dem Anspruch, dass seine Anschauungen für die ganze Menschheit

massgebend seien. Über die Bellarmin-Vatikanische
Definition des ex cathedra ging er thatsächlich weit hinaus, und
in seinem Sinne ist der Herausgeber seiner frühern
Kundgebungen Leonis XIII. Allocutiones, Epistoke, Constitutiones ;

Bruges 18871 vollkommen im Recht, in der Vorrede zu sagen:
Habes hie imprimis Magistri infallibilis oracula. Um so mehr
erscheint es also nötig, diese Orakel näher zu betrachten,
sofern ihr Inhalt nicht beiläufig bereits mitgeteilt wurde.

Schon am 1. Juni 1879 richtete Leo ein Schreiben an die
Bischöfe Oberitaliens gegen das Gesetz über die Civilehe: Die
Substanz der Ehe sei religiöser Natur, der Staat könne nur
die bürgerlichen Folgen derselben feststellen. Wieder ent
wickelt er in der Encyklika vom 10. Februar 1880 die kirchliche

Lehre über die Ehe : Adam habe Gott aus Lehm der Erde
geschaffen und aus seiner Seite im Schlafe eine Rippe
genommen, die Eva zu bilden. Die Abschliessung der Ehe sei
darum göttlichen Rechtes, und habe der Staat sich um dieselbe
nicht zu kümmern. Die Civilehe sei deshalb unzulässig; die
Abschliessung der Ehe könne vom Sakramente nicht getrennt



— 703 —

werden. Dabei aber verwahrt sich der Papst dagegen, dass
die geistliche Gewalt wider die weltliche sei. Jetzt, da alle
Autorität erschüttert werde, wolle er „mit väterlichem
Wohlwollen" den Fürsten die Hand reichen und ihnen seine
Unterstützung anbieten. Ausführlicher behandelt Leo denselben
Gegenstand in einem Reskripte an den Bischof von Verona u. a.

von 1893. Er belobt die Bischöfe mit dem angeblichen
Gedanken des Irenäus dafür. dass sie bei dem apostolischen
Stuhle angefragt hätten, mit dem jede Kirche übereinstimmen
müsse. Er nimmt also ausdrücklich für die nun folgende
Belehrung die Infallibilität in Anspruch. Da der sakramentale
Charakter der Ehe dogmatisch feststehe, habe die Kirche allein
über sie zu befinden. Der Staat könne demnach die bürgerlichen

Folgen derselben regeln, aber nicht ihre Abschliessung. Wohin

dies führe, zeige die sakrilegische Anordnung, dass Soldaten,
die trotz des Verbots heirateten, von ihrer Ehe keinen Gebrauch
machen dürften. So komme man zu der alten Barbarei
zurück, den Menschen ein natürliches Recht zu verweigern. Die
Soldaten würden der Freiheit beraubt und zu Sklaven gemacht.
Über alle moralischen Fragen habe die Kirche zu entscheiden.
Nun könne es aber vorkommen, dass eine rasche und geheime
Abschliessung der Ehe moralisch gefordert werde. Der Staat
trete dann einer moralischen Entscheidung der Kirche entgegen.
So werde selbst am Sterbebett dem Diener der Kirche die Hand
gebunden, und Seelen dem ewigen Verderben preisgegeben.
Gewissens-Ehen würden von der Kirche nur selten gestattet,
und sei dann dafür gesorgt, dass die bürgerlichen Folgen
eintreten könnten. Unter heftigen Ausfällen gegen die italienische
Regierung schliesst das Reskript: das projektierte Gesetz sei

wieder das Werk der Freimaurersekte, welche die Kirche
zerstören wolle. In demselben Geiste verbot Leo (1890) den
ungarischen Bischöfen, den staatlichen Vorschriften gemäss die

Bescheinigung der an Kindern protestantischer Eltern
vorgenommenen Taufen den betreffenden Predigern zukommen zu
lassen. In dem seit 1886 entbrannten ungarischen
„Kulturkampfe" versäumte nämlich der Papst keine Gelegenheit, die

Ungarn ins Feuer zu treiben. 1893 erinnerte er an die 1886

erlassene Encyklika über die kirchenfeindlichen Gesetze,
desgleichen hinsichtlich der gemischten Ehen an die de matrimonio
christiano (1880). Dann ermahnt er, für die Abhaltung von



— 704 —

Katholiken-Versammlungen zu sorgen, die er auch andern
Ländern empfehle, sich um das Schulwesen zu kümmern,
Schulinspektoren zu ernennen, mit denen sie jährlich Beratungen
halten sollten, in der Presse den kirchenfeindlichen Tendenzen
entgegenzutreten, sowie Bruderschaften und Vereine zu bilden.
Endlich aber warnt er, nicht mehr als es für das Interesse der
Kirche nötig sei, sich mit Politik zu befassen.

Das Petersfest 1881 benützte der Papst, um die Welt durch eine

Encyklika über die Staatsgewalt zu belehren : Dieselbe, schreibt
er, erhielt ihre Vollendung in der Schöpfung des hl. römischen
Reiches durch den Papst, wurde aber geschwächt durch die
thörichten Neuerungen der Reformation. Damals fing man an,
mehr Freiheit zu fordern, als sich gebührt, und bestimmte den
Ursprung der weltlichen Gewalt willkürlich. Der sogenannten
Philosophie des 18. Jahrhunderts folgend, leiten manche sie

sogar vom Volke ab. Die Katholiken dagegen lehren, „das
Recht zu befehlen" stamme von Gott. Auf die Regierungsformen

kommt es dabei nicht an. Der sogenannten Reformation,

deren Führer und Helfer die weltliche Gewalt bekämpften,
folgte in Deutschland die Revolution, die alles verheerte. Aus
der Reformation entstand die Philosophie des 18. Jahrhunderts
mit der erwähnten neuen Lehre von der Souveränität des
Volkes. Das führte dann zu Kommunismus, Socialismus,
Nihilismus. Gleich seinen Vorgängern, schliesst Leo, habe er
den Fürsten wiederholt seine Hülfe gegen diese Übel
angeboten, und biete sie immerwährend an ; aber sie mussten darum
auch der Kirche volle Freiheit gönnen, damit sie ihnen helfen
könne.

In weiterm Ausblick, gleichsam seine ganze Weltanschauung
zusammenfassend, verbreitet sich Leo in demselben Sinne aus
Anlass seines Bischofsjubiläums in seiner Encyklika von 1894

an alle Fürsten und Völker über das Verhältnis zwischen Staat
und Kirche, und fordert die ganze Christenheit auf, sich ihm
zu unterwerfen : Seine Freude über die zahllosen Glückwünsche
würde nur dadurch gestört, dass viele von seiner Lehre
abirrten. Aber als Stellvertreter Gottes, der das Heil aller wolle,
wünsche er gegen Ende seines Lebens nach dem hohenpriesterlichen

Gebet, dass „alle eins seien". Dem Orient führt er zu
Gemute, dass er ehemals den Päpsten gehorcht habe. Die
vollkommene Einheit, welche Christus eingerichtet, bestehe nicht



— 705 —

bloss im Glauben, sondern auch im Regiment. Christi Worte:
Du bist Petrus u. s. w. hätten sich von Anfang an bei den

Päpsten bewährt. Nach einer natürlich nicht sehr liebreichen
Beschreibung des Protestantismus beteuerte Leo dessen

Anhängern das legitime Lehramt des Glaubens habe Christus
den; Petrus und dessen Nachfolgern übertragen. Die Katholiken

gehorchten denselben freudig, weil die Kirche eine
„vollkommene Gesellschaft" sei, von Gott zur Belehrung der ganzen
Menschheit eingesetzt. Als solche habe sie alle Rechte aus
sich selbst und absolute Freiheit in ihrer Gesetzgebung. Dass
sie mitunter gewisser Rechte sich begebe, zeigten ihre
Verträge mit den Staaten. Die weltliche Gewalt besitze auch ihre
Rechte, müsse aber mit der Kirche harmonieren. Am verderblichsten

wirkten gegen die Kirche die Freimaurer, besonders
in den katholischen Staaten, wie Italien und Frankreich. Durch
die Kirche allein seien die Schäden der Gegenwart zu heilen:
der Militarismus und die socialistischen und politischen Kämpfe.
Der Kampf zwischen Freiheit und Gewalt werde durch die
kirchliche Lehre gelöst, dass nach dem Willen Gottes die Einen
zu befehlen und die Andern zu gehorchen hätten, welchen
Inhalt auch immer die Verfassung habe. Auf die päpstliche
Weltherrschaft zurückkommend, lehrt Leo, die Anfänge der
Christianisierung der ganzen Welt seien durch die Reformation
unterbrochen worden, welche die Wiederaufnahme der Kreuzzüge

unmöglich gemacht habe. Die jetzigen Verkehrsmittel
würden der Vereinigung der ganzen Welt sehr förderlich sein.
Wie das Ende des vorigen Jahrhunderts Revolution und
Entzweiung hervorgerufen, so wünsche er, dass das Ende des

gegenwärtigen die Einheit bringe. Besonders die Fürsten seien

verpflichtet, dazu mitzuwirken. Es waren dies übrigens
dieselben Ideen, welche, hinsichtlich der Staatslehre, Leo bereits
in seiner Encyklika vom 1. November 1885 entwickelt hatte,
nur dass er hier noch erklärte, wenn auch die Kirche nicht
mit andern Religionsgenossenschaften auf eine Linie gesetzt
werden dürfe, seien die Regierungen doch nicht zu tadeln,
welche, um Schlimmeres zu verhüten, andere Konfessionen
duldeten, wie auch die Kirche niemand zur Annahme des

rechten Glaubens zwinge.
Der so brennenden socialen Frage gegenüber, als einer

eminent moralischen, konnte natürlich der „unfehlbare Lehrer der



— 706 —

Menschheit" auch nicht stumm bleiben. Schon unter dem
28. Dezember 1878 verurteilte er die Socialdemokratie, indem
er ihren Ursprung auf die Leugnung alles Übernatürlichen
zurückführte, welche in der Reformation begonnen habe und im
liberalen Staate und den geheimen Gesellschaften zur Darstellung

gelange. Dagegen trat aber der Papst mit grossem Eifer
für die arbeitende Klasse ein, und beschritt, gleich Bismarck,
natürlich seinerseits nur mit Lehren und Ermahnungen, den
nicht ungefährlichen Weg, den „Enterbten" den staatlichen
Schutz gegen die Arbeitgeber als ein unveräusserliches Recht
zuzuerkennen. Zu diesem Grundsatze bekannte er sich schon
1887 in einer Ansprache an die von dem Grafen de Mun ihm
zugeführten französischen Arbeitervereine, dann 1889 bei einem
zweiten Arbeiterempfang im Vatikan, welcher eine
Gegendemonstration gegen eine grosse Socialistenversammlung in
Paris sein sollte. Bei der internationalen Arbeiterschutzkonferenz

in Berlin (1890) fungierte der Fürstbischof Kopp von
Breslau als sein Delegierter. Endlich erliess er 1891 die grosse
Encyklika über die Arbeiterfrage, die neben vielen Gemeinplätzen

einige gute Gedanken enthält, die Lösung der vorhandenen

Schwierigkeiten aber um kein Haar breit gefördert hat.
Leo beginnt mit einer Ausführung der rechtsphilosophisch
höchst schwierigen Lehre vom Eigentum, namentlich dem

Grundeigentum. Er hilft sich mit wenigen oberflächlichen
Phrasen darüber weg, wie es scheint, ohne die Tiefe und den
Ernst der Sache erfasst zu haben. Dann beklagt er den
Missstand, dass die Minorität der besitzenden Klasse der Masse des

Proletariates ein schweres Joch auflege, will aber von Socialismus

und Kommunismus nichts wissen. Gleichwohl bekennt er
sich zu dem unsinnigen socialdemokratischen Satze, dass die
Reichtümer nur durch die Mühe der Arbeiter erworben würden,
als ob Kapital, Intelligenz, geistige Thätigkeit und Risiko dabei

gar keine Rolle spielten. Der Staat, fährt er fort, habe für
die notwendigsten Bedürfnisse der Arbeiter zu sorgen. Dann
folgen recht naive Ratschläge, wie dass bei schwererer Arbeit
längere Ruhe nötig sei, dass auf die verschiedenen Jahreszeiten,
Lebensalter, Geschlechter Rücksicht genommen werden müsse.
Die Stände seien einander näher zu bringen durch Ansässig-
machung der Proletarier. Aber die Liebe zum Vaterlande
habe zur Voraussetzung, dass die Steuern nicht zu hoch seien.



— 707 —

Mit Stellen aus dem Alten Testament und Thomas von Aquin
empfiehlt schliesslich der Papst für die Arbeiter Vereine,
insbesondere Zünfte mit kirchlicher Grundlage, religiöse Orden, über
welche der Staat keine Gewalt habe.

Noch socialclemokratischer spricht sich Leo 1893 in einem
Briefe an den Vorsitzenden des schweizerischen Arbeiterkongresses

Decurtins aus: Er interessiere sich sehr für die
Aufbesserung des elenden Loses der Arbeiter und thue dafür bei
den Mächtigen, was er könne, „damit nicht eine so grosse und
nützliche Klasse von Menschen verlassen und wehrlos einem
gewinnsüchtigen Stande preisgegeben werde, der jener Armut
für sich ausbeute". Der Kongress der Arbeiter verschiedener
Konfessionen habe sich die Lehre seiner Arbeiter-Encyklika
wohl zu nutze gemacht. Wie die Kirche die Schande der
antiken Sklaverei beseitigt, so besitze sie jetzt die Mittel zur
Aufbesserung des Loses der arbeitenden Klasse, nicht durch
gewaltthätigen Umsturz, sondern durch ihre Lehre. Und dieser
Belehrung entsprechend hat noch jüngst (1897) unter dem
Segen des Papstes und vor mehreren Kardinälen ein Ordensmann

in Rom socialistische Konferenzen gehalten, in denen er
die Geistlichen ermahnte, mehr unter das Volk zu gehen, weil
die Zukunft der Demokratie gehöre. Je schwächer also die

Hoffnungen an der Kurie Averden, dass die Fürsten die Hand
bieten zur Wiederherstellung des Kirchenstaates, desto mehr
scheint die Kurie das Bündnis zwischen „Thron und Altar"
aufzugeben und dem Proletariat sich in die Arme werfen zu
wollen. Das wäre allerdings der Schritt des Verzweifelnden,
der, statt seinen Irrweg zu verlassen, sich selbst in den
Abgrund stürzt.

Mehr und mehr gegen Ende seines Lebens wurde die
Union sämtlicher Kirchen unter der Devise des hohenpriesterlichen

Gebetes : ut unum sint, die eigentliche Herzenssache des

Papstes. Natürlich vermag er sich nach der vatikanischen
Lehre diese Einheit nur vorzustellen als die Unterwerfung der

ganzen Christenheit unter den Papst, den einzig unfehlbaren
Lehrer und moralischen Regierer der Menschheit, den
Stellvertreter Gottes auf Erden. Unwesentliche rituelle Verschiedenheiten,

wie in der liturgischen Sprache oder in der Austeilung
der Kommunion, Differenzen in Einrichtungen, wie Gestattung
der Priesterehe u. a., wären dabei zulässig, aber keine Ab¬

Revue intern, de Théologie. Heft 20, 1897. 47



— 708 —

weichungen im Dogma und in den mit demselben zusammenhangenden

Gegenständen der Disciplin. In seiner Encyklika
über „die Disciplin der Orientalen" (1894) bestimmt der Papst,
dass nach den Grundsätzen Benedikts XIV. niemand im Orient
zur Annahme des lateinischen Ritus gezwungen werden solle,
und dass die lateinischen Geistlichen sich dort der bestehenden
(d. i. griechisch-unierten) Hierarchie unterzuordnen hätten.
Widersprechende Bestimmungen selbst allgemeiner Konzilien werden
ausser Kraft gesetzt. Gleichzeitig versammelte der Papst in
Rom die unierten Patriarchen des Orientes zu einer Beratung
über die Mittel, das Unionswerk daselbst zu fördern. Viel Geld
zur Errichtung von Schulen und Anstalten wurde aufgewendet,
aber doch, wie bereits bemerkt, nicht mit nennenswertem
Erfolge. Römische Grosssprecherei spielte von jeher bei allen
Unionsversuchen, wenn man im Abendlande Eindruck machen
wollte, eine grosse Rolle. In der Zeit des Konzils von Trient
erschienen ein paar zerlumpte Orientalen mit Kamelen in
Rom, angeblich aus dem Lande zwischen Euphrat und Indus,
welche aussagten, andere, die erkrankt seien, befänden sich
noch unterwegs. Flugs streute man im Westen aus, der Orient
stehe bereit, sich dem Papst zu unterwerfen. Die im vorigen
Jahrhundert unierten Kopten zählten 10 Priester. Nun
errichtete 1895 Leo für sie, in der Hoffnung auf die Bekehrung-
aller ihrer Landsleute, mit grosser Wichtigthuerei das
alexandrinische Patriarchat mit zwei Bischofsstühlen. In der
Einladung, welche der Papst in der erwähnten Encyklika an alle
Fürsten und Völker hatte ergehen lassen, war er mit Redensarten

über die der Union entgegenstehenden Schwierigkeiten
hinweggegiitten, namentlich den Orientalen gegenüber, die er,
abgesehen von der Lehre vom Papsttum, eigentlich schon als
Glaubensbrüder behandelte. Das Entgegenkommen, welches

er ihnen in äussern Dingen in Aussicht stellte, war indes nur
ein Lockmittel für die Zeit des Überganges. Die unierten
Ruthenen in Galizien wissen davon zu erzählen, wie die Kurie
ihnen, als sie ihrer sicher zu sein glaubte, durch die Jesuiten
den lateinischen Ritus und die strengrörnische Disciplin
aufzuzwingen suchte. Den amerikanischen Ruthenen und andern
Unierten in Amerika hat noch Leo selbst 1891 und 1892 die

Fortsetzung der vor der Priesterordination abgeschlossenen Ehe

verboten, wie während des vatikanischen Konzils die unierten



— 709 —

Armenier zum Aufgeben ihrer nationalkirchlichen Rechte
gezwungen wurden.

Als von allen beteiligten Seiten, den Orientalen,
Engländern, Protestanten die päpstliche Aufforderung zur
Unterwerfung mit den entschiedensten Protesten beantwortet worden
war, raffte sich der Papst 1896 noch einmal auf, in seiner
Encyklika über die Einheit der Kirche jene Aufforderung
theologisch zu begründen durch eine scheinbar gelehrte, aber
gänzlich misslungene Verteidigung der neuen vatikanischen
Dogmen. Von den Anglikanern, Orientalen, Altkatholiken
wurden sofort die Winkelzüge aufgedeckt, die Leo sich
erlaubt, um die neuen Dogmen nicht in abschreckender Gestalt
erscheinen zu lassen, sowie die groben Missdeutungen und
selbst Fälschungen der Bibel- und Väterstellen, welche er
massenweise, aber ungeordnet und aus dem Zusammenhang-
gerissen, für jene Lehren anführt. Es wurde ihm eine lange
Reihe von Zeugnissen und geschichtlichen Thatsachen
entgegengehalten, welche die Unrichtigkeit seiner Dogmen bis
zur Evidenz beweisen, von denen gänzlich zu schweigen er
für klug hielt — als ob er es mit Kindern oder Irren zu thun
hätte. Man muss doch im Vatikan auf einem geradezu knabenhaften

Standpunkt stehen, wenn man sich der Hoffnung hin-
giebt, mit solchen Mitteln die gelehrte Welt aller Nationen
bethören zu können. Von irgendwelchem Erfolge konnte also
wieder keine Rede sein.

Am meisten Entgegenkommen fand der Papst noch in
England, wo Lord Halifax eine Union mit Rom erstrebte und
ein französischer Lazarist mit süsslichen Worten das sanfte
päpstliche Joch empfahl. Leo setzte wirklich eine Kommission
ein, welche die Gültigkeit der anglikanischen Weihen
untersuchen sollte. Dass die päpstliche Entscheidung negativ
ausfallen werde, liess sich mit Sicherheit erwarten, weil Rom diese
Weihen niemals anerkannt hatte. Als Grund für diese
Entscheidung wurde angeführt, dass jene Ordinationen der
katholischen Form wie auch der richtigen Intention entbehrten. Die
Aufregung über diese Entscheidung war gross in der
anglikanischen Kirche, Lord Halifax mit seinen Freunden gänzlich
enttäuscht und jede Aussicht auf Union für immer vereitelt.
Denn noch jüngst hat ein Jesuit F. Smith (Contemporary Review
Januar 1897, p. 40) die Engländer bedeutet, dass ohne allen



— 710 —

Zweifel die päpstliche Entscheidung für immer „irreformabel"
bleibe, wie ihre Sprache und die Umstände ihrer Publikation
bewiesen.

Diese irreformable Entscheidung zeigte einmal wieder deutlich,

wie alle Nachgiebigkeit oder Milde, welche Leo entfaltet
bei der Einladung der Gegner zur Unterwerfung, plötzlich sich
in das Gegenteil verkehrt, sobald es sich um Verwirklichung
handelt. Sprach er in der Encyklika über die Einheit der
Kirche in etwas verfänglicher Weise von „dem Lehramt der
Bischöfe", von der „Entscheidung" des (nur zustimmenden oder
sich unterwerfenden) Konzils, und nahm er den Ausdruck
„päpstliche Unfehlbarkeit" nicht in den Mund, so lautet seine
Sprache im „Ernstfalle" ganz anders. Wir haben schon
gefunden, wie er mit seinen Ansprüchen auf Unfehlbarkeit Aveit

über die Definition des vatikanischen Konzils hinausgeht. Er
verlangt unbedingte Annahme aller seiner amtlichen
Belehrungen und unbedingten Gehorsam gegen alle sein Befehle.
Dass er in irgendAvelche menschliche Angelegenheiten nicht
einzugreifen habe, Aveist er entschieden von der LIand, Aveil

alles Menschliche irgendwie mit Religion und Sittlichkeit
zusammenhängt. Nihil Immani a me alienum puto, sagt der Papst
in ganz besonderm Sinne A*on sich. Es ist darum nicht zu
ATerwundern, dass er z. B. 1885 streng nach den vatikanischen
Dogmen den spanischen Bischöfen bemerklich machte, er habe
das göttliche Recht, über alle Fragen ihrer Kirchen
eigenmächtig zu entscheiden oder durch seine Nuntien entscheiden
zu lassen, also e\~entuell die bischöfliche Jurisdiktion ausser
Kraft zu setzen. Und welche Sprache führt er erst in der
Encyklika an die preussischen Bischöfe vom 6. Januar 1886,
nachdem er die bussfertige Regierung in bekannter Weise
gedemütigt: „Obgleich die Betrüger, welche sich Altkatholiken
nennen, indem sie neue und schlechte Lehren verbreiten,
versuchten, getäuschte Anhänger zu gewinnen'-, hätten die deutschen
Katholiken doch den Glauben ihrer Väter '?) beAvahrt und sich
den „Nachstellungen der Lehrer der Schlechtigkeit" entzogen.
Die Kirche, führt dann Leo wieder aus, sei eine „übernatürliche
und vollkommene Gesellschaft". Die oberste, absolut freie Ge-
AATalt in ihr besitze der Papst, unter seiner Autorität und seinem

Lehramt übten die Bischöfe in ihren Kirchen die ihrige aus.
Sie hätten — also im Widerspruch zu den preussischen Ge-



— 711 —

setzen — durchaus frei in tridentinischen Seminaren die
Geistlichen zu bilden. In dem gleichen kurialistischen Schimpftone
wie über die deutschen Altkatholiken fällt Leo auch, aato er
sein Herz ausschüttet, wie wir bereits fanden, über die Protestanten

her. So noch 1896 selbst poetisch in seinem Hymnus
auf Frankreich:

0 quot illustres animas nefanda
Monstra Cedrini domuere.

Wie in diesen mannigfachen, aber wenig brauchbaren
Belehrungen, welche Leo der ganzen Menschheit zu teil werden
liess, so kam bei ihm auch in der unablässigen Sorge für den
Unterricht, besonders den philosophisch-theologischen, immer
wieder die Vorliebe für Schule und Litteratur, die Natur des

Professors zum Vorschein. Dass er bei seiner Propaganda im
Orient um die Stiftung von höhern und niedern Unterrichtsanstalten

immerfort besorgt Avar, haben wir bereits gesehen.
Besonders interessierte er sich für die Gründung A'on
katholischen, vom Staate völlig unabhängigen Universitäten. Mit
grosser Freude approbierte er 1887 die zu Washington, 1889

die zu OttaAva in Kanada für die Amerikaner, und in
demselben Jahre die zu Freiburg in der Schweiz. Grosses Lob
erntete der Papst 1888 A'on der ganzen gelehrten Welt, als
er die Benutzung des für die historische Forschung so überaus

Avichtigen päpstlichen ArchiA's mit einer bis dahin
unerhörten Liberalität gestattete und einen deutschen Professor der
Kirchengeschichte, Kardinal Hergenröther, an die Spitze
desselben berief. Nach dessen Tode sollte Avieder ein deutscher
Geistlicher, Janssen in Frankfurt, der Nachfolger Averden. Wie
dankensAvert es auch war, dass endlich das päpstliche ArchiAT

geöffnet Avurde und dessen Verwaltung nicht mehr hinter den
übrigen grossen Archiven Europa's zurückblieb, so darf doch
die Ehrung, Avelche Leo der deutschen Wissenschaft in der
Berufung Hergenröthers und der Kandidatur Janssens, des
bekannten Geschichtschreibers der Reformation, envies, nicht
überschätzt Averden, weil beide nur dem Namen und der Sprache
nach Deutsche, mit ihrem ganzen Wesen und Denken aber,
selbst mit ihrem manchmal recht zweifelhaften Wahrheitssinne,
durchaus kurialistisch Avaren.

Der Papst konnte es sich auch nicht versagen, als oberster
Professor der Theologie und Philosophie mit Aveitläufigen In-



— 712 —

struktionen die Studien in den katholischen Schulen zu regeln.
Zuerst erliess er am 4. August 1879 die Aiel besprochene
Thomas-Encyklika, in welcher er Thomas von Aquin für den
philosophischen und dogmatischen Unterricht nicht nur empfahl,
sondern geradezu Arorschrieb, wenn er auch die Berücksichtigung
sicherer Erkenntnisse aus späterer Zeit, besonders in den
Naturwissenschaften, nicht ausgeschlossen wissen avolite. Er beruft
sich dabei auf seine Vorgänger Clemens VI., Nikolaus V.,
Benedikt XIIL, Pius V., Clemens XII., Urban V., Innocenz XII.,
Benedikt XIV. Von Innocenz VI. führt er den bekannten
Ausspruch an: Aver Thomas folge, werde nie von der Wahrheit
abirren, und Aver ihn bekämpfe, sei stets der Hétérodoxie
verdächtig. Auch auf den ökumenischen Konzilien, „auf denen
die Blüte der Weisheit aus der ganzen Welt erglänze", habe
er die bedeutendste Rolle gespielt, Avie auf dem Lyoner, dem
Vienner, dem Florentiner, dem Vatikanischen ; zu Trient habe
er neben der Bibel und dem Corpus juris auf dem Altar
gelegen. Die Neuerer seit dem 16. Jahrhundert hätten neue
philosophische Systeme aufgebracht, die einander Avidersprächen
und zu endlosem Zweifel führten. DaA'on seien auch die
Katholiken angesteckt. Die Theologie müsse durchaus nach
der strengen Methode der Scholastiker behandelt Averden. Auch
die bürgerliche Gesellschaft Avurde viel sicherer sein, wenn
man den beAvährten Lehren der Väter und Scholastiker folgte.
Selbst die Naturwissenschaften zögen aus der Scholastik erst
ihre rechte Bedeutung, indem die richtige Philosophie den

Zusammenhang und die Gründe der Dinge aufzeige. Neu AA-ar

es ja nicht, dass der Papst die katholischen Schulen bei der
thomistischen Lehre festhalten AA'ollte, aber er that das mit
solchem Eifer, class er selbst bei den Jesuiten, die in manchen
Punkten ATon dem ursprünglichen und echten Thomismus
abwichen, grossen Anstoss erregte. Wie er als Bischof in Perugia
eine Thomas-Akademie gegründet, stiftete er nun (1879) eine
solche auch in Rom und ernannte eine Kommission zur
Herausgabe sämtlicher Werke des berühmten Dominikaners. Weil
Rom als Sitz der Päpste, schreibt er, durch gute Lehre sich
auszeichnen müsse, und Jünglinge aus allen Ländern dort
zusammenströmten, um sie zu empfangen, müsse der Thomismus
dort besonders gepflegt Averden. Wie ernst der Papst es mit
der Durchführung dieses Systèmes nahm, zeigte er 1887 durch



— 713 —

die Verurteilung der Schule Rosmini's, semes frühern Freundes,
welche in Oberitalien selbst unter den Bischöfen viele
Anhänger zählte und trotz der Anfeindungen der Jesuiten A~on

Pius IX. geduldet worden war. Mit seiner unbedingten
Verehrung gegen Thomas verband er eine gleiche gegen den
neuen „Kirchenlehrer" Alphonsus Liguori. Seine Schriften,
äussert er in einem Briefe über eine französische Übersetzung
von dessen Werken, hätten bereits den grössten Nutzen
gestiftet, er wünsche aber, dass sie in aller Hände gelangten.
Liguori habe die katholischen Wahrheiten dem Verständnis
aller angepasst, die Offenbarung mit den stärksten Argumenten
verteidigt, namentlich die Lehren von der unbefleckten
Empfängnis Maria's und der päpstlichen Unfehlbarkeit, durch seine
Geschichte der Häresien und seine Dogmatik alle Irrlehren,
insbesondere den Jansenismus und Febronianismus Aviderlegt.
Seine Moral biete die ganze Norm für die Lenker der
Gewissen. Kann man den Papst bezüglich seiner unbedingten
Verehrung gegen Thomas noch entschuldigen mit seiner durchaus

einseitigen scholastischen Bildung, die ihn alle spätere
Entwicklung namentlich der historischen und biblischen Wissenschaft

misskennen liess, so ist es doch ganz unverantwortlich,
in dieser Weise Liguori's Werke zu verherrlichen, Avelche A'on
krassestem Aberglauben, Aviderlichster Bigotterie, zelotischem
Fanatismus und bodenloser Unkritik geradezu strotzen. Nur
die bona fides des kranken Mannes entschuldigt ihn. Es

genüge hier, das Eine zu envälmen, dass Liguori das Gerücht
nicht unglaubwürdig findet, Luther sei A^on seiner Mutter mit
dem Teufel gezeugt Avorden (Ist. dell'Eres., II, 4).

Als Leo unter dem 18. August 1883 auch eine Encyklika
über die historischen Studien erliess, redete er AAie ein Blinder
von der Farbe. Eine durchaus dogmatische Natur, von den
Jesuiten scholastisch gebildet, scheint er des historischen Sinnes

völlig zu ermangeln; Avir meinen damit, nicht bloss der
geschichtlichen Kenntnisse, Avelche zu einer gründlichen
Beurteilung theologischer Fragen unerlässlich sind, sondern auch
der historischen Kritik, der Auffassung der Dinge nach ihrem
Entstehen und ihrer allmählichen Entwicklung. Daher erklären
sich zahlreiche falsche Ausführungen in den Encykliken des

Papstes, welche Sachkundigen völlig mwerständlich sind. Hierzu
gehört es, wenn er in dem Rundschreiben über die historischen



__ 714 —

Studien meint, dieselben würden heutzutage viel gegen die
Päpste missbraucht; es solle nichts Unrichtiges gesagt und
nichts Wahres unterdrückt werden, um den Vorwurf der
Parteilichkeit zu A'ermeiden. Sobald dies geschieht, ist die
vatikanische Lehre nicht gerettet, wie Leo glaubt, sondern
gerichtet. Er scheint keine Ahnung daA7on zu haben, welchen
Eindruck von NaiAdtät diese Äusserung auf jeden unbefangenen
Historiker machen muss.

Am ATerfehltesten aber ist, Avas Leo in seiner Encyklika
\ron 1893 über die biblischen Studien ausführt. Dieselbe wurde
veranlasst durch eine Kontroverse französischer Theologen über
den Umfang der Inspiration. Der Rektor der katholischen
Universität Paris, Prälat d'Hulst, stand an der Spitze derer,
Avelche die Inspiration der hl. Schrift mit Recht auf die Glaubensund

Sittenlehren beschränken Avollten. Diese für jeden
Avissenschaftlichen Exegeten sich mit NotAvendigkeit ergebende
Anschauung Avird nun Tom Papst, allerdings gemäss den

Bestimmungen des ATatikanischen Konzils, \TerAvorfen. Er stellt sich
dabei Avieder ganz auf den mittelalterlich-scholastischen
Standpunkt, indem er auch auf diesem Gebiete ATon der
Reformation nur Böses zu berichten Aveiss, Avährend jeder Kenner,
auch der katholische, zugeben muss, dass durch den Humanismus

und die Reformation in Verbindung mit der Buehdrucker-
kunst die eigentliche Bibelwissenschaft in beiden Kirchen erst
begründet wurde. Im Mittelalter, schreibt Leo, habe man wie
nie zuA'or che verschiedenen „Sinne" der Bibel auseinandergehalten,

den Zusammenhang der Stellen erläutert, die Bücher
zerlegt, das GeAAicht derselben für die Theologie erörtert, den
Inhalt klar gemacht u. s. av. Der Meister der Exegeten sei
AAÜeder Thomas a-ou Aquin. Die vielen Drucke besonders der
Vulgata sofort nach Erfindung der Buchdruckerkunst zeigten,
dass es eine Verleumdung sei, zu sagen, die Bibel habe man
im Mittelalter A-ernachlässigt. Indem dann der Papst eine
Anleitung zum Bibelstudium zu geben versucht, will er, dass dabei

die Vulgata zu Grunde gelegt Averde, wenn auch nicht ohne

Berücksichtigung der andern Texte. Weil inspiriert, besitze
der Bibeltext ATerschiedene „Sinne". Die allegorische Deutung
habe die Kirche A'on den Aposteln empfangen. Es schicke
sich nicht, die Werke protestantischer Exegeten denen der
katholischen \Torzuziehen. Sehr nützlich für die Exegese sei



— 715 —

die Kenntnis der orientalischen Sprachen. Die sog. höhere
Kritik, die Bücher nach innern Gründen zu beurteilen
beruhe auf einem falschen Prinzip. Auch naturwissenschaftliche
Kenntnisse seien wünschenswert zur Widerlegung der auf die
Bibel gemachten Angriffe. Obgleich der Papst seine Hermeneutik

Adel aus Augustinus schöpft, bekanntlich einem ziemlich
schlechten Exegeten, mahnt er doch, nicht in allem buchstäblich

den Vätern zu folgen, Aveil diese auf dem Standpunkt ihrer
Zeit gestanden. Nach diesem einzigen Lichtblicke in der ganzen
Encyklika folgt dann zum Schluss die feierliche Grablegung-
aller wissenschaftlichen Exegese in dem Kathedralspruch : nicht
bloss in Sachen des Glaubens und der Sitten, sondern in allem
und jedem sei die ganze Bibel absolut fehlerlos, weil sie nach
dem Diktat des hl. Geistes geschrieben sei, Gott aber nicht
der Urheber eines Irrtums sein könne. Und erst kürzlich
(15. Januar d. J.) hat der Papst dieser dogmatischen Entscheidung

das Siegel aufgedrückt, indem er den Spruch der Inquisition

bestätigte, dass che Echtheit A~on 1. Joh. 5, 7 : drei sind,
die Zeugnis geben im Himmel u. s. av., Avelche kein Saclwer-
ständiger zu A-erteidigen Avagt, nicht einmal bezAveifelt Averden

dürfe. Da ist es denn auch mit den sichersten Resultaten der
biblischen Texteskritik ganz zu Ende.

Die litterarischen Studien in Rom selbst suchte Leo 1885

zu heben durch ein Breve, in Avelchem er den Betrieb der
lateinischen, griechischen und italienischen Sprache empfahl. Mit
einer geAAissen Gereiztheit aber lässt er sich 1891 bei der Er-
vreiterung der Aratikanischen SternAvarte in einem Motu proprio
aus : Es sei eine schamlose Verleumdung, dass die Kirche keine
Wissenschaft Avolle. Ausser der kirchlichen habe sie stets auch
die Aveltlichen Wissenschaften gepflegt. Der kirchlichen
Philosophie könne kaum noch etwas hinzugefügt werden, von
derselben abAveichen, sei schon gefährlich. Unter den Naturwissenschaften

habe die Kirche stets die Astronomie bevorzugt. Ein
Satiriker könnte hierzu die Bemerkung machen : Der Papst hätte
dabei namentlich an Galilei und das kopernikanische System
erinnern sollen, zumal er der Bibel, Avelche selbstverständlich
das antike, ptolemäische Sonnensystem zur Voraussetzung hat,
absolute Irrtumslosigkeit zuerkennt.

Wenn es aber Avirklich wahr ist, dass die Päpste immer
so sehr für die Pflege aller Wissenschaften sorgten, wie kömmt



— 716 —

es denn, dass der niedere Klerus in Italien stets auf einer so

tiefen Bildungsstufe stand, und die Bevölkerung des päpstlichen
Heimatlandes vielleicht nach der Spaniens und Portugals die
ungebildetste in ganz Europa war? An natürlicher Begabung
fehlt es den Italienern sicher nicht; aber selbst bei allen
kulturellen Fortschritten, welche das Land seit dem Sturze der
Papst- und Bourbonenherrschaft gemacht hat, zählt es nach
Ausweis der letzten Volksaufnahme 67 % Analphabeten und
können 600,000 Knaben keine Schule besuchen aus Mangel an
Kleidung und Nahrung. Hat denn das päpstliche Lumen de
ccelo seine Strahlen immer nur in die Ferne gesandt und das
„auserAvählte Volk Gottes" zu seinen Füssen in der Finsternis
belassen? Oder hat auch hier Avieder der Teufel durch die
Freimaurersekte den Italienern das Lesen und Schreiben ATer-

leidet
Von den Avissenschaftlichen Bestrebungen Leo's dürfen wir

nicht Abschied nehmen, ohne die historische Grundlage Adeler
seiner Anschauungen zu beleuchten.

Wie es mit seinem Sinne für geschichtliche EntAAicklung
beschaffen ist, haben wir bereits erörtert, desgleichen
angedeutet, Avie er mit den historischen BeAveisen für die
vatikanischen Dogmen verfährt. Derselben Methode entsprechen seine

sonstigen geschichtlichen Reminiscenzen. In einer Allokution
über die Orientalen (1894) trägt er die längst überwundene
Legende Axor, der päpstliche Stuhl des hl. Petrus habe eine Zeit
lang in Antiochien gestanden, Avas sogar mit seiner eigenen
anderweitigen Behauptung im Widerspruch steht, das Papsttum
sei unzertrennlich mit Rom verbunden. Bei seinen Verhandlungen

mit den Kopten (1895) bezieht er sich wiederholt auf
die legendarische Stiftung der Kirche von Alexandrien durch
Markus im Auftrage des Petrus. In der Encyklika über Cyrill
und Methodius (1880) Avird die Legende A'on der Überbringung
des Leibes des römischen Klemens aus der Krim nach Rom als
Geschichte erzählt. Der Papst meint, der hl. Cyrill (im 9.

Jahrhundert) habe leicht die Echtheit des Leibes konstatieren
können infolge der Überlieferung und des Vorhandenseins des

Ankers, mit welchem Trajan den Klemens in das Meer habe
versenken lassen. Viele Wunder bei der Überführung nach Rom
A*ervollständigten nach seiner Ansicht den BeAveis.



— 717 —

Alles aber überbietet Leo an kritiklosem Legendenglauben
in dem Dekret, durch welches er die Echtheit des zu Com-

postella angeblich aufgefundenen Leibes des Apostels Jakobus
des Altern bestätigt (1. November 1884). In diesem Jahrhundert,
schreibt er, seien wunderbar aufgefunden worden die Leiber
der heiligen Franziskus, Klara, Ambrosius, Gervasius und Pro-
tasius, der Apostel Philippus und Jakobus des Jüngern. Nun
kämen auch noch die Leiber Jakobus' des Altern und seiner
Schüler Athanasius und Theodor im Dome von Compostella
hinzu. Gemäss der von den Päpsten bestätigten Überlieferung
hätten diese den Leib ihres Lehrers nach dessen Enthauptung
in Jerusalem nach Spanien gebracht, wo er gewirkt. Während
der Invasion der Araber sei das Grab aller drei ATerschüttet,
aber im 9. Jahrhundert wunderbar durch einen Stern kenntlich
gemacht worden, Aveshalb man den frühern Namen der Stadt
Iria Flavia in Compostella verändert habe. Ende des 10.
Jahrhunderts habe Gott den Versuch, das Grab zu zerstören, ATer-

eitelt, indem er den Brand an dem Presbyterium des Domes
Halt machen liess und die Truppen Almansors mit
Würmern schlug. Im 16. Jahrhundert seien die Reliquien bei
der In\Tasion der vom Glauben abgefallenen Engländer \Tor
deren Fanatismus gerettet und verborgen Avorden. Jetzt habe
man sie im Dome an einer andern Stelle, als avo man sie

wähnte, wiedergefunden, und nach sorgfältiger Untersuchung
werde die Echtheit päpstlicherseits bestätigt. Hier bewegt sich
der Papst natürlich in einem ganzen Nest von Legenden. Aus
dem Namen Compostella, der sonst a~oii Giacomo Postolo
abgeleitet AAird, mag die Sage von dem Stern entstanden sein.

Vor dem 9. Jahrhundert hat niemand von einer Wirksamkeit
des Jakobus in Spanien etAvas gewusst. Die sonstige wunderbare

Geschichte der Reliquien ist so abenteuerlich, dass man
es nur bedauern kann, wenn der Papst auf solcher Grundlage

die Echtheit der vorgezeigten Gebeine dekretiert.
Die unkritische Legenden-Atmosphäre Leo's führt uns natur-

gemäss zu einer Betrachtung seiner Art von Frömmigkeit.
Dass er, in der modern-jesuitischen Bigotterie aufgewachsen,
dieselbe als Bischof sehr zu fördern bestrebt Avar, haben wir
früher gesehen. Als Papst blieb er derselben Richtung,
theoretisch wenigstens, treu. In alter Zeit hielt man in Deutschland

das Rosenkranzgebet wegen des geisttötenden Hersagens



— 718 —

von 150 „Gegrüsset seist du, Maria" nur für einen Notbehelf
derer, welche eines Gebetbuches sich nicht bedienen konnten.
Leo ist es eine Herzenssache, diese ATon dem Stifter des
Dominikanerordens angeblich infolge einer Muttergotteserscheinung
aufgebrachte Gebetsart in der ganzen Kirche zur Geltung zu
bringen. Nach früherer Empfehlung derselben ordnete er 1883

an, dass in die Lauretanische Litanei eingefügt werde : Königin
des heiligsten Rosenkranzes, bitte für uns. 1886 befiehlt er das

tägliche Abbeten des Rosenkranzes in allen Marienkirchen
Roms. 1891 erlässt er eine Encyklika über denselben als
Heilmittel gegen den kirchenfeindlichen Geist der Welt, dem
auch viele Namenkatholiken huldigten, weshalb nirgendwo der
Kirche die ihr gebührende Stellung in der Staatsordnung
angewiesen Avercle. Schon ZAvei Jahre nachher folgte eine neue
Encyklika über denselben Gegenstand: Oft schon habe er die
Fürsten ermahnt, nur Gesetze zu geben, Avelche dem göttlichen
Willen entsprächen, und für das allgemeine Wohl zu sorgen.
Die heutige Gesellschaft kranke besonders an Scheu vor einem
fleissigen, bescheidenen und leidenden Leben, wie an der
Vergessenheit des Jenseits. Dagegen sei der Rosenkranz als
Betrachtung des Familienlebens in dem Hause A~on Nazareth
das beste Heilmittel. Der Gedanke an das Jenseits zerstöre
durchaus nicht die Liebe zum Vaterlande und zu der irdischen
Kultur. Das Reich Gottes solle zuerst gesucht Averden, das

übrige Averde dabei nicht A'ernachlässigt, Gott sei Avie der
Urheber der Gnade, so auch der der Natur. Maria selbst, so

schliesst die Belehrung, sei die Erfinderin und Lehrerin des

Rosenkranzes. Eine dritte Encyklika über den Rosenkranz
erschien 1895, indem der Papst anordnete, dass in Paträ in
Achaja nach dem Wunsche des eucharistischen Kongresses von
Jerusalem eine Kirche vom hl. Rosenkranz gebaut werde für
lateinischen und griechischen Gottesdienst.

Wie auf diese Weise Leo dem geisttötenden Abbeten des

Rosenkranzes theoretisch eine Beziehung zu den sittlichen
Zuständen der Gegenwart zu v^erleihen suchte, so brachte er auch
damit die Verehrung der heiligen Familie, des heiligen Joseph
und selbst des Arorgeblichen Hauses von Nazareth zu Loretto
in Verbindung. Zu dem 600jährigen Jubiläum „der wunderbaren

Übertragung dieses Hauses durch Engel" schrieb er
1894 einen Jubelablass aus. 1892 stellte er mit zahlreichen



- 719 —

Ablässen versehene Statuten auf für eine in der ganzen Welt
zu verbreitende Bruderschaft von der heiligen Familie mit
ihrem Centrum in Rom, wie er auch im Jahr vorher die
Begehung des Josephsfestes als eines öffentlichen Feiertages den
Bischöfen Oberitaliens gestattete. Die heilige Maria ernannte
er 1891 zur Patronin des neugebildeten Staates Congo und
belobte den König A-on Belgien wegen Einführung des Ordens

„vom unbefleckten Herzen Maria's" daselbst, weil die katholische

Religion Quelle und Ursprung aller Humanität sei.
Desgleichen galt ihm der Eintritt in den dritten Orden des heiligen
Franziskus als ein Avirksames Mittel gegen die Socialdemokratie,
weshalb er 1882 denselben empfahl, die Regeln der Bruder
schaff erleichterte und deren Ablässe vermehrte — was freilich
auf socialistisch gestimmte Gemüter sehr Avenig Eindruck
gemacht haben dürfte.

So suchte der Papst mittelalterliche Formen und
Anschauungen in fast abenteuerlicher Weise für die heutigen
Kulturaufgaben, natürlich ganz erfolglos, zu verwenden. Keine
Bigotterie Avar ihm zu Avidersinnig, dass er sich ihrer nicht
angenommen hätte. Der längst aufgedeckte grobe Betrug mit
der Muttergotteserscheinung zu Lourdes, welcher um kein Haar
höher stand als der von der preussischen Polizei und Justiz
vernichtete Marpinger, spielt unter Avesentlicher Mitwirkung
Leo's eine bedeutende Rolle in dem neuen Katholizismus. Er
gestattete seine Einführung in die offiziellen Ritualbücher, das
Missale und Brevier, und sanktionierte so den Aberglauben
„der Wunder von Lourdes" mit seiner höchsten Autorität.
Dagegen will es wenig besagen, Avenn der Papst, die jesuitische
Verehrung einzelner Körperteile Christi oder Maria's befördernd,
1884 beispielsAveise die Bruderschaft „vom heiligen Antlitz" zu
Tours mit Ablässen versieht und bald nachher zur Erzbruderschaft

erhebt.
Die Selig- und Heiligsprechungen nahmen in der von

Pius IX. her geAvohnten Fülle ihren Fortgang. Hatte dieser
unter dem Einfluss der Jesuiten so viele Kanonisationen
vorgenommen wie keiner seiner Vorgänger — unter den 89 Kanonisierten

des Jesuitenordens verdanken diese Ehre 81 Pius IX.
— so wollte Leo hinter demselben nicht zurückbleiben. Auch
dem Jesuitenorden erzeigte er dabei einige Gefälligkeit, indem
er nicht bloss Angehörige der Gesellschaft in dieser Weise



- 720 —

auszeichnete und das Jubiläum des \Ton Benedikt XIII.
heiliggesprochenen Aloysius feierlich beging, sondern auch den Herz-
Jesu-Kultus von neuem sanktionierte. 1891 liess er nämlich
den Kanonisationsprozess der Anna Magdalena Remugat von
Marseille einleiten, Avelche unter Führung der Jesuiten sehr
für die Ausbreitung jenes Kultus geeifert hatte. Christus zeigte
sich ihr in der Eucharistie als Knabe, trug ihr auf, das Werk
der seligen Alacoque fortzusetzen u. s. w. (1713). Es verlohnt
sich nicht, die Namen der Kanonisierten oder der als solche
in Aussicht Genommenen alle hier aufzuzählen mit den zum
Teil sehr abenteuerlichen Wundern, die sie verrichtet haben,
oder die an ihren Gräbern geschehen sein sollen. Es genügt,
an die Kanonisation des mit Absicht ganz in Schmutz Arer-

kommenen römischen Bettlers Labre zu erinnern (1881), der
mit den Säulenheiligen der alten Zeit in eine Kategorie gehört ;

class der unglückliche Mann nicht nachahmungswert, sondern
geisteskrank war, unterliegt Avohl keinem ZAveifel. Von einem
berühmten Prediger Dal Monte (f 1778), der demnächst auch
selig gesprochen Averden soll, erzählen die Akten (1890),
derselbe habe auf einen Baum gezeigt mit den Worten, die Seelen
fielen in das Fegfeuer, wie die Blätter von diesem Baume ; und
siehe, plötzlich seien die Blätter daA'ongeflogen bis zur
Entlaubung. Ein anderes Mal habe es während seiner Predigt
im Freien angefangen zu regnen, aber kein Tropfen habe
einen seiner Zuhörer berührt. Am \Tergangenen Christihimmel-
fahrtfeste vollzog der Papst in der Peterskirche mit dem
altherkömmlichen Pompe, AAie er seit 1867 nicht mehr stattgefunden,

die Kanonisation des Stifters der Barnabiten und eines

Pfarrers A~on Lothringen aus dem 17. Jahrhundert. Ob er mit
solchem Pompe diese Seite seiner pontifikalen Thätigkeit
schliessen wollte

Nach dieser quellenmässigen Darstellung der Wirksamkeit
Leo's drängt sich die Frage auf, wie es möglich gewesen, dass

er in den Ruf eines „liberalen" oder „aufgeklärten" Papstes
geriet. In Deutschland AA'urde dies besonders durch den Fürsten
Bismarck veranlasst, der sich freute, im Gegensatz zu dem

stets polternden und schimpfenden Pius IX. einem „friedliebenden"

Papste zu begegnen, der ihm half, den verunglückten,
Aveil ohne Sachkenntnis unternommenen „Kulturkampf"
beizulegen. In Gelehrtenkreisen fand man diese Annahme bestätigt



— 721 —

durch das Interesse für Wissenschaft und Litteratur, Avelches,
wieder im Gegensatz zu seinem Vorgänger, Leo an den Tag
legte, namentlich aber durch seine Eröffnung des vatikanischen
ArchiATs. In Frankreich dachte man sich das Papsttum in
ganz neue Bahnen gebracht durch die unerwartete Anerkennung
der Republik und den damit verbundenen Bruch mit den
Monarchisten. Dazu kam, dass Leo sich der „Enterbten", des

Proletariates gegen die besitzende Klasse annahm und seine
Tiara in die Bürgerkrone des „Arbeiterpapstes" zu verwandeln
schien. Wenn dann anderseits Leo entgegengesetzt klingende
Saiten anschlug, als ob er alle Schrecken des Mittelalters
Avieder heraufführen Avollte, so schoben die „Liberalen" dies
den Jesuiten in die Schuhe, welche einen augenblicklichen Sieg
über den „freisinnigen" Papst errungen hätten. Das war nun
eine durchaus falsche Beurteilung. Unkundigen entging es,
dass Leo die mittelalterlich-päpstlichen Tendenzen in der
extremsten Weise verfolgte, nur in einer der Zeit und den
Umständen mehr angepassten Form als Pius IX. Er handelte
nach dem Grundsatz des heiligen Franz von Sales, dass man
mit etwas Honig weiter komme als mit einem ganzen Gefäss

voll Essig. Seine Nachgiebigkeit Avar immer nur Mittel zu
freilich unerreichbaren Zwecken. Das Selbstgefühl als „Vater
der Könige und Fürsten", als „Regierer des Erdkreises", als

„unfehlbarer Lehrer der Menschheit" und „Stellvertreter Gottes
auf Erden" \rerliess ihn nie. Charakteristisch für seine
Gesamtanschauung ist insbesondere seine Haltung zur Unfehlbarkeitslehre.

Als Bischof ATor 1870 schAvach gallikanisch,
revidierte er seine Lehre gemäss dem vatikanischen Konzil, und
als Papst ging er weit über dieses hinaus, indem er die
Infallibilität nicht auf die Formulierung von Dogmen beschränkte,
sondern folgerichtig wie Gregor VII, Leo X,, Gregor XIII,
Gregor XIV. und andere Päpste auf alle seine amtlichen
Erlasse und Entscheidungen ausdehnte. In seiner Lehre also ist
der „liberale Papst" noch absolutistischer als die Jesuiten, von
denen das vatikanische Dogma stammt. Wie herrisch er aber
in der Geltendmachung dieser Lehre verfährt, zeigte er noch
jüngst in den unter dem 25. Januar dieses Jahres erlassenen
neuen Regeln über den Index der ATerbotenen Bücher. Fortan
müssen alle Katholiken, welche über religiöse oder moralische
Themata schreiben, ihre Manuskripte der bischöflichen Prä-



722

ventiA'censur unterwerfen, die Geistlichen aber, um ein Beispiel
des Gehorsams zu geben, für alle, auch profane Schriften die
bischöfliche Approbation nachsuchen. Kein der Censur zu
unterbreitendes Buch darf anonym erscheinen, wenn nicht aus
besondern Gründen mit Erlaubnis des Bischofes. Jede folgende
Auflage oder Übersetzung eines solchen Buches ist von neuem
zu approbieren. Kein Buchhändler darf ohne Erlaubnis der
Indexkongregation ein verbotenes Buch im Laden haben. In
den Umarmungen solcher heissen päpstlichen Liebe wird die
Wissenschaft, soviel noch davon in den ultramontanen Kreisen
am Leben ist, bald in den letzten Zügen liegen.

Alles in allem genommen, möchten wir Leo den Papst der
Widersprüche nennen. Liberal, um anzulocken, wird er schroff,
avo er Gegner findet. Schmeichlerisch gegen die Fürsten wie
gegen die Demokratie, erhebt er sich grundsätzlich über beide.
Persönlich liebenswürdig und ungezwungen, weiss er nicht bloss
seine Würde zu wahren, sondern auch seinen mittelalterlichen
Grundsätzen nichts zu vergeben. Die moderne Welt kennend
und ihre Fortschritte bewundernd, beklagt er den Abfall von
der Weltanschauung des 13. Jahrhunderts. Er liebt es,
lateinische Verse zu machen nach antikem Muster mit der
Eitelkeit eines Humanisten aus der Schule des Erasmus, aber
dessen Reformtheologic verabscheuend, giebt er dem Kardinal
Cajetan nichts nach in der Verehrung der Scholastik.

Auf dem grossen Welttheater geht es nicht anders als auf
der Bühne : „Wer Aieles bringt, Avird manchem etAvas bringen,
und jeder geht zufrieden aus dem Haus", d. h. in die Prosa
des Lebens übersetzt : Wer sich in Widersprüchen bewegt, hat
den Vorteil stets auf seiner Seite. Viele halten ihn für ihren
Gesinnungsgenossen, und wenn er Macht besitzt, werben sie

um seine Gunst. Monarchisten Avie Demokraten, Reaktionäre
wie moderne Fortschrittsmänner griffen aus der Thätigkeit Leo's
auf, Avas sie für sich venvenden konnten. Aber der verdiente
Lohn der Inkonsequenz oder gar der Charakterlosigkeit pflegt
auch zu sein der Verlust des Vertrauens und des dauerhaften
Erfolges. „Ehrlich Avährt am längsten", d. h. der Gewinn
erscheint spät, aber dafür hat er auch soliden und bleibenden
Wert. Leo's Erfolge Avaren rasche und blendende. Die liberale
Welt jauchzte ihm noch mehr zu als die gläubige. Aber die

Ernüchterung blieb nicht aus. Und fragt man sich, was er



— 723 —

mit den grossen Plänen seines Pontifikates erzielt habe, so

lautet die AntAVort: nichts. Seine lateinischen Abhandlungen
über die weltbewegenden Fragen der Gegenwart, die er als
Encykliken überschrieb, waren und blieben akademische Reden.
Die Welt hat sie nicht beachtet. Nur die über Thomas von
Aquin brachte unter den Geistlichen den Thomismus in Sclrwung,
ohne indes die Anschauungen der Gelehrtemvelt irgendAvie
zu beeinflussen, während die von Unkenntnis zeugende über
das Bibelstudium mehr oder Aveniger versteckten Widerspruch
selbst im geistlichen Lager fand. Die beiden Hauptziele des

Papstes aber, die Wiederherstellung des Kirchenstaates und die
Vereinigung aller Kirchen unter dem unfehlbaren römischen
Pontifex sind mit Sicherheit als \7öllig ATerfehlt zu betrachten.
Aus der Sehnsucht des Mittelalters seit dem 13. Jahrhundert,
dem Leo so sehr ergeben ist, hätte er entnehmen können, wie
man sich schon damals das Lumen de ccelo auf dem römischen
Stuhle, den Papa angelicus dachte. Es sollte ein Papst sein
ohne Kirchenstaat, in evangelischer Armut, aber mit der
Souveränität des Geistes umkleidet, der die Kirche von allen
Missbräuchen und Irrtümern reinigte, ein „gerechter, wahrhafter
und heiliger Papst", durch dessen Erneuerung der Christenheit

in ihrer Jugendblüte die grosse Union herbeigeführt und
die noch heidnische oder ungläubige Welt zum Evangelium
sollte bekehrt werden.

Dass er dieser vom Mittelalter ersehnte und A^orherver-
kündete Papst sei, wird Leo XIII. nicht behaupten wollen.

J. Langen in Bonn.

Revue intern, de Theologie. Heft 20, 1897. 48


	Leo XIII.

