
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


625

CORRESPONDANCES.

I. Lettre sur les discussions trinitaires.
Vous voulez bien me faire l'honneur de me demander « s'il

est à propos, l'insertion du mot « filioque » dans le symbole
étant jugée et déclarée illégale, d'entrer de nouveau dans la
discussion de la manière dont le St-Esprit procède du Père ;

de rechercher si l'on peut dire qu'il procède du Père par le

Fils; si l'on peut ainsi appeler le Fils non un second principe,

mais un principe secondaire de la procession du St-Esprit,

etc., etc.; s'il ne serait pas plus prudent de laisser de

côté ces éternelles et mystérieuses questions, qui ont autrefois
divisé l'Orient et l'Occident, et qui aujourd'hui encore ne
pourraient qu'entraver l'Union ».

Voici ma réponse. Ces questions ont divisé l'Orient et
l'Occident parce qu'elles ont été souvent mal posées, mal
traitées, sans critérium; parce que des théologiens les ont
compliquées de points de vue trithéistes, et qu'ils ont voulu, de

plus, imposer comme des dogmes leurs spéculations
théologiques. Si le débat devait être renouvelé sur la même base et
conduit de la même façon, je crois qu'en effet il causerait dans
le monde philosophique et scientifique actuel un mal énorme,
sans parler de l'abîme qui ne ferait que se creuser de plus en
plus entre les Eglises. Mais je crois, d'autre part, que, si l'on
traite ces questions avec méthode, d'après le critérium catholique

ou orthodoxe; si l'on a soin, d'abord, d'écarter tout ce

qui est trithéisme conscient ou inconscient ; ensuite, d'établir
exactement le dogme sans l'exagérer ni le diminuer; enfin de
bien marquer ce qui n'est que spéculation théologique, spécu-



— 626 —

lation laissée à la liberté de l'esprit humain ; je crois, dis-je,
qu'en suivant ce procédé, bien des préjugés seraient enfin
dissipés.

La question est donc de savoir si les théologiens actuels
seront plus sages que ceux d'autrefois; si, tout en acceptant
théoriquement le critérium de Vincent de Lérins, ils le mettront
en pratique ; et si, tout en déclarant ne vouloir en principe que
les dogmes professés par l'ancienne Eglise, ils ne voudront pas,
en fait, en imposer d'autres qu'ils ont reçus à leur insu du

moyen âge. Telle est, je l'avoue, la difficulté qui me rend
perplexe, et qui me fait hésiter en face de la discussion dont
il s'agit.

Il ne faut pas oublier que les fidèles actuels, en Suisse, en

Allemagne, en France, etc., seraient fort mécontents, pour ne
rien dire de plus, si leurs théologiens les entretenaient de
subtilités qui ont pu faire les délices du Bas-Empire, mais qui ne
sont plus de mise aujourd'hui. Nous avons eu assez d'un byzan-
tinisme, et aucune des Eglises anciennes-catholiques ne
consentirait à se prêter à un second. Aujourd'hui les questions
sont autres, et vraiment nous avons autre chose à faire, pour
notre édification et notre instruction, que de nous poser des

questions exclusivement subtiles et absolument insolubles. C'est
un mauvais moyen d'adorer la Trinité que de ne l'apercevoir
et de ne la montrer qu'à travers des nuages de pourquoi et
de comment, que le Christ dans sa sagesse a jugé à propos de

nous laisser ignorer. N'est-il pas étrange que les théologiens,
au lieu de se contenter d'éclaircir la foi, l'obscurcissent et la
compromettent sans cesse par des chicanes et des arguties,
qui n'ont rien de la grande métaphysique? D'ailleurs, nous avons
déjà maintes fois répété que l'union des Eglises est impossible
dans les spéculations et les opinions théologiques; qu'elle ne
peut se réaliser que dans la fois une ; que les questions dont
il s'agit ne font pas partie de la foi ; qu'elles doivent donc être
laissées à la liberté de chacun ; que notre Revue a été fondée,
non pour perpétuer les dissentiments des écoles, mais pour les
atténuer autant que possible par la mise en plus grande
lumière de la vraie foi, c'est-à-dire en traçant la ligne de démarcation

entre le vrai dogme et la pure spéculation théologique,
ligne de démarcation que les disputes des derniers siècles n'ont
que trop effacée dans beaucoup d'esprits, et cela, dans toutes



— 627 —

les Eglises. C'est donc uniquement dans ce sens et avec ces
restrictions exigées par la saine théologie, que la Revue se

prêtera à l'étude proposée.
Je ne saurais commencer une telle étude dans une simple

lettre ; mais, pour déblayer le terrain et faire tomber, aujourd'hui

déjà, quelques préjugés, laissez-moi appeler votre attention

sur ce fait grave, que beaucoup d'esprits, non seulement
dans les masses, mais même chez les théologiens, sont encore
payens et trithéistes dans leur imagination et dans leur
langage, au sujet de la Trinité.

Au lieu de spiritualiser les mots qu'ils emploient pour
expliquer les trois personnes divines, ils les matérialisent. Ils se

représentent ces trois personnes comme trois individus
distincts, ayant chacun sa substance constitutive. En les déclarant

distincts entre eux, ils se les représentent comme sépa-
rables entre eux. Et de fait, ils les séparent : car lorsqu'ils
disent que le Père a créé le monde, c'est à lui seul qu'ils
attribuent la création ; de même, lorsqu'ils disent que le Fils
s'est incarné et qu'il a racheté le monde en mourant sur la
croix, ils excluent le Père et le St-Esprit, et réservent ces actes
au Fils seul, qui, dès lors, a agi séparément du Père et du

St-Esprit, et a été séparé d'eux, étant seul uni hypostatique-
ment à l'humanité en Jésus Christ. Lorsqu'ils disent que le Fils
a été envoyé par le Père, et le St-Esprit par le Père et par
le Fils, ils se représentent le Fils quittant localement le Père,
le St-Esprit quittant localement aussi le Père et le Fils, se
rendant individuellement là où ils sont individuellement envoyés,
chacun s'acquittant de sa mission propre dans les lieux mêmes
de cette mission, et par conséquent réellement séparés les uns
des autres.

De ce que l'essence (ovata) est commune aux trois
personnes, ils en concluent qu'elle est communicable et par
conséquent transmissible ; la signification matérielle de ce dernier
terme ne les effraie pas, et ils raisonnent comme si ces trois
mots « commun, communicable, transmissible » étaient absolument

synonymes.
Lorsqu'ils disent que le Père a engendré son Fils, ils ne

disent pas sans doute que cette génération est matérielle, mais
l'idée qu'ils s'en font est tout humaine; ils se représentent
le Père communiquant et transmettant au Fils sa nature, et



— 628 —

celui-ci la recevant du Père, donc le Père ayant numériquement

sa substance, distincte comme sa personne, et le Fils
ayant numériquement aussi sa substance, distincte aussi comme
sa personne ; et le St-Esprit, en procédant soit du Père seul,
soit du Père et du Fils, recevant naturellement aussi la
substance qui lui est nécessaire pour être une personne distincte
des deux autres. Ils se représentent ainsi trois substances,
homogènes sans doute quant à l'essence, mais numériquement
distinctes et séparément subsistantes.

Et comme c'est la personne qui est intelligente et aimante,
qui pense et qui aime, ils en concluent que le Fils pense et
aime, ainsi que le Père ; que le St-Esprit pense et aime, ainsi
que le Père et le Fils : d'où il résulterait que le Fils, en
pensant, en se concevant lui-même, concevrait, lui aussi, un Verbe,
un Logos, un Fils, et qu'en s'aimant, en spirant, il produirait,
lui aussi, un esprit, un amour. Et le St-Esprit étant non moins
personnel, non moins intelligent, non moins aimant, non moins
vivant, non moins actif, non moins puissant que le Père et le
Fils, se concevrait et s'aimerait lui aussi, et aurait par conséquent,

lui aussi, sa Pensée et son Amour.
Ou bien, lorsque, pour éviter ce polythéisme qu'on pourrait

multiplier à l'infini, ils recourent à un autre langage et
disent que le Père, le Fils et le St-Esprit participent de la
même vie, de la même sagesse, du même amour, ils se
représentent cette participation comme une sorte de partage ;
partage qu'ils s'efforcent sans doute de rendre le plus spirituel
qu'ils peuvent, mais qui n'en reste pas moins dans leur
imagination un partage : la puissance du Père, la puissance du

Fils, la puissance du St-Esprit, c'est dans leur esprit, la
puissance divine, une dans son essence, mais divisée numériquement,

substantiellement, en trois parts, la participation du Père,
la participation du Fils, la participation du St-Esprit. Et la
manière dont ils se représentent la participation de la
puissance divine entre les trois personnes, est aussi la manière
dont ils se représentent la participation de la sagesse, de la
science, de la bonté. A les entendre, le Père, étant
personnellement Dieu, a personnellement ce qui constitue Dieu, soit
une intelligence, une volonté, une pensée, un amour ; de même,
le Fils, étant personnellement Dieu, a personnellement aussi
tout ce qui constitue Dieu, son intelligence à lui, sa A^olonté



— 629 —

à lui, sa pensée à lui, son amour à lui ; de même, le St-Esprit,
étant personnellement Dieu, possède personnellement, de son
côté, tout ce qui lui est nécessaire pour être personnellement
Dieu et pour agir en Dieu, distinctement du Père et distinctement

du Fils, donc une intelligence, une volonté, une pensée,
un amour!

Oubliant que les personnes divines ne sont distinctes entre
elles que par leurs attributs personnels et nullement par les
attributs essentiels de la divinité, lesquels sont essentiellement
et numériquement les mêmes (l'essence divine étant une), ils
prêtent à chaque personne, comme si elle était un individu
separable des autres personnes, une essence divine propre qui
devient ainsi, comme les personnes, triple, celle du Père, celle
du Fils, celle du St-Esprit : celle du Père servant de substance
ou de substratum à la personne du Père, celle du Fils servant
de substance ou de substratum à la personne du Fils, celle du
St-Esprit servant de substance ou de substratum à la personne
du St-Esprit. Car, pensent-ils, comment le Fils pourrait-il aller
en mission spéciale sans emporter son essence divine ou sa
substance divine avec lui? De même pour le St-Esprit.1)

Quelques-uns vont même jusqu'à se représenter le Père
comme la source de la divinité, et cela, parce que le Père est
le principe du Fils et du St-Esprit. Us concluent de ceci à cela,
comme si cela était identique à ceci! Non, la divinité n'a pas
de source ; elle est, au contraire, la source de tout. Les trois
personnes divines ont leur raison d'être dans leur divinité
même ou dans leur essence divine: car c'est parce que
l'essence divine est la force spirituelle absolue et parfaite, la vie
infinie, vie d'intelligence et de volonté, qu'elle conçoit, qu'elle
spire et qu'elle est Père ; qu'elle est conçue ou connue et
qu'elle est Fils; qu'elle est spirée, ou voulue, ou aimée et qu'elle

') Le pape Benoit II (684-685) ayant trouvé malsonnantes les propositions
suivantes: «La volonté a engendré la volonté, comme la sagesse a engendré la sagesse »,
les Pères du 15e Concile de Tolède, du 11 mai 688, soutinrent que ces expressions
étaient exactes, les appuyant de témoignages de St-Augustin, de St-Athanase et de

St-Cyrille. La volonté de Dieu, dirent-ils, est commune aux trois personnes, aussi

bien que la sagesse et les autres perfections divines, et la volonté de Dieu n'est
autre chose que sa nature, sa substance et son essence ; par conséquent, on peut dire

que la volonté du Pire a engendré la volonté du Fils, ou que le Fils a été engendré
de la volonté du Pire, comme on peut dire que le Fils est né ou a été engendré de

la nature, de la substance et de l'essence du Père, quoiqu'il y ait une seule et unique
essence dans les trois personnes divines.



— 630 —

est Esprit; parfaite et personnelle quand elle est Père, parfaite
et personnelle quand elle est Fils, parfaite et personnelle quand
elle est Esprit; Dieu Fils conçu, ou engendré, ou connu par
Dieu Père, Dieu St-Esprit également spire, ou voulu ou aimé

par Dieu Père.
Dieu étant la cause de l'univers, et Dieu étant pour eux

synonyme de Père, ils en concluent que c'est le Père seul qui
est la cause de l'univers et le créateur du monde ; et ce n'est
même que pour cette raison qu'ils se le représentent comme
le principe du Fils et du St-Esprit Le mot « père » a ainsi la
même valeur dans leur esprit, qu'il s'agisse de Dieu créant
l'humanité ou de Dieu se connaissant lui-même, de même qu'ils
confondent principe et cause, et qu'ils disent indistinctement
que le Père est le principe ou la cause des deux autres
personnes Us oublient que, si toute cause est principe, tout principe

n'est pas cause ; qu'une cause fait et produit un effet,
tandis que ce qui procède d'un principe n'est pas nécessairement

pour cela un produit ni un effet: le Fils et le St-Esprit
ne sont pas des produits ou des effets du Père, et le Père, qui
est leur principe personnel, n'est pas leur cause. En français
du moins, les mots principe et cause ne sauraient être
confondus sans une erreur grave.

Beaucoup, en priant le Père des hommes (Père qui est
dans les cieux), ne s'adressent qu'au Père, et non au Fils, ni
au St-Esprit. Us oublient que c'est Dieu qui, comme tel, a créé
le monde, comme c'est lui qui aussi l'a racheté et lui qui aussi
le sanctifie ; ils oublient que les actes de Dieu ad extra sont
les actes de la Trinité, et non les actes d'une seule personne
divine à l'exclusion des deux autres. C'est toujours de leur
part la même erreur grossière : ils traitent chaque personne
comme un individu à part, dont la vie et les actes seraient
séparés de la vie et des actes des deux autres personnes. C'est
positivement du trithéisme.

Etc., etc.
Pour sortir de ces conceptions matérielles et anthropomor-

phiques, il faut revenir au vrai dogme chrétien, à la simplicité
de l'enseignement du Christ, tel qu'il est consigné dans les
Ecritures et dans la tradition universelle; il faut le distinguer
des conceptions des théologiens, des spéculations des écoles,
des systèmes purement humains; il faut le dégager de toute



— 631 —

la terminologie, forcément imparfaite, forcément défectueuse,
qui n'a fait que le compromettre et le discréditer ; il faut écarter
les mots à double entente, dont le sens naturel ne saurait
s'appliquer convenablement à la Trinité.

C'est le cas ou jamais de se rappeler que les mots ne
sont pas de foi. Il sera d'ailleurs facile de s'en convaincre, en
étudiant l'histoire de ceux qui ont été employés dans cette
question, en constatant leurs évolutions, ainsi que les
divergences des théologiens dans l'emploi qu'ils en ont fait. Le
tableau de ces divergences est la preuve manifeste et péremp-
toire qu'il faut chercher le dogme ailleurs, plus haut, dans
l'unité de la doctrine même du Christ et non dans les
explications prétendues philosophiques des hommes.

C'est ce travail de démarcation qui s'impose avant tout,
si l'on veut sortir de la confusion et rendre au dogme de la
Trinité sa vraie lumière.

E. Michaud.

II. Un nouvel ouvrage du Professeur ArséniefF,
de Moscou.

Pétersbourg, le 18/30 avril 1897.

Monsieur le Directeur,

Le mouvement ancien-catholique a, comme vous le savez
déjà, de nombreux partisans au milieu des hommes de science
théologique en Russie. Plusieurs ouvrages de valeur ont été
publiés chez nous pour éclaircir les nombreuses questions qui
s'y rattachent et pour déblayer ainsi le chemin qui conduit à

la réunion des anciens-catholiques et de l'orthodoxie orientale.
Pour le moment, j'ai à vous signaler une excellente étude sur
le mouvement ultramontain au XIXe siècle. Cette étude vient
d'être l'objet d'un colloquium public, comme thèse de licence
en théologie, dans la salle des conférences de l'Académie
ecclésiastique de la Laure de St-Serge. L'auteur de l'étude
est un jeune prêtre d'origine aristocratique. C'est le Père Arsé-
nieff, professeur de religion à l'institut de jeunes filles de
l'ordre de Ste-Catherine, à Moscou. Sa position sociale, comme
fils d'un haut fonctionnaire de l'Etat, était loin de le préparer



— 632 —

pour la carrière qu'il a embrassée; mais ses qualités morales,
ainsi que sa prédilection pour les choses de la religion l'y
poussaient dès sa plus tendre jeunesse, et il est entré d'abord
au séminaire, puis à l'académie ecclésiastique, pour y suivre
les cours de théologie. Après avoir terminé ses études et avoir
été ordonné prêtre, il a utilisé ses connaissances pour étudier,
entre autres, les questions qui touchent aux divergences entre
les Eglises de l'Orient orthodoxe et de l'Occident catholique-
romain. Dans cet ordre d'idées, il a publié quatre ouvrages
dont les titres sont : 1° L'ancien-catholicisme et ses rapports
avec l'orthodoxie ; 2° Quelle étendue avait l'influence des papes
sur l'œuvre dogmatique et canonique des conciles œcuméniques ;
3° A propos du dernier congrès eucharistique ci Jérusalem ; et
4° Le mouvement ultramontain au XIX" siècle jusqu'au Concile

du Vatican inclusivement.
Ce dernier ouvrage se compose d'une introduction et de

cinq parties. L'introduction est consacrée à l'examen du
développement historique de l'autorité papale, à partir du IXe siècle
et jusqu'aux dernières années du XVIIIe. La première partie
du corps de l'ouvrage traite du mouvement ultramontain au
siècle actuel en France ; la deuxième partie examine le même
mouvement et à la même époque en Allemagne. L'objet de la
troisième partie est l'examen des circonstances particulièrement

importantes qui ont préparé le triomphe de l'autorité
des papes, telles que l'altération systématique à laquelle les
ultramontains soumettent la doctrine sur la tradition, ainsi
que la corruption des catéchismes et des manuels de religion.
La quatrième partie est un exposé des moyens spéciaux dont
les ultramontains se sont servis sous le pontificat de Pie IX,
pour hâter leur victoire sur les représentants du catholicisme
libéral, c'est-à-dire sur les adversaires de l'idée de l'absolutisme

papal. Ces moyens sont : la violente introduction en

France, dès 1849, de la liturgie romaine et du bréviaire romain,
celui-ci rempli de fausses histoires, à tendances ultramontaines,
sur les papes des temps anciens ; la soumission des conciles
provinciaux à l'autorité de la curie romaine ; la publication
de l'Encyclique de 1846, qui était un essai tenté par la curie

pour donner à la doctrine ultramontaine sur l'infaillibilité des

papes le caractère d'un point de doctrine obligatoire pour
toute l'Eglise catholique-romaine, et la proclamation, en 1854,



— 633 —

du dogme de l'Immaculée-Conception. Dans la cinquième et
dernière partie, l'auteur donne la description du Concile même
du Vatican, présente la caractéristique des représentants du
catholicisme libéral de France, d'Allemagne et d'Autriche-
Hongrie vers l'époque de la réunion du Concile du Vatican,
ainsi que celle des ultramontains qui avaient accouru au Concile

; et l'ouvrage finit en signalant les moments principaux
de la lutte entre les défenseurs et les adversaires de
l'infaillibilité parmi les membres du Concile, lutte qui a abouti à

la victoire des premiers dans la journée du 18 juillet 1870.

Voici les conclusions auxquelles arrive l'auteur de cette
importante étude :

« Ainsi donc, une iniquité immense et qui crie vers le ciel, a
été consommée à la date précitée. L'orgueil séculaire des pontifes

romains a fini par atteindre l'apogée de la démence : le

pape s'est proclamé possesseur de cet attribut divin qui, selon
la promesse immuable du Sauveur, n'appartient qu'a la sainte
Eglise et en vertu duquel les portes de l'enfer ne prévaudront
point contre elle, et cela jusqu'à la consommation des siècles
(S. Matthieu XVI, 18). A partir de 1870, il s'est creusé entre
l'orthodoxie et la latinité un abîme profond qui ne peut être
comblé que si le pape reprend, non pas en parole seulement,
mais effectivement, le titre que s'attribuait le grand pontife
romain, saint Grégoire le Grand, celui de serviteur des serviteurs

de Dieu, titre qui n'entraîne nullement la qualité de

vicaire de Jésus-Christ sur la terre. Ce prétendu vicariat est un
blasphème qui a toujours été un juste objet d'horreur pour
notre sainte Eglise orthodoxe et qui ne cessera jamais de
l'être. C'est pourquoi notre Eglise ne peut même penser à

rentrer en communion avec Rome avant que son évêque se

repente de son grave péché contre notre Sauveur et Seigneur,
Chef véritable de son Eglise, et qu'il revienne à l'esprit
d'humilité et de charité qui a toujours été un caractère distinctif
de la vraie Eglise du Christ. Le pape actuel, Léon XIII, a
beau se consumer en efforts pour s'attirer les chrétiens
d'Orient, en leur répétant sous toutes les formes une seule et
même idée, que ce n'est qu'à la condition de l'union avec la
chaire de Rome qu'il est possible de réaliser le mot du
Rédempteur: « Et il n'y aura qu'un troupeau et qu'un pasteur »

(S.Jean X, 16). Non, le pontife «infaillible» de Rome se trompe



— 634 —

profondément: ce n'est pas lui qui est le pasteur dont parle
ici Jésus-Christ ; ce pasteur, c'est celui-là même qui parle. Il
ne cesse jamais de demeurer avec son Eglise et il ne cédera
à personne sa dignité de pasteur. »

Le colloquium a réuni un nombreux auditoire, qui a suivi
avec un intérêt soutenu et croissant les péripéties des débats.
Le jeune théologien a défendu avec habileté les vigoureuses
attaques dirigées contre les divers points de sa thèse, et le
savant aréopage a fini par décerner au postulant le grade
qu'il désirait, aux applaudissements chaleureux du public et
de la jeunesse studieuse.

A. Popovitsky.

III. The Old Catholic Movement in Mexico.
To the Editor of the International Theological Review.

My clear Sir,

I have been an interested reader of your very valuable
publication from its first number, and the articles from your
own pen have, in general, given me great satisfaction. Situated

as I have now been for four years, as guide and
counsellor of an Old Catholic movement in Mexico, the interest I
have always felt in similar movements in Europe has been

greatly strengthened, and I have naturally looked to these for
inspiration and help amid the difficulties that necessarily
surround me in my work here. And this has not been lacking
in your Review, from the pages of which I have derived no
small encouragement and comfort. I have found that you and
we are governed by the same principles, seek the same end,
and equally value the sound criterion of Vincent of Lerins,
"that which has been believed everywhere, always, and by
all", as the true test of Catholicity.

Your own article, "Les difficultés de l'union entre les

Eglises chrétiennes", in the last number of the Review, interests
me deeply, and seems to me to be eminently wise and fair.
There can be no doubt, I think, that, approached in that
spirit, the problem of union becomes comparatively easy of
solution. To go back to the beginning and come from
thence downwards along the stream of history, accepting all



— 635 —

that is in accord with that beginning, and rejecting all that
is foreign to it, is the only way to union in the truth, which
is the only union desirable. And this is the way indicated by
Vincent, in his famous saying above quoted, and which you
have adopted as the motto of your Review.

One of the difficulties in the way, not only of the union
of all the Churches that are really Catholic, but of the Old
Catholic Churches among themselves, is the apparent want of
knowledge of each other, and the little mutual interest
manifested. That certain of them are to some extent bound
together, I know ; but I doubt if these know of the existence of
the Church with which I am connected, here in Mexico; and
I do not remember ever to have seen in your Revieic any
mention of or reference to certain other Old Catholic movements

of importance. It seems to me that this is a pity, and
that there ought to be a change in this particular. If all these
movements could be brought into close and intimate relations
with each other, and their authorities or representatives should
have frequent conference, either personally or by letter, would
it not be beneficial to each and all, and would not Old Catholicism

have more influence in the world? Of course, it would
not be necessary to enter into any formal union until all should
be agreed as to the essential conditions necessary to such

union, but the mere fact of friendly relations and intercourse
would have a tendency to the establishment of this agreement.
Misunderstandings might be removed, and defects cured through
friendly conférence, and so great good might be accomplished
where, as things now are, nothing is done to unify and strengthen

the general cause. It seems to me that a close union
among the Old Catholic Churches would be a long step
towards the larger union of all truly Catholic Churches, and
that it is essential to the more rapid progress of Old Catholicism

itself.
That the Old Catholic Church in Mexico may be known

to you and those for whom you speak, I beg to submit the
following statement of its strength and character.

Congregations 26, Presbyters 7, Deacons 5, Candidates
for Holy Orders 4, Postulants 5, Communicants 700. All these
are native Mexicans. There are many members scattered over
the country, who are not here counted. There are also two

Revue intern, de Théologie. Heft 19, 1897. 42



— 636 —

other Presbyters at work for the Mexican Church, mainly in
an educational capacity, and I give my whole time to it as
guide and counsellor of the Synod and its Executive Committee,
and representative of the Episcopal Authority, which is
exercised, provisionally, by the Presiding Bishop of the American
Church, whose Commissary for the performance of Episcopal
functions is the Bishop of New Mexico and Arizona.

There is a Divinity School, with a preparatory department,
having 13 boys and youths, and the Candidates for Holy
Orders persuing their studies therein. There is also a School for
girls, in which children of the Church are educated for teaching
work. Of the eleven parish Schools, seven are under the
direction of teachers educated in this institution, which has

now 40 pupils.
The character of the Church is distinctly Old Catholic,

its members being former Romanists, who are seeking to
reform the religion of their country on Catholic and Primitive
lines. It maintains the Catholic faith as taught in Holy Scripture,

and defined in the Apostles' and Niceno-Constantinopolitan
Creeds ; possesses the Apostolic Ministry of Bishops, Presbyters,
and Deacons, receiving its succession through the American
Bishops; administers the Sacraments of Christ's appointment
according to his institution; and seeks to follow in all things
the example of the primitive Church.

It has its own liturgy and various other Offices, based, so

far as possible, on the Mozarabic liturgy, and is constantly
adding what is lacking to a complete Prayerbook. All these

are the Avork, in the main, of one well known to you, the
Rt. Rev. Dr. Hale, Bishop of Cairo, U. S. A.

Doubtless there are some things in which the Mexican
Church differs from the Old Catholic Churches of Europe, but
I think none of them are of the essentials. It certainly desires
and intends to follow the Vincentian rule, and if in anything
it falls short of so doing, it is ready to correct its procedure
on being shown its error.

I hope this letter may serve to awaken interest among
European Old Catholics in their brethren in this far
southwestern country, and that it may lead to the establishment of

friendly intercourse and, in due time, to fraternal union
between them. If we all keep in mind that other famous



— 637 —

utterance of antiquity: In necessariis imitas, in dubiis libertas
et in omnibus caritas, I think we shall have no great difficulty
in coming to a satisfactory understanding.

Bidding you God speed in your important work, and praying
God's blessing on all Old Catholic Churches and movements
everywhere, I am, dear Sir,

Faithfully Yours in Christ,

Henry Forrester, Presbyter, etc. etc.


	Correspondances

