Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)
Heft: 19
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CORRESPONDANCES.

I. Lettre sur les discussions trinitaires.

Vous voulez bien me faire I'honneur de me demander «s'il
est & propos, linsertion du mot « filioque » dans le symbole
étant jugée et déclarée illégale, d’entrer de nouveau dans la
discussion de la mamniére dont le St-Esprit procéde du Pére;
de rechercher si l'on peut dire qu’il procede du Pere par le
Fils; si T'on peut ainsi appeler le Fils non un second prin-
cipe, mais un principe secondaive de la procession du St-Es-
prit, etc., etc.; s'il ne serait pas plus prudent de laisser de
cOté ces dternelles et mystérieuses questions, qui ont autrefois
divisé 1'Orient et 1'Occident, et qui aujourd’hui encore ne pour-
raient qu'entraver 1'Union ».

Voici ma réponse. Ces questions ont divisé 1'Orient et
I’Occident parce qu’elles ont été souvent mal posées, mal trai-
tées, sans critérium; parce que des théologiens les ont com-
pliquées de points de vue trithéistes, et qu’ils ont voulu, de
plus, imposer comme des dogmes leurs spéculations théolo-
giques. Si le débat devait étre renouvelé sur la méme base et
conduit de la méme fagon, je crois qu'en effet il causerait dans
le monde philosophique et scientifique actuel un mal énorme,
sans parler de 'abime qui ne ferait que se creuser de plus en
plus entre les Eglises. Mais je crois, d'autre part, que, si 'on
traite ces questions avec méthode, d'aprés le critérium catho-
lique ou orthodoxe; si 'on a soin, d’abord, d’écarter tout ce
qui est trithéisme conscient ou inconscient; ensuite, d’établir
exactement le dogme sans l'exagérer ni le diminuer; enfin de
bien marquer ce qui n’est que spéculation théologique, spécu-



-— 626 —

lation laissée a la liberté de l'esprit humain; je crois, dis-je,
qu'en suivant ce procédé, bien des préjugés seraient enfin dis-
sipés.

La question est donc de savoir si les théologiens actuels
seront plus sages que ceux d’autrefois; si, tout en acceptant
théoriquement le critérium de Vincent de Lérins, ils le mettront
en pratique; et si, tout en déclarant ne vouloir en principe que
les dogmes professés par 'ancienne Eglise, ils ne voudront pas,
en fait, en imposer d’autres qu'ils ont re¢us & leur insu du
moyen Aage. Telle est, je l'avoue, la difficulté qui me rend
perplexe, et qui me fait hésiter en face de la discussion dont
il s’agit.

Il ne faut pas oublier que les fideles actuels, en Suisse, en
Allemagne, en France, etc., seraient fort mécontents, pour ne
rien dire de plus, si leurs théologiens les entretenaient de sub-
tilités qui ont pu faire les délices du Bas-Empire, mais qui ne
sont plus de mise aujourd’hui. Nous avons eu assez d'un byzan-
tinisme, et aucune des Eglises anciennes-catholiques ne con-
sentirait & se préter a4 un second. Aujourd’hui les questions
sont autres, et vraiment nous avons autre chose a faire, pour
notre édification et notre instruction, que de nous poser des
questions exclusivement subtiles et absolument insolubles. C'est
un mauvais moyen d'adorer la Trinité que de ne l'apercevoir
et de ne la montrer qu'a travers des nuages de pourqguor et
de comment, que le Christ dans sa sagesse a jugé & propos de
nous laisser ignorer. N'est-il pas étrange que les théologiens,
au lieu de se contenter d'éclaircir la foi, 1'obscurcissent et la
compromettent sans cesse par des chicanes et des arguties,
qui n’ont rien de la grande métaphysique? D’ailleurs, nous avons
déja maintes fois répété que l'union des Eglises est impossible
dans les spéculations et les opinions théologiques; qu’elle ne
peut se réaliser que dans la fois une; que les questions dont
il s’agit ne font pas partie de la foi; qu'elles doivent donc étre
laissées a la liberté de chacun; que notre Kevue a été fondée,
non pour perpétuer les dissentiments des écoles, mais pour les
atténuer autant que possible par la mise en plus grande lu-
miere de la vraie foi, c'est-a-dire en tragant la ligne de démar-
cation entre le vrai dogme et la pure spéculation théologique,
ligne de démarcation que les disputes des derniers si2cles n’ont
que trop effacée dans beaucoup d'esprits, et cela, dans toutes



— 627 —

les Eglises. C'est donc uniquement dans ce sens et avec ces
restrictions exigées par la saine théologie, que la Revue se
prétera a l'étude proposée.

Je ne saurais commencer une telle étude dans une simple
lettre; mais, pour déblayer le terrain et faire tomber, aujour-
d’hui déja, quelques préjugés, laissez-moi appeler votre atten-
tion sur ce fait grave, que beaucoup d'esprits, non seulement
dans les masses, mais méme chez les théologiens, sont encore
payens et trithéistes dans leur imagination et dans leur lan-
gage, au sujet de la Trinité,.

Au lieu de spiritualiser les mots qu'ils emploient pour ex-
pliquer les trois personnes divines, ils les matérialisent. Ils se
représentent ces trois personnes comme trois individus dis-
tincts, ayant chacun sa substance constitutive. En les décla-
rant distincts entre eux, ils se les représentent comme sépa-
rables entre eux. Et de fait, ils les séparent: car lorsqu'ils
disent que le Pere a créé le monde, c'est a lui seul qu'ils at-
tribuent la création; de méme, lorsqu’ils disent que le Fils
s’est incarné et qu'il a racheté le monde en mourant sur la
croix, ils excluent le Pere et le St-Esprit, et réservent ces actes
au Fils seul, qui, des lors, a agi séparément du Pére et du
St-Esprit, et a été séparé d'eux, étant seul uni hypostatique-
ment a I'humanité en Jésus Christ. Lorsqu’ils disent que le Fils
a été envoyé par le P2re, et le St-Esprit par le Pére et par
le Fils, ils se représentent le Fils quittant localement le Peére,
le St-Esprit quittant localement aussi le Pére et le Fils, se ren-
dant individuellement 12 ol ils sont individuellement envoyés,
chacun s’acquittant de sa mission propre dans les lieux mémes
de cette mission, et par conséquent réellement séparés les uns
des autres.

De ce que l'essence (vvoic) est commune aux trois per-
sonnes, ils en concluent qu'elle est commumnicable et par con-
séquent fransmissible; la signification matérielle de ce dernier
terme ne les effraie pas, et ils raisonnent comme si ces trois
mots « commun, communicable, transmissible » étaient absolu-
ment synonymes.

Lorsqu’ils disent que le Pere a engendré son Fils, ils ne
disent pas sans doute que cette génération est matérielle, mais
I'idée qu’ils s'en font est tout humaine; ils se représentent
le Pere communiquant et transmeitant au Fils sa nature, et



628 —

celui-ci la recevant du Pere, donc le Peére ayant numérique-
ment sa substance, distincte comme sa personne, et le Fils
ayant numériquement aussi sa substance, distincte aussi comme
sa personne; et le St-Esprit, en procédant soit du Pere seul,
soit du Pere et du Fils, recevant naturellement aussi la subs-
tance qui lui est nécessaire pour étre une personne distincte
des deux autres. Ils se représentent ainsi trois substances,
homogenes sans doute quant a l'essence, mais numériquement
distinctes et séparément subsistantes.

Et comme c'est la personne qui est intelligente et aimante,
qui pense et qui aime, ils en concluent que le Fils pense et
aime, ainsi que le Pere; que le St-Esprit pense et aime, ainsi
que le Pére et le Fils: d'otlt il résulterait que le Fils, en pen-
sant, en se concevant lui-méme, concevrait, lui aussi, un Verbe,
un Logos, un Fils, et qu'en s’aimant, en spirant, il produirait,
lui aussi, un esprit, un amour. Et le St-Esprit étant non moins
personnel, non moins intelligent, non moins aimant, non moins
vivant, non moins actif, non moins puissant que le Pére et le
Fils, se concevrait et s’aimerait lui aussi, et aurait par consé-
quent, lui aussi, sa Pensée et son Amour.

Ou bien, lorsque, pour éviter ce polythéisme qu'on pour-
rait multiplier a l'infini, ils recourent &4 un autre langage et
disent que le Pere, le Fils et le St-Esprit participent de la
méme vie, de la méme sagesse, du méme amour, ils se repré-
sentent cette participation comme une sorte de partage, par-
tage qu'ils s'cfforcent sans doute de rendre le plus spirituel
qu'ils peuvent, mais qui n'en reste pas moins dans leur ima-
gination un partage: la puissance du Pére, la puissance du
Fils, la puissance du St-Esprit, c'est dans leur esprit, la puis-
sance divine, une dans son essence, mais divisée numérique-
ment, substantiellement, en trois parts, la participation du Pére,
la participation du Fils, la participation du St-Esprit. Et la
maniére dont ils se représentent la participation de la puis-
sance divine entre les trois personnes, est aussi la maniére
dont ils se représentent la participation de la sagesse, de la
science, de la bonté. A les entendre, le Pére, étant person-
nellement Dieu, a personnellement ce qui constitue Dieu, soit
une intelligence, une volonté, une pensée, un amour; de méme,
le Fils, étant personnellement Dieu, a personnellement aussi
tout ce qui constitue Dieu, son intelligence a lui, sa volonté



— 629 —

a lui, sa pensée a lui, son amour a lui; de méme, le St-Esprit,
étant personnellement Dieu, posséde personnellement, de son
coté, tout ce qui lui est nécessaire pour étre personnellement
Dieu et pour agir en Dieu, distinctement du Peére et distincte-
ment du Fils, donc une intelligence, une volonté, une pensée,
un amour!

Oubliant que les personnes divines ne sont distinctes entre
elles que par leurs attributs personnels et nullement par les
attributs essentiels de la divinité, lesquels sont essentiellement
et numériquement les mémes (I'essence divine étant une), ils
prétent a chaque personne, comme si elle était un individu
séparable des autres personnes, une essence divine propre qui
devient ainsi, comme les personnes, triple, celle du Pére, celle
du Fils, celle du St-Esprit: celle du Pere servant de substance
ou de substratum & la personne du Pere, celle du Fils servant
de substance ou de substratum a la personne du Fils, celle du
St-Esprit servant de substance ou de substratum a la personne
du St-Esprit. Car, pensent-ils, comment le Fils pourrait-il aller
en mission spéciale sans emporter son essence divine ou sa
substance divine avec lui? De méme pour le St-Esprit.?)

Quelques-uns vont méme jusqu'a se représenter le Fere
comme la source de la divinité, et cela, parce que le Pére est
le principe du Fils et du St-Esprit. Ils concluent de ceci a cela,
comme si cela était identique & ceci! Non, la divinité n’a pas
de source; elle est, au contraire, la source de tout. Les trois
personnes divines ont leur raison d'étre dans leur divinité
méme ou dans leur essence divine: car c'est parce que l'es-
sence divine est la force spirituelle absolue et parfaite, la vie
infinie, vie d'intelligence et de volonté, qu'elle congoit, qu'elle
spire et qu'elle est Pére; qu'elle est congue ou connue et
qu’elle est Fils; qu’elle est spirée, ou voulue, ou aimée et qu'elle

1) Le pape Benoit II (684-685) ayant trouvé malsonnantes les propositions
suivantes: « La volonté a engendré la volonté, comme la sagesse a engendré la sagesse »,
les Peres du 15° Concile de Toléde, du 11 mai 688, soutinrent que ces expressions
étalent exactes, les appuyant de témoignages de St-Augustin, de St-Athanase et de
St-Cyrille. La volonté de Dieun, dirent-ils, est commune aux trois personnes, aussi
bien que la sagesse et les autres perfections divines, et la volonté de Dieu n’est
autre chose que sa nature, sa substance et son essence; par conséquent, on peut dire
que la volonté du FPire a engendré la volonté diu Fils, ow que le Fils a ité engendré
de la volonté du Fire, comme on peut dire que le Fils est né ou a été engendré de
la nature, de la substance et de l’essence du Pére, quoiqu’il y ait une seule et unique
essence dans les trois personnes divines.



— 630 —

est Esprit; parfaite et personnelle quand elle est Pere, parfaite
et personnelle quand elle est Fils, parfaite et personnelle quand
elle est Esprit; Dieu Fils cong¢u, ou engendré, ou connu par
Dieu Pere, Dieu St-Esprit également spiré, ou voulu ou aimé
par Dieu Pere.

Dieu étant la cause de l'univers, et Dieu étant pour eux
synonyme de Pere, ils en concluent que c’est le Peére seul qui
est la cause de l'univers et le créateur du monde; et ce n’est
méme que pour cette raison qu'ils se le représentent comme
le principe du Fils et du St-Esprit! Le mot « pére» a ainsila
méme valeur dans leur esprit, qu'il s'agisse de Dieu créant
'humanité ou de Dieu se connaissant lui-méme, de méme qu'ils
confondent principe et cause, et qu'ils disent indistinctement
que le Peére est le principe ou la cause des deux autres per-
sonnes! [ls oublient que, si toute cause est principe, tout prin-
cipe n’est pas cause; qu'une cause fait et produit un effet,
tandis que ce qui procéde d'un principe n’est pas nécessaire-
ment pour cela un produit ni un effet: le Fils et le St-Esprit
ne sont pas des produits ou des effets du Pére, et le Pere, qui
est leur principe personnel, n'est pas leur cause. En francais
du moins, les mots principe et cause ne sauraient étre con-
fondus sans une erreur grave.

Beaucoup, en priant le Pére des hommes (Pére qui est
dans les cieux), ne s’adressent qu'au Pere, et non au Fils, ni
au St-Esprit. Ils oublient que c’est Dieu qui, comme tel, a créé
le monde, comme c'est lui qui aussi I'a racheté et lui qui aussi
le sanctifie; ils oublient que les actes de Dieu ad extra sont
les actes de la Trinité, et non les actes d'une seule personne
divine a l'exclusion des deux autres. Cl’est toujours de leur
part la méme erreur grossiére: ils traitent chaque personne
comme un individu a part, dont la vie et les actes seraient
séparés de la vie et des actes des deux autres personnes. C'est
positivement du trithéisme.

Etc., etc.

Pour sortir de ces conceptions matérielles et anthropomor-
phiques, il faut revenir au vrai dogme chrétien, a la simplicité
de l'enseignement du Christ, tel qu'il est consigné dans les
Ecritures et dans la tradition universelle; il faut le distinguer
des conceptions des théologiens, des spéculations des écoles,
des systémes purement humains; il faut le dégager de toute



— 631 —

la terminologie, forcément imparfaite, forcément défectueuse,
qui n'a fait que le compromettre et le discréditer; il faut écarter
les mots a double entente, dont le sens naturel ne saurait s'ap-
pliquer convenablement a la Trinité.

C’est le cas ou jamais de se rappeler que les mots ne
sont pas de foi. Il sera d’ailleurs facile de s’en convaincre, en
étudiant l'histoire de ceux qui ont été employés dans cette
question, en constatant leurs évolutions, ainsi que les diver-
gences des théologiens dans l'emploi qu’ils en ont fait. Le
tableau de ces divergences est la preuve manifeste et péremp-
toire qu'il faut chercher le dogme ailleurs, plus haut, dans
Punité de la doctrine méme du Christ et non dans les expli-
cations prétendues philosophiques des hommes.

C'est ce travail de démarcation qui s'impose avant tout,
si 'on veut sortir de la confusion et rendre au dogme de la

Trinité sa vrale lumiére.
E. MicHAaUD.

II. Un nouvel ouvrage du Professeur Arsénieff,
de Moscou.

Pétersbourg, le 18/30 avril 1897.
Monsieur le Dirvecteur,

Le mouvement ancien-catholique a, comme vous le savez
déja, de nombreux partisans au milieu des hommes de science
théologique en Russie. Plusieurs ouvrages de valeur ont été
publiés chez nous pour éclaircir les nombreuses questions qui
s'y rattachent et pour déblayer ainsi le chemin qui conduit a
la réunion des anciens-catholiques et de l'orthodoxie orientale.
Pour le moment, j'ai & vous signaler une excellente étude sur
le mouvement ultramontain au XI1X°® siecle. Cette étude vient
d'étre I'objet d’un colloguium public, comme these de licence
en théologie, dans la salle des conférences de I'’Académie
ecclésiastique de la Laure de St-Serge. L’auteur de l'étude
est un jeune prétre d’origine aristocratique. C’est le Pére Arsé-
nieff, professeur de religion a linstitut de jeunes filles de
l'ordre de Ste-Catherine, & Moscou. Sa position sociale, comme
fils d’'un haut fonctionnaire de I'Etat, était loin de le préparer



— 632 —

pour la carriere qu’il a embrassée; mais ses qualités morales,
ainsi que sa prédilection pour les choses de la religion 1y
poussaient dés sa plus tendre jeunesse, et il est entré d'abord
au séminaire, puis a l'académie ecclésiastique, pour y suivre
les cours de théologie. Apres avoir terminé ses études et avoir
été ordonné prétre, il a utilisé ses connaissances pour étudier,
entre autres, les questions qui touchent aux divergences entre
les Eglises de I'Orient orthodoxe et de I'Occident catholique-
romain. Dans cet ordre d'idées, il a publié quatre ouvrages
dont les titres sont: 1° L'ancien-catholicisimme et ses rapports
avec lorthodoxie,; 2° Quelle élendue avait I'influence des papes
sur l'cuvre dogmatique et canonique des conciles eocuméniques;
3° A propos du dernier congreés eucharistique a Jérusalem | et
4o Le monvenient ultramontain au XIX° siccle jusqu'an Con-
cile du TVatican inclusivement.

Ce dernier ouvrage se compose d'une introduction et de
cinqg parties. L'introduction est consacrée a l'examen du déve-
loppement historique de 'autorité papale, & partir du IX® siecle
et jusqu'aux derniéres années du XVIII®. La premiere partie
du corps de lVouvrage traite du mouvement ultramontain au
siecle actuel en France; la deuxiéme partie examine le méme
mouvement et & la méme époque en Allemagne. L’objet de la
troisitme partic est l'examen des circonstances particuliere-
ment importantes qui ont préparé le triomphe de l'autorité
des papes, telles que l'altération systématique a laquelle les
altramontains soumetient la doctrine sur ia tradition, ainsi
que la corruption des catéchismes et des manuels de religion.
La quatrieéme partie est un exposé des moyvens spéciaux dont
les ultramontains se sont servis sous le pontificat de Pie IX,
pour hater leur victoire sur les représentants du catholicisme
libéral, c'est-a-dire sur les adversaires de 1'idée de 1'absolu-
tisme papal. Ces moyens sont: la violente introduction en
France, dés 1849, de la liturgie romaine et du bréviaire romain,
celui-ci rempli de fausses histoires, a tendances ultramontaines,
sur les papes des temps anciens; la soumission des conciles
provinciaux a lautorité de la curie romaine; la publication
de I'Encyclique de 1846, qui était un essai tenté par la curie
pour donner a la doctrine ultramontaine sur l'infaillibilité des
papes le caractere d'un point de doctrine obligatoire pour
toute I'Eglise catholique-romaine, et la proclamation, en 1854,



— 633 —

du dogme de l'Immaculée-Conception. Dans la cinquiéme et
derniére partie, 'auteur donne la description du Concile méme
du Vatican, présente la caractéristique des représentants du
catholicisme libéral de France, d'Allemagne et d'Autriche-
Hongrie vers 1'époque de la réunion du Concile du Vatican,
ainsi que celle des ultramontains qui avaient accouru au Con-
cile; et l'ouvrage finit en signalant les moments principaux
de la lutte entre les défenseurs et les adversaires de lin-
faillibilit¢ parmi les membres du Concile, lutte qui a abouti a
la victoire des premiers dans la journée du 18 juillet 1870.

Voici les conclusions auxquelles arrive l'auteur de cette
importante étude:

« Ainsi donc, une iniquité immense et qui crie vers le ciel, a
été consommée a la date précitée. L'orgueil séculaire des pon-
tifes romains a fini par atteindre 'apogée de la démence: le
pape s'est proclamé possesseur de cet attribut divin qui, selon
la promesse immuable du Sauveur, n'appartient qu'a la sainte
Eglise et en vertu duquel /les portes de l'enfer ne prévaudront
point contre elle, et cela jusqu'a la consommation des siecles
(S. Matthieu XVI, 18). A partir de 1870, il s’est creusé entre
l'orthodoxie et la latinité¢ un abime profond qui ne peut étre
comblé que si le pape reprend, non pas en parole seulement,
mais effectivement, le titre que s’attribuait le grand pontife
romain, saint Grégoire le Grand, celui de servifeur des servi-
teurs de Dieu, titre qui n'entraine nullement la qualité de
vicaire de Jésus-Christ sur la terre. Ce prétendu vicariat est un
blaspheéme qui a toujours été un juste objet d’horreur pour
notre sainte Eglise orthodoxe et qui ne cessera jamais de
I'étre. C'est pourquoi notre Eglise ne peut méme penser a
rentrer en communion avec Rome avant que son évéque se
repente de son grave péché contre notre Sauveur et Seigneur,
Chef véritable de son Eglise, et qu'il revienne a l'esprit d’hu-
milité et de charité qui a toujours été un caractere distinctif
de la vraie Eglise du Christ. Le pape actuel, Léon XIII, a
beau se consumer en efforts pour s'attirer les chrétiens
d'Orient, en leur répétant sous toutes les formes une seule et
méme idée, que ce n'est qu'a la condition de l'union avec la
chaire de Rome qu'il est possible de réaliser le mot du Ré-
dempteur: « &t il w'y aura qu'un troupean et quw'un pasteur»
(S. Jean X, 16). Non, le pontife «infaillible» de Rome se trompe



— 634 —

profondément: ce n'est pas lui qui est le pasteur dont parle
ici Jésus-Christ; ce pasteur, c'est celui-la méme qui parle. Il
ne cesse jamais de demeurer avec son Eglise et il ne cédera
a4 personne sa dignité de pasteur. »

Le colloguium a réuni un nombreux auditoire, qui a suivi
avec un intérét soutenu et croissant les péripéties des débats.
Le jeune théologien a défendu avec habileté les vigoureuses
attaques dirigées contre les divers points de sa these, et le
savant aréopage a fini par décerner au postulant le grade
qu’il désirait, aux applaudissements chaleureux du public et

de la jeunesse studieuse.
A. PopPoVITSKY.

IIT. The Old Catholic Movement in Mexico.

To the Editor of the International T'heological Review.

My dear Sir,

I have been an interested reader of your very valuable
publication from its first number, and the articles from your
own pen have, in general, given me great satisfaction. Situ-
ated as I have now been for four years, as guide and coun-
sellor of an Old Catholic movement in Mexico, the interest I
have always felt in similar movements in Europe has been
greatly strengthened, and I have naturally looked to these for
inspiration and help amid the difficulties that necessarily sur-
round me in my work here. And this has not been lacking
in your Review, from the pages of which I have derived no
small encouragement and comfort. I have found that you and
we are governed by the same principles, seek the same end,
and equally value the sound criterion of Vincent of Lerins,
“that which has been believed everywhere, always, and by
all”, as the true test of Catholicity.

Your own article, ‘“Les difficultés de l'union entre les
Eglises chrétiennes”, in the last number of the Rewview, interests
me deeply, and scems to me to be eminently wise and fair.
There can be no doubt, I think, that, approached in that
spirit, the problem of union becomes comparatively easy of
solution. To go back to the beginning and come from
thence downwards along the stream of history, accepting all



— 635 —

that is in accord with that beginning, and rejecting all that
is foreign to it, is the only way to union in the truth, which
is the only union desirable. And this is the way indicated by
Vincent, in his famous saying above quoted, and which you
have adopted as the motto of your Review.

One of the difficulties in the way, not only of the union
of all the Churches that are really Catholic, but of the Old
Catholic Churches among themselves, is the apparent want of
knowledge of each other, and the little mutual interest mani-
fested. That certain of them are to some extent bound to-
gether, T know; but I doubt if these know of the existence of
the Church with which I am connected, here in Mexico; and
I do not remember ever to have seen in your Review any
mention of or reference to certain other Old Catholic move-
ments of importance. It seems to me that this is a pity, and
that there ought to be a change in this particular. If all these
movements could be brought into close and intimate relations
with each other, and their authorities or representatives should
have frequent conference, either personally or by letter, would
it not be beneficial to each and all, and would not Old Catho-
licism have more influence in the world? Of course, it would
not be necessary to enter into any formal union until all should
be agreed as to the essential conditions necessary to such
union, but the mere fact of friendly relations and intercourse
would have a tendency to the establishment of this agreement.
Misunderstandings might be removed, and defects cured through
friendly conference, and so great good might be accomplished
where, as things now are, nothing is done to unify and streng-
then the general cause. It seems to me that a close union
among the Old Catholic Churches would be a long step to-
wards the larger union of all truly Catholic Churches, and
that it is essential to the more rapid progress of Old Catholi-
cism itself.

That the Old Catholic Church in Mexico may be known
to you and those for whom you speak, I beg to submit the
following statement of its strength and character.

Congregations 26, Presbyters 7, Deacons 5, Candidates
for Holy Orders 4, Postulants 5, Communicants 700. All these
are native Mexicans. There are many members scattered over
the country, who are not here counted. There are also two

Revue intern. de Théologie, Heft 19, 1897, 42



— 636 —

other Presbyters at work for the Mexican Church, mainly in
an educational capacity, and I give my whole time to it as
guide and counsellor of the Synod and its Executive Committee,
and representative of the Episcopal Authority, which is exer-
cised, provisionally, by the Presiding Bishop of the American
Church, whose Commissary for the performance of Episcopal
functions is the Bishop of New Mexico and Arizona.

There is a Divinity School, with a preparatory department,
having 13 boys and youths, and the Candidates for Holy Or-
ders persuing their studies therein. There is also a School for
girls, in which children of the Church are educated for teaching
work. Of the eleven parish Schools, seven are under the
direction of teachers educated in this institution, which has
now 40 pupils.

The character of the Church is distinctly Old Catholic,
its members being former Romanists, who are seeking to re-
form the religion of their country on Catholic and Primitive
lines. It maintains the Catholic faith as taught in Holy Scrip-
ture, and defined in the Apostles’ and Niceno-Constantinopolitan
Creeds; possesses the Apostolic Ministry of Bishops, Presbyters,
and Deacons, receiving its succession through the American
Bishops; administers the Sacraments of Christ’'s appointment
according to his institution; and seeks to follow in all things
the example of the primitive Church.

It has its own liturgy and various other Offices, based, so
far as possible, on the Mozarabic liturgy, and is constantly
adding what is lacking to a complete Prayverbook., All these
are the work, in the main, of one well known to yvou, the
Rt. Rev. Dr. Hale, Bishop of Cairo, U. S. A.

Doubtless there are some things in which the Mexican
Church differs from the Old Catholic Churches of Europe, but
I think none of them are of the essentials. It certainly desires
and intends to follow the Vincentian rule, and if in anything
it falls short of so doing, it is ready to correct its procedure
on being shown its error.

I hope this letter may serve to awaken interest among
European Old Catholics in their brethren in this far south-
western country, and that it may lead to the establishment of
friendly intercourse and, in due time, to fraternal union bet-
ween them. If we all keep in mind that other famous



— 637 —

utterance of antiquity: In necessariis unitas, in dubiis libertas
et in omnibus caritas, 1 think we shall have no great difficulty
in coming to a satisfactory understanding.

Bidding you God speed in your important work, and praying
God’s blessing on all Old Catholic Churches and movements
everywhere, I am, dear Sir,

Faithfully Yours in Christ,

HEeENRY FoRRESTER, Presbyter, etc. etc.




	Correspondances

