
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Le christianisme de Lamennais d'après ses écrits de 1834 à sa mort
(1854)

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


584

le;

CHRISTIANISME DE LAMENNAIS
D'APRÈS SES ÉCRITS DE 1834 A SA MORT (1854). »)

II.

Déjà dans la préface de YEsquisse, Lamennais avait écrit
des phrases comme celle-ci: « La théorie chrétienne de la grâce
détruit radicalement la liberté ; la théorie de la liberté au point
de vue théologique détruit radicalement la grâce, et néanmoins
la théologie admet tout ensemble et la grâce et la liberté,
parce que l'existence de la grâce se déduit très rigoureusement

de l'idée génératrice de la doctrine théologique et que
l'existence de la liberté est un fait dont chacun a la conscience
intime. »

C'est au fond la grande querelle des Molinistes et des

Thomistes, et, avant eux, de Pelage et de S* Augustin. Nous
n'avons pas à la résumer ici. Où commence l'influence de la
grâce divine? Où finit celle du libre arbitre purement humain?
Quelle est la part de l'une et la part de l'autre dans nos moindres
actions? Il faut ici plus encore qu'ailleurs distinguer soigneusement
le vrai dogme, d'une part, et, d'autre part, la spéculation
théologique. Or, dans le texte précité, Lamennais a malheureusement
confondu l'un et l'autre. Ce n'est pas la théorie chrétienne de
la grâce qui détruit la liberté, ce sont certaines théories
théologiques de la grâce. Qu'est-ce que la grâce, sinon ce secours

') Voir la précédente livraison, p. 357-369.



— 585 —

particulier que Dieu nous donne pour faire le bien et éviter
le mal, secours qui consiste en de saintes pensées dont il éclaire
notre esprit, et en de pieuses affections dont il touche notre
cœur? Mais ce secours ne blesse pas notre liberté, puisque
nous pouvons lui résister et que nous ne lui résistons que trop
souvent ; nous faisons donc le bien et nous évitons le mal librement

avec la grâce de Dieu acceptée; nous faisons le mal
librement avec la même grâce de Dieu rejetée. L'accusation
de Lamennais ne doit donc pas retomber sur le christianisme,
ni même sur la saine théologie, mais seulement sur certains
systèmes de théologie. D'autre part, Lamennais, caractère
absolu, a été habitué dès sa jeunesse â croire que le catholicisme
romain était l'unique et authentique représentant du christianisme;

il a contesté la façon dont l'Eglise de Rome
accomplissait sa mission, mais il n'a pas nié cette mission ; en outre,
il a toujours nourri peu de sympathie pour le protestantisme,
voire pour la religion anglicane qu'il avait connue en Angleterre

: de là à faire endosser au christianisme lui-même toutes
les exagérations théologiques du catholicisme romain, il n'y
avait qu'un pas.

Arrêtons-nous sur le volume des Discussions critiques,
volume qui contient la pensée intime de Lamennais et le résumé
de ses réflexions au point de vue plus spécialement théologique,
et qui renferme aussi les plus graves objections faites par
Lamennais au surnaturel, ce qui a fourni prétexte aux rationalistes

comme aux ultramontains d'accuser Lamennais d'avoir
perdu la foi chrétienne. Voyons leurs objections.

« Lamennais, scrutant chacune de ses opinions, arriva très
vite, dit M. Spuller, à en reconnaître la débilité. « Il y a des
miracles quand on y croit, a-t-il écrit ; ils disparaissent quand
on n'y croit plus. » En une ligne, voilà tout le surnaturel
renversé. Il est bien clair que ceux qui persistent à croire au
surnaturel ne peuvent se contenter d'une pareille assertion; mais
ceux qui n'y croient point ne pensent pas qu'il y ait mieux
à dire. Lamennais nie en termes formels la chute de l'homme
et par suite l'incarnation, la rédemption, la divinité de Jésus-
Christ ; il nie les mystères et les sacrements ; il nie les peines
éternelles ; en un mot, il nie tout l'ordre surnaturel, qu'il accuse
d'être la source de toute erreur et de toute obscurité. »



— 586 —

« Ainsi s'est accompli dans M. de Lamennais, dit aussi
Lerminier, le détachement le plus entier d'avec l'antique foi
dont il fut le ministre ; enfin tout a disparu, et dans cette âme
il n'y a plus que des ruines, qu'un vide immense. »

L'objection est grave. Nous ne l'avons pas dissimulée.
Voyons, par le texte et le contexte des paroles mêmes de

Lamennais, si elle est fondée et si vraiment Lamennais a renoncé,
dans les Discussions critiques qui sont comme le miroir de sa

pensée dernière, au christianisme, dans le sens le plus large de

l'expression.
On lit (p. 7) : « Visiblement le christianisme tend à rentrer,

par l'idée plus nette qu'on s'en fait, dans le cercle des lois
naturelles de l'homme; lois divines au plus haut degré,
puisqu'elles émanent de Dieu et nous unissent à Dieu.... Et puisque
le christianisme, considéré à ce point de vue, n'a jamais pu
ne pas être; qu'immuable en soi, il varie seulement dans ses
formes relatives à l'avancement de la science, à l'évolution
progressive de l'humanité dans le vrai, son unité, sa perpétuité,

son universalité sont établies invinciblement. »

Il est donc clair que Lamennais croit toujours au
christianisme, et de plus à un christianisme un, perpétuel,
universel, en d'autres termes au christianisme catholique.

Lamennais continue : « Les innombrables difficultés, les
contradictions absolues qu'enfante l'hypothèse d'un ordre
surnaturel disparaissent, et loin que l'autorité, la majesté de la
religion aient été affaiblies, cette majesté n'en est que plus
auguste et cette autorité que plus grande, puisqu'elles s'identifient
à l'autorité, à la majesté de la puissance créatrice elle-même.»
Puis il ajoute : « Nous ne saurions admettre un pareil ordre
surnaturel de dispensation, qui nous semble opposé aux lois
essentielles de Dieu et de la Création. » Sans doute, si l'on
s'arrête à la forme et au sens strict des termes mêmes qu'emploie

Lamennais, — et c'est ce qu'ont fait aussi bien ses adversaires

irreligieux que ses adversaires ultramontains — ; si

nous prenons à la lettre les expressions dont il se sert, nous
avouons que le surnaturel y est maltraité ; mais comment
concilier, d'autre part, ces négations apparentes avec la croyance
intime de Lamennais en un christianisme dont l'unité, la
perpétuité, l'universalité, en un mot la catholicité, sont établies
invinciblement



— 587 -—

C'est que Lamennais entend pas surnaturel ce je ne sais

quoi de contraire à la raison et à la nature qu'on admet si
facilement en pratique, sinon en théorie, dans l'Eglise
romaine ; ce je ne sais quoi qui assure le succès de La Salette,
de Lourdes, etc., ce je ne sais quoi, enfin, qui fait vivre
certaines âmes mystiques en dehors du monde, dans un ordre de

pensée et d'action entièrement séparé de l'ordre naturel. C'est
dans ce sens que Lamennais a pu dire : « II y a des miracles
quand on y croit; ils disparaissent quand on n'y croit plus.»
Lamennais voulait parler de ces miracles trop souvent
ridicules qu'on se plaît à attribuer aux Saints, à Joseph de Cu-

pertin volant dans les airs, ä Raymond de Pennafort marchant
sur les flots, etc. Que de chrétiens conçoivent aujourd'hui la
religion comme extrinsèque à la nature! Et cette conception
se manifeste jusque dans leurs pratiques religieuses. On
consacre à Dieu une demi-heure, pendant laquelle on se fait un
scrupule de songer à une chose de la vie naturelle ; puis,
pendant le reste de la journée, on se fait le même scrupule de
faire intervenir la pensée de Dieu dans ses actions quotidiennes ;

en un mot, le naturel et le surnaturel sont, dans l'idée et la
pratique de l'Eglise de Rome, deux ordres de choses
essentiellement extrinsèques l'un à l'autre et qu'on s'évertue à

séparer de plus en plus par un abîme infranchissable. C'est cette
conception, nous semble-t-il, que Lamennais dénonce quand il
dit : « Nous ne saurions admettre un pareil ordre surnaturel de

dispensation, qui nous semble opposé aux lois essentielles de

Dieu et de la Création. » C'est pourquoi, dans notre siècle où
l'on raisonne, il a voulu que la raison et la nature eussent un
rôle à jouer dans la religion chrétienne et ne fussent plus
considérées comme des suppôts de l'enfer et des produits
diaboliques.

P. 19: «Des croyances s'établissent dans un temps qui ne
s'établiraient pas dans un autre : c'est l'histoire de toutes les

religions. Elles correspondent à certains états de l'esprit humain,
aux idées reçues, à la science acquise. Plus tôt, plus tard, elles
n'auraient pu ni se propager, ni se former. Les éléments du
dogme chrétien antérieurs à l'époque où naquit le christianisme,
fermentaient au sein du vieux monde avant de se combiner
par un travail de plusieurs siècles dans ce système théologique
que construisit peu à peu l'Eglise et que son autorité main-

Revne intern, de Théologie. Hoft 19, 1897. 39



— 58S —

tient. On y découvre facilement les doctrines juives, grecques,
mazdéennes, assyriennes, indiennes même, devenues en se
modifiant parties d'un tout logiquement un. » Ces paroles de
Lamennais ne semblent-elles pas faire du christianisme une
évolution exclusivement naturelle de l'esprit humain? Distinguons.
Une évolution naturelle et voulue de Dieu Oui. Une évolution

spontanément et exclusivement naturelle Non. — Jésus-
Christ a ainsi caractérisé son œuvre : « Je ne suis pas venu
détruire la loi (dans son sens le plus large), mais bien la
perfectionner. » Certes, la religion existait avant l'avènement de

Jésus-Christ sur la terre ; une révélation avait été faite à
l'homme dès les origines. Quoi d'étonnant qu'on en retrouve
des traces dans les doctrines juives, grecques, etc. Quoi
d'étonnant que la compréhension de la religion ait été, durant le
cours des siècles, en rapport avec les états différents de l'esprit

humain, avec les idées reçues des peuples, avec leur
science acquise? En émettant ces affirmations, Lamennais n'est
pas anti-chrétien.

P. 26 : « Si les doctrines qu'on dit révélées peuvent être
défendues par la raison, elles sont accessibles à la raison,
dépendent de ses lois, rentrent dans sa sphère, et alors la
révélation n'a rien qui la distingue essentiellement de la raison
même. Si ces doctrines ne peuvent au contraire être défendues

par la raison, quel motif d'y croire?» Quel motif? L'autorité
de la parole de Dieu; mais autorité qui est elle-même soumise
à la raison humaine, en ce sens qu'il appartient à cette
dernière d'établir son origine et sa base rationnelle. Lamennais
avait reçu de sa première éducation une fausse notion de

l'autorité, une notion romaine, nullement chrétienne. Ecoutons
plutôt: «L'autorité meurt, écrit-il, si elle répond au doute ; car
elle ne peut répondre sans reconnaître à la raison le droit
d'interroger et par conséquent de juger la valeur des réponses
qui lui sont faites Soumettre sa raison, n'est-ce pas un acte
de la raison jugeant qu'elle doit se soumettre? La raison, en
se soumettant, proclame donc encore sa propre liberté, son
droit inaliénable, son droit souverain de juger, et nul moyen
pour elle de se soumettre à une autre raison qu'elle ne se soit
auparavant soumise à elle-même. Croire à autrui, c'est d'abord
croire à soi, et conséquemment la raison demeure, quoi qu'on
fasse ou qu'on imagine, la règle première, indéclinable et né-



— 589 —

cessaire, de toutes ses croyances.» Or, qui le conteste? Rome
avec ses anathèmes à la liberté de conscience, mais non une
autre Eglise chrétienne. Lamennais argumente donc contre la
théologie catholique-romaine, que nous n'avons pas à défendre.
Il ne cesse pas pour cela d'être chrétien.

P. 27 : « Une chose m'a frappé à Rome. En ce qui touche
les doctrines générales du christianisme, les opinions théologiques

et philosophiques, on y écoute tout; on y discute tout
avec un calme extrême, avec une impartiale froideur qui
quelquefois ressemble assez à de l'indifférence. Mais s'agit-il des

droits du pape, de son autorité, de ses prérogatives ; s'agit-il
surtout des intérêts temporels du pontificat, ces gens si
impassibles s'animent soudain, leur visage se colore, leur parole
se passionne, leur voix prend de l'accent. Ce ne sont plus du
tout les mêmes hommes. Pourquoi cela? » Ce n'est pas à nous
que la question de Lamennais est posée. Elle serait trop facile
à résoudre. Nous ne pouvons qu'appuyer les observations faites

par lui: elles sont loin de prouver contre son christianisme.
«On pourrait, ajoute-il, définir les jésuites: «une bande

organisée d'hypocrites et de fourbes, sans loi morale, sans Dieu,
en conspiration permanente contre le genre humain. » — A
méditer et à répandre.

P. 28 : « Presque tous ceux qui, à partir des temps où la
hiérarchie devint une puissance en ce monde, ont pris le
christianisme au sérieux, en ont été victimes, d'Arnaud de

de Brescia à Savonarole. Toute âme ardente et croyante qui
embrasse l'Evangile avec simplicité, qui aime Dieu et les

hommes, qui a en soi l'esprit de sacrifice et veut l'inspirer
aux autres, a toujours rencontré la haine cléricale, haine
implacable qui pendant des siècles a couvert l'Europe de bûchers.»
On le voit évidemment, Lamennais reste chrétien. Il admire
tous les réformateurs et ne critique de la religion et de

l'Eglise que les abus.
P. 39 : Lamennais semble ici nous faire toucher du doigt

les causes de la marche lente de l'ancien-catholicisme. «Je
ne m'étonne point, dit-il, que ceux qui naquirent dans le catholicisme

romain et qui y vécurent, le voyant crouler sous la main
du temps, veuillent mourir clans ses ruines. Là furent leurs
espérances, là sont leurs souvenirs, leurs douleurs, leurs joies.
Pour eux, qu'y a-t-il ailleurs Il est trop tard pour refaire sa vie. »



— 590 —

Et prophétisant la réforme catholique : « Qu'on se garde
bien de croire cependant qu'il ne restera rien du catholicisme...
Au contraire. Il renferme sous de profonds symboles les vérités
qui, plus développées et conçues plus nettement, seront encore,
seront toujours l'objet clune fol impérissable Ce ne sera pas
une destruction, mais une évolution. La feuille qui devientfleur
périt-elle Non certes ; elle atteint en se transformant un plus
haut degré de perfection. » Nous ne pouvons qu'applaudir à ces
paroles et faire des vœux et des prières pour que notre mouvement

ancien-catholique en soit la réalisation.
P. 42 : « On veut pour la vérité religieuse une origine

toute particulière en dehors de la raison. De là l'idée
chrétienne (chrétienne, théologiquement parlant) de trois révélations

qui s'enchaînent en remontant jusqu'au premier homme.
De fait pourtant, je ne connais point de révélations dogmatiques.

Les patriarches, comme on les nomme, avaient des
traditions historiques, mais point de symbole proprement dit. Ils
croyaient en Dieu, à la distinction du bien et du mal, à une
existence future: mais qu'est-ce que cela, sinon les conditions
indispensables de la vie intellectuelle et de la vie sociale, ou
les conditions naturelles de l'existence du genre humain Moïse
a prescrit des lois à un peuple, promulgué des préceptes ; il
n'a révélé aucuns dogmes, ni Jésus-Christ non plus. Le dogme
en tant qu'objet d'une foi commandée et rigoureusement
définie, commence avec ses disciples, qui seraient en ce sens les
vrais révélateurs.» Et encore : «Quel corps dogmatique trouve t-
on dans saint Paul et les autres apôtres? Chacun d'eux sur ce
point exprimait sa philosophie particulière, des pensées
difficiles souvent à concilier entre elles. Le dogme, c'est l'Eglise
qui l'a fait par ses décisions réputées infaillibles. Et cependant,

que dit-elle de soi Qu'elle conserve, interprète la
révélation de Jésus-Christ, mais ne révèle rien d'elle-même. Donc
une révélation et point de révélateur, ou un révélateur et point
de révélation. On n'a le choix qu'entre l'un et l'autre. »

Expliquons la pensée de Lamennais. L'objet particulier et
principal de la foi chrétienne est Jésus-Christ, sa personne, sa

parole, son œuvre rédemptrice. Jésus-Christ a enseigné maintes
fois cet objet de la foi : « Qui crediderit et baptizatus fuerit,
hic salvus erit. » Il a donc enseigné la nécessité de la foi en
sa prédication et en son enseignement. Le dogme, dans le lan-



— 591 —

gage de Lamennais, est la formule de cette foi. Jésus-Christ
n'a pas enseigné cette formule ; les apôtres exprimèrent
l'enseignement du maître dans des formes diverses que Lamennais
appelle improprement leur philosophie particulière. L'Eglise
seule plus tard formula d'une façon uniforme l'enseignement
de Jésus-Christ et dogmatisa infailliblement, sans toutefois-que
l'explication même du dogme ou la théologie bénéficiât de la
certitude absolue de la parole même du Christ. Donc la
conclusion dilemmatique de Lamennais est fausse. Il y a bien eu
une révélation et un révélateur. Le tort de Lamennais est
d'avoir confondu la théologie avec le dogme et de n'avoir pas
distingué en outre, dans le dogme, l'objet même de la foi et
la formule de la profession de foi. C'est Jésus-Christ qui a
révélé le premier, c'est l'Eglise qui a exprimé la seconde.

P. 47 : « Révéler c'est parler ; en un sens très vrai, Dieu
a donc parlé à l'homme. Je le crois; il ne s'agit maintenant
que d'expliquer ce mot qui peut, dans sa généralité, signifier
plusieurs choses diverses. Entendez-vous que Dieu, usant de

moyens matériels, a produit extérieurement une suite de sons
qui frappant l'ouïe des hommes qui écoutaient, a fait naître
en eux certaines pensées?... Que si cette voix déclare être
la voix de Dieu, son témoignage ne prouve rien, toute autre
voix que celle de Dieu pouvant en dire autant, et une autre
preuve est indispensable. » — On sait que le christianisme
n'enseigne pas formellement ce mode de révélation divine ; mais
l'enseignât-il, l'argument de Lamennais serait contestable.
Evidemment, si j'entends une voix qui frappe mon oreille en
l'absence de tout être humain et visible, je conclus que cette voix
entendue en dehors des lois de la nature, dont Dieu seul est
l'auteur, est surnaturelle et divine. Et si l'on objecte qu'un être
diabolique peut être l'auteur de cette voix, nous répondrons
que cela ne se peut qu'avec la permission de Dieu et que
dans ce cas la sagesse et la justice de Dieu exigent qu'il
éclaire l'homme à qui cette voix s'adresse, sur l'origine même
et la nature de cette voix. Sans doute c'est ma raison qui
tire cette conclusion ; mais le vrai christianisme n'a jamais
infirmé la raison humaine.

P. 48. Lamennais continue : « Entendez-vous que Dieu agit
intérieurement sur l'organe, quel qu'il soit, de la pensée pour
éclairer l'intelligence ; qu'en se manifestant à l'esprit d'une



— 592 —

manière plus nette et plus vive, il lui découvre des vérités
qu'auparavant il n'apercevait point ou n'apercevait qu'obscurément

Vous énoncez le simple fait de la pensée même et ne
sortez point de l'ordre naturel. Vous parliez d'une révélation

surnaturelle et vous êtes encore dans l'enceinte des pures
lois naturelles de la raison. » — Encore une fois, le mode de
révélation de Dieu à l'homme n'est pas de foi. Il est loisible au
chrétien de croire à cette action illuminatrice de Dieu sur
l'intelligence humaine. Et qu'importe que cette action spéciale
soit catégorisée, si l'on veut, dans l'ordre naturel Son résultat
indéniable est la connaissance par l'homme de vérités qu'il
n'eût pas pu atteindre de lui-même, ou, en tout cas, qu'il n'eût
pas pu atteindre dans le temps déterminé où la révélation lui
en a été faite. Lamennais argumente toujours contre certaine
théologie scolastique, mais cela n'entache pas son christianisme.

P. 61: «Si les vérités évangéliques eussent été jugées
inaccessibles à la raison humaine, naturellement unie à Dieu et
éclairée de la lumière qui illumine tout homme venant en ce

monde, comment la plupart des Pères grecs auraient-ils fait
tant d'efforts pour prouver qu'on les retrouvait, quoique moins
exactes et moins pures, dans Platon et d'autres philosophes
antérieurs au christianisme Jésus-Christ lui-même ne dit point
qu'il soit venu annoncer des vérités nouvelles, et non seulement

il ne le dit point, mais il dit le contraire expressément.
Sa mission est d'accomplir la loi par le sacrifice de lui-même,
et la doctrine qu'il enseigne au peuple, il la résume non dans
un symbole, mais dans un précepte, celui de l'amour: «Tu
aimeras Dieu de tout ton esprit, de tout ton cœur et de toutes
tes forces : voilà le premier et le plus grand commandement.
Le second lui est semblable : Tu aimeras ton prochain comme
toi-même. » Ces deux commandements renferment toute la loi
et les prophètes ; ils embrassent le passé, le présent, l'avenir ;

toujours les mêmes, quels que puissent être les progrès du

genre humain dans un autre ordre, le développement de la
science et de la conception, ils resteront à jamais sa règle
invariable et son principe de vie. » Dans ce passage, Lamennais

exalte la supériorité absolue des vérités et des préceptes
évangéliques. Il distingue soigneusement Jésus-Christ de tous
les philosophes qui lui sont antérieurs. Il confesse sa mission,



— 593 --

qui a été ^accomplir la loi par le sacrifice de lui-même.

Qu'importent les détails purement théologiques Lamennais
reste chrétien.

P. 61 : « Qui n'aime pas Dieu, n'aime rien : c'est en ce

sens surtout que la religion est le vrai fondement de la société
humaine. » Cette parole est digne des plus grands mystiques
chrétiens.

P. 62 : « Le christianisme a commencé par quelques vérités
aussi simples que fécondes, puisées dans les entrailles de la
nature humaine et qui développèrent un amour puissant,
immense, inépuisable. Là où est l'amour, c'est-à-dire la vie et
une pensée, une forme, il se fait un corps. Le christianisme
s'organisa donc, devint une société. Cette société crût ; elle se

créa une philosophie qui fut le dogme. Durant ce progrès, elle
eut à défendre d'abord son existence comme société. Ce fut
le temps des persécutions; puis, sous l'impulsion du premier
enthousiasme, de la foi primitive, qui, successivement modifiée

par le dogme, devint peu à peu moins simple et moins grande,
elle atteint au moyen âge les dernières limites de sa
croissance et de sa vigueur. Alors vient la décadence. La vérité
première et le premier amour, immortels l'un et l'autre,
réagissent contre l'organisation qui a pris un autre caractère et
qui les étouffe. La raison et la science réagissent contre la
philosophie dogmatique, qui, se prétendant le vrai absolu, arrête
le développement nécessaire de l'esprit humain. Le christianisme
perd de plus en plus son action sur la société ; il n'est plus
guère qu'une conviction ou même une habitude purement
individuelle. La pensée s'émancipe, elle soulève les controverses
fondamentales. L'Eglise combat pour sa doctrine d'abord. Cette
époque a encore des côtés magnifiques. Puis, les attaques se

multiplient, la défense cesse. Ce qui reste, ce n'est plus une
Eglise, c'est un clergé, une sorte de classe inférieure de
fonctionnaires publics, qui se cramponnent à leurs places et en
serrent avidement le salaire dans un pan de leur robe
sacerdotale. »

Lamennais semble toujours attribuer au christianisme ce
qui regarde la seule Eglise romaine. C'est bien, en effet, cette
dernière qui atteignit au moyen âge les dernières limites de
sa croissance ; c'est bien contre elle et contre sa philosophie
dogmatique que la raison et la science ont réagi. C'est elle qui



— 594 —

perd de plus en plus son action sur la société ; c'est d'elle
qu'on peut dire : « Ce qui reste chez elle, c'est un clergé, etc. »

Lamennais avait un caractère trop absolu et une éducation
théologique trop défectueuse, trop exclusive, pour distinguer
toujours dans son langage le christianisme et l'Eglise dans
laquelle il était né. Voilà tout le mal, il est dans les mots, non
dans les idées.

P. 101 : « Etant posée la base d'une révélation divine,
indispensable pour le salut et consignée dans un livre surnatu-
rellement inspiré, je ne sache point d'absurdité comparable à
celle d'abandonner ce livre à l'interprétation individuelle de

chaque homme, savant ou ignorant, simple ou éclairé ; car ces
différences sont ici de nul poids. Et quand les catholiques
établissent contre les protestants la nécessité d'une autorité vivante,
perpétuelle, universelle, qui détermine avec certitude le
véritable sens du texte sacré, résolve tous les doutes, juge
infailliblement toutes les controverses qu'il peut faire naître, ce

qu'ils disent est si clair, si péremptoirement décisif que, si
l'on ne savait pas quelle est la puissance de certains préjugés
inculqués dès le berceau, on croirait impossible de résister à

une pareille évidence. De même, étant posée l'existence nécessaire

d'une autorité vivante, perpétuelle et universelle, pour
conserver et interpréter infailliblement la parole révélée, on ne
conçoit pas davantage qu'on se refuse à reconnaître cette
infaillible autorité dans le pape, chef suprême de l'Eglise, sa

voix, son organe permanent. Ce que les Romains sur cette
grande question opposent aux Gallicans n'a pas moins de force
que ce que les catholiques en général opposent aux protestants,

et ce n'est même qu'une extension, une ultérieure
conséquence du même raisonnement, qui n'a contre les protestants
aucune valeur quelconque, s'il n'a pas une valeur égale contre
les Gallicans. L'hypothèse d'une révélation surnaturellement
divine étant admise, le catholicisme romain est invinciblement
établi contre toutes les sectes et toutes les opinions dissidentes.
Mais si l'existence d'un ordre surnaturel de dispensation,
examinée de près, est inadmissible, il n'est lui-même qu'une secte

de la religion une et universelle. » — C'est peut-être ce passage
de Lamennais qui, de tout ce qu'il a écrit, nous révèle le
mieux son état d'âme. La première partie de son argumentation,

contre le libre examen absolu, contre l'interprétation in-



— 595 —

dividuelle, contre le protestantisme en un mot, est claire ;

anciens-catholiques, nous sommes de ceux qui admettent dans

l'Eglise une autorité vivante, perpétuelle et universelle : cette
autorité, ce sont les conciles œcuméniques pour l'Eglise
entière, les synodes nationaux pour l'Eglise de chaque nation,
c'est-à-dire les chefs ecclésiastiques et laïques élus par les
fidèles et qui participent de l'assistance du Saint-Esprit dans
la direction de l'Eglise. Nous rejetons l'argumentation de
Lamennais, quand il semble croire àia nécessité d'un chef unique
de l'Eglise autre que Jésus-Christ. Et quant à la permanence
de l'autorité dans l'Eglise, nous la voyons plus clairement établie

dans les divers organes cités plus haut que dans la papauté
et ses agents. Où était en effet l'autorité infaillible de l'Eglise
pendant le grand schisme d'Occident, alors que deux et trois
papes se déclaraient simultanément les chefs suprêmes de

l'Eglise, et s'anathématisaient les uns les autres en se déclarant
bien haut les organes permanents de l'autorité ecclésiastique?
Et dans les interrègnes, entre la mort d'un pape et l'élection
de son successeur, où est l'autorité perpétuelle, sinon dans

l'Eglise elle-même, dont l'organe général est le concile œcuménique,

dont les organes particuliers sont les synodes nationaux,
dont les agents sont les chefs hiérarchiques élus par les fidèles?
Cette autorité seule est permanente, perpétuelle, universelle,
vivante toujours ; celle du pape est transitoire, temporaire,
locale ; elle meurt avec lui. Donc, le catholicisme romain n'est

pas « invinciblement établi contre toutes les sectes et toutes
les opinions dissidentes. » Nous avons montré précédemment
que, quand Lamennais suppose inadmissible un ordre
surnaturel de dispensation, il entend le mot surnaturel dans le

sens d'irrationnel, d'opposé et de contraire à la nature. Mais
en dehors de ce surnaturel qui n'est enseigné que dans certaine
théologie étroite, dans certaine scolastique romaine, il y a un
christianisme large, que Lamennais appelle « la religion une et
universelle ». Ve romanisme, d'après Lamennais, n'est qu'une
secte de ce christianisme universel. Lamennais est donc bien,
au fond de sa pensée et malgré l'étrangeté de certaines
expressions, chrétien et catholique, mais non romain.

P. 105 : « Il y a une réflexion à faire sur la chute de

Libère. Las de l'exil, il consentit à la déposition d'Athanase.
Faiblesse, faute de conduite, prévarication, si l'on veut. Mais



— 596 —

de plus, il signa la formule de Sirmium, formule bientôt rejetée
comme semi-arienne par l'Eglise catholique. Or, selon les
maximes reçues dans cette Eglise et surtout à Rome, un concile

même beaucoup moins nombreux que celui de Sirmium
doit être tenu pour œcuménique, lorsque les décisions, les actes
en sont ratifiés par le pape. Le concile de Sirmium devrait
donc être reconnu pour œcuménique et la formule signée par
Libère, pour règle de foi. Donc, de deux choses l'une : ou
l'Eglise infaillible peut enseigner des doctrines contradictoires, ou
un concile approuvé par le pape peut ne pas être l'organe de

l'Eglise infaillible. Alors quel est cet organe ?» — Lamennais
argumente toujours contre la doctrine romaine, que nous
n'avons pas mission de défendre. L'Eglise d'Orient tout entière
et dans l'Eglise d'Occident, l'Eglise anglicane, l'Eglise ancienne-
catholique et bon nombre de catholiques gallicans, libéraux, etc.,
ont toujours placé cet organe dans les conciles œcuméniques.
Les décisions du concile de Sirmium ont pu être ratifiées par
le pape, sans que ce concile soit œcuménique pour cela.

P. 108 : « Soyez infidèle, déiste, athée, on ne s'en alarmera
guère ; on ne s'en fâchera même pas. Mais prenez garde de

heurter les opinions des théologiens ou les intérêts de la
hiérarchie. Ceci ne se pardonne point. » Admirablement vrai!

P. 122 : « Les mêmes hommes qui enseignent que la foi
est un don gratuit de Dieu et indépendant dès lors de notre
volonté, ont envoyé à la mort des milliers de leurs semblables,
parce qu'ils n'avaient pas la foi. » A méditer par les fauteurs
et les admirateurs de l'inquisition, de la St-Barthélemy, des

dragonnades, du Syllabus et du droit canonique romain
P. 128 : « Il ne sera donc pas vrai que Jésus-Christ a expié

par sa mort les péchés des hommes, qu'il a satisfait par ses
souffrances à la justice de Dieu? Non, sans doute, si l'on
entend qu'il fallait du sang pour apaiser Dieu : c'est là une
idée mosaïque et païenne, une dérivation du culte de Moloch.
Mais il a souffert pour les hommes, il est mort pour eux et
son sacrifice a sauvé le monde, parce qu'en accomplissant
parfaitement la loi parfaite qu'il venait d'annoncer au genre
humain, il a établi à jamais cette loi hors de laquelle nul salut,
nulle vie ; il a réalisé dans toute son étendue le principe de

l'amour, qui, en unissant les créatures entre elles et à leur
auteur, est la consommation de l'ordre éternel: « Ecce qui tollit



— 597 —

peccata mundi. » Rien certes de plus vrai. En apprenant à

l'homme à s'oublier lui-même, à ne se préférer à aucun autre
homme, à aimer ses frères d'un amour égal à celui qu'il a

pour soi, à se dévouer, à se sacrifier pour eux ; en leur
donnant l'exemple de ce sublime sacrifice, Jésus-Christ a vraiment
ôté le péché du monde, car le péché n'est dans sa source que
l'amour prédominant, exclusif, de soi, la préférence de soi à
tout ce qui n'est pas soi. »

Que Lamennais essaie d'expliquer comme il le voudra le

mystère de la rédemption, ce qui nous importe c'est de constater

qu'il y croit : « Il est mort pour eux et son sacrifice a
sauvé le monde.» — « En donnant à ses frères Vexemple de

ce sublime sacrifice, Jésus-Christ a vraiment ôté le péché du
monde. » Lamennais est donc chrétien.

La preuve que Lamennais pressent un christianisme autre
que l'étroit christianisme théologique du catholicisme romain
dans lequel il étouffait, nous la trouvons dans ce cri désespéré":
« Le christianisme théologique a des doctrines sombres, sinistres,

pleines je ne dis pas de mystères, le mystère est partout,
mais d'absolues contradictions. Par une route âpre et désolée,
il conduit ses disciples au sommet aigu d'un pic gigantesque,
au pied duquel est un abîme, et sur l'extrême bord de la
dernière roche pendante sur cet abîme il dit à chacun d'eux:
« Reste là si tu peux, et saute si tuj'oses. » Que fera le pauvre
chrétien? Ce que faisait saint Paul. Il fermera les yeux en
s'écriant: «O altitudo Oh! qu'il y a haut (p. 131)!»

P. 135 : « Etre conçu dans le péché, naître dans le péché,

que veut dire cela? Parle-t-on du péché actuel Mais le péché
est un acte. Comment donc le péché pourrait-il exister avant
aucun acte '?.. Entend-on la simple disposition au péché
Alors c'est affirmer seulement que l'homme naît peccable. Or,
qui jamais s'est imaginé que l'homme fût impeccable L'état
de péché en ce sens est l'état de création. La connaissance
du bien et du mal, qui est un des caractères de la raison,
donnant seule aux actions une valeur morale, engendre en
effet le péché qui se transmet dans son principe avec la
transmission même de la raison, attachée en partie à des conditions
organiques que perpétue la génération. Du péché naît la mort
et cela de plusieurs manières : premièrement, par les maladies
innombrables que produisent les violations profondes et mul-



— 598 —

tipliées des lois naturelles de l'homme physique, dans la sphère
plus large d'action où le place le développement de ses facultés
intellectuelles et des passions dont elles sont la source ; secondement,

par les désordres souvent mortels du fréquent défaut
d'équilibre entre les organes de la vie supérieure et ceux de

la vie purement physiologique; troisièmement, parce que, avant
que la raison ne parût, l'homme semblable aux bêtes sous ce

rapport ne connaissait pas plus la mort qu'elles ne la
connaissent. Il la subissait, mais sans en avoir ni la prévoyance,
ni la notion. Les conséquences du péché, c'est-à-dire les
prédispositions organiques au mal, à certains penchants, à certaines
inclinations vicieuses ainsi qu'à une multitude de maladies
qu'enfantent les actes contraires aux lois morales, se
transmettent aussi héréditairement par la génération. Il est dit
qu'Adam et Eve après le péché s'aperçurent qu'ils étaient nus.
Peut-on exprimer plus clairement la naissance du sens moral
de la pudeur On le voit naître également chez l'enfant avec
la raison, avec la science du bien et du mal qu'on lui
communique dès qu'il en est capable. Auparavant il vivait dans
l'innocence. i\insi du premier homme et des premiers hommes.
Les contradictions de l'homme ont, quoi qu'ait dit Pascal, leur
source dans sa nature même, tellement qu'il serait impossible
de le concevoir essentiellement autre qu'il n'est. Car on ne

pourrait le concevoir ni entièrement privé d'intelligence, ni
doué d'une intelligence infinie; et de là l'incessante fluctuation
entre la science et l'ignorance, entre la vérité et l'erreur. On

ne pourrait davantage le concevoir sans une tendance vers
Dieu et une tendance vers soi, conséquemment sans deux
amours opposés dans leur direction : d'où encore l'incessante
fluctuation entre le bien et le mal, la vertu et le vice, l'égoïsme
et la charité Le dogme de la déchéance ou du péché transmis

par le premier homme à ses descendants, enveloppe la vie
d'un crêpe funèbre et force à considérer la société sous un si
désolant aspect, que l'esprit le plus ferme cherche de tous côtés
un refuge contre cette effrayante vision. Dans ce système, le
monde présent est comme le vestibule de l'enfer. » —Nous n'avons

pas reculé devant cette longue citation, parce qu'elle nous
révèle la pensée de Lamennais sur le péché en général et sur
le péché originel en particulier. Le dernier mot théologique
n'est pas dit sur le péché originel. Maintes théories ont été



— 599 —

émises, qui ne sont nullement de foi : donc « in dubiis libertas.*
Lamennais nie uniquement le péché originel expliqué à la
façon romaine. Quant au péché en général, personne ne
prétend que l'homme est impeccable ; la peccabilité ressort de sa

nature, et c'était bien dès le principe l'état de création, puisque
Adam au lendemain de la création a péché. S'il ne l'eût pas
fait, eût-il été constitué dans un état d'impeccabilité? Nous en
doutons : en tout cas, cet état eût été surnaturel. Quoi qu'il
en soit des hypothèses, nous comprenons qu'une inclination
plus forte au péché a été la conséquence naturelle du péché
en Adam et en ses descendants. Ajoutez-y la privation toute
compréhensible de l'amour divin et partant de la grâce divine.
Le péché originel est-il au fond autre chose que cette privation

et cette inclination? Les théologiens disputent, mais on

peut être et rester chrétien en professant sur ce point une
opinion quelconque, pourvu qu'elle ne nie pas le péché. C'est
le cas de Lamennais, qui, de ce fait encore, reste chrétien.

P. 151 : «Quelle est la vraie notion de la sainteté? Les
chrétiens qui ont eu des choses de vives et profondes
intuitions, ont donné à l'Esprit de Dieu le nom de Saint : le Saint-
Esprit, disent-ils. Or l'Esprit, c'est l'amour, le principe qui unit
et la vie même qui se consomme dans l'unité. La sainteté, c'est
donc la vie parfaite et dans sa source éternelle la vie infinie.
Toute sainteté émane de l'Esprit, parce que toute vie émane
de lui, est lui à quelque degré. Etre saint, dès lors, c'est
posséder l'Esprit en soi, et le signe auquel on reconnaît qu'on
le possède réellement, est la tendance à l'unité, qui s'accomplit
par le don de soi ou le sacrifice. » Or, n'est-ce pas là la notion
chrétienne de la sainteté

P. 194: «Dans l'Eglise, la hiérarchie a divorcé avec le
Christ, Sauveur du genre humain, pour forniquer avec tous ses
bourreaux. Le pape baise au front la mort, parce qu'elle a
un diadème sur son crâne sec et un glaive à la main. O Dieu,
ô Dieu, ils ont fait de ton temple un sépulcre, où le prêtre
rampe pour disputer aux vers leur pâture immonde »

Toujours Lamennais en appelle au Christ, Sauveur du genre
humain, au Christ ayant fondé une Eglise parfaite, qui n'a été
viciée que par les fautes et les erreurs de la hiérarchie romaine.

P. 205 : Signalons, en passant, cette pensée qui ne rentre
pas directement dans notre thèse, mais qui résume parfaite-



— 600 —

ment le mal spécial de notre siècle : « On s'est beaucoup élevé
et avec raison contre le préjugé théologique. Le préjugé
scientifique est de même nature et aussi aveugle et aussi puissant.
Le premier consistait à ne pas vouloir descendre de l'ordre
des idées dans l'ordre des faits ; le second consiste à ne pas
vouloir remonter de l'ordre des faits dans l'ordre des idées. »

P. 217. Enfin méditons, en terminant, cette pensée
profonde de Lamennais : « Les nations ressemblent aux arbres :

elles meurent par la tête. »

On le voit donc, texte en main, Lamennais ne nie pas en
termes formels, comme le prétend M. Spuller, la chute de
l'homme et par suite l'incarnation, la rédemption, la divinité
de Jésus-Christ. Nous ne disons point que certaines expressions
par lui employées soient à l'abri de toute critique et respirent
la plus parfaite orthodoxie. Non, mais, nous le répétons, ce
n'est pas la foi chrétienne dans ses principes essentiels qu'il
attaque, c'est la théologie romaine qu'il veut révolutionner,
c'est l'Eglise catholique de Rome qu'il veut réformer.

Lamennais, dit encore M. Spuller, nie les peines éternelles.
Nous n'avons rencontré dans les Discussions critiques que cette
phrase qui prêtât flanc à une telle accusation : « J'ai de la
peine, écrit Lamennais, à me représenter Pascal, Newton,
Leibniz, Euler et tant d'autres comme des êtres pervers, livrés
à l'esprit de Satan et destinés à subir sous sa verge infernale
des supplices éternels. » Ce n'est donc point une attaque directe
contre la théorie des peines éternelles, ce peut être une simple
apologie des génies cités par Lamennais; mais, d'autre part,
M. Spuller n'a pas l'air de se douter que la théologie, elle
aussi, a marché, et qu'aujourd'hui de nombreux théologiens et
des plus éminents hésitent, l'Ecriture et les Pères en main,
à enseigner l'éternité absolue et irrémissible des peines. Ils
sont cependant chrétiens ; d'aucuns même réclament pour leur
doctrine le qualificatif d'orthodoxe. Pourquoi, dès lors,
s'appuyer sur cette argumentation débile pour conclure avec les
rationalistes et les ultramontains que Lamennais a cessé d'être
chrétien

Après avoir étudié la pensée théologique de Lamennais
dans le livre des Discussions critiques, résumons maintenant
cette même pensée, telle qu'elle ressort en particulier de
l'Esquisse d'une philosophie.



— 601 —

Notion de Dieu. Il faudrait prendre les unes après les
autres toutes les pages de Lamennais pour en extraire la notion
de Dieu, dont tous ses écrits sont profondément empreints.
Cette notion du reste est bien la notion traditionnelle : « Ce

qui existe nécessairement, ce qui est un, infini, éternel, l'Etre
en un mot, c'est Dieu. Il est Celui qui est, voilà son nom et
ce nom incommunicable, répété de monde en monde, circule
dans la vie de l'univers. Toute langue le prononce, tout bruit
le murmure. Du sein de la création au matin des jours s'éleva
une voix qui le redit sans fin et les astres mus par une force
céleste l'écrivent dans l'espace en lettres de feu. » (Esquisse,
t. I, p. 43.)

Notion de la Trinité : « Dieu n'est concevable que par la
Trinité Il est essentiellement un par la substance, qui est
le fond de son être, et Irin par les propriétés, qui se
spécifient dans la substance une. Chacune de ces propriétés est
tout l'être substantiel. Chacune de ces propriétés est radicalement

différente des deux autres. Il y a donc en Dieu triplicité
et unité. Mais si la Puissance est l'Etre un sous une de ses

spécifications essentiellement distinctes, si l'Intelligence est
aussi l'Etre un sous une autre spécification, si l'Amour enfin
est encore l'Etre un sous une troisième spécification, comment
exprimer ce qui est l'Etre un en tant que Puissance, en tant
qu'Intelligence, en tant qu'Amour Ici le mot Personne se

présente, non comme suffisant, non comme adéquat ou proportionné

à la réalité dont il est le signe, mais comme le moins
imparfait que semble offrir le langage impuissant de l'homme. »

C'est encore dans YEsquisse d'une philosophie (t. I, p. 58), éditée
longtemps après sa rupture avec Rome, que Lamennais a écrit
cette formule de sa foi. Elle est chrétienne.

Notion de la Création: « Afin d'écarter le système panthéis-
tique de l'émanation et le système non moins erroné suivant
lequel Dieu aurait formé l'univers d'une substance différente
de la sienne et co-éternelle à la sienne, on a admis que la
Toute-Puissance l'avait créé de rien, ce qui peut signifier deux
choses : que par l'acte de la Création, toute créature en tant
que créature a passé du non-être à l'être ; ou que Dieu, pour
créer, tira du néant une substance nouvelle qui n'avait aucune
sorte d'existence auparavant. Dire, selon le premier sens, que
la Toute-Puissance a tiré du néant l'univers ou l'a créé de



— 602 —

rien, c'est énoncer une vérité fondamentale et incontestable.
La même locution expliquée selon le second sens, est fausse,
en tant qu'elle fait intervenir dans la notion de la Création
un terme qui exclut toute réalité quelconque, ce qui fournit
des armes dangereuses pour combattre la Création même par
l'impossibilité évidente que la puissance, même infinie, s'exerce
sur ce qui n'est pas et ne peut être Créer, c'est produire
ou réaliser au dehors ce qui auparavant n'avait d'existence
que dans l'entendement divin. Et puisqu'en créant Dieu donne
l'Etre, cet être qu'il donne il le tire de soi, puisqu'il ne peut
évidemment exister aucune portion d'être qui n'ait pas sa
source dans l'Etre infini. » (Esquisse, t. I, liv. 2, chap. 1, p. 102

et 104.)
Notion de la Providence : « L'humanité entière croit, a

constamment cru à une action providentielle et permanente de
Dieu dans l'univers, à sa présence au sein de son œuvre. Et
encore ici l'instinct s'est montré incomparablement supérieur
à la spéculation philosophique; car il est vrai qu'en tout ce

qui existe, il y a quelque chose de Dieu, ou, pour mieux dire,
que tout ce qui existe reçoit de Dieu, emprunte de Dieu ce

qu'il possède de réalité, sa substance, ses propriétés, qui, dans
la plus stricte rigueur du mot, ne sont qu'un écoulement, une
participation et des propriétés et de la substance divines. Et
dès lors, les lois des êtres créés ne sont plus que les lois de
Dieu modifiées seulement en chacun de ces êtres, selon sa
nature spécifique. D'où cette féconde et belle conséquence que
les êtres finis n'étant qu'un reflet, une image substantielle
quoique imparfaite de l'Etre infini, leurs lois fondamentales
n'étant que les lois de l'Etre infini, ils ne forment tous qu'une
grande unité qui a son principe et son terme dans l'unité de

Dieu même. » (Esquisse, liv. VI, chap. 8, p. 408.)
Et dans les Discussions critiques, Lamennais dit encore

touchant la Providence divine : « Et pourtant Dieu n'a pas
rompu avec la Création ; s'il s'était retiré de son œuvre, s'il
avait rappelé à soi son souffle de vie, l'univers haletant serait
redescendu au-dessous du chaos, dans le gouffre sombre et
silencieux où s'évanouit tout Etre. »

Nous croyons superflu de démontrer que la notion de
Lamennais sur la Création et la Providence est tout simplement
la notion chrétienne traditionnelle. Toutefois, la Création im-



— 603 -
plique dans son esprit un progrès qui n'est peut-être pas
explicitement affirmé dans toutes les théologies, mais qui n'est
point contraire pour cela à l'enseignement chrétien, et qui
concorde avec les données les plus récentes de la science des
mondes. « Les êtres, écrit Lamennais, étant plus complexes à

mesure qu'ils s'élèvent, leur production suppose l'existence
antérieure d'êtres plus simples qui en sont les éléments
nécessaires, de sorte qu'on est forcé, en remontant toujours, de se

représenter l'univers à un premier état de simplicité telle qu'on
ne pourrait, sans altérer fondamentalement la notion même de
l'être, en imaginer de plus grande. »

Lamennais étudie ensuite les principes premiers constitutifs

des choses, la genèse des mondes, les fluides, les corps,
les végétaux, les animaux, l'homme enfin.

Notion de l'homme : « Placé aux confins de deux sortes
d'êtres, l'ordre des êtres organiques et l'ordre des êtres
intelligents, l'homme est par son double genre d'existence soumis
aux lois de l'un et de l'autre : il comprend et résume toute la
Création inférieure, de telle sorte que l'élément étendu, figuré,
pesant, est en lui soumis aux lois de l'organisme et de la vie,
et modifié par elles, de même que l'organisme et sa vie propre
sont soumis aux lois de l'Intelligence et de l'Amour, et modifiés

par elles ; et l'homme est un, parce que, dans la
complexité de son être, tout aboutit à un centre unique de
conscience et d'activité. L'intelligence de l'homme, son amour, sa
force, se développant sans interruption, devraient développer
ou perfectionner simultanément son organisme sous les
conditions particulières qui résultent pour lui de sa nature propre,
puisque se développer c'est changer sa limite, et l'obstacle à

ce développement de l'être supérieur étant l'organisme même
ou le principe d'individualité, ce principe devrait être pleinement

soumis à l'intelligence et à l'amour dont l'objet direct
est le vrai et le bien ou l'universel. Tel est l'ordre essentiel,
la loi fondamentale de l'homme, comme de tous les êtres intelligents

et libres. Est-ce là aussi ce qui existe de fait, ce que
nous observons en nous-mêmes et dans les autres hommes
Loin de là : dans tous, l'être organique prévaut plus .ou moins
sur l'être intelligent, c'est-à-dire qu'au lieu de s'approcher
progressivement de l'universel, du vrai, du bien, ils tendent trop
souvent à s'en éloigner en se fixant au-dessous de cette haute

Revne intern, de Théologie. Heft 19, iss'7. 10



— 604 —

région, dans celle du variable, du contingent, du relatif, ou en
ramenant tout à l'individualité. L'être intelligent et moral, qui
devrait commander, est assujetti ; la volonté détournée de sa
fin le force d'obéir aveuglément aux lois subordonnées de

l'organisme, et viciant l'organisme même en lui demandant ce

qu'il ne peut donner, elle porte le trouble dans ses fonctions,
engendre par là des maux innombrables et amène, au lieu
d'une transformation régulière, douce, calme, insensible dans
sa haute progression à celui qui l'éprouve, une dissolution
douloureuse et prématurée. Un profond désordre existe au sein
de la nature humaine. L'homme n'est pas ce qu'il devrait être...
Qui expliquera ce mystère Le mal est clans le monde. » — Cette
notion philosophique, psjxhologique, de l'homme créé par
Dieu est toute spiritualiste et chrétienne ; elle comporte l'existence

distincte de l'âme, l'immortalité, la liberté, etc. Lamennais

y revient dans toutes les pages de ses œuvres.
Notion du mal : Suivant les explications habituelles des

théologiens, la théorie du mal moral « repose, dit Lamennais,
sur l'hypothèse d'un état primitif de perfection, impossible en
soi et manifestement opposé de plus à la première loi de

l'univers, la loi de progression en vertu de laquelle chaque créature,

semblable en ce point à la Création tout entière,
parcourt successivement depuis le plus bas degré d'être ou de bien
les phases du développement que sa nature comporte, jusqu'à
ce qu'elle subisse, par la dissolution inévitable de son
organisme, la condition de tout ce qui, limité dans l'espace, l'est
nécessairement dès lors dans le temps. L'héréditaire transmission
du péché renferme, en second lieu, une contradiction absolue.
Qu'est-ce que le péché dans sa cause morale? Une volonté
mauvaise ou désordonnée. Qu'est-ce que la volonté? L'acte propre du
moi dans un être individuel intelligent, ou l'individualité elle-même
en tant qu'active et intelligente. La volonté est donc comme
l'individualité essentiellement incommunicable ; le péché est
donc incommunicable également. En outre, il implique la liberté,
qui, dérivant de l'intelligence, n'apparaît qu'avec elle. Avant
qu'elle existe, le péché n'est donc pas possible, et quand elle
existe, il n'est que l'abus qu'on en a fait. Le péché d'ailleurs
est ou un acte de la volonté, ou un état déterminé par un
acte de la volonté, ou l'un et l'autre ensemble. Comment
pourrait-il y avoir péché avant qu'il n'y ait ni acte de la volonté, ni



— 605 —

volonté On allègue la transmission héréditaire des maladies,
c'est-à-dire des causes de maladies ou des vices d'organisation.
Qu'un organisme vicié engendre un organisme pareillement
vicié, cela se comprend; l'effet est de même nature que la
cause et proportionné à la cause ; mais que la volonté qui est
dans le père engendre une volonté semblable dans le fils; que
l'acte interne d'un être soit la cause physiquement productive
d'un acte semblable dans un autre être ; que deux êtres soient

un, précisément par ce qui distingue, sépare, individualise
chacun d'eux, cela n'est pas seulement incompréhensible, mais
contradictoire.

« A raison de l'unité de l'être à la fois organique et
intelligent, la génération peut déterminer et détermine de fait
des dispositions, des penchants plus ou moins prononcés, soit
au bien, soit au mal. Mais ces dispositions, ces penchants, on
est forcé d'admettre ou qu'ils laissent subsister la liberté, ou
qu'ils la détruisent. Dans le dernier cas, nul péché possible ;

clans le premier, le péché naît au moment même ou d'être
mésuse de la liberté : dans aucun cas, il n'est transmis, natif,
originel. La narration d'où l'Eglise chrétienne a déduit sa
théorie du mal moral et ultérieurement du mal physique, qu'elle
en considère comme une suite, est consignée clans le premier
des livres attribués à Moïse. Magnifique de simplicité, cet antique
symbole, car le récit de la Genèse porte l'évident caractère
d'un emblème traditionnel, peut aisément recevoir, en ce qu'il
offre de principal, une interprétation très différente de celle
qui, obscure et vague chez les juifs, a pris ensuite une forme
plus précise, plus nette, et s'est, pour ainsi parler, complétée
logiquement. Le texte mosaïque ne dit point que l'homme ait
été créé dans l'état de perfection que les interprètes ont
imaginé, mais dans un état d'innocence dont la durée n'est
point indiquée. Il énonce même positivement que le travail et
le combat appartenaient à sa destinée, puisque Dieu l'avait
placé sur la terre pour la défendre et la cultiver. Le récit de

la Genèse nous semble fondé sur l'observation de ce qui se

passe dans chaque homme en vertu des lois de sa nature, de

sorte qu'on aurait simplement appliqué à l'humanité naissante
ou au premier homme un fait d'expérience universelle. On a
donc supposé, et c'est l'unanime tradition, un état primitif
d'enfance ou d'innocence, car ces deux idées apparaissent
constamment unies.



— 606 —

« Mais qu'est-ce que cette innocence première Ainsi que
l'indique la Genèse elle-même, les ténèbres primitives de la
conscience et de la raison, l'ignorance du bien et du mal avant
que l'intelligence ait, en se développant, éveillé le sens moral.
A l'instant où il naît, avec lui naît la science du bleu et du
mal, dont la possession fait la grandeur de l'homme, le sépare
de la brute, l'élève, par l'obéissance libre aux lois qui le doivent
régir, à cette sublime hauteur de domination sur soi-même
qu'on appelle vertu, et chaque jour il avance dans cette science
et c'est là son progrès le plus précieux, le plus magnifique, le
progrès auquel coopèrent et dans lequel finalement se résument
tous les progrès de l'humanité. Mais à l'instant aussi où ses

yeux s'ouvrent, l'homme devient capable de faillir en mésusant
de son libre arbitre. Ainsi, en un sens très vrai, la science
du bien et du mal a, si l'on considère non chaque acte
particulier, mais la totalité de ses actes successifs, rendu infaillible
la chute de l'homme ou la violation de ses lois, violation qui
constitue le péché exclusivement individuel par sa nature.
Et cependant il est vrai encore que la science du bien et du
mal l'affranchit de la fatalité qui l'enchaînait auparavant, lui
ouvrit l'entrée de l'ordre supérieur au pur organisme du monde
de l'intelligence et de la liberté, et fit de lui cornine un Dieu,
puisqu'il put désormais se connaître et connaître Dieu même.
Ce ne fut pas là certes une déchéance : ce ne fut pas un motif
de châtiment. La déchéance, c'est la Création, c'est pour tous
les êtres la réalisation dans l'espace et le temps de leur type
idéal, éternel. Ce type qui auparavant n'avait d'existence qu'en
Dieu et qui dès lors appartenait à l'unité divine, continue sans
cloute d'y appartenir après la Création en tant qu'il continue
de subsister en Dieu ; mais, en tant que réalisé hors de Dieu,
il est limité nécessairement et nécessairement soumis à toutes
les conséquences de cette limitation effective, pltysique, qui
seule a rendu sa réalisation possible. Cette différence entre
l'être typique existant en Dieu et un avec Dieu, et l'être réalisé

hors de Dieu au moyen d'une limite qui l'individualise en
le circonscrivant, cette différence, nous le répétons, constitue
à l'égard de chaque être l'unique déchéance qu'il ait éprouvée
et pu éprouver originairement.

« Telle est l'origine du mal moral. Inévitable suite de l'état
d'un être à la fois imparfait et libre, il est la condition de



- 607 —

l'intelligence même qui l'élève si fort au-dessus de l'être purement

organique, la constitution des hautes facultés qui le

rapprochent de Dieu et l'unissent à Lui d'une manière
incomparablement plus intime. Assujetti d'abord aux lois de l'organisme,
vivant comme l'animal sous leur dépendance presque exclusive,

l'homme, à mesure que se développe son être supérieur,
apprend à leur résister pour obéir à d'autres lois. Mais il ne
s'affranchit pas immédiatement de l'empire des premières; il ne
s'en affranchit même jamais complètement dans la vie présente,
et quand la loi du corps, la loi des membres, pour parler le
langage profondément philosophique de saint Paul, prévaut
sur la loi de l'Esprit, contre lequel la chair convoite sans
cesse, quand elle entraîne la volonté, l'homme fait le mal; il
pèche, c'est-à-dire qu'il se place dans son amour au-dessus de

tout et de Dieu même, et par là, tend à retomber sous la
puissance nécessitante de l'organisme.

« On a vu quelle était l'origine du mal ; on voit ici quelle
est la nature et la raison de ses effets. Car l'homme ne peut
descendre à cet état de moindre être sans avoir la conscience
de son abaissement, la conscience du désordre qu'il a porté
en soi ; d'où la douleur morale. Et comme, malgré cet abaissement,

il ne saurait perdre ni l'idée ni le sentiment de l'infini,
que, par l'instinct inné de sa nature, il continue d'aspirer
invinciblement à un bien mystérieux, sans bornes, qu'il ne
parvient jamais à saisir, il le poursuit avec fatigue dans les régions
infimes vers lesquelles le pousse l'impulsion organique, et
demandant au corps ce que le corps ne peut lui donner, il en
viole les lois mêmes, il le tourmente pour lui faire produire
Dieu, il l'épuisé, il le brise : d'où la souffrance physique, la
troupe hideuse des maladies sans nombre et sans nom, la mort
hâtive et ses formes horribles, ses affres, ses angoisses, ses

terreurs. Et la mort elle-même n'est-elle pas un progrès C'est
ce que signifie cette parole : « Vous mourrez de mort. » Dieu,
dans le récit antique, ne dit pas simplement: « Vous mourres. »

Est-ce que tout ce qui vit sur la terre ne meurt pas, n'est pas
assujetti à la nécessité de mourir Dieu donc ne dit point :

Vous mourrez, mais vous mourres de mort. La mort revêt ici
un caractère nouveau. L'animal, l'enfant finit et ne meurt point:
il ne sait pas qu'il doit mourir ; il ne sait pas qu'il meurt.
L'homme le sait, et voilà la mort, la mort qui est la consé-



— 608 —

quence, le fruit, sous un point de vue, amer de la science,
mais, sous un autre point de vue, son fruit et le plus beau et
le plus doux ; car si l'homme initié à la connaissance du vrai
immuable, du vrai infini, sait qu'il doit mourir, il sait aussi

qu'il revivra, que l'être réel, l'être qui pense et qui aime, est
impérissable, et par conséquent que la mort elle-même est
encore un progrès. »

Qu'on nous pardonne cette longue citation, mais elle nous
fournit un double argument, le premier en faveur de la théologie

naturelle de Lamennais, qui admet absolument la
distinction du bien et du mal, et qui, scrutant jusqu'au plus
profond de l'esprit et du cœur humain, sait y découvrir les plus
secrètes origines du péché. De plus, elle nous ouvre des horizons

réjouissants sur la théologie surnaturelle de Lamennais.
Nous l'avons dit déjà ou du moins nous l'avons fait

pressentir, nous ne voudrions pas accepter toutes les explications
de Lamennais, clans son désir de concilier la raison ave la foi.
Nous ne nous portons pas garants de la théorie de la déchéance
humaine exposée plus haut, mais nous aimons à faire ressortir
le respect avec lequel il traite les premières pages de la Bible.
Quand on ne croit plus au Livre sacré, on n'en tourmente pas
les textes pour leur donner une interprétation raisonnable :

on se contente de le mettre de côté. Nous ferons la même
observation sur son explication négative du péché originel ou
plutôt de sa transmission. Nous avons dit plus haut que des

théologiens le faisaient consister dans la privation de la grâce
divine et clans la propension au péché actuel. L'argumentation
de Lamennais ne porte donc que contre l'explication tout
humaine et arbitraire du péché originel ou de sa transmission à

tous les enfants d'Adam. Il n'est donc pas moins chrétien dans
le fond que tous les théologiens modernes qui, devant les

preuves scientifiques, renoncent à expliquer littéralement le

premier chapitre de la Genèse.

En abandonnant donc, sur tous les points que nous avons
touchés, l'explication théologique romaine, Lamennais, nous
semble-t-il, a conservé sur ces mêmes points l'essence
dogmatique chrétienne. Quant aux autres questions de théologie
que nous n'avons pas soulevées, parce que Lamennais lui-même
ne les a pas soulevées clans les écrits de la seconde partie de

sa vie, nous sommes fondés à croire qu'il n'avait pas modifié



— 609 —

sa première manière de voir et de penser, telle qu'elle ressort
du livre de YEssai sur l'indifférence. Nous sommes donc
autorisés à y renvoyer le lecteur, en concluant encore sur tous
ces points au christianisme de Lamennais.

Genève. A. Chrétien.


	Le christianisme de Lamennais d'après ses écrits de 1834 à sa mort (1854)

