Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Le christianisme de Lamennais d'aprés ses écrits de 1834 a sa mort
(1854)

Autor: Chrétien, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403393

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE

CHRISTIANISME DE LAMENNAIS

D’APRES SES ECRITS DE 1834 A SA MORT (1854).

1L

¢ja dans la préface de 1'Esquisse, Lamennais avait écrit
des phrases comme celle-ci: «Ia théorie chrétienne de la grace
détruit radicalement la liberté; la théorie de la liberté au point
de vue théologique détruit radicalement la griace, et néanmoins
la théologie admet tout ensemble et la grace et la liberté,
parce que l'existence de la grice se déduit trés rigoureuse-
ment de l'idée génératrice de la doctrine théologique et que
I'existenice de la liberté est un fait dont chacun a la conscience
intime. »

Cest au fond la grande querelle des Molinistes et des
Thomistes, et, avant eux, de Pélage et de S' Augustin. Nous
n’avons pas a la résumer ici. Ou commence l'influence de la
grace divine? Ou finit celle du libre arbitre purement humain?
Quelle est la part de I'une et la part de l'autre dans nos moindres
actions? Il fautici plus encore qu’ailleurs distinguer soigneusement
le vrai dogme, d'une part, et, d’autre part, la spéculation théo-
logique. Or, dans le texte précité, Lamennais a malheureusement
confondu I'un et 'autre. Ce n’est pas la théorie chrétienne de
la grace qui détruit la liberté, ce sont certaines théories théo-
logiques de la grace. Qu'est-ce que la grace, sinon ce secours

) Voir la précédente livraison, p. 357-369.



— 585 —

particulier que Dieu nous donne pour faire le bien et éviter
le mal, secours qui consiste en de saintes pensées dont il éclaire
notre esprit, et en de pieuses affections dont il touche notre
cceur ? Mais ce secours ne blesse pas notre liberté, puisque
nous pouvons lui résister et que nous ne lui résistons que trop
souvent; nous faisons donc le bien et nous évitons le mal libre-
ment avec la grice de Dieu acceptée; nous faisons le matl
librement avec la méme griace de Dieu rejetée. L'accusation
de Lamennais ne doit donc pas retomber sur le christianisme,
ni méme sur la saine théologie, mais seulement sur certains
systemes de théologie. D’autre part, Lamennais, caractére ab-
solu, a été habitué des sa jeunesse a croire que le catholicisme
romain était l'unique et authentique représentant du christia-
nisme; il a contesté la fagon dont I'Eglise de Rome accom-
plissait sa mission, mais il n'a pas nié cette mission; en outre,
il a toujours nourri peu de sympathie pour le protestantisme,
voire pour la religion anglicane qu'il avait connue en Angle-
terre: de la a faire endosser au christianisme lui-méme toutes
les exagérations théologiques du catholicisme romain, il n'y
avait qu'un pas.

Arrétons-nous sur le volume des Discussions critiques, vo-
lume qui contient la pensée intime de Lamennais et le résumé
de ses réflexions au point de vue plus spécialement théologique,
et qui renferme aussi les plus graves objections faites par
Lamennais au surnaturel, ce qui a fourni prétexte aux rationa-
listes comme aux ultramontains d'accuser Lamennais d’avoir
perdu la foi chrétienne. Voyons leurs objections.

« Lamennais, scrutant chacune de ses opinions, arriva treés
vite, dit M. Spuller, 4 en reconnaitre la débilité. «Il1 y a des
miracles quand on y croit, a-t-il écrit; ils disparaissent quand
on n'y croit plus.» En une ligne, voila tout le surnaturel ren-
versé. Il est bien clair que ceux qui persistent & croire au sur-
naturel ne peuvent se contenter d'une pareille assertion; mais
ceux qui n'y croient point ne pensent pas qu'il y ait mieux
a dire. Lamennais nie en termes formels la chute de I’homme
et par suite l'incarnation, la rédemption, la divinité de Jésus-
Christ; il nie les mystéres et les sacrements; il nie les peines
éternelles; en un mot, il nie tout 'ordre surnaturel, qu’il accuse
d'étre la source de toute erreur et de toute obscurité.»



— 586 —

« Ainsi s'est accompli dans M. de Lamennais, dit aussi
Lerminier, le détachement le plus entier d’avec l'antique foi
dont il fut le ministre; enfin tout a disparu, et dans cette ame
il n’y a plus que des ruines, qu'un vide immense. »

L’objection est grave. Nous ne l'avons pas dissimulée.
Voyons, par le texte et le contexte des paroles mémes de La-
mennais, si elle est fondée et si vraiment Lamennais a renoncé,
dans les Discussions critiques qui sont comme le miroir de sa
pensée derniére, au christianisme, dans le sens le plus large de
l'expression.

On lit (p. 7): « Visiblement le christianisme tend a rentrer,
par l'idée plus nette qu'on s’en fait, dans le cercle des lois
naturelles de 1'homme; lois divines au plus haut degré, puis-
qu'elles émanent de Dieu et nous unissent 4 Dieu.... Et puisque
le christianisme, considéré a ce point de vue, n'a jamais pu
ne pas étre; quimmuable en soi, il varie seulement dans ses
formes relatives a l'avancement de la science, a 1'évolution
progressive de l'humanité dans le vrai, son unité, sa perpé-
tuité, son universalité sont établies invinciblement. »

Il est donc clair que Lamennais croit toujours au chris-
tianisme, et de plus & un christianisme un, perpétuel, uni-
versel, en d'autres termes au christianisme catholique.

Lamennais continue: « Les innombrables difficultés, les con-
tradictions absolues qu'enfante l'hypothése d'un ordre sur-
naturel disparaissent, et loin que l'autorité, la majesté de la

religion aient été affaiblies, cette majesté n'en cst que plus au-

guste et cette autorité que plus grande, puisqu’elles s'identifient
a l'autorité, a la majesté de la puissance créatrice elle-méme.»
Puis il ajoute: «Nous ne saurions admettre un pareil ordre
surnaturel de dispensation, qui nous semble opposé aux lois
essentielles de Dieu et de la Création. » Sans doute, si l'on
s'arréte 4 la forme et au sens strict des termes mémes qu'em-
ploie Lamennais, — et c'est ce qu'ont fait aussi bien ses adver-
saires irreligieux que ses adversaires ultramontains —; si
nous prenons a la lettre les expressions dont il se sert, nous
avouons que le surnaturel y est maltraité; mais comment con-
cilier, d'autre part, ces négations apparentes avec la croyance
intime de Lamennais en un christianisme dont l'unité, la per-
pétuité, l'universalité, en un mot la catholicité, sont établies
invinciblement ?



— 587 —

C'est que Lamennais entend pas surnaturel ce je ne sais
quoi de contraire a la raison et a la nature qu'on admet si
facilement en pratique, sinon en théorie, dans I'Eglise ro-
maine; ce je ne sais quoi qui assure le succes de La Salette,
de Lourdes, etc., ce je ne sais quoi, enfin, qui fait vivre cer-
taines Ames mystiques en dehors du monde, dans un ordre de
pensée et d’action entierement séparé de l'ordre naturel. C'est
dans ce sens que Lamennais a pu dire: «Il1 ¥y a des miracles
quand on y croit; ils disparaissent quand on n'y croit plus. »
Lamennais voulait parler de ces miracles trop souvent ridi-
cules qu'on se plait & attribuer aux Saints, & Joseph de Cu-
pertin volant dans les airs, & Raymond de Pennafort marchant
sur les flots, etc. Que de chrétiens congoivent aujourd’hui la
religion comme extrinséque a la nature! Et cette conception
se manifeste jusque dans leurs pratiques religieuses. On con-
sacre a4 Dieu une demi-heure, pendant laquelle on se fait un
scrupule de songer a4 une chose de la vie naturelle; puis, pen-
dant le reste de la journée, on se fait le méme scrupule de
faire intervenir la pensée de Dieu dans ses actions quotidiennes;
en un mot, le naturel et le surnaturel sont, dans l'idée et la
pratique de l'Eglise de Rome, deux ordres de choses essen-
tiellement extrinséques 1'un a l'autre et qu'on s'évertue & sé-
parer de plus en plus par un abime infranchissable. C'est cette
conception, nous semble-t-il, que Lamennais dénonce quand il
dit: « Nous ne saurions admettre un pareil ordre surnaturel de
dispensation, qui nous semble oppos¢ aux lois essentielles de
Dieu et de la Création.» C’est pourquoi, dans notre siécle ol
I'on raisonne, il a voulu que la raison et la nature eussent un
role a jouer dans la religion chrétienne et ne fussent plus con-
sidérées comme des suppots de l'enfer et des produits diabo-
liques.

P. 19: «Des croyances s’établissent dans un temps qui ne
s’¢tabliraient pas dans un autre: c’est l'histoire de toutes les
religions. Elles correspondent a certains états de l'esprit humain,
aux idées regues, a la science acquise. Plus tot, plus tard, elles
n'auraient pu ni se propager, ni se former. Les éléments du
dogme chrétien antérieurs 4 'époque ol naquit le christianisme,
fermentaient au sein du vieux monde avant de se combiner
par un travail de plusieurs siécles dans ce systeénie théologique
que construisit peu a peu I'Eglise et que son autorité main-

Revue intern, de Théologie. Heft 19, 1897. 39



— 088 —

tient. On y découvre facilement les doctrines juives, grecques,
mazdéennes, assyriennes, indiennes méme, devenues en se mo-
difiant parties d'un tout logiquement un. » Ces paroles de La-
mennais ne semblent-elles pas faire du christianisme une évo-
lution exclusivement naturelle de 'esprit humain? Distinguons.
Une évolution naturelle et voulue de Dieu? Oui. Une évolu-
tion spontanément et exclusivement naturelle? Non. — Jésus-
Christ a ainsi caractérisé son ceuvre: « Je ne suis pas venu
détruire la loi (dans son sens le plus large), mais bien la per-
fectionner. » Certes, la religion existait avant l'avénement de
Jésus-Christ sur la terre; une révélation avait €été faite a
l'homme dés les origines. Quoi d’étonnant qu'on en retrouve
des traces dans les doctrines juives, grecques, etc.? Quoi d’é-
tonnant que la compréhension de la religion ait été, durant le
cours des siécles, en rapport avec les états différents de l'es-
prit humain, avec les idées recues des peuples, avec leur
science acquise? En émettant ces affirmations, Lamennais n'est
pas anti-chrétien.

P. 26: «Si les doctrines qu'on dit révélées peuvent étre
défendues par la raison, elles sont accessibles & la raison, dé-
pendent de ses lois, rentrent dans sa spheére, et alors la révé-
lation n’a rien qui la distingue essentiellement de la raison
méme. Si ces doctrines ne peuvent au contraire étre défendues
par la raison, quel motif d'y croire?» Quel motif? L’autorité
de la parole de Dieu; mais autorité qui est elleeméme soumise
a la raison humaine, en ce sens qu'il appartient & cette der-
niere d'établir son origine et sa base rationnelle. Lamennais
avait recu de sa premiere éducation une fausse notion de 'au-
torité, une notion romaine, nullement chrétienne. Ecoutons
plutot: « L'autorité meurt, écrit-il, si elle répond au doute; car
elle ne peut répondre sans reconnaitre a la raison le droit
d’interroger et par conséquent de juger la valeur des réponses
qui lui sont faites... Soumettre sa raison, n’est-ce pas un acte
de la raison jugeant qu'elle doit se soumettre? La raison, en
se soumettant, proclame donc encore sa propre liberté, son
droit inaliénable, son droit souverain de juger, et nul moyen
pour elle de se soumettre & une autre raison qu’elle ne se soit
auparavant soumise A elle-méme. Croire & autrui, c’est d'abord
croire & soi, et conséquemment la raison demeure, quoi qu'on
fasse ou qu'on imagine, la régle premiére, indéclinable et né-



— 589 —

cessaire, de toutes ses croyances. » Or, qui le conteste? Rome
avec ses anathémes a la liberté de conscience, mais non une
autre Eglise chrétienne. Lamennais argumente donc contre la
théologie catholique-romaine, que nous n’avons pas a défendre.
Il ne cesse pas pour cela d’étre chrétien.

P. 27: «Une chose m'a frappé 4 Rome. En ce qui touche
les doctrines générales du christianisme, les opinions théolo-
giques et philosophiques, on y écoute tout; on y discute tout
avec un calme extréme, avec une impartiale froideur qui quel-
quefois ressemble assez & de lindifférence. Mais s’agit-il des
droits du pape, de son autorité, de ses prérogatives; s'agit-il
surtout des intéréts temporels du pontificat, ces gens si im-
passibles s'animent soudain, leur visage se colore, leur parole
se passionne, leur voix prend de l'accent. Ce ne sont plus du
tout les mémes hommes. Pourquoi cela? » Ce n’est pas a nous
que la question de Lamennais est posée. Elle serait trop facile
a résoudre. Nous ne pouvons qu'appuyer les observations faites
par lui: elles sont loin de prouver contre son christianisme.

« On pourrait, ajoute-il, définir les jésuites: « une bande
organisée d’hypocrites et de fourbes, sans loi morale, sans Dieu,
en conspiration permanente contre le genre humain.» — A
méditer et a répandre.

P. 28: « Presque tous ceux qui, a partir des temps ou la
hiérarchie devint une puissance en ce monde, ont pris le
christianisme au sérieux, en ont été victimes, d'Arnaud de
de Brescia a Savonarole. Toute ame ardente et croyante qui
embrasse I'Evangile avec simplicité, qui aime Dieu et les
hommes, qui a en soi l'esprit de sacrifice et veut l'inspirer
aux autres, a toujours rencontré la haine cléricale, haine im-
placable qui pendant des si¢cles a couvert 'Europe de bfichers.»
On le voit évidemment, [amennais reste chrétien. Il admire
tous les réformateurs et ne critique de la religion et de I'E-
glise que les abus.

P. 39: Lamennais semble ici nous faire toucher du doigt
les causes de la marche lente de l'ancien-catholicisme. <« Je
ne m’étonne point, dit-il, que ceux qui naquirent dans le catholi-
cisme romain et qui y vécurent, le voyant crouler sous la main
du temps, veuillent mourir dans ses ruines. L& furent leurs
espérances, 1a sont leurs souvenirs, leurs douleurs, leurs joies.
Pour eux, qu'y a-t-il ailleurs ? Il est trop tard pour refaire sa vie.»



— 590 —

Et prophétisant la réforme catholique: « Qu'on se garde
bien de croirve cependant qu’il ne vestera rien du catholicisme. ..
Au contraire. Il renferme sous de profonds symiboles les vérités
qut, plus développées et congues plus nettement, seront emcore,
seront toujours l'objet d'une foi impérissable ... Ce ne serva pas
une destruction, mais une évolution. La feuille qui devient flewy
périt-elle ? Non certes | elle atteint en Se transformant un plus
haut degré de perfection. » Nous ne pouvons qu'applaudir a ces
paroles et faire des vocux et des priéres pour que notre mouve-
ment ancien-catholique en soit la réalisation.

P. 42: «On veut pour la vérité religieuse une origine
toute particuliere en dehors de la raison. De 1a l'idée chré-
tienne (chrétienne, théelogiquement parlant) de trois révéla-
tions gui s'enchainent en remontant jusqu'au premier homme.
De fait pourtant, je ne connais point de révélations dogma-
tiques. Les patriarches, comme on les nomme, avaient des tra-
ditions historiques, mais point de symbole proprement dit. Ils
croyaient en Dieu, a la distinction du bien et du mal, a une
existence future: mais qu'est-ce que cela, sinon les conditions
indispensables de la vie intellectuelle et de la vie sociale, ou
les conditions naturelles de 1'existence du genre humain ? Moise
a prescrit des lois & un peuple, promulgué des préceptes; il
n'a révélé aucuns dogmes, ni Jésus-Christ non plus. Le dogme
en tant qu'objet d'une foi commandée et rigoureusement dé-
finie, commence avec ses disciples, qui seraient en ce sens les
vrais révélateurs.» Et encore: «Quel corps dogmatique trouve t-
on dans saint Paul et les autres apotres? Chacun d'eux sur ce
point exprimait sa philosophie particuliere, des pensées diffi-
ciles souvent a concilier entre elles. Le dogme, c'est I'Eglise
qui l'a fait par ses décisions réputées infaillibles. Et cepen-
dant, que dit-elle de soi? Qu’elle conserve, interpréte la révé-
lation de Jésus-Christ, mais ne révele rien d'elle-méme. Donc
une révélation et point de révélateur, ou un révélateur et point
de révélation. On n'a le choix qu'entre 'un et l'autre. »

Expliquons la pensée de Lamennais. L’objet particulier et
principal de la foi chrétienne est Jésus-Christ, sa personne, sa
parole, son ceuvre rédemptrice. Jésus-Christ a enseigné maintes
fois cet objet de la foi: «Qui crediderit et baptizatus fuerit,
hic salvus erit. » Il a donc enseigné la nécessité de la foi en
sa prédication et en son enseignement. LLe dogme, dans le lan-



— 991 —

gage de Lamennais, est la formule de cette foi. Jésus-Christ
n’a pas enseigné cette formule; les apdtres exprimerent 1'en-
seignement du maitre dans des formes diverses que Lamennais
appelle improprement leur philosophie particuliere. L’Eglise
scule plus tard formula d’'une fagon uniforme I'enseignement
de Jésus-Christ et dogmatisa infailliblement, sans toutefois-que
I’explication méme du dogme ou la théologie bénéficiat de la
certitude absolue de la parole méme du Christ. Donc la con-
clusion dilemmatique de Lamennais est fausse. Il y a bien eu
une révélation et un révélateur. Le tort de Lamennais est
d’avoir confondu la théologie avec le dogme et de n'avoir pas
distingué en outre, dans le dogme, 1'objet méme de la foi et
la formule de la profession de foi. C'est Jésus-Christ qui a
révélé le premier, c'est I'Eglise qui a exprimé la seconde.

P. 47: « Révéler c'est parler; en un sens trés vrai, Dieu
a donc parlé a 'homme. Je le crois; il ne s’agit maintenant
que d’expliquer ce mot qui peut, dans sa généralité, signifier
plusieurs choses diverses. Entendez-vous que Dieu, usant de
moyens matériels, a produit extérieurement une suite de sons
qui frappant l'ouie des hommes qui écoutaient, a fait naitre
en eux certaines pensées?... Que si cette voix déclare étre
la voix de Dieu, son témoignage ne prouve rien, toute autre
voix que celle de Dieu pouvant en dire autant, et une autre
preuve est indispensable. » — On sait que le christianisme n’en-
seigne pas formellement ce mode de révélation divine; mais
I'enseignat-il, I'argument de Lamennais serait contestable. Evi-
demment, si j'entends une voix qui frappe mon oreille en 1'ab-
sence de tout étre humain et visible, je conclus que cette voix
entendue en dehors des lois de la nature, dont Dieu seul est
I'auteur, est surnaturelle et divine. Et si 'on objecte qu'un étre
diabolique peut étre l'auteur de cette voix, nous répondrons
que cela ne se peut qu'avec la permission de Dieu et que
dans ce cas la sagesse et la justice de Dieu exigent qu'il
€claire 'homme a qui cette voix s’adresse, sur l'origine méme
et la nature de cette voix. Sans doute c’est ma raison qui
tire cette conclusion; mais le vrai christianisme n’a jamais in-
firmé la raison humaine,.

P. 48. Lamennais continue: « Entendez-vous que Dieu agit
intérieurement sur 'organe, quel qu'il soit, de la pensée pour
éclairer lintelligence; qu'en se manifestant & 1'esprit d'une



— 592 —

maniére plus nette et plus vive, il lui découvre des vérités
qu'auparavant il n'apercevait point ou n’apercevait qu'obscuré-
ment? Vous énoncez le simple fait de la pensée méme et ne
sortez point de l'ordre naturel... Vous parliez d'une révéla-
tion surnaturelle et vous étes encore dans l'enceinte des pures
lois naturelles de la raison. » — Encore une fois, le mode de réveé-
lation de Dieu a I'homme n’est pas de foi. Il est loisible au
chrétien de croire a4 cette action illuminatrice de Dieu sur 1'in-
telligence humaine. Et qu'importe que cette action spéciale
soit catégorisée, si I'on veut, dans l'ordre naturel? Son résultat
indéniable est la connaissance par 'homme de vérités qu'il
n'elit pas pu atteindre de lui-méme, ou, en tout cas, qu'il n'etit
pas pu atteindre dans le temps déterminé ot la révélation lui
en a été faite. Lamennais argumente toujours contre certaine
théologie scolastique, mais cela n’entache pas son christia-
nisme.

P. 61: «Si les vérités évangéliques eussent été jugées in-
accessibles a la raison humaine, naturellement unie a Dieu et
¢clairée de la lumiere qui illinnine tout lomine venant en ce
monde, comment la plupart des Peres grecs auraient-ils fait
tant d’efforts pour prouver qu'on les retrouvait, quoique moins
exactes et moins pures, dans Platon et d'autres philosophes
antérieurs au christianisme? Jésus-Christ lui-méme nc dit point
qu’'il soit venu annoncer des vérités nouvelles, et non seule-
ment il ne le dit point, mais il dit le contraire expressément.
Sa mission est d'accomplir la loi par le sacrifice de lui-méme,
et la doctrine qu’il enseigne au peuple, il la résume non dans
un symbole, mais dans un précepte, celui de 'amour: «Tu
aimeras Dieu de tout ton esprit, de tout ton cceur et de toutes
tes forces: voila le premier et le plus grand commandement.
Le second lui est semblable : Tu aimeras ton prochain comme
toi-méme. » Ces deux commandements renferment toute la /of
el les propheles; ils embrassent le passé, le présent, l'avenir;
toujours les mémes, quels que puissent étre les progres du
genre humain dans un autre ordre, le développement de la
science et de la conception, ils resteront a jamais sa regle in-
variable et son principe de vie,» Dans ce passage, Lamen-
nais exalte la supériorité absolue des vérités et des préceptes
¢vangéliques. Il distingue soigneusement Jésus-Christ de tous
les philosophes qui lui sont antérieurs. Il confesse sa mission,



— 593 —

qui a été d'accompliv la loi par le sacrifice de lui-mée.
Qu'importent les détails purement théologiques? Lamennais
reste chrétien.

P. 61 : «Qui n'aime pas Dieu, n’aime rien: c'est en ce
sens surtout que la religion est le vrai fondement de la société
humaine. » Cette parole est digne des plus grands mystiques
chrétiens.

P. 62: « Le christianisme a commencé par quelques vérités
aussi simples que fécondes, puisées dans les entrailles de la
nature humaine et qui développérent un amour puissant, im-
mense, inépuisable. La ou est l'amour, c'est-a-dire la vie et
une pensée, une forme, il se fait un corps. Le christianisme
s'organisa donc, devint une société. Cette société crit; elle se
créa une philosophie qui fut le dogme. Durant ce progres, elle
eut a défendre d'abord son existence comme société. Ce fut
le temps des persécutions; puis, sous l'impulsion du premier
enthousiasme, de la foi primitive, qui, successivement modifiée
par le dogme, devint peu a peu moins simple et moins grande,
elle atteint au moyen age les dernieres limites de sa crois-
sance et de sa vigueur. Alors vient la décadence. La vérité
premiére et le premier amour, immortels 1'un et l'autre, réa-
gissent contre l'organisation qui a pris un autre caractére et
qui les étouffe. La raison et la science réagissent contre la
philosophie dogmatique, qui, se prétendant le vrai absolu, arréte
le développement nécessaire de 'esprit humain. Le christianisme
perd de plus en plus son action sur la société; il n’est plus
guere qu'une conviction ou méme une habitude purement in-
dividuelle. La pensée s'émancipe, elle souleve les controverses
fondamentales. L'Eglise combat pour sa doctrine d’abord. Cette
époque a encore des coOtés magnifiques. Puis, les attaques se
multiplient, la défense cesse. Ce qui reste, ce n'est plus une
Eglise, c'est un clergé, une sorte de classe inférieure de fonc-
tionnaires publics, qui se cramponnent a leurs places et en
serrent avidement le salaire dans un pan de leur robe sacer-
dotale. »

Lamennais semble toujours attribuer au christianisme ce
qui regarde la seule Eglise romaine. C'est bien, en effet, cette
derni¢re qui atteignit au moyen Age les dernieres limites de
sa croissance; c'est bien contre elle ¢t contre sa philosophie
dogmatique que la raison et la science ont réagi. C'est elle qui



— 594 —

perd de plus en plus son action sur la société; c'est d'elle
quon peut dire: « Ce qui reste chez elle, c’est un clergé, etc. »
Lamennais avait un caractére trop absolu et une éducation
théologique trop défectueuse, trop exclusive, pour distinguer
toujours dans son langage le christianisme et 1'Eglise dans la-
quelle il était né. Voila tout le mal, il est dans les mots, non
dans les idces.

P. 101 : « Etant posée la base d'une révélation divine, in-
dispensable pour le salut et consignée dans un livre surnatu-
rellement inspiré, je ne sache point d’absurdité comparable a
celle d'abandonner ce livre a linterprétation individuelle de
chaque homme, savant ou ignorant, simple ou éclairé ; car ces
différences sont ici de nul poids. Et quand les catholiques éta-
blissent contre les protestants la nécessité d’'une autorité vivante,
perpétuelle, universelle, qui détermine avec certitude le véri-
table sens du texte sacré, résolve tous les doutes, juge infail-
liblement toutes les controverses qu'il peut faire naitre, ce
qu'ils disent est si clair, si péremptoirement décisif que, si
I'on ne savait pas quelle est la puissance de certains préjugés
inculqués deés le berceau, on croirait impossible de résister a
une pareille évidence. De méme, étant posée 1'existence néces-
saire d'une autorité vivante, perpétuelle et universelle, pour
conserver et interpréter infailliblement la parole révélée, on ne
congoit pas davantage qu'on se refuse a reconnaitre cette in-
faillible autorité dans le pape, chef supréme de 1'Eglise, sa
voix, son organe permanent. Ce que les Romains sur cette
grande question opposent aux Gallicans n'a pas moins de force
que ce que les catholiques en général opposent aux protes-
tants, et ce n'est méme qu'une extension, une ultérieure con-
séquence du méme raisonnement, qui n'a contre les protestants
aucune valeur quelconque, s'il n'a pas une valeur égale contre
les Gallicans. L’hypotheése d'une révélation surnaturellement
divine étant admise, le catholicisme romain est invinciblement
établi contre toutes les sectes et toutes les opinions dissidentes.
Mais si l'existence d'un ordre surnaturel de dispensation, exa-
minée de pres, est inadmissible, il n'est lui-méme qu'ue secte
de la religion une et universelle. » — C'est peut-étre ce passage
de Lamennais qui, de tout ce qu’il a écrit, nous révele le
mieux son état d’Ame. La premiére partie de son argumenta-
tion, contre le libre examen absolu, contre l'interprétation in-



— 595 —

dividuelle, contre le protestantisme en un mot, est claire; an-
ciens-catholiques, nous sommes de ceux qui admettent dans
I'Eglise une autorité vivante, perpétuelle et universelle : cette
autorité, ce sont les conciles cecuméniques pour 1'Eglise en-
tiere, les synodes nationaux pour I'Eglise de chaque nation,
c’est-a-dire les chefs ecclésiastiques et laiques élus par les
fideles et qui participent de ['assistance du Saint-Esprit dans
la direction de I'Eglise. Nous rejetons l'argumentation de La-
mennais, quand il semble croire a la nécessité d’'un chef unique
de I'Eglise autre que Jésus-Christ. Et quant A la permanence
de T'autorité dans I'Eglise, nous la voyons plus clairement éta-
blie dans les divers organes cités plus haut que dans la papauté
et ses agents, Ol était en effet 'autorité infaillible de 'Eglise
pendant le grand schisme d’Occident, alors que deux et trois
papes se déclaraient simultanément les chefs suprémes de I'E-
glise, et s’anathématisaient les uns les autres en se déclarant
bien haut les organes permanents de l'autorité ecclésiastique?
Et dans les interrégnes, entre la mort d'un pape et 1'élection
de son successeur, ol est l'autorité perpétuelle, sinon dans
I'’Eglise elle-méme, dont 'organe général est le concile cecumé-
nique, dont les organes particuliers sont les synodes nationaux,
dont les agents sont les chefs hiérarchiques élus par les fideles?
Cette autorité seule est permanente, perpétuelle, universelle,
vivante toujours; celle du pape est transitoire, temporaire,
locale; elle meurt avec lui. Donc, le catholicisme romain n’est
pas «invinciblement établi contre toutes les sectes et toutes
les opinions dissidentes. » Nous avons montré précédemment
que, quand Lamennais suppose inadmissible un ordre sur-
naturel de dispensation, il entend le mot surnaturel dans le
sens d'irrationnel, d'opposé et de contraire 2 la nature. Mais
en dehors de ce surnaturel qui n'est enseigné que dans certaine
théologie étroite, dans certaine scolastique romaine, il y a un
christianisme large, que Lamennais appelle «la religion une et
umverselle ». Le romanisme, d’aprés Lamennais, n'est qu'une
Secte de ce christianisme universel. Lamennais est donc bien,
au fond de sa pensée et malgré I'étrangeté de certaines ex-
pressions, chrétien et catholique, mais non romain.

P. 105: «Il y a une réflexion a faire sur la chute de
Libeére. Las de l'exil, il consentit & la déposition d'Athanase.
Faiblesse, faute de conduite, prévarication, si 'on veut. Mais



— 5% —

de plus, il signa la formule de Sirmium, formule bientdt rejetée
comme semi-arienne par 1'Eglise catholique. Or, selon les
maximes recues dans cette Eglise et surtout & Rome, un con-
cile méme beaucoup moins nombreux que celui de Sirmium
doit étre tenu pour cccuménique, lorsque les décisions, les actes
en sont ratifié¢s par le pape. Le concile de Sirmium devrait
donc étre reconnu pour cecuménique et la formule signée par
Libere, pour régle de foi. Donc, de deux choses l'une: ou I'E-
glise infaillible peut enseigner des doctrines contradictoires, ou
un concile approuvé par le pape peut ne pas étre 'organe de
I'Eglise infaillible. Alors quel est cet organe?» — Lamennais
argumente toujours contre la doctrine romaine, gque nous n'a-
vons pas mission de défendre. L'Eglise d'Orient tout entiére
et dans I'Eglise d'Occident, I'Eglise anglicane, I'Eglise ancienne-
catholique et bon nombre de catholiques gallicans, libéraux, etc.,
ont toujours placé cet organe dans les conciles cecuméniques.
Les décisions du concile de Sirmium ont pu é&tre ratifiées par
le pape, sans que ce concile soit cecuménique pour cela.

P. 108: « Soyez infidele, déiste, athée, on ne s'en alarmera
guere; on ne s'en fichera méme pas. Mais prenez garde de
heurter les opinions des théologiens ou les intéréts de la
hiérarchie. Ceci ne se pardonne point. » Admirablement vrai!!!

P. 122: «Les mémes hommes qui enseignent que la foi
est un don gratuit de Dieu et indépendant des lors de notre
volonté, ont envoyé a la mort des milliers de leurs semblables,
parce qu'ils n’avaient pas la foi. » A méditer par les fauteurs
et les admirateurs de l'inquisition, de la St-Barthélemy, des
dragonnades, du Syllabus et du droit canonique romain!

P. 128: «I1 ne sera donc pas vrai que Jésus-Christ a expié
par sa mort les péchés des hommes, qu'il a satisfait par ses
souffrances a la justice de Dieu? Non, sans doute, si 'on en-
tend qu'il fallait du sang pour apaiser Dieu: c'est la une
idée mosaique et paienne, une dérivation du culte de Moloch.
Mais il a souffert pour les hommes, il est mort pour cux et
son sacrifice a sauvé le monde, parce qu'en accomplissant par-
faitement la loi parfaite qu'il venait d'annoncer au genre hu-
main, il a établi & jamais cette loi hors de laquelle nul salut,
nulle vie; il a réalisé dans toute son étendue le principe de
I'amour, qui, en unissant les créatures entre elles et & leur
auteur, est la consommation de l'ordre éternel: « Ecce qui tollit



— 597 —

peccata mundi.» Rien certes de plus vrai. En apprenant a
I'homme 2 s'oublier lui-méme, & ne se préférer a4 aucun autre
homme, a4 aimer ses fréres d'un amour égal & celui qu'il a
pour soi, & se dévouer, 4 se sacrifier pour eux, en leur don-
nant ’exemple de ce sublime sacrifice, Jésus-Christ a vraiment
oté le péché du monde, car le péché n'est dans sa source que
I'amour prédominant, exclusif, de soi, la préférence de soi &
tout ce qui n’est pas soi. »

Que Lamennais essaie d'expliquer comme il le voudra le
mystere de la rédemption, ce qui nous importe c’est de cons-
tater qu'il y croit: «Il est mort pour eux et son sacvifice a
sauvé le monde.» — <« En donnant a ses frérves 'exemple de
ce sublime sacrifice, Jésus-Christ a vraiment 0té le pécké du
monde. » Lamennais est donc chrétien.

La preuve que Lamennais pressent un christianisme autre
que Uétroit christianisme théologique du catholicisme romain
dans lequel il étouffait, nous la trouvons dans ce cri désespéré:
« Le christianisme théologique a des doctrines sombres, sinis-
tres, pleines je ne dis pas de mystéres, le mystére est partout,
mais d'absolues contradictions. Par une route apre et désolée,
il conduit ses disciples au sommet aigu d’un pic gigantesque,
au pied duquel est un abime, et sur l'extréme bord de la der-
niere roche pendante sur cet abime il dit & chacun deux:
« Reste 1a si tu peux, et saute si tu.l'oses. » Que fera le pauvre
chrétien? Ce que faisait saint Paul. 11 fermera les yeux en
s’écriant: « O altitudo! Oh! qu'il y a haut (p. 131)!»

P. 135: « Etre conc¢u dans le péché, naitre dans le péché,
que veut dire cela? Parle-t-on du péché actuel? Mais le péché
est un acte. Comment donc le péché pourrait-il exister avant
aucun acte?... Entend-on la simple disposition au péché?
Alors c’est affirmer seulement que 'homme nait peccable. Or,
qui jamais s'est imaginé que 'homme f{fit impeccable? L’état
de péché en ce sens est 'état de création. La connaissance
du bien et du mal, qui est un des caractéres de la raison,
donnant seule aux actions une valeur morale, engendre en
effet le péché qui se transmet dans son principe avec la trans-
mission méme de la raison, attachée en partie & des conditions
organiques que perpétue la génération. Du péché nait la mort
et cela de plusieurs maniéres: premiérement, par les maladies
innombrables que produisent les violations profondes et mul-



— 598 —

tiplices des lois naturelles de 'homme physique, dans la sphere
plus large d'action ou le place le développement de ses facultés
intellectuelles et des passions dont elles sont la source ; seconde-
ment, par les désordres souvent mortels du fréquent défaut
d'équilibre entre les organes de la vie supérieure et ceux de
la vie purement physiologique; troisi¢mement, parce que, avant
que la raison ne parat, 'hnomme semblable aux bétes sous ce
rapport ne connaissait pas plus la mort qu'elles ne la con-
naissent. Il la subissait, mais sans en avoir ni la prévoyance,
ni la notion. Les conséquences du péché, c’est-a-dire les pré-
dispositions organiques au mal, 4 certains penchants, & certaines
inclinations vicieuses ainsi qu'a une multitude de maladies
qu'enfantent les actes contraires aux lois morales, se trans-
mettent aussi héréditairement par la génération. II est dit
qu'Adam et Eve apres le péché s’apergurent qu'ils étaient nus.
Peut-on exprimer plus clairement la naissance du sens moral
de la pudeur? On le voit naitre également chez l'enfant avec
la raison, avec la science du bien et du mal qu'on lui com-
munique deés qu'il en est capable. Auparavant il vivait dans
I'innocence. Ainsi du premier homme et des premiers hommes.
LLes contradictions de 'homme ont, quoi qu’ait dit Pascal, leur
source dans sa nature méme, tellement qu'il serait impossible
de le concevoir essentiellement autre qu'il n'est. Car on ne
pourrait le concevoir ni entiérement privé d'intelligence, ni
doué d'une intelligence infinie; et de 1a l'incessante fluctuation
entre la science et l'ignorance, entre la vérité et 'erreur. On
ne pourrait davantage le concevoir sans une tendance vers
Dieu et une tendance vers soi, conséquemment sans deux
amours opposés dans leur direction : d'olt encore l'incessante
fluctuation entre le bien et le mal, la vertu et le vice, I'égoisme
et la charité ... Le dogme de la déchéance ou du péché transmis
par le premier homme a ses descendants, enveloppe la vie
d'un crépe funébre et force a considérer la société sous un si
désolant aspect, que l'esprit le plus ferme cherche de tous cotés
un refuge contre cette effrayante vision. Dans ce systéme, le
monde présent est comme le vestibule de I'enfer.» — Nousn'avons
pas reculé devant cette longue citation, parce qu'elle nous
révele la pensée de Lamennais sur le péché en général et sur
le péché originel en particulier. Le dernier mot théologique
n'est pas dit sur le péché originel. Maintes théories ont &té



— 399 —

émises, qui ne sont nullement de foi: donc « in dubiis libertas.»
[Lamennais nie uniquement le péché originel expliqué a la
facon romaine. Quant au péché en général, personne ne pré-
tend que 'homme est impeccable; la peccabilité ressort de sa
nature, et c'était bien dés le principe 1'état de création, puisque
Adam au lendemain de la création a péché. S’il ne l'eit pas
fait, efit-il été constitué dans un état d'impeccabilité? Nous en
doutons: en tout cas, cet état efit €té surnaturel. Quoi qu'il
en soit des hypotheses, nous comprenons qu'une inclination
plus forte au péché a été la conséquence naturelle du péché
en Adam et en ses descendants. Ajoutez-y la privation toute
compréhensible de 'amour divin et partant de la grace divine.
Le péché originel est-il au fond autre chose que cette priva-
tion et cette inclination? Les théologiens disputent, mais on
peut étre et rester chrétien en professant sur ce point une
opinion quelconque, pourvu qu'elle ne nie pas le péché. Clest
le cas de Lamennais, qui, de ce fait encore, reste chrétien.

P. 151: <« Quelle est la vraie notion de la sainteté? Les
chrétiens qui ont eu des choses de vives et profondes intui-
tions, ont donné a I'Esprit de Dieu le nom de Saint: le Saint-
Esprit, disent-ils. Or 1I'Esprit, c'est 'amour, le principe qui unit
et la vie méme qui se consomme dans l'unité. La sainteté, c’est
donc la vie parfaite et dans sa source éternelle la vie infinie.
Toute sainteté émane de I'Esprit, parce que toute vie émane
de lui, est lui & quelque degré. Etre saint, d&s lors, c'est pos-
séder I'Esprit en soi, et le signe auquel on reconnait qu'on
le posséde réellement, est la tendance & 'unité, qui s’accomplit
par le don de soi ou le sacrifice. » Or, n’est-ce pas 14 la notion
chrétienne de la sainteté ?

P. 194: «Dans !'Eglise, la hiérarchie a divorcé avec le
Christ, Sauveur du genre humain, pour forniquer avec tous ses
bourreaux. Le pape baise au front la mort, parce qu'elle a
un diadéme sur son crane sec et un glaive 4 la main. O Dieu,
0 Dieu, ils ont fait de ton temple un sépulcre, ol le prétre
rampe pour disputer aux vers leur pature immonde!» Tou-
jours Lamennais en appelle au Christ, Sauveur du genre hu-
main, au Christ ayant fondé une Eglise parfaite, qui n’a été
viciée que par les fautes et les erreurs de la hiérarchie romaine.

P. 205: Signalons, en passant, cette pensée qui ne rentre
pas directement dans notre theése, mais qui résume parfaite-



— 600 —

ment le mal spécial de notre siecle: « On s’est beaucoup ¢levé
et avec raison contre le préjugé théologique. Le préjugé scien-
tifique est de méme nature et aussi aveugle et aussi puissant.
le premier consistait & ne pas vouloir descendre de l'ordre
des idées dans l'ordre des faits; le second consiste & ne pas
vouloir remonter de l'ordre des faits dans l'ordre des idées.»

P. 217. Enfin méditons, en terminant, cette pensée pro-
fonde de Lamennais: <« Les nations ressemblent aux arbres:
elles meurent par la téte. »

On le voit donc, texte en main, Lamennais ne nie pas en
termes formels, comme le prétend M. Spuller, la chute de
'homme et par suite l'incarnation, la rédemption, la divinité
de Jésus-Christ. Nous ne disons point que certaines expressions
par lui employées soient a 'abri de toute critique et respirent
la plus parfaite orthodoxiec. Non, mais, nous le répétons, ce
n'est pas la foi chrétienne dans ses principes essentiels qu'il
attaque, c'est la théologiec romaine qu'il veut révolutionner,
c’est 'Eglise catholique de Rome qu'il veut réformer.

Lamennais, dit encore M. Spuller, nie les peines éternelles,
Nous n'avons rencontré dans les Discussions critiques que cette
phrase qui prétat flanc a4 une telle accusation: «J'ai de la
peine, écrit Lamennais, 4 me représenter Pascal, Newton,
PLeibniz, Euler et tant d’autres comme des étres pervers, livrés
a l'esprit de Satan et destinés 4 subir sous sa verge infernale
des supplices éternels.» Ce n'est donc point une attaque directe
contre la théorie des peines ¢éternelles, ce peut étre une simple
apologie des gé¢nies cités par Lamennais; mais, d'autre part,
M. Spuller n'a pas l'air de se douter que la théologie, elle
aussi, a marché, et qu'aujourd’hui de nombreux théologiens et
des plus éminents hésitent, I'Ecriture et les Péres en main,
a enseigner 1'éternité absolue et irrémissible des peines. lls
sont cependant chrétiens; d'aucuns méme réclament pour leur
doctrine le qualificatif d’orthodoxe. Pourquoi, deés lors, s'ap-
puyer sur cette argumentation débile pour conclure avec les
rationalistes et les ultramontains que Lamennais a cessé d’étre
chrétien ?

Apres avoir étudié la pensée théologique de Lamennais
dans le livre des Discussions critiques, résumons maintenant
cette méme pensée, telle qu'elle ressort en particulier de I'Es-
quisse d'une philosophie.



— 601 —

Notion de Dien. 11 faudrait prendre les unes aprés les au-
tres toutes les pages de Lamennais pour en extraire la notion
de Dieu, dont tous ses écrits sont profondément empreints.
Cette notion du reste est bien la notion traditionnelle: « Ce
qui existe nécessairement, ce qui est un, infini, éternel, I'Etre
en un mot, c’'est Dieu. Il est Celui qui est, voila son nom et
ce nom incommunicable, répété de monde en monde, circule
dans la vie de l'univers. Toute langue le prononce, tout bruit
le murmure. Du sein de la création au matin des jours s'éleva
une voix qui le redit sans fin et les astres mus par une force
céleste l'écrivent dans l'espace en lettres de feu.» (Esquisse,
t. I, p. 43)

Notion de la Trinité: <« Dieu n’est concevable que par la
Trinité ... Il est essenticllement z«n par la substance, qui est
le fond de son étre, et #r/n par les propriétés, qui se spé-
cifient dans la substance une. Chacune de ces propriétés est
tout l'étre substantiel. Chacune de ces propriétés est radicale-
ment différente des deux autres. Il y a donc en Dieu triplicité
et unité, Mais si la Puissance est U'Etre un sous une de ses
spécifications essentiellement distinctes, si ['Intelligence est
aussi I'Etre un sous une autre spécification, si ’Amour enfin
est encore I'Etre un sous une troisiéme spécification, comment
exprimer ce qui est I'Etre un en tant que Puissance, en tant
qu'lntelligence, en tant qu’Amour ? Ici le mot Personne se pré-
sente, non comme suffisant, non comme adéquat ou propor-
tionné a la réalité dont il est le signe, mais comme le moins
imparfait que semble offrir le langage impuissant de I'homme. »
C’est encore dans 1'Esquisse d'une philosophie (t. 1, p. 38), éditée
longtemps aprés sa rupture avec Rome, que Lamennais a écrit
cette formule de sa foi. Elle est chrétienne.

Notion de la Création. « Afin d’écarter le systeme panthéis-
tique de !'’émanation ct le systéme non moins erroné suivant
lequel Dieu aurait formé l'univers d'une substance différente
de la sienne et co-éternelle 4 la sienne, on a admis que la
Toute-Puissance l'avait c¢réé de rien, ce qui peut signifier deux
choses: que par l'acte de la Création, toute créature en tant
que créature a pass¢ du non-étre a 'étre; ou que Dieu, pour
créer, fira du néant une substance nouvelle qui n'avait aucune
sorte d'existence auparavant. Dire, selon le premier sens, que
la Toute-Puissance a tiré du néant l'univers ou l'a créé de



rien, c'est énoncer une vérité fondamentale et incontestable.
La méme locution expliquée selon le second sens, est fausse,
en tant qu'elle fait intervenir dans la notion de la Création
un terme qui exclut toute réalité quelconque, ce qui fournit
des armes dangereuses pour combattre la Création méme par
I'impossibilité évidente que la puissance, méme infinie, s’exerce
sur ce qui n'est pas et ne peut étre... Créer, c’est produire
ou réaliser au dehors ce qui auparavant n'avait d'existence
que dans l'entendement divin. Et puisqu’en créant Dieu donne
I'Etre, cet étre qu'il donne il le tire de soi, puisqu’il ne peut
évidemment exister aucune portion d’étre qui n'’ait pas sa
source dans 'Etre infini. » (Esquisse, t. 1, liv. 2, chap. 1, p. 102
et 104.)

Notion de la Providence: «L’humanité entiére croit, a
constamment cru a une action providentielle et permanente de
Dieu dans 'univers, & sa présence au sein de son ceuvre. Et
encore ici l'instinct s’est montré incomparablement supérieur
a la spéculation philosophique; car il est vrai qu’'en tout ce
qui existe, il y a quelque chose de Dieu, ou, pour mieux dire,
que tout ce qui existe recoit de Dieu, emprunte de Dieu ce
qu’il possede de réalité, sa substance, ses propriétés, qui, dans
la plus stricte rigueur du mot, ne sont qu'un écoulement, une
participation et des propriétés et de la substance divines. Et
des lors, les lois des étres créés ne sont plus que les lois de
Dieu modifiées seulement en chacun de ces étres, selon sa na-
ture spécifique. D’olt cette féconde et belle conséquence que
les étres finis n’étant qu'un reflet, une image substantielle
quoique imparfaite de I'Etre infini, leurs lois fondamentales
n'étant que les lois de I'Etre infini, ils ne forment tous qu'une
grande unité qui a son principe et son terme dans l'unité de
Dieu méme. » (Esquisse, liv. VI, chap. 8, p. 408.)

Et dans les Discussions critiques, Lamennais dit encore
touchant la Providence divine: «Et pourtant Dieu n'a pas
rompu avec la Création; s’il s’était retiré de son ceuvre, s'il
avait rappelé a soi son souffle de vie, I'univers haletant serait
redescendu au-dessous du chaos, dans le gouffre sombre et
silencieux ol s’'évanouit tout Etre. »

- Nous croyons superflu de démontrer que la notion de La-
mennais sur la Création et la Providence est tout simplement
la notion chrétienne traditionnelle. Toutefois, la Création im-



— 603 —

plique dans son esprit un progrés qui n’est peut-étre pas ex-
plicitement affirmé dans toutes les théologies, mais qui n’est
point contraire pour cela a l'enseignement chrétien, et qui con-
corde avec les données les plus récentes de la science des
mondes. « Les étres, écrit Lamennais, ¢tant plus complexes a
mesure qu’ils s'éleévent, leur production suppose l'existence
antérieure d’étres plus simples qui en sont les éléments néces-
saires, de sorte qu'on est forcé, en remontant toujours, de se
représenter l'univers & un premier état de simplicité telle qu'on
ne pourrait, sans altérer fondamentalement la notion méme de
I'étre, en imaginer de plus grande. »

Lamennais étudie ensuite les principes premiers constitu-
tifs des choses, la genése des mondes, les fluides, les corps,
les végétaux, les animaux, 'homme enfin,

Notion de I'honvme . «Placé aux confins de deux sortes
d'étres, 'ordre des étres organiques et l'ordre des étres intel-
ligents, ’homme est par son double genre d’existence soumis
aux lois de l'un et de l'autre : il comprend et résume toute la
Création inférieure, de telle sorte que 1'élément étendu, figuré,
pesant, est en lui soumis aux lois de 'organisme et de la vie,
et modifié par elles, de méme que 'organisme et sa vie propre
sont soumis aux lois de l'Intelligence et de "Amour, et modi-
fiés par elles; et I'homme est un, parce que, dans la com-
plexité de son étre, tout aboutit & un centre unique de cons-
cience et d'activité. L’intelligence de 'homme, son amour, sa
force, se développant sans interruption, devraient développer
ou perfectionner simultanément son organisme sous les con-
ditions particuliéres qui résultent pour lui de sa nature propre,
puisque se développer c'est changer sa limite, et l'obstacle a
ce développement de 1'¢tre supérieur étant I'organisme méme
ou le principe d’individualité, ce principe devrait étre pleine-
ment soumis a llintelligence et 4 I'amour dont Yobjet direct
est le vrai et le bien ou l'universel. Tel est l'ordre essentiel,
la loi fondamentale de 'homme, comme de tous les étres intelli-
gents et libres. Est-ce 1a aussi ce qui existe de fait, ce que
nous observons en nous-mémes et dans les autres hommes?
Loin de la: dans tous, l'étre organique prévaut plus ou moins
sur l'étre intelligent, c'est-a-dire qu’au lieu de s’approcher pro-
gressivement de l'universel, du vrai, du bien, ils tendent trop
souvent & s'en éloigner en se fixant au-dessous de cette haute

Revue intern, de Théolozie, Heft 19, 1897, 40



604 —

région, dans celle du variable, du contingent, du relatif, ou en
ramenant tout a l'individualité. L’étre intelligent et moral, qui
devrait commander, est assujetti; la volonté détournée de sa
fin le force d’obéir aveuglément aux lois subordonnées de 1'or-
ganisme, et viciant l'organisme méme en lui demandant ce
qu'il ne peut donner, elle porte le trouble dans ses fonctions,
engendre par la des maux innombrables et amene, au lieu
d'une transformation réguliere, douce, calme, insensible dans
sa haute progression a celui qui l'éprouve, une dissolution
douloureuse et prématurée. Un profond désordre existe au sein
de la nature humaine. L’homme n’est pas ce qu'il devrait étre...
Qui expliquera ce mystére ? Le mal est dans le monde. » — Cette
notion philosophique, psychologique, de l'homme créé¢ par
Dieu est toute spiritualiste et chrétienne ; elle comporte 'exis-
tence distincte de 1'ame, l'immortalité, la liberté, etc. Lamen-
nais y revient dans toutes les pages de ses ceuvres.

Notion du mal . Suivant les explications habituelles des
théologiens, la théorie du mal moral «repose, dit Lamennais,
sur l'hypothése d'un état primitif de perfection, impossible en
soi et manifestement opposé de plus &4 la premiere loi de 1'uni-
vers, la loi de progression en vertu de laquelle chaque créa-
ture, semblable en ce point a la Création tout entiére, par-
court successivement depuis le plus bas degré d’étre ou de bien
les phases du développement que sa nature comporte, jusqu’'a
ce qu'elle subisse, par la dissolution inévitable de son orga-
nisme, la condition de tout ce qui, limité dans l'espace, lest
nécessairement dés lors dans le temps. L'héréditaire transmission
du péché renferme, en second lieu, une contradiction absolue.
Qu'est-ce que le péché dans sa cause morale? Une volonté mau-
vaise ou désordonnée. Qu’est-ce que la volonté? L’acte propre du
moidans un étre individuel intelligent, ou 'individualité elle-méme
en tant qu'active et intelligente. La volouté est donc comme
I'individualité essentiellement incommunicable; le péch¢ est
donc incommunicable également. En outre, il implique la liberté,
qui, dérivant de lintelligence, n’apparait qu'avec elle. Avant
qu’elle existe, le péché n'est donc pas possible, et quand elle
existe, il n'est que l'abus qu'on en a fait. Le péché d'ailleurs
est ou un acte de la volonté, ou un état déterminé par un
acte de la volonté, ou l'un et 'autre ensemble. Comment pout-
rait-il y avoir péché avant qu'il n’y ait ni acte de la volonté, ni



— 605 —

volonté? On allegue la transmission héréditaire des maladies,
c'est-a-dire des causes de maladies ou des vices d'organisation.
Qu'un organisme vicié engendre un organisme pareillement
vicié, cela se comprend; leffet est de méme nature que la
cause et proportionné & la cause; mais que la volonté qui est
dans le peére engendre une volonté semblable dans le fils; que
I'acte interne d'un étre soit la cause physiquement productive
d'un acte semblable dans un autre étre; que deux étres soient
un, précisément par ce qui distingue, sépare, individualise
chacun d’eux, cela n'est pas seulement incompréhensible, mais
contradictoire.

« A raison de l'unité de I'étre a la fois organique et in-
telligent, la génération peut déterminer et détermine de fait
des dispositions, des penchants plus ou moins prononcés,. soit
au bien, soit au mal. Mais ces dispositions, ces penchants, on
est forcé d'admettre ou qu'ils laissent subsister la liberté, ou
qu'ils la détruisent. Dans le dernier cas, nul péché possible;
dans le premier, le péché nait au moment méme ou .1l'étre
mésuse de la liberté: dans aucun cas, il n’est transmis, natif,
originel. La narration d'out I'Eglise chrétienne (?) a déduit sa
théorie du mal moral et ultérieurement du mal physique, qu’elle
en considére comme une suite, est consignée dans le premier
des livres attribués a Moise. Magnifique de simplicité, cet antique
symbole, car le récit de la Genese porte 1'évident caractére
d'un embléme traditionnel, peut aisément recevoir, en ce qu'il
offre de principal, une interprétation trés différente de celle
qui, obscure et vague chez les juifs, a pris ensuite une forme
plus précise, plus nette, et s'est, pour ainsi parler, complétée
logiquement. Le texte mosaique ne dit point que I'homme ait
été créé dans l'état de perfection que les interprétes ont ima-
gin¢, mais dans un état d'innocence dont la durée n’est
point indiquée. Il énonce méme positivement que le travail et
le combat appartenaient a sa destinée, puisque Dieu l'avait
placé sur la terre pour la défendre et la cultiver. Le récit de
la Geneése nous semble fondé sur l'observation de ce qui se
passe dans chaque homme en vertu des lois de sa nature, de
sorte qu'on aurait simplement appliqué & I'humanité naissante
ou au premier homme un fait d'expérience universelle. On a
donc supposé, et c'est I'unanime tradition, un état primitif d'en-
fance ou d’innocence, car ces deux idées apparaissent cons-
tamment unies.



— 606 —

« Mais qu’est-ce que cette innocence premiere? Ainsi que
lindique la Genése elle-méme, les ténébres primitives de la
conscience et de la raison, l'ignorance du bien et du mal avant
que l'intelligence ait, en se développant, éveillé le sens moral.
A Tlinstant ou il nait, avec lui nait la Science du bien et di
mal, dont la possession fait la grandeur de 'homme, le sépare
de la brute, I'éleve, par I'obéissance libre aux lois qui le doivent
régir, a cette sublime hauteur de domination sur soi-méme
qu'on appelle vertu, et chaque jour il avance dans cette science
et c’est 1a son progres le plus précieux, le plus magnifique, le
progreés auquel cooptrent et dans lequel finalement se résument
tous les progres de l'humanité. Mais a Vinstant aussi ol ses
veux s'ouvrent, 'homme devient capable de faillir en mésusant
de son libre arbitre. Ainsi, en un sens trés vrai, la science
du bien et du mal a, si l'on considére non chaque acte parti-
culier, mais la totalité de ses actes successifs, rendu infaillible
la chute de I'homme ou la violation de ses lois, violation qui
constitue le péché exclusivement individuel par sa nature.
Et cependant il est vrai encore que la science du bien et du
mal l'affranchit de la fatalité qui I'enchainait auparavant, lui
ouvrit l'entrée de l'ordre supérieur au pur organisme du monde
de lintelligence et de la liberté, et fit de lui commie un Dicu,
puisqu’il put désormais se connaijtre et connaitre Dieu méme.
Ce ne fut pas la certes une déchéance: ce ne fut pas un motif
de chatiment. LLa déchéance, c'est la Création, c’est pour tous
les étres la réalisation dans l'espace et le temps de leur type
idéal, éternel. Ce type qui auparavant n’avait d'existence qu'en
Dieu et qui dés lors appartenait a l'unité divine, continue sans
doute d'y appartenir apres la Création en tant qu'il continue
de subsister en Dieu; mais, en tant que réalis¢ hors de Dieu,
il est limité nécessairement et nécessairement soumis a toutes
les conséquences de cette limitation effective, physique, qui
seule a rendu sa réalisation possible. Cette différence entre
I'étre typique existant en Dieu et un avec Dieu, et I'étre réa-
lisé hors de Dieu au moyen d'une limite qui l'individualise en
lc circonscrivant, cette différence, nous le répétons, constitue
a4 I'égard de chaque étre l'unique déchéance qu’il ait éprouvée
et pu éprouver originairement.

« Telle est 'origine du mal moral. Inévitable suite de 1'état
d'un étre a la fois imparfait et libre, il est la condition de



— 607 —

l'intelligence méme qui 1'¢leve si fort au-dessus de 1'étre pure-
ment organique, la constitution des hautes facultés qui le rap-
prochent de Dicu et l'unissent & Lui d'une manidre incompa-
rablement plus intime. Assujetti d’abord aux lois de 'organisme,
vivant comme l’animal sous leur dépendance presque exclu-
sive, 'homme, & mesure que se développe son étre supérieur,
apprend a leur résister pour obéir & d’autres lois. Mais il ne
s'affranchit pas immédiatement de U'empire des premieres; il ne
s'en affranchit méme jamais complétement dans la vie présente,
et quand la loi du corps, la loi des membres, pour parler le
langage profondément philosophique de saint Paul, prévaut
sur la loi de I'Esprit, contre lequel la chair convoite sans
cesse, quand elle entraine la volonté, 'homme fait le mal; il
péche, c'est-a-dire qu'il se place dans son amour au-dessus de
tout et de Dieu méme, et par la, tend a retomber sous la puis-
sance nécessitante de 'organisme.

« On a vu quelle ¢tait 'origine du mal; on voit ici quelle
est la nature et la raison de ses effets. Car 'hnomme ne peut
descendre a cct état de moindre étre sans avoir la conscience
de son abaissement, la conscience du désordre qu'il a porté
en soi; d'ou la douleur morale. Et comme, malgré cet abaisse-
ment, il ne saurait perdre ni l'idée ni le sentiment de 1'infini,
que, par l'instinct inné de sa nature, il continue d'aspirer in-
vinciblement & un bien mystérieux, sans bornes, qu'il ne par-
vient jamais & saisir, il le poursuit avec fatigue dans les régions
infimes vers lesquelles le pousse l'impulsion organique, et de-
mandant au corps ce que le corps ne peut lui donner, il en
viole les lois mémes, il le tourmente pour lui faire produire
Dieu, i1 I'¢puise, il le brise: d'ou la souffrance physique, la
troupe hideuse des maladies sans nombre et sans nom, la mort
hative et ses formes horribles, ses affres, ses angoisses, ses
terreurs. Et la mort elle-méme n’est-elle pas un progres? Clest
ce que signifie cette parole: « lous mourvez de mort. » Dieu,
dans le récit antique, ne dit pas simplement: « Vous mourrez. »
Est-ce que tout ce qui vit sur la terre ne meurt pas, n’est pas
assujetti &4 la nécessité de mourir? Dieu donc ne dit point:
Vous mourrez, mais vous mourrves de wmort. La mort revét ici
un caractére nouveau. L’animal, '’enfant finit et ne meurt point:
il ne sait pas qu'il doit mourir; il ne sait pas qu'il meurt.
L'homme le sait, et voila la mort, la mort qui est la consé-



— 608 —

quence, le fruit, sous un point de vue, amer de la science,
mais, sous un autre point de vue, son fruit et le plus beau et
le plus doux; car si 'nomme initié & la connaissance du vrai
immuable, du vrai infini, sait qu'il doit mourir, il sait aussi
qu’il revivra, que l'¢tre réel, I'étre qui pense et qui aime, est
impérissable, et par conséquent que la mort elle-méme est en-
core umn progres. »

Qu'on nous pardonne cette longue citation, mais elle nous
fournit un double argument, le premier en faveur de la théo-
logie naturelle de Lamennais, qui admet absolument la dis-
tinction du bien et du mal, et qui, scrutant jusqu'au plus pro-
fond de l'esprit et du cccur humain, sait y découvrir les plus
secretes origines du péché. De plus, elle nous ouvre des hori-
zons réjouissants sur la théologic surnaturelle de Lamennais.

Nous 'avons dit déja ou du moins nous l'avons fait pres-
sentir, nous ne voudrions pas accepter toutes les explications
de Lamennais, dans son désir de concilier la raison ave la foi.
Nous ne nous portons pas garants de la théorie de la déchéance
humaine expos¢e plus haut, mais nous aimons a faire ressortir
le respect avec lequel il traite les premieéres pages de la Bible.
Quand on ne croit plus au Livre sacré, on n’en tourmente pas
les textes pour leur donner une interprétation raisonnable:
on se contente de le mettre de codté. Nous ferons la méme
observation sur son explication négative du péché originel ou
plutot de sa transmission. Nous avons dit plus haut que des
théologiens le faisaient consister dans la privation de la grace
divine et dans la propension au péché actuel, L'argumentation
de Lamennais ne porte donc que contre l'explication tout hu-
maine et arbitraire du péché originel ou de sa transmission a
tous les enfants d’Adam. Il n’est donc pas moins chrétien dans
le fond que tous les théologiens modernes qui, devant les
preuves scientifiques, renoncent a expliquer liféralement le
premier chapitre de la Geneése.

En abandonnant donc, sur tous les points que nous avons
touchés, Uexplication théologique romaine, I.amennais, nous
semble-t-il, a conservé sur ces mémes points l'essence dog-
matique chrétienne. Quant aux autres questions de théologie
que nous n'avons pas soulevées, parce que Lamennais lui-méme
ne les a pas soulevées dans les ¢crits de la seconde partie de
sa vie, nous sommes fondés a croire qu'il n'avait pas modifié



— 609 —

sa premiere maniére de voir et de penser, telle qu’elle ressort
du livre de V'Essai sur lU'tndifférence. Nous sommes donc au-

torisés a4 vy renvoyer le lecteur, en concluant encore sur tous
ces points au christianisme de Lamennais.

Gendve. A. CHRETIEN.




	Le christianisme de Lamennais d'après ses écrits de 1834 à sa mort (1854)

