
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Russische Stimmen über den Altkatholizismus

Autor: Weber, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


540 —

RUSSISCHE

STIMMEN ÜBER DEN ALTKATHOLIZISMUS.

Es liegen uns zwei sehr beachtenswerte Artikel vor, die
in jüngster Zeit aus Veranlassung des in unserer Januarnummer
veröffentlichten „Gutachtens der in Rotterdam eingesetzten
Kommission" von russischer Seite erschienen sind. Der eine dieser
Artikel hat den Herrn General A. Kirejew zum Verfasser und
erschien unter dem Titel „Zur altkatholischen Frage"- im Februarheft

des von der Moskauer Geistlichen Akademie herausgegebenen

„Theologischen Boten", S. 320—334. Der Verfasser
beginnt mit einem Hinweis auf den unsern Lesern ebenfalls aus
dem Januarheft der Revue bekannten Artikel aus dem St. Petersburger

„Kirchlichen Boten", in welchem die richtigen Grundsätze

über die Grundlagen der Wiedervereinigung und für die
dazu dienenden theologischen Untersuchungen ausgesprochen
seien, die gleichen Grundsätze, auf welche als die allein
richtigen auch der Patriarch Anthimos in seinem Schreiben an
Prof. Michaud hingewiesen habe. Die Fragen, um die es sich
in den Auseinandersetzungen der beiden Kommissionen, der
russischen und der altkatholischen, handle, seien von grosser
Wichtigkeit ; die Verständigung sei nicht schwer, wenn man
sich nur an das halte, was wirklich in diesen Fragen das
Wesen des Dogmas ausmache; verwirrt werden dieselben nur,
wenn man theologischen Meinungen, die in guter Absicht, aber
nicht immer mit Glück das Dogma erklären wollen, selbst
dogmatischen Wert beilege. — Nach diesen Gesichtspunkten greift
der Verfasser von den zur Sprache gekommenen Fragen zwei
heraus, die er näher behandeln will, über das Filioque und



— 541 —

über die Lehre vom heiligen Abendmahl. Bezüglich des

Filioque sagt er: nachdem die Altkatholiken erklärt haben,
dasselbe sei unrechtmässiger Weise in das Symbolum gekommen
und werde von ihnen nicht als Dogma betrachtet, so habe man
russischerseits kein Recht, mehr von ihnen zu verlangen, oder
ihnen zu verwehren, in der spekulativen Erklärung des Dogmas

auch von dem im Filioque enthaltenen Wahrheitsgehalt
Gebrauch zu machen, soweit sie ihrerseits die Spekulation nicht
mit dem Dogma verwechseln und für obligatorisch erklären,
und soweit sie mit ihrer Spekulation das Wesen des Dogmas
nicht alterieren, sondern im Einklang mit der Lehre der Väter
bleiben, auf die sie sich berufen. — Der Verfasser selbst möchte
von seinem Standpunkte aus einen gewissen Kern von Wahrheit

im Filioque anerkennen, freilich nicht in der Beziehung
auf den ewigen immanenten Ausgang des hl. Geistes, sondern

so, dass er sagt : die Thatsache der zeitlichen Sendung des

hl. Geistes durch den Sohn setzt im Sohne die Kraft oder Fälligkeit

dazu voraus; diese kann aber, da bei einer göttlichen
Person nicht wie bei einem Menschen wachsende und
wechselnde Fähigkeiten anzunehmen sind, nicht erst zeitlich, etwa
als Belohnung des Gehorsams bis zum Tode am Kreuze dem
Sohne verliehen sein, was einige neuere orientalische
Theologen, um nur ja der lateinischen Lehre keine Spur von einem
Zugeständnis zu machen, thatsächlich lehren, was aber eine
arianisierende Lehre ist, sondern sie kann nur verstanden
werden als eine Fähigkeit, die der Sohn von Ewigkeit hat.
(Eine Anmerkung der Redaktion bemerkt dazu, dass die
Altkatholiken das doch wohl nicht in solchem Sinne meinen,
sondern dass sie, nach dem Wortlaut des Gutachtens der
Kommission, wenn sie für die theologische Spekulation die
Vorstellung des Filioque per Filium für statthaft halten, dies
auf den immanenten Ausgang, nicht auf die zeitliche Sendung
beziehen.) — An zweiter Stelle wird die Frage über die
Abendmahlslehre resp. über die Transsubstantiation behandelt. Der
Verfasser giebt darüber nähere Erläuterungen im Anschluss an
die im altkatholischen Gutachten gegebene Erklärung, und er
bezeichnet diese altkatholische Erklärung über die Frage als
eine vollkommen befriedigende, erkennt also die von den Russen
hinsichtlich der altkatholischen xVbendmahlslehre erhobenen
Zweifel als gelöst und die altkatholische Lehre als
rechtgläubig an.



— 542 —

Die andere Abhandlung hat Herrn Prof. Wl. Kérensky zum
Verfasser und erschien in dem von der Geistlichen Akademie
von Kasan herausgegebenen „Orthodoxen Gesellschafter", Januar
bis März 1897 (S. 118—138; 213-236; 401—416), unter dem

Titel: „Die altkatholische Frage in der neuesten Zeit." Der
Verfasser weist hin auf die Wichtigkeit der veröffentlichten
Gutachten der russischen und altkatholischen Kommission für
die Beurteilung des gegenwärtigen Standes der Unionsbestrebungen

zwischen den Altkatholiken und den Orientalen, insofern

sie die Resultate der Verhandlungen der beiden Kommissionen

über die bekannten Lehrpunkte enthalten, die seit langem
die beiden Hälften der Christenheit trennen, und die deshalb

von Anfang an, seit die Unionsbestrebungen der Altkatholiken
begannen, von beiden Seiten zum Gegenstand ernstlicher
Prüfung gemacht wurden. Die erste Stelle komme darunter der
Frage zu, welche Stellung die Altkatholiken zu der Lehre vom
Ausgang des hl. Geistes einnehmen. Der Standpunkt der
Altkatholiken hierin sei jetzt derselbe, den sie auch auf den Bonner
Unionskonferenzen einnahmen, indem sie erklären, dass weder
das Filoque noch der Ausgang nur vom Vater Dogma sei,
sondern einfach der Satz des Symbolums: „Der vom Vater
ausgeht", indem sie dabei aber den im Filioque enthaltenen
Gedanken für die theologische Spekulation offen lassen wollen
und in derselben als berechtigt erklären, nicht so aber, dass

dadurch die Einheit des Prinzips in der Trinität aufgehoben
würde, sondern im Sinne der Formel : va JJvsvpa sxjioqsvscm sx

JlaxQÒg ai Ylov, auf die sie sich berufen, wonach der Sohn als

„sekundäre Ursache oder Mitursache" angenommen wird. Die
so gefasste Lehre, als in der angeführten griechischen Formel
enthalten, war nach der Erklärung der altkatholischen
Kommission „die gewöhnliche Lehre der Väter, im Orient beständig,
im Abendlande bis auf Augustinus", und darauf gründet
dieselbe die Forderung, die Lehre für die theologische Spekidation
freizulassen. Diese Resultate, zu denen die Altkatholiken
kamen, seien nun solche, denen gegenüber man sich vom
orthodoxen Standpunkte nicht gleichgültig verhalten könne.
Jedenfalls sei das schon etwas Grosses, dass die Altkatholiken
als die einzigen seit der langen Zeit der Trennung des Orients
und Occidents sich von der Auffassung des Filioque als Dogma
losgemacht haben. Eine Scheidewand sei bei ihrer jetzigen



— 543 —

Stellungnahme allerdings zwischen ihnen und den orthodoxen
Orientalen noch vorhanden, aber es sei zu hoffen, dass deren

völlige Beseitigung das Werk einer nicht fernen Zukunft sein
werde. Der Verfasser, der seinerseits von der Vorstellung des

Filioque in keinem Sinne etwas wissen will, erkennt gleichwohl

wenigstens an, dass es zu verwundern gewesen wäre,
wenn die Altkatholiken in der kurzen Zeit, seit sie dieser

Frage näher traten, sich ganz und gar von der in Fleisch und
Blut der abendländischen Menschheit übergegangenen filioquisti-
schen Vorstellung losgemacht hätten, und dass also ihre
gegenwärtige Stellung sehr begreiflich sei. Eine ganz rigoristische
Stellungnahme der Orientalen zu den Altkatholiken in dieser

Frage wäre um so weniger angebracht, weil die von ihnen
verteidigte These in einem gewissen Grade eine reale Grundlage

habe, indem sie sich zum Teil mit Recht auf Kirchenväter

berufen. Hier meint nun aber der Verfasser, die
Altkatholiken haben sich nur durch ihre abendländische
Anschauungsweise, von der sie sich eben nicht losmachen können,
verleiten lassen, ihre Anschauung in so weitem Umfange bei den

Vätern vertreten sehen zu wollen, und die altkatholische
Kommission gehe jedenfalls zu weit, wenn sie bei allen den von
ihr namhaft gemachten griechischen Vätern, oder überall, wo
die Formel eh' Ylov gebraucht wird, die von ihr damit verbundene

Auffassung finden wolle. Er seinerseits meint vielmehr,
diese Anschauung sei den genannten griechischen Vätern allen
fremd gewesen, und dieselben wollen in Wirklichkeit, wenn
sie sich der Formel âï Ylov bedienen, etwas ganz anderes

sagen ; nicht eine Mitwirkung des Sohnes beim Ausgang des

hl. Geistes solle damit ausgedrückt werden, âid sei dabei nicht
im Sinne von „durch" zu verstehen, sondern im Sinne von
„mit" oder „zusammen mit", im Sinne der jetzigen Lehre der
orientalischen Theologen. Wenn die alexandrinische Synode
von 363 gegen die Pneumatomachen den Satz verwarf, der
hl. Geist sei Geschöpf und als solches durch den Sohn

ausgegangen, so meint der Verfasser, damit scheine jede Vorstellung
vom Ausgang des hl. Geistes ói Ylov überhaupt verworfen zu
sein. Daraus folgert er weiter, es sei dann auch nicht
anzunehmen, dass die griechischen Väter des 4. und 5. Jahrhunderts
einen Ausgang durch den Sohn gelehrt haben, da sie doch im
Kampfe gegen den Arianismus vor allem das Interesse hatten,



— 544 —

besonders die Einheit des Prinzips in der Gottheit zu verteidigen.
Er meint also, der Satz : xò Ilvsvpa sxrroQsvscca sx Ilavoòg di
Ylov wolle in der Regel wenigstens nichts anderes sagen, als:
der Sohn und der hl. Geist seien unzertrennlich von einander
und gehen zusammen vom Vater aus. So haben es, wenn nicht
in allen, so doch in den meisten Fällen, die grossen Lehrer
Athanasius, Basilius und Gregor von Nyssa gemeint. Die von
diesen geschaffene Terminologie sei in die patristische Litteratur

der Folgezeit übergegangen und brauche auch da keinen
andern Sinn zu haben. Ausdrücklichen Widerspruch gegen die
Vorstellung vom Sohne als Mitursache habe Theodoret erhoben,
und Cyrill von Alexandrien in seiner Antwort ihm beigestimmt.
Maximus Confessor sei ein entschiedener Gegner der filioqui-
stischen Anschauung in jeder Form. Wenn Johannes von
Damaskus auf der einen Seite die Gleichewigkeit der göttlichen
Akte der Zeugung und des Ausgangs lehre und auf der andern
Seite oft die Einheit des Prinzips in der Trinität betone, so
dürfe man daraus schüessen, dass auch er, wo er sich des
Ausdrucks òi Ylov bediene, dies nicht im Sinne einer irgendwie
verstandenen Mitursache des Sohnes meine, sondern im Sinne
des gleichzeitigen Ausgangs. Wenn so die Meinung aller dieser
Väter der altkatholischen nicht entspreche, so werde es auch
Tarasius in seinem Glaubensbekenntnis nicht anders gemeint
haben. Die Anschauung vom Sohne als Mitursache, als in der
Formel dV Ylov enthalten, sei also keineswegs die allgemeine
Lehre der griechischen Väter gewesen. Mit grösserem Rechte
berufe sich die Kommission auf die abendländischen Kirchenväter,

nur müsse da der Vorbehalt gemacht werden, dass die
filioquistische Vorstellung, sei es die strengere oder die
gemässigte, weder vor Augustinus, noch in den nächsten
Jahrhunderten nach ihm schon die gewöhnliche Lehre im Abendlande

gewesen sei, sondern dies erst in einer der Trennung der
Kirchen schon nahen Zeit geworden sei.

Der zweite Teil des Aufsatzes, S. 213—236, beschäftigt sich
mit der Lehre der Altkatholiken von der Eucharistie. Die
russische Kommission habe gefunden, dass das, was in den alt-
katholischen Katechismen darüber enthalten sei, nicht hinlänglich

klaren Aufschluss über die wirkliche Meinung gebe. In
Bezug auf das, was die Katechismen über den Opferbegriff
sagen, sei es zwar klar, dass dieselben darin mit den Ortho-



— 545 —

doxen, nicht mit den Lutheranern oder andern protestantischen
Gemeinschaften übereinstimmen. Mit dem richtigen Opferbegriffe

müsse konsequenter Weise die Lehre von der Verwandlung

der Gaben auf das engste verbunden sein. Eine
ausdrückliche Bezugnahme auf die Transsubstantiation vermisse
man aber leider in den altkatholischen Katechismen ; ihre
Ausdrücke über die Gegenwart Christi seien viel zu unbestimmt,
als dass daraus die eigentliche Meinung entnommen werden
könnte. Klarere Einsicht sei nun aus dem publizierten
Gutachten der altkatholischen Kommission und einigen neuern
Arbeiten altkatholischer Gelehrten zu gewinnen Watterich, der
Konsekrationsmoment; Michaud, Etudes eucharistiques, Revue
internationale de théologie 1895 und 1896; Langen, Abendmahl,
Wandlung, Messe, Revue 1896); die grösste Bedeutung unter
den genannten Privatarbeiten komme für diese Frage dem
Artikel von Langen zu, wegen seiner offenbar nahen Beziehung
zu der in dem Kommissions-Gutachten gegebenen Erklärung.
Vor allem sei die Festhaltung des Opferbegriffs durch die
Altkatholiken zu konstatieren, wofür verwiesen wird auf das
Gutachten II, 2 (Revue internat. 1897, S. 4 f.), Langen a. a. 0.,
S. 432 f., Watterich, das Passah des Neuen Bundes. Demnach
sei zu erwarten, dass altkatholischerseits auch die substantiale
Gegenwart des Leibes und Blutes Christi in der Eucharistie
festgehalten werde. Dazu bekenne sich denn auch das
Gutachten im 1. Absatz von II, 2 (S. 2) durch den Gebrauch der
Formel, der Leib und das Blut Christi sei vere, realiter et sub-
stantialiter gegenwärtig. Damit sollte man dem Anschein nach
die Frage als definitiv entschieden betrachten, und zwar im
orthodoxen Sinne, dass also nicht nur eine wahre und reale,
sondern auch substantiale Gegenwart festgehalten werde. Gleichwohl

stosse man da sofort wieder auf einen neuen Stein des

Anstosses ; die Kommission scheine sich selbst zu widersprechen,
wenn sie trotzdem den Begriff der Transsubstantiation nicht
als dogmatisch gelten lasse, sondern nur als eine Schulmeinung
erkläre. Dafür werden einmal naturwissenschaftliche Gründe
angeführt, aus der Unhaltbarkeit der aristotelischen Begriffe
von Substanz und Accidenz (Gutachten S. 3; Langen a. a. 0.,
S. 425 f.); auf der andern Seite werde gegen den scholastischen

Transsubstantiationsbegriff eingewendet, dass derselbe
nicht im Sinne der altkirchlichen Lehre sei ; über die Art und



— 546 —

Weise wie das Geheimnis sich vollzieht, sei weder im Neuen
Testament etwas gesagt, noch gebe es darüber eine
übereinstimmende patristische Tradition. (Gutachten S. 4; Langen
a. a. 0., S. 424 f.; Michaud, Revue 1896, S. 147 f.) An diese
negative Seite der altkatholischen Erklärungen haben einige
orthodoxe Theologen, wie Maltzew, sich ausschliesslich gehalten,
und demnach geglaubt, die altkatholische Lehre als wesentlich
protestantisch betrachten zu müssen. Das sei aber jedenfalls
übereilt und einseitig, was man schon daraus sehe, dass die
Altkatholiken jedenfalls nicht protestantisch lehren icollen und
ihrerseits die verschiedenen protestantischen Lehrmeinungen
ablehnen. Man müsse zuerst fragen, was für einen Transsub-
stantiationsbegriff die Altkatholiken eigentlich nicht wollen.
Wenn sie nun aber bei der Ablehnung einer chemischen
Verwandlung positiv erklären: „Fasst man die Transsubstantiation
im Sinne der alten Kirche, so stimmen die Altkatholiken mit
den Päpstlichen vollkommen überein" (Gutachten S. 3 f.), so

könne darin die vollkommen richtige Anschauung liegen, die
auch die orientalischen Orthodoxen als solche festhalten; auch
diese sehen in der Transsubstantiation nicht einen
natürlichphysischen, sondern einen unsichtbaren übernatürlichen Akt.
Es genüge dafür der Hinweis auf Johannes von Damaskus, De
orth. fide IV, 13; auf den Patriarchen Nikephoros von
Konstantinopel (Migne, Patrol. Gr., T. C, p. 336) ; auf das
Sendschreiben der Patriarchen über den orthodoxen Glauben (s. Revue
1893, S. 233); auf den russischen Dogmatiker Makarius. Auch
vom orientalisch-orthodoxen Standpunkte könne man also der
Auffassung der Transsubstantiation als eines natürlich-physischen
Aktes keine dogmatische Bedeutung zuschreiben. Die orthodoxe

Theologie fasse dieselbe also als einen übernatürlichen
Akt, der aber als solcher in einer wahren Wesensverwandlung
besteht. Gegenüber dem so gefassten Transsubstantiationsbe-
griff verlieren die von altkatholischen Theologen gegen die
Transsubstantiation überhaupt vorgebrachten Argumente
Gewicht und Bedeutung, die sie nur gegenüber der
natürlichphysischen oder chemischen Auffassung haben. Auch die Lehre
der Väter spreche für den vorhin bestimmten orthodoxen
Begriff der Transsubstantiation. Wenn die Väter auch über die
Art und Weise der Wandlung nichts sagen, so halten sie doch

positiv und bestimmt den Gedanken fest, dass in der Eucha-



-- 547 -
ristie eine Verwandlung der Substanz des Brotes und Weines
in die Substanz des Leibes und Blutes des Herrn stattfinde.
Dagegen dürfe das Fehlen des Wortes transsubstantiatio in der
patristischen Litteratur nicht geltend gemacht werden, denn
die Sache werde jedenfalls durch die Worte ^sxaßdXXsoAai,
ixsxanoisîa&ca u. dgl. ausgedrückt. Gegen den Satz des
altkatholischen Gutachtens über die Bedeutung dieser Termini
müsse daher ein wesentlicher Vorbehalt gemacht werden.
Gewiss werden dieselben oft nur in einem allgemeinen und
unbestimmten Sinne gebraucht ; aber unzweifelhaft werden sie
auch bei vielen Vätern der alten Kirche gebraucht im Sinne
einer übernatürlichen Verwandlung des Wesens des Brotes und
Weines in das Wesen des Leibes und Blutes des Herrn. Für
diesen Begriff der Transsubstantiation verweisen manche
Gelehrte schon auf Justinus Martyr, Apol. I, 66, welcher Stelle
der Verfasser weiter kein entscheidendes Gewicht beilegen will.
Ganz bestimmt und unzweideutig sei aber die Lehre
ausgedrückt bei Gregor von Nyssa, Orat. catech. c. 37 ; Cyrillus von
Jerusalem, Cat. myst. IV ; Johannes Chrysostomus, De proditione
Judœ, hom. I, c. 6 ; auch bei Basilius, Theophylakt u. a. Ebenso
geben auch die abendländischen Väter Zeugnis. Die lateinischen

Ausdrücke transfigurare, convertere, mutare, facere haben
denselben positiven Sinn wie die von den Griechen gebrauchten,

den einer wirklichen, aber nicht natürlichen, sondern
übernatürlichen Verwandlung. Verwiesen wird dafür besonders
auf Ambrosius, De fide IV, c. 10, n. 124 (Migne, T. XVI, p. 641)
und auf Gaudentius von Brescia (Migne, T. XX, p. 855); nebenbei

auch auf Leo L, Sermo 42, 5; Gregor d. Gr., In Evang.
hom. 14 init. ; Isidor von Sevilla, De off. eccl. I, 18. Schliesslich

fasste Johannes von Damaskus die orthodoxe Lehre beider
Hälften der Kirche in diesem Sinne zusammen, De orth. fide IV, 13.

Als Resultat seiner Untersuchungen spricht der Verfasser schliesslich

aus: Wenn auch der Terminus transsubstantiatio
verhältnismässig neu ist, so ist die darin enthaltene Lehre, in der
angegebenen Weise gefasst, nicht neu, sondern die altkirchliche ;

und insofern derselbe, so verstanden, die orthodoxe Lehre ihrem
Wesen nach richtig ausdrückt im Gegensatz zu den protestantischen

Meinungen, so wäre es sehr wünschenswert, wenn
derselbe auch in die symbolischen Bücher der Altkatholiken
aufgenommen würde. Überhaupt wäre es wünschenswert, dass in



— 548 —

den Religionsbüchern der Altkatholiken die Lehre von der
Eucharistie genauer und bestimmter formuliert würde, damit
alle Möglichkeit von Missverständnissen ausgeschlossen würde.

Der dritte Teil des Aufsatzes von Prof. Kérensky (S. 401

bis 416) bespricht hauptsächlich die Frage über die Gültigkeit
der altkatholischen Weihen, wobei es sich um die Prüfung der
Bedeutung der kanonischen Unregelmässigkeiten handelt, die
bei der Weihe des Utrechter Erzbischofs Steenhoven
vorgekommen sind. Das Resultat ist, dass diese Unregelmässigkeiten
keineswegs etwas gegen die Gültigkeit der altkatholischen
Weihen bedeuten; vom römisch-katholischen Standpunkt, der
es mit den in Betracht kommenden kanonischen Bestimmungen
überhaupt weniger streng nimmt, jedenfalls nicht; aber auch
nicht vom orientalisch-orthodoxen Standpunkt; nur müsse man
vom letztern Standpunkt, wie dies auch in dem Berichte der
russischen Kommission ausgesprochen sei, die definitive
Entscheidung der Kirche selbst überlassen. — Kurz erwähnt
werden noch die altkatholischen Beziehungen zu den Angli-
kanern, und dabei erklärt, dass die vorgekommene Interkom-
munion hervorragender Altkatholiken mit Anglikanern vom
orthodoxen Standpunkt als sehr bedauerlich betrachtet werden
müsse, da die orthodoxe orientalische Kirche in der Beurteilung
solcher Dinge auf dem altkirchlichen Standpunkt stehe.

Die Altkatholiken, so bemerkt der Verfasser schliesslich,
stehen der orthodoxen Kirche jetzt näher als irgend einmal
früher, und es sei überhaupt angebracht, der altkatholischen
Bewegung alle Sympathie und alles Interesse zuzuwenden. Um
so mehr müsse man sich verwundern und es bedauern, dass

im allgemeinen thatsächlich so wenig Interesse für dieselbe

gezeigt werde. Noch schlimmer sei es, dass einige Orientalen,
wenn sie sich mit dem Altkatholizismus beschäftigten, dies in
ganz einseitiger und tendenziöser Weise thaten, wofür der
bekannte Prof. Rhosis in Athen als typisches Beispiel dienen könne.
Dies müsse notwendig das endliche befriedigende Resultat
erschweren. Der Verfasser schliesst mit dem Wunsche, dass
dasselbe doch endlich erreicht werden möge, so dass das tägliche
Gebet der orthodoxen Kirche um Wiedervereinigung der Kirchen
seine Verwirklichung finde.

Soeben kommt uns noch ein dritter Aufsatz zu, den Herr
Prof. A. Gusew in Kasan im Mai-Heft der St. Petersburger



— 549 —

„Christlichen Lektüre" (S. 733—771) unter dem Titel: ..Zur
altkatholischen Frage" erscheinen liess. Auch dieser Artikel
beschäftigt sich mit den Fragen des Filioque und der
Transsubstantiation, wobei sich der Verfasser teils mit den Erklärungen
des altkatholischen Gutachtens, teils mit dem oben an erster
Stelle erwähnten Artikel des Herrn Generals Kirejew auseinandersetzt,

gegen dessen Satz, dass die Differenzen zwischen den Alt-
katholiken und den orthodoxen Orientalen nur Schulmeinungen
von nicht dogmatischer Bedeutung betreffen, er noch Bedenken
hat. Der Verfasser seinerseits steht in der Beurteilung dieser
Fragen wesentlich auf dem gleichen Standpunkte wie Herr
Kérensky. und kommt also zu ähnlichen Resultaten wie dieser.
Auch er will also die Vorstellung, dass der Sohn die sekundäre

Ursache oder Mitursache des hl. Geistes sei, nicht als
zulässig für die theologische Spekulation anerkennen, da auch
eider Meinung ist, das orthodoxe Dogma schliesse jede solche
Vorstellung absolut aus. Bei der Begründung dieser Ansicht
widerspricht er ebenfalls der von den Altkatholiken
festgehaltenen Auffassung der Lehre der griechischen Väter über
diesen Gegenstand, da er vielmehr auch behaupten will,
denselben sei jede Vorstellung von einer Teilnahme des
Sohnes am ewigen Ausgang des heiligen Geistes fremd
gewesen. In der Lehre von der Eucharistie aber
vermeiden die Altkatholiken nur durch Inkonsequenz den
Ausdruck „Transsubstantiation", der als der relativ genaueste von
der orthodoxen Lehre über dieses Sakrament gefordert werde.
— Der Verfasser schliesst mit dem Ausdruck der Hoffnung,
dass die Altkatholiken, die sich schon fast von allen Irrtümern
des Papismus losgesagt haben und dadurch ihre Liebe zur
Wahrheit und ihr Streben nach Vereinigung mit der wahrhaft
orthodoxen Kirche bezeugt haben, in einer nicht fernen
Zukunft die Hindernisse beseitigen werden, die ihrem Eintritt in
die Eine Herde des Einen Hirten Jesus Christus noch im Wege
stehen. Den orthodoxen Orientalen aber komme es zu, sie in
diesem heiligen Werk nicht nur durch Gebet, sondern auch
durch ruhige und überzeugende Belehrung zu unterstützen.1)

') Dieser Aufsatz des Herrn Prof. A. Gusew ist auch separat als Broschüre

erschienen, unter dem Titel : „Zur altkatholischen Frage. Brief von A. Kirejew.11
St. Petersburg, Buchdruckerei Iw. Pychir, 1897, 41 S. 8°.



550

Erklärungen des Herrn Bischof Weber.

Zu den vorstehenden „Russischen Stimmen über den Altkatholizismus"
erhalten wir von Herrn Bischof Dr. Th. Weber in Bonn folgende Erklärungen:

1. Den Ausführungen des Herrn General von Kirejew stimme
ich vollkommen bei. Für die Frage der Union ist es durchaus
notwendig, dass man sich hüben und drüben nur an „das Dogma"
halte, alles aber, was „das Dogma" nicht berührt, freigebe.
Von diesem Gesichtspunkte hat Herr von Kirejew recht, wenn
er die Erklärungen der Altkatholiken sowohl über das Filioque
als über die Abendmahlslehre, resp. über die Transsubstantiation,

„als vollkommen befriedigend-- bezeichnet, denn in beiden
wird das Dogma, freilich mit Freigebung aller die Würde des

Dogmas nicht besitzender Schulmeinungen, durchaus gewahrt.
2. Anders als Herr General von Kirejew urteilt in Beziehung

sowohl auf das Filioque als die Transsubstantiation Herr
Prof. Wl. Kérensky. Er will zunächst von dem Filioque „in
keinem Sinne", also auch in dem nicht etwas wissen, dass
dasselbe zwar nicht Dogma sei, was die Altkatholiken zugeben,
aber doch eine für die Spekulation, d. h. für das wissenschaftliche

(philosophische) Verständnis der hl. Trinität mögliche
Verwendung zulasse. Herr Kérensky will mit anderen Worten als
„Dogma" angesehen haben, nicht, dass „der hl. Geist vom Vater
ausgeht," sondern dass „er nur (oder ausschliesslich, ohne alle
und jede Beteiligung des Sohnes) vom Vater ausgeht." Die
Argumentation, auf welche Herr K. diese Ansicht stützt, ist für
uns wenig überzeugend. Zunächst sucht er die von den
griechischen Vätern so oft gebrauchte Formel SC Ylov, aufweiche
die Altkatholiken für ihre Ansicht sich berufen, dadurch zu
entkräften, dass er das âid nicht in dem »Sinne von „durch",
sondern von „mit" oder „zusammen mit" gedeutet wissen will.
Der Satz : rù Ilvsvpa sxnogsvsxca ex IlacQÒg òi Ylov, soll nichts
anderes sagen als: „der Sohn und der hl. Geist sind
unzertrennlich von einander und gehen zusammen vom Vater aus."
Eine solche Interpretation des did scheint uns völlig unzulässig;
es ist uns auch nicht eine einzige Stelle in der ganzen griechischen

Litteratur bekannt, in der dem âid cum genitivo diese

Bedeutung ohne Zwang beigelegt werden könnte. Auch das,

was Herr Kérensky von den abendländischen Vätern in Bc-



— 551 —

Ziehung auf die in Rede stehende Frage sagt, wird von den
Altkatholiken in mancher Beziehung mit Recht beanstandet.
Dagegen können die letzteren für die Richtigkeit ihrer
Auffassung wohl noch folgendes anführen :

a. Die hl. Schrift gellt über den Ausdruck: to Ilvsv/ia sx

Ilccxçàg èxnoQsvscai nicht hinaus.
b. Auch das Symbolum der 2. ökumenischen Synode vom

Jahre 381 hat nur den Ausdruck: xò Uvsv/ui xò üyiov xò sx

xov UccxqÒc sxnoosvópsvov.
Daraus folgern die Altkatholiken wohl mit Recht, dass keiner,

wer er auch sei, die Befugnis hat, hinter das Ilavoo; in
Gedanken ein fiórov einzuschieben und daraufhin den Ausgang des

hl. Geistes vom Vater „allein" oder „nur" vom Vater zum
Dogma zu erheben. Es ist dies um so weniger zulässig, als es

vollkommen begreiflich erscheint, warum sowohl die hl. Schrift
als das 2. ökumenische Konzil den Ausgang des hl. Geistes vom
Vater lehrt, ohne dabei des Sohnes in irgend einer Weise zu
gedenken. Der Vater ist die «?Z?j xai nr,Y1) nàoiqg xrjg Hsóxrjxog.

Dadurch, dass nun der Ausgang des hl. Geistes aus diesem
gelehrt wird, ist die (wahrhafte) Gottheit des letztern klar und
scharf hervorgehoben, und das war für die Ökonomie der
Offenbarung völlig ausreichend. Dass aber das Verhältnis des hl. Geistes
ein irgendwie anderes als das des Sohnes zum Vater ist,
unbeschadet der gleichen Gottheit beider, scheint auch dadurch
schon angedeutet zu werden, dass vom Sohne in seinem
Verhältnisse zum Vater der Ausdruck ysvväv, vom hl. Geiste aber
sxTtoQsvsollai in den Oft'enbarungsurkunden gebraucht wird. Die
Art dieses irgendwie andern Verhältnisses auszumitteln hat aber
Gott der weiteren Entwickelung in der Kirche unter der
Leitung eben desselben hl. Geistes, der diese alle Wahrheit lehren
soll (Joh. XVI, 13), überlassen.

In dem zweiten Teile seines Aufsatzes handelt Herr Prof.
Kérensky von der Eucharistie. Er hebt ausdrücklich hervor, dass

„durch den Gebrauch der Formel : der Leib und das Blut Christi
sei (in der hl. Eucharistie) vere, realiter et substantialiter
gegenwärtig" die Altkatholiken in ihrem Gutachten die Frage über
die substantielle Gegenwart des Leibes und Blutes Christi in
der Eucharistie „dem Anscheine nach in dem orthodoxen Sinne
definitiv entschieden hätten". Aber warum bloss dem Anscheine
nach? Weil die altkatholische Kommission, meint Herr Prof.



— 552 —

Kérensky, „trotzdem den Begriff der Transsubstantiation nicht
als dogmatisch gelten lasse, sondern nur als eine Schulmeinung
erkläre".

In der Behandlung der streitigen Frage geht Herr Prof.
Kérensky unvergleichlich umsichtiger zu Werke, als der orthodoxe

Berliner Propst Herr Maltzew, der die altkatholische Lehre,
weil sie dem Ausdrucke Transsubstantiation keine dogmatische
Bedeutung zuerkennt, ohne weiteres als „wesentlich protestantisch

betrachten zu müssen glaubt". Das ist in der That ein
Verfahren, für welches wir unsererseits — es sei das mit allem
Freimute gesagt — kein Verständnis haben. Dagegen begreifen
wir vollkommen die Bedenken, welche Herr Prof. Kérensky
erhebt; mit ihm können wir uns, denken wir, recht wohl
verständigen.

Herr K. unterscheidet eine zweifache Transsubstantiation;
sie ist nach ihm entweder „eine chemische Verwandlung", „ein
natürlich-physischer" oder „ein unsichtbarer übernatürlicher
Akt". Auch die orthodoxe Kirche verwirft in der Eucharistie
die erstere Art von Transsubstantiation ; ..vom orientalischorthodoxen

Standpunkte, sagt Herr K. ausdrücklich, kann man
der Auffassung der Transsubstantiation als eines natürlich-
physischen Aktes keine dogmatische Bedeutung zuschreiben."
In der Verwerfung der Transsubstantiation in diesem Sinne
stimmen also die Orientalen mit den altkatholischen Occidentalen

vollkommen überein. Dagegen „fasst die orthodoxe
Theologie die Transsubstantiation als einen übernatürlichen Akt,
der aber als solcher in einer wahren Wesensverwandlung
besteht." Auch „die Lehre der Väter", meint Herr K., „spreche
hierfür." Zwar ..sagen die Väter über die Art und Weise der
Wandlung nichts" ; „auch ist der Terminus transsubstantiatio
verhältnismässig neu," aber „die darin enthaltene Lehre, in der
angegebenen Weise gefasst, ist (nach Herrn K.'s Ansicht') nicht
neu, sondern die altkirchliche." Desshalb hält derselbe es für
„sehr wünschenswert, wenn der erwähnte Ausdruck auch in die
symbolischen Bücher der Altkatholiken aufgenommen würde."
Über diese Argumentation des Herrn Prof. K. bemerken wir
kurz folgendes:

Es wird allgemein zugegeben, dass der Ausdruck
Transsubstantiation weder in der hl. Schrift vorkommt, noch in einer
dogmatischen Deklaration eines ökumenischen Konzils, noch bei



— 553 —

den Vätern der Kirche. Selbst „der russische Dogmatiker
Makarius (III, 472) bietet, wie das altkatholische Gutachten
ausdrücklich hervorhebt, die richtige Mitteilung, dass die Ausdrücke
transsubstantiatio, iisxovoioiOig, im Occident erst im 11. und im
Orient erst im 15. Jahrhundert üblich wurden." Ist dieses nach
Ausweis der Geschichte aber wahr, so kann und darf dem
Terminus transsubstantiatio auch keine dogmatische Bedeutung
beigelegt werden, selbst „wenn die Väter auch positiv und bestimmt
den Gedanken festhalten, dass in der Eucharistie eine
Verwandlung der Substanz des Brotes und Weines in die Substanz
des Leibes und Blutes des Herrn stattfinde." Sagt doch Herr K.
selbst, „dass die Väter über die Art und Weise der Wandlung
nichts sagen." Sie ist aber auch noch in anderer Weise denkbar,

als die ist, welche durch den Ausdruck transsubstantiatio,
diesen in dem oben angegebenen übernatürlichen Sinne gefasst,
bezeichnet werden soll. Dass auch die Altkatholiken eine Wandlung

in irgend einer Art lehren, geben sie deutlich genug durch
die Erklärung in ihrem Gutachten zu erkennen, dass „nach der
Konsekration Brot und Wein Leib und Blut Christi" und dass
diese „vere, realiter et substantialiter gegenwärtig sind." Aber
sie glauben, dass über die Art und Weise dieser Wandlung
dogmatisch nichts festgesetzt sei, also in der Aussprache des

Dogmas auch jeder Ausdruck vermieden werden müsse,
deichen über die Art und Weise jener Wandlung eine einzige, ganz
bestimmte Auffassung als die allein zulässige einzuführen oder
wenigstens zu begünstigen scheint. Die Altkatholiken sind,
entgegen der Meinung des Herrn Prof. K. und, wie es scheint, mit
gutem Rechte, der Ansicht, dass die Lehre von der Eucharistie
von ihnen vollkommen genau und bestimmt formuliert sei, wenn
sie sagen, das, was vor der Konsekration Brot und Wein war,
ist nach derselben der wahrhafte Leib und das wahrhafte Blut
Jesu Christi, ja die hl. Eucharistie enthält den ganzen Christus
nach Gottheit und Menschheit, so dass von dem jene Empfangenden

dieser empfangen Avird.
Die übrigen von Herrn K. gegen den Altkatholizismus

vorgebrachten Bedenken will ich hier übergehen, teils weil er
selbst dieselben, wie die Frage nach der Gültigkeit der
altkatholischen Weihen, auch vom orientalisch-orthodoxen
Standpunkte als vollkommen gehoben betrachtet, teils weil sie, wie
die altkatholischen Beziehungen zu den Anglikanern, nur ein



— 554 —

Verhalten einzelner Altkatholiken betreffen, das als solches das
Wesen der Kirche gar nicht berührt. Schliesslich schüessen wir
uns aus vollem Herzen dem Wunsche des Herrn K. an, dass

die Wiedervereinigung der orientalischen mit der occidentalischen

Kirche der Altkatholiken endlich doch erreicht werden
möge.

3. Auf den Aufsatz des Herrn Prof. A. Gusew in Kasan
brauchen wir nicht näher einzugehen, da „er wesentlich auf
dem gleichen Standpunkte" wie Herr Kérensky steht, das diesem
Gesagte also auch jenem gilt. Indessen will ich diese Erklärungen
nicht schliessen, ohne zuvor dem Herrn Prof. Gusew meinen
Dank für die den Altkatholiken bezeugte „Liebe zur Wahrheit"
offen auszusprechen. Auch den Wunsch des Herrn Professors
teilen wir vollkommen, dass „die orthodoxen Orientalen uns
Altkatholiken nicht nur durch Gebet, sondern zugleich durch
ruhige und überzeugende Belehrung unterstützen möchten."
Wir billigen diesen Wunsch um so mehr, als wir gewiss sind,
class die orthodoxen Orientalen auch von uns ebenfalls
orthodoxen Abendländern eine solch „ruhige und überzeugende
Belehrung" anzunehmen gern bereit sein werden.

Th. Weber.

Simples Remarques:

1° La doctrine du Filioque est-elle un dogme? Non.

2° L'introduction du Filioque dans le symbole est-elle
correcte Non.

3° Tout théologien a-t-il le droit d'expliquer selon ses

opinions philosophiques ces mots : Spiritus a Patre procedit?
Oui, tant que son explication n'est pas une négation de cette
vérité divine.

4° Dire que le Saint-Esprit procède du Père par le Fils,
est-ce nier qu'il procède du Père? Non.



— 555 —

5° Le mot « transsubstantiation » est-il de foi et peut-il être
imposé comme un dogme? Non.

6° Ce mot est-il nécessaire ou utile pour exprimer
exactement le dogme eucharistique de l'ancienne Eglise Non,
puisque l'ancienne Eglise l'a complètement ignoré.

7° Est-ce un fait que les Orientaux ne l'ont accepté que
de l'Eglise de Rome? Oui.

8° Ce mot figure-t-il parmi les livres symboliques de l'Eglise
orientale? Non. (Voir plus loin, dans cette livraison, les
répliques de MM. Collins et Birkbeck au cardinal Vaughan, sur
cette question, p. 610-619.)

9° Ce mot peut-il être rejeté par les catholiques occidentaux?

Oui, et certes avec beaucoup plus de raisons que les
orthodoxes orientaux n'ont rejeté le Filioque: car, en enseignant
le Filioque, les Occidentaux n'ont jamais enseigné deux
principes en Dieu ; tandis que le mot transsubstantiation, appliqué
au pain, au vin, au corps humain, signifie, en Occident, dans

son sens naturel et ordinaire, «changement d'une matière en
une autre matière», ce qui mène logiquement au matérialisme
eucharistique. Donc, si les Orientaux ont bien fait de rejeter
le Filioque, les Anciens-catholiques feront mieux encore de

résister avec la même énergie à l'introduction de la
transsubstantiation dans le dogme.

10° MM. les professeurs Kérensky et Gusew ont-ils réfuté
nos arguments en faveur de la présence réelle et spirituelle
de J.-C. dans l'eucharistie, et en particulier nos cinq conclusions

sur le mot et la doctrine de la transsubstantiation (voir
la Revue, n° 13, 1896, p. 147-150)? Non. Donc nous
maintenons entièrement notre thèse.

11° Doit-on renouveler et perpétuer les subtilités théologiques

des siècles précédents sur des questions insolubles, non
d'édification, encore moins de science, mais de vaine et stérile

Revue intern, de Théologie. Heft 19, 1897. 37



— 556 —

curiosité? Non. La Revue internationale de Théologie n'a pas
été fondée dans ce but, mais, au contraire, dans le but de
mettre fin à ces subtilités et de les remplacer par des
elucidations de la foi d'après le critérium de Vincent de Lérins
(voir, dans cette livraison, notre Lettre sur les discussions tri-
nitaires, p. 625-631).

La Direliion.


	Russische Stimmen über den Altkatholizismus

