Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Russische Stimmen Uber den Altkatholizismus
Autor: Weber, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403391

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

540 —

RUSSISCHE
STIMMEN UBER DEN ALTKATHOLIZISMUS.

Es liegen uns zwei sehr beachtenswerte Artikel vor, die
in jangster Zeit aus Veranlassung des in unserer Januarnummer
verdffentlichten ,Gutachtens der in Rotterdam eingesetzten Kom-
mission” von russischer Seite erschienen sind. Der eine dieser
Artikel hat den Herrn General A. Kirejew zum Verfasser und
erschien unter dem Titel , Zur altkatholischen Frage® im Februar-
heft des von der Moskauer Geistlichen Akademie herausge-
gebenen ,Theologischen Boten“, S. 320—334. Der Verfasser
beginnt mit einem Hinweis auf den unsern Lesern ebenfalls aus
dem Januarheft der Revue bekannten Artikel aus dem St. Peters-
burger ,Kirchlichen Boten®, in welchem die richtigen Grund-
sidtze tiber die Grundlagen der Wiedervereinigung und fur die
dazu dienenden theologischen Untersuchungen ausgesprochen
seien, die gleichen Grundsitze, auf welche als die allein rich-
tigen auch der Patriarch Anthimos in seinem Schreiben an
Prof. Michaud hingewiesen habe. Die Fragen, um die es sich
in den Auseinandersetzungen der beiden Kommissionen, der
russischen und der altkatholischen, handle, seien von grosser
Wichtigkeit ; die Verstindigung sei nicht schwer, wenn man
sich nur an das halte, was wirklich in diesen Fragen das
Wesen des Dogmas ausmache; verwirrt werden dieselben nur,
wenn man theologischen Meinungen, die in guter Absicht, aber
nicht immer mit Gliick das Dogma erklidren wollen, selbst dog-
matischen Wert beilege. — Nach diesen Gesichtspunkten greift
der Verfasser von den zur Sprache gekommenen Fragen zwei
heraus, die er nédher behandeln will, iiber das Filiogue und



B —

tiber die Lehre vom heiligen Abendmahl. Beziiglich des Fi-
lioque sagt er: nachdem die Altkatholiken erklart haben, das-
selbe sei unrechtméassiger Weise in das Symbolum gekommen
und werde von ihnen nicht als Dogma betrachtet, so habe man
russischerseits kein Recht, mehr von ihnen zu verlangen, oder
ihnen zu verwehren, in der spekulativen Erkliarung des Dog-
mas auch von dem im Filioque enthaltenen Wahrheitsgehalt
Gebrauch zu machen, soweit sie ihrerseits die Spekulation nicht
mit dem Dogma verwechseln und fiir obligatorisch erklaren,
und soweit sie mit ihrer Spekulation das Wesen des Dogmas
nicht alterieren, sondern im Einklang mit der Lehre der Viter
bleiben, auf die sie sich berufen. — Der Verfasser selbst mochte
von seinem Standpunkte aus einen gewissen Kern von Wahr-
heit im Filioque anerkennen, freilich nicht in der Beziehung
auf den ewigen immanenten Ausgang des hl. Geistes, sondern
so, dass er sagt: die Thatsache der zeitlichen Sendung des
hl. Geistes durch den Sohn setzt im Sohne die Kraft oder Fahig-
keit dazu voraus; diese kann aber, da bei einer gottlichen
Person nicht wie bei einem Menschen wachsende und wech-
selnde Fiahigkeiten anzunehmen sind, nicht erst zeitlich, etwa
als Belohnung des Gehorsams bis zum Tode am Kreuze dem
Sohne verliehen sein, was einige neuere orientalische Theo-
logen, um nur ja der lateinischen Lehre keine Spur von einem
Zugestindnis zu machen, thatsidchlich lehren, was aber eine
arianisierende Lehre ist, sondern sie kann nur verstanden
werden als eine Fahigkeit, die der Sohn von Ewigkeit hat.
(Eine Anmerkung der Redaktion bemerkt dazu, dass die Alt-
katholiken das doch wohl nicht in solchem Sinne meinen, son-
dern dass sie, nach dem Wortlaut des Gutachtens der Kom-
mission, wenn sie fir die theologische Spekulation die Vor-
stellung des Filioque = per Filium fir statthaft halten, dies
auf den immanenten Ausgang, nicht auf die zeitliche Sendung
beziehen.) — An zweiter Stelle wird die Frage tber die Abend-
mahlslehre resp. iiber die Transsubstantiation behandelt. Der
Verfasser giebt dartiber nadhere Erlduterungen im Anschluss an
die im altkatholischen Gutachten gegebene Erklarung, und er
bezeichnet diese altkatholische Erklirung iiber die Frage als
eine vollkommen befriedigende, erkennt also die von den Russen
hinsichtlich der altkatholischen Abendmahlslehre erhobenen

Zweitel als gelost und die altkatholische Lehre als recht-
glaubig an.



Die andere Abhandlung hat Herrn Prof. Wi. Kerensky zum
Verfasser und erschien in dem von der Geistlichen Akademie
von Kasan herausgegebenen ,Orthodoxen Gesellschafter”, Januar
bis Marz 1897 (S. 118—138; 213—236; 401—416), unter dem
Titel: ,Die altkatholische Frage in der neuesten Zeit.“ Der
Verfasser weist hin auf die Wichtigkeit der wveroffentlichten
Gutachten der russischen und altkatholischen Kommission fiir
die Beurteilung des gegenwértigen Standes der Unionsbestre-
bungen zwischen den Altkatholiken und den Orientalen, inso-
fern sie die Resultate der Verhandlungen der beiden Kommis-
sionen iiber die bekannten Lehrpunkte enthalten, die seit langem
die beiden Hilften der Christenheit trennen, und die deshalb
von Anfang an, scit die Unionsbestrebungen der Altkatholiken
begannen, von beiden Seiten zum Gegenstand ernstlicher Prii-
fung gemacht wurden. Die erste Stelle komme darunter der
Frage zu, welche Stellung die Altkatholiken zu der Lehre vom
Ausgang des hl. Geistes einnehmen. Der Standpunkt der Alt-
katholiken hierin sei jetzt derselbe, den sie auch auf den Bonner
Unionskonferenzen einnahmen, indem sie erkliren, dass weder
das Filoque noch der Ausgang nur vom Vater Dogma sei, son-
dern einfach der Satz des Symbolums: ,Der vom Vater aus-
geht“, indem sie dabei aber den im Filioque enthaltenen Ge-
danken fiir die theologische Spekulation offen lassen wollen
und in derselben als berechtigt erkliren, nicht so aber, dass
dadurch die Einheit des Prinzips in der Trinitit aufgehoben
wiirde, sondern im Sinne der Formel: ro fvedua Sxmogsterar €x
Hatos 07 Yiov. auf die sie sich berufen, wonach der Sohn als
,sekundare Ursache oder Mitursache® angenommen wird. Die
so gefasste Lehre, als in der angefiihrten griechischen Formel
enthalten, war nach der Erklarung der altkatholischen Kom-
mission ,die gewohnliche Lehre der Viter, im Orient bestindig,
im Abendlande bis auf Augustinus®, und darauf grindet die-
selbe die Forderung, die Lehre fiir die theologische Spelkulation
freizulassen. Diese Resultate, zu denen die Altkatholiken
kamen, seien nun solche, denen gegeniiber man sich vom
orthodoxen Standpunkte nicht gleichgiiltig verhalten konne.
Jedenfalls sei das schon etwas Grosses, dass die Altkatholiken
als die einzigen seit der langen Zeit der Trennung des Orients
und Occidents sich von der Auffassung des Filioque als Dogma
losgemacht haben. Eine Scheidewand sei bei ihrer jetzigen



e BB oo

Stellungnahme allerdings zwischen ihnen und den orthodoxen
Orientalen noch vorhanden, aber es sei zu hoffen, dass deren
vollige Beseitigung das Werk einer nicht fernen Zukunft sein
werde. Der Verfasser, der seinerseits von der Vorstellung des
Filioque in keinem Sinne etwas wissen will, erkennt gleich-
wohl wenigstens an, dass es zu verwundern gewesen wére,
wenn die Altkatholiken in der kurzen Zeit, seit sie dieser
Frage niher traten, sich ganz und gar von der in Fleisch und
Blut der abendléndischen Menschheit tibergegangenen filioquisti-
schen Vorstellung losgemacht hétten, und dass also ihre gegen-
wartige Stellung sehr begreiflich sei. FKine ganz rigoristische
Stellungnahme der Orientalen zu den Altkatholiken in dieser
Frage wiare um so weniger angebracht, weil die von ihnen
verteidigte These in einem gewissen Grade eine reale Grund-
lage habe, indem sie sich zum Teil mit Recht auf Kirchen-
vater berufen. Hier meint nun aber der Verfasser, die Alt-
" katholiken haben sich nur durch ihre abendlindische Anschau-
ungsweise, von der sie sich eben nicht losmachen konnen, ver-
leiten lassen, ihre Anschauung in so weitem Umfange bei den
Viatern vertreten sehen zu wollen, und die altkatholische Kom-
mission gehe jedenfalls zu weit, wenn sic bei allen den von
ihr namhaft gemachten griechischen Viitern, oder iiberall, wo
die Formel d¢ ¥Yiov gebraucht wird, die von ihr damit verbun-
dene Auffassung finden wolle. Er seinerseits meint vielmehr,
diese Anschauung sei den genannten griechischen Vitern allen
fremd gewesen, und dieselben wollen in Wirklichkeit, wenn
sie sich der Formel Jd¢ Yioo bedienen, etwas ganz anderes
sagen; nicht eine Mitwirkung des Sohnes beim Ausgang des
hl. Geistes solle damit ausgedriickt werden, die sei dabei nicht
im Sinne von ,durch® zu verstehen, sondern im Sinne von
,mit* oder ,zusammen mit% im Sinne der jetzigen Lehre der
orientalischen Theologen. Wenn die alexandrinische Synode
von 363 gegen die Pneumatomachen den Satz verwarf, der
hl. Geist sei Geschopf und als solches durch den Sohn ausge-
gangen, so meint der Verfasser, damit scheine jede Vorstellung
vom Ausgang des hl. Geistes d¢ Yiod tiberhaupt verworfen zu
sein. Daraus folgert er weiter, es sei dann auch nicht anzu-
nehmen, dass die griechischen Viter des 4. und 5. Jahrhunderts
einen Ausgang durch den Sohn gelehrt haben, da sie doch im
Kampfe gegen den Arianismus vor allem das Interesse hatten,



— 544 —

besonders die Einheit des Prinzips in der Gottheit zu verteidigen.
Er meint also, der Satz: ro Mvedua éxmogeverca éx Hargog d¢
Yioo wolle in der Regel wenigstens nichts anderes sagen, als:
der Sohn und der hl. Geist seien unzertrennlich von einander
und gehen zusammen vom Vater aus. So haben es, wenn nicht
in allen, so doch in den meisten Fillen, die grossen Lehrer
Athanasius, Basilius und Gregor von Nyssa gemeint. Die von
diesen geschaffene Terminologie sei in die patristische Litte-
ratur der Folgezeit iibergegangen und brauche auch da keinen
andern Sinn zu haben. Ausdriicklichen Widerspruch gegen die
Vorstellung vom Sohne als Mitursache habe Theodoret erhoben,
und Cyvrill von Alexandrien in seiner Antwort ihm beigestimmt.
Maximus Confessor sei ein entschiedener Gegner der filioqui-
stischen Anschauung in jeder Form. Wenn Johannes von Da-
maskus auf der einen Seite die Gleichewigkeit der géttlichen
Akte der Zeugung und des Ausgangs lehre und auf der andern
Seite oft die Einheit des Prinzips in der Trinitit betone, so
diirfe man daraus schliessen, dass auch er, wo er sich des Aus-
drucks d7 Yiot bediene, dies nicht im Sinne einer irgendwie
verstandenen Mitursache des Sohnes meine, sondern im Sinne
des gleichzeitigen Ausgangs. Wenn so die Meinung aller dieser
Viter der altkatholischen nicht entspreche, so werde es auch
Tarasius in seinem Glaubensbekenntnis nicht anders gemeint
haben. Die Anschauung vom Sohne als Mitursache, als in der
Formel d¢’ Yiot enthalten, sei also keineswegs die allgemeine
Lehre der griechischen Viter gewesen. Mit grisserem Rechte
berufe sich die Kommission auf die abendlandischen Kirchen-
viter, nur misse da der Vorbehalt gemacht werden, dass die
filioquistische Vorstellung, sei es die strengere oder die ge-
massigte, weder vor Augustinus, noch in den néchsten Jahr-
hunderten nach ihm schon die gewdéhnliche Lehre im Abend-
lande gewesen sei, sondern dies erst in einer der Trennung der
Kirchen schon nahen Zeit geworden sei.

Der zweite Teil des Aufsatzes, S. 213-—256, beschiiftigt sich
mit der Lehre der Altkatholiken von der Eucharistie. Die
russische Kommission habe gefunden, dass das, was in den alt-
katholischen Katechismen dartiber enthalten sei, nicht hinling-
lich klaren Aufschluss tiber die wirkliche Meinung gebe. In
Bezug auf das, was die Katechismen tiber den Opferbegriff
sagen, sei es zwar kiar, dass dieseiben darin mit den Ortho-



— 545 —

doxen, nicht mit den Lutheranern oder andern protestantischen
Gemeinschaften tibereinstimmen. Mit dem richtigen Opferbe-
griffe misse konsequenter Weise die Lehre von der Verwand-
lung der Gaben auf das engste verbunden sein. Eine aus-
driickliche Bezugnahme auf die Transsubstantiation vermisse
man aber leider in den altkatholischen Katechismen; ihre Aus-
driicke tiiber die Gegenwart Christi seien viel zu unbestimmt,
als dass daraus die eigentliche Meinung entnommen werden
konnte. Klarere Einsicht sei nun aus dem publizierten Gut-
achten der altkatholischen Kommission und einigen neuern
Arbeiten altkatholischer Gelehrten zu gewinnen ( Watterich, der
Konsekrationsmoment; Michaud, Etudes eucharistiques, Revue
internationale de théologie 1895 und 1896; Langen, Abendmahl,
Wandlung, Messe, Revue 1896); die grosste Bedeutung unter
den genannten Privatarbeiten komme fiir diese Frage dem
Artikel von Langen zu, wegen seiner offenbar nahen Beziehung
zu der in dem Kommissions-Gutachten gegebenen Erklirung.
Vor allem sei die Festhaltung des Opferbegriffs durch die Alt-
katholiken zu konstatieren, woflir verwiesen wird auf das Gut-
achten II, 2 (Revue internat. 1897, S. 4 f.), Langen a. a. O,
S. 432 f., Watterich, das Passah des Neuen Bundes. Demnach
sel zu erwarten, dass altkatholischerseits auch die substantiale
Gegenwart des Leibes und Blutes Christi in der Eucharistie
festgehalten werde. Dazu bekenne sich denn auch das Gut-
achten im 1. Absatz von II, 2 (S. 2) durch den Gebrauch der
Formel, der Leib und das Blut Christi sei vere, realiter et sub-
stantialiter gegenwirtig. Damit sollte man dem Anschein nach
die Frage als definitiv entschieden betrachten, und zwar im
orthodoxen Sinne, dass also nicht nur eine wahre und reale,
sondern auch substantiale Gegenwart festgehalten werde. Gleich-
wohl stosse man da sofort wieder auf einen neuen Stein des
Anstosses; die Kommission scheine sich selbst zu widersprechen,
wenn sie trotzdem den Begriff der Transsubstantiation nicht
als dogmatisch gelten lasse, sondern nur als eine Schulmeinung
erklire. Daflir werden einmal naturwissenschaftliche Griinde
angefithrt, aus der Unhaltbarkeit der aristotelischen Begriffe
von Substanz und Accidenz (Gutachten S. 3; Langen a. a. O,,
S. 425 f.); auf der andern Seite werde gegen den scholasti-
schen Transsubstantiationsbegriff eingewendet, dass derselbe
nicht im Sinne der altkirchlichen Lehre sei; liber die Art und



546 —

Weise wie das Geheimnis sich vollzieht, sei weder im Neuen
Testament etwas gesagt, noch gebe es dariiber eine iiberein-
stimmende patristische Tradition. (Gutachten S. 4; Langen
a. a. 0., S. 424 f.; Michaud, Revue 1896, S. 147 f.) An diese
negative Seite der altkatholischen Erkldrungen haben einige
orthodoxe Theologen, wie Maltzew, sich ausschliesslich gehalten,
und demnach geglaubt, die altkatholische Lehre als wesentlich
protestantisch betrachten zu miissen. Das sei aber jedenfalls
tibereilt und einseitig, was man schon daraus sehe, dass die
Altkatholiken jedenfalls nicht protestantisch lehren wollen und
ihrerseits die verschiedenen protestantischen Lehrmeinungen
ablehnen. Man miisse zuerst fragen, was fiir einen Transsub-
stantiationsbegriff die Altkatholiken eigentlich nicht wollen.
Wenn sie nun aber bei der Ablehnung einer chemischen Ver-
wandlung positiv erklidren: ,Fasst man die Transsubstantiation
im Sinne der alten Kirche, so stimmen die Altkatholiken mit
den Pépstlichen vollkommen tiberein“ (Gutachten S. 3 f.), so
konne darin die vollkommen richtige Anschauung liegen, die
auch die orientalischen Orthodoxen als solche festhalten: auch
diese sehen in der Transsubstantiation nicht einen natiirlich-
physischen, sondern einen unsichtbaren iibernattirlichen Akt.
Es geniige dafiir der Hinweis auf Johannes von Damaskus, De
orth. fide 1V, 13; auf den Patriarchen Nikephoros von Kon-
stantinopel (Migne, Patrol. Gr., T. C, p. 336); auf das Send-
schreiben der Patriarchen iiber den orthodoxen Glauben (s. Revue
1893, S. 233); auf den russischen Dogmatiker Makarins. Auch
vom orientalisch-orthodoxen Standpunkte koénne man also der
Auffassung der Transsubstantiation als eines nattirlich-physischen
Aktes keine dogmatische Bedeutung zuschreiben. Die ortho-
doxe Theologie fasse dieselbe also als einen d@bernatiirlichen
Akt, der aber als solcher in einer wahren Wesensverwandlung
besteht. Gegeniiber dem so gefassten Transsubstantiationsbe-
griff verlieren die von altkatholischen Theologen gegen die
Transsubstantiation iiberhaupt vorgebrachten Argumente Ge-
wicht und Bedeutung, die sie nur gegeniiber der natiirlich-
physischen oder chemischen Auffassung haben. Auch die Lehre
der Viter spreche fiir den vorhin bestimmten orthodoxen Be-
griff der Transsubstantiation. Wenn die Véter auch iiber die
Art und Weise der Wandlung nichts sagen, so halten sie doch
positiv und bestimmt den Gedanken fest, dass in der Eucha-



ristie eine Verwandlung der Substanz des Brotes und Weines
in die Substanz des Leibes und Blutes des Herrn stattfinde.
Dagegen diirfe das Fehlen des Wortes transsubstantiatio in der
patristischen Litteratur nicht geltend gemacht werden, denn
die Sache werde jedenfalls durch die Worte werafdallecdar,
ueramoeioder u. dgl. ausgedriickt. Gegen den Satz des alt-
katholischen Gutachtens iiber die Bedeutung dieser Termini
miisse daher ein wesentlicher Vorbehalt gemacht werden. Ge-
wiss werden dieselben oft nur in einem allgemeinen und un-
bestimmten Sinne gebraucht; aber unzweifelhaft werden sie
auch bei vielen Vitern der alten Kirche gebraucht im Sinne
einer ibernatiirlichen Verwandlung des Wesens des Brotes und
Weines in das Wesen des Leibes und Blutes des Herrn. Fiir
diesen Begriff der Transsubstantiation verweisen manche Ge-
lehrte schon auf Justinus Martyr, Apol. I, 66, welcher Stelle
der Verfasser weiter kein entscheidendes Gewicht beilegen will.
Ganz bestimmt und unzweideutig sei aber die Lehre ausge-
driickt bei Gregor von Nyssa, Orat. catech. ¢. 37; Cyrillus von
Jerusalem, Cat. myst. IV; Johannes Chrysostomus, De proditione
Judee, hom. I, c. 6; auch bei Basilius, Theophylakt u. a. Ebenso
geben auch die abendldandischen Viter Zeugnis. Die lateini-
schen Ausdriicke transfigurare, convertere, mutare, facere haben
denseiben positiven Sinn wie die von den Griechen gebrauch-
ten, den einer wirklichen, aber nicht natiirlichen, sondern tiber-
natiirlichen Verwandlung. Verwiesen wird dafir besonders
auf Ambrosius, De fide IV, c. 10, n. 124 (Migne, T. XVI, p. 641)
und auf Gaudentius von Brescia (Migne, T. XX, p. 855); neben-
bei auch auf Leo I., Sermo 42, 5; Gregor d. Gr.,, In Evang.
hom. 14 init.; Isidor von Sevilla, De off. eccl. I, 18. Schliess-
lich fasste Johannes von Damaskus die orthodoxc Lehre beider
Halften der Kirche in diesem Sinne zusammen, De orth. fide IV, 13.
Als Resultat seiner Untersuchungen spricht der Verfasser schliess-
lich aus: Wenn auch der Terminus transsubstantiatio verhéalt-
nisméssig neu ist, so ist die darin enthaltene Lehre, in der an-
gegebenen Weise gefasst, nicht neu, sondern die altkirchliche;
und insofern derselbe, so verstanden, die orthodoxe Lehre ihrem
Wesen nach richtig ausdriickt im Gegensatz zu den protestan-
tischen Meinungen, so wire es sehr wiinschenswert, wenn der-
selbe auch in die symbolischen Biicher der Altkatholiken auf-
genommen wiirde. 'Uberhaupt wire es wiinschenswert, dass in



— 548 —

den Religionsbiichern der Altkatholiken die ILehre von der
Eucharistie genauer und bestimmter formuliert wiirde, damit
alle Moglichkeit von Missverstindnissen ausgeschlossen wiirde.

Der dritte Teil des Aufsatzes von Prof. Kerensky (S. 401
bis 416) bespricht hauptsidchlich die Frage tber die Giiltigkeit
der altkatholischen Weihen, wobei es sich um die Priifung der
Bedeutung der kanonischen Unregelmissigkeiten handelt, die
bei der Weihe des Utrechter Erzbischofs Steenhoven vorge-
kommen sind. Das Resultat ist, dass diese Unregelmissigkeiten
keineswegs etwas gegen die Giltigkeit der altkatholischen
Weihen bedeuten; vom rémisch-katholischen Standpunkt, der
es mit den in Betracht kommenden kanonischen Bestimmungen
tberhaupt weniger streng nimmt, jedenfalls nicht; aber auch
nicht vom orientalisch-orthodoxen Standpunkt; nur miisse man
vom letztern Standpunkt, wie dies auch in dem Berichte der
russischen Kommission ausgesprochen sei, die definitive Ent-
scheidung der Kirche selbst iiberlassen. -— Kurz erwiihnt
werden noch die altkatholischen Beziehungen zu den Angli-
kanern, und dabei erklart, dass die vorgekommene Interkom-
munion hervorragender Altkatholiken mit Anglikanern vom
orthodoxen Standpunkt als sehr bedauerlich betrachtet werden
miisse, da die orthodoxe orientalische Kirche in der Beurteilung
solcher Dinge auf dem altkirchlichen Standpunkt stehe.

Die Altkatholiken, so bemerkt der Verfasser schliesslich,
stehen der orthodoxen Kirche jetzt naher als irgend einmal
friher, und es sei iiberhaupt angebracht, der altkatholischen
Bewegung alle Sympathie und alles Interesse zuzuwenden. Um
so mehr miisse man sich verwundern und es bedauern, dass
im allgemeinen thatsichlich so wenig Interesse fiir dieselbe
gezeigt werde. Noch schlimmer sei es, dass einige Orientalen,
wenn sie sich mit dem Altkatholizismus beschiftigten, dies in
ganz einseitiger und tendenzioser Weise thaten, wofur der be-
kannte Prof. Rhosis in Athen als typisches Beispiel dienen konne.
Dies miisse notwendig das endliche befriedigende Resultat er-
schweren. Der Verfasser schliesst mit dem VWunsche, dass das-
selbe doch endlich erreicht werden moge, so dass das tdgliche
Gebet der orthodoxen Kirche um Wiedervereinigung der Kirchen
seine Verwirklichung finde.

Soeben kommt uns noch ein dritter Aufsatz zu, den Herr
Prof. 4. Gusew in Kasan im Mai-Heft der St. Petersburger



. 549 —

,Christlichen Lektire* (S. 733—171) unter dem Titel: .Zur
altkatholischen Frage® erscheinen liess. Auch dieser Artikel
beschaftigt sich mit den Fragen des Filioque und der Trans-
substantiation, wobel sich der Verfasser teils mit den Erkliarungen
des altkatholischen Gutachtens, teils mit dem oben an erster
Stelle erwiihnten Artikel des Herrn Generals Kirejew auseinander-
setzt, gegen dessen Satz, dass die Differenzen zwischen den Alt-
katholiken und den orthodoxen Orientalen nur Schulmeinungen
von nicht dogmatischer Bedeutung betreffen, er noch Bedenken
hat. Der Verfasser seinerseits steht in der Beurteilung dieser
Fragen wesentlich auf dem gleichen Standpunkte wie Herr
Kerensky, und kommt also zu édhnlichen Resultaten wie dieser.
Auch er will also die Vorstellung, dass der Sohn die sekun-
diare Ursache oder Mitursache des hl. Geistes sei, nicht als zu-
lissig fir die theologische Spekulation anerkennen, da auch er
der Meinung ist, das orthodoxe Dogma schliesse jede solche
Vorstellung absolut aus. DBei der Begriindung dieser Ansicht
widerspricht er ebenfalls der von den Altkatholiken festge-
haltenen Auffassung der Lehre der griechischen Viter tuber
diesen Gegenstand, da er vielmehr auch behaupten will,
denselben sei jede Vorstellung von einer Teilnahme des
Sohnes am ewigen Ausgang des heiligen Geistes fremd
gewesen. In der Lehre von der KEucharistie aber ver-
meiden die Altkatholiken nur durch Inkonsequenz den Aus-
druck ,Transsubstantiation®, der als der relativ genaueste von
der orthodoxen Lehre iiber dieses Sakrament gefordert werde.
— Der Verfasser schliesst mit dem Ausdruck der Hoffnhung,
dass die Altkatholiken, die sich schon fast von allen Irrtiimern
des Papismus losgesagt haben und dadurch ihre Liebe zur
Wahrheit und ihr Streben nach Vereinigung mit der wahrhaft
orthodoxen Kirche bezeugt haben, in einer nicht fernen Zu-
kunft die Hindernisse beseitigen werden, die ihrem FEintritt in
die Eine Herde des Einen Hirten Jesus Christus noch im Wege
stehen. Den orthodoxen Orientalen aber komme es zu, sie in
diesem heiligen Werk nicht nur durch Gebet, sondern auch
durch ruhige und tiberzeugende Belehrung zu unterstiitzen.?)

1) Dieser Aufsatz des Herrn Prof. A. Gusew ist auch separat als Broschiire
erschienen, unter dem Titel: ,Zur altkatholischen Frage. Brief von A. Kirejew.“
St. Petersburg, Buchdruckerei Iw. Pychir, 1897, 41 S. 8.



Erklarungen des Herrn Bischof Weber.

Zu den vorstehenden ,Russischen Stimmen iber den Altkatholizismus“ er-
halten wir von Herrn Bischof Dr. Th. Weber in Bonn folgende Erklarungen:

1. Den Ausfithrungen des Herrn General von Kirejew stimme
ich vollkommen bei. Fiur die Frage der Union ist es durchaus
notwendig, dass man sich hiiben und driitben nur an ,das Dogma*
halte, alles aber, was .das Dogma® nicht beriihrt, freigebe,
Von diesem Gesichtspunkte hat Herr von Kirejew recht, wenn
er die Erkliarungen der Altkatholiken sowohl tiber das Filioque
als Uber die Abendmahlslehre, resp. iiber die Transsubstantia-
tion, ,als vollkommen befriedigend” bezeichnet, denn in beiden
wird das Dogma, freilich mit Freigebung aller die Wiirde des
Dogmas nicht besitzender Schulmeinungen, durchaus gewahrt.

2. Anders als Herr General von Kirejew urteilt in Bezie-
hung sowohl auf das Filioque als die Transsubstantiation Herr
Prof. Wi. Kerensky. Xr will zunidchst von dem Filioque ,in
keinem Sinne“, also auch in dem nicht etwas wissen, dass das-
selbe zwar nicht Dogma sei, was die Altkatholiken zugeben,
aber doch eine fir die Spekulation, d. h. fiir das wissenschaft-
liche (philosophische) Verstindnis der hl. Trinitit mogliche Ver-
wendung zulasse. Herr Kerensky will mit anderen Worten als
.Dogma* angesehen haben, nicht, dass ,der hl. Geist vom Vater
ausgeht,” sondern dass ,er nur (oder ausschliesslich, ohne alle
und jede Beteiligung des Sohnes) vom Vater ausgeht.® Die Ar-
gumentation, auf welche Herr K. diese Ansicht stiitzt, ist fir
uns wenig tiberzeugend. Zunichst sucht er die von den grie-
chischen Viitern so oft gebrauchte Formel d¢ Fiov, auf welche
die Altkatholiken fur ihre Amnsicht sich berufen, dadurch zu
entkriften, dass er das die nicht in dem Sinne von ,durch®,
sondern von ,mit“ oder ,zusammen mit* gedeutet wissen will.
Der Satz: vo Ilvetuc éxmogeverar éx Havoos d¢ Yiov, soll nichts
anderes sagen als: .der Sohn und der hl. Geist sind unzer-
trennlich von einander und gehen zusammen vom Vater aus.“
Eine solche Interpretation des die scheint uns vollig unzuléssig;
es ist uns auch nicht eine einzige Stelle in der ganzen griechi-
schen Litteratur bekannt, in der dem duwe cum genitivo diese
Bedeutung ohne Zwang beigelegt werden koénnte. Auch das,
was Herr Kerensky von den abendlidndischen Vitern in Be-



— 551 —

ziehung auf die in Rede stehende Frage sagt, wird von dex
Altkatholiken in mancher Beziehung mit Recht beanstandet.
Dagegen konnen die letzteren fir die Richtigkeit ihrer Auf-
fassung wohl noch folgendes anfiihren:

a. Die hl. Schrift geht tiber den Ausdruck: z¢ Hvetuc &x
Huzrgog éxmopevsras nicht hinaus.

b. Auch das Symbolum der 2. dkumenischen Synode vom
Jahre 381 hat nur den Ausdruck: v Hvedue to dywov ... 0 &z
100 Hargos €xmogsvdusvor.

Daraus folgern die Altkatholiken wohl mit Recht, dass keiner,
wer er auch sei, die Befugnis hat, hinter das Hargoc in Ge-
danken ein wporov einzuschieben und daraufthin den Ausgang des
hl. Geistes vom Vater ,allein® oder ,nur® vom Vater zum
Dogma zu erheben. Is ist dies um so weniger zulassig, als es
vollkommen begreiflich erscheint, warum sowohl die hl. Schrift
als das 2. 6kumenische Konzil den Ausgang des hl. Geistes vom
Vater lehrt, ohne dabei des Sohnes in irgend einer Weise zu
gedenken. Der Vater ist die aoyy xai myyy mdong tic Fedryzoc.
Dadurch, dass nun der Ausgang des hl. Geistes aus diesem ge-
lehrt wird, ist die (wahrhafte) Gottheit des letztern klar und
scharf hervorgehoben, und das war fiir diec Okonomie der Offen-
barung vollig ausreichend. Dass aber das Verhiltnis des hl. Geistes
ein ¢rgendwie anderes als das des Sohnes zum Vater ist, unbe-
schadet der gleichen Gottheit beider, scheint auch dadurch
schon angedeutet zu werder, dass vom Sohne in seinem Ver-
héltnisse zum Vater der Ausdruck yesvvay, vom hl. Geiste aber
éxmogsveo e in den Offenbarungsurkunden gebraucht wird. Die
Art dieses irgendwie andern Verhiltnisses auszumitteln hat aber
Gott der weiteren Entwickelung in der Kirche unter der Lei-
tung eben desselben hl. Geistes, der diese aille Wahrheit lehren
soll (Joh. XVI, 13), tiberlassen.

In dem zweiten Teile seines Aufsatzes handelt Herr Prof.
Kerensky von der Eucharistie. Er hebt ausdriicklich hervor, dass
sdurch den Gebrauch der Formel: der Leib und das Blut Christi
sei (in der hl. Eucharistie) vere, realiter et substantialiter gegen-
wartig® die Altkatholiken in ihrem Gutachten die Frage iiber
die substantielle Gegenwart des Leibes und Blutes Christi in
der Eucharistie ,dem Anscheine nach in dem orthodoxen Sinne
definitiv entschieden hitten“. Aber warum bloss dem Anscheine
nach? Weill die altkatholische Kommission, meint Herr Prof.



— 552 —

Kerensky, .trotzdem den Begriff der Transsubstantiation nicht
als dogmatisch gelten lasse, sondern nur als eine Schulmeinung
erklare®.

In der Behandlung der streitigen Frage geht Herr Prof,
Kerensky unvergleichlich umsichtiger zu Werke, als der ortho-
doxe Berliner Propst Herr Maltzew, der die altkatholische Lehre,
weil sie dem Ausdrucke Transsubstantiation keine dogmatische
Bedeutung zuerkennt, ohne weiteres als ,wesentlich protestan-
tisch betrachten zu miissen glaubt“. Das ist in der That ein

Verfahren, fiir welches wir unsererseits — es sei das mit allem
Freimute gesagt — Kkein Verstindnis haben. Dagegen begreifen

wir vollkommen die Bedenken, welche Herr Prof. Kerensky er-
hebt; mit ihm koénnen wir uns, denken wir, recht wohl ver-
stindigen.

Herr K. unterscheidet eine zweifache Transsubstantiation;
sie ist nach ihm entweder .eine chemische Verwandiung®, ,ein
natirlich-physischer® oder ,ein unsichtbarer iibernatiirlicher
Akt“.  Auch die orthodoxe Kirche verwirft in der Eucharistie
die erstere Art von Transsubstantiation; ,vom orientalisch-
orthodoxen Standpunkte, sagt Herr K. ausdriicklich, kann man
der Auffassung der Transsubstantiation als eines nattrlich-
physischen Aktes keine dogmatische Bedeutung zuschreiben.*
In der Verwerfung der Transsubstantiation in diesein Sinne
stimmen also die Orientalen mit den altkatholischen Occiden-
talen vollkommen {berein. Dagegen .fasst die orthodoxe
Theologic die Transsubstantiation als einen ébernatirlichen AKkt,
der aber als solcher in einer wahren Wesensverwandlung be-
steht.“ Auch ,die Lehre der Viter“, meint Herr K., .spreche
hierfir.* Zwar .sagen die Viter tber die Art und Weise der
Wandlung nichts®; _auch ist der Terminus transsubstantiatio
verhaltnismissig neu,“ aber .die darin enthaltene Lehre, in der
angegebenen Weise gefasst, ist (nach Herrn K.’s Ansicht) nicht
neu, sondern die altkirchliche.“ Desshalb hilt derselbe es fir
»sehr wiinschenswert, wenn der erwéidhnte Ausdruck auch in die
symbolischen Biicher der Altkatholiken aufgenommen wiirde.“
Uber diese Argumentation des Herrn Prof. K. bemerken wir
kurz folgendes:

Es wird allgemein zugegeben, dass der Ausdruck Trans-
substantiation weder in der hl. Schrift vorkommt, noch in einer
dogmatischen Deklaration eines ckumenischen Konzils, noch bei



— 553 —

den Vitern der Kirche. Selbst ,der russische Dogmatiker Ma-
karius (III, 472) bietet, wie das altkatholische Gutachten aus-
dricklich hervorhebt, die richtige Mitteilung, dass die Ausdriicke
transsubstantiatio, uezovoimoi, im Occident erst im 11. und im
Orient erst im 15. Jahrhundert tblich wurden.“ Ist dieses nach
Ausweis der Geschichte aber wahr, so kann und darf dem Ter-
minus transsubstantiatio auch keine dogmatische Bedeutung bei-
gelegt werden, selbst ,wenn die Viter auch positiv und bestimmt
den Gedanken festhalten, dass in der FEucharistie eine Ver-
wandlung der Substanz des Brotes und Weines in die Substanz
des Leibes und Blutes des Herrn stattfinde.* Sagt doch Herr K.
selbst, ,dass die Viter Uber die Art und Weise der Wandlung
nichts sagen.* Sie ist aber auch noch in anderer Weise denk-
bar, als die izt, welche durch den Ausdruck transsubstantiatio,
diesen in dem oben angegebenen #@bernatiirlichen Sinne gefasst,
bezeichnet werden soll. Dass auch die Altkatholiken eine Wand-
lung in irgend einer Art lehren, geben sie deutlich genug durch
die Erklarung in ihrem Gutachten zu erkennen, dass ,nach der
Konsekration Brot und Wein Leib und Blut Christi“ und dass
diese ,vere, realiter et substantialiter gegenwartig sind.“ Aber
sie glauben, dass Uber die Art und Weise dieser Wandlung
dogmatisch nichts festgesetzt sei, also in der Aussprache des
Dogmas auch jeder Ausdruck vermieden werden miisse, der
eben tiber die Art und Weise jener Wandlung eine einzige, ganz
bestimmte Auffassung als die allein zuldssige einzufiihren oder
wenigstens zu beglinstigen scheint. Die Altkatholiken sind, ent-
gegen der Meinung des Herrn Prof. K. und, wie es scheint, mit
gutem Rechte, der Ansicht, dass die Lehre von der Eucharistie
von ihnen vollkommen genau und bestimmt formuliert sei, wenn
sie sagen, das, was vor der Konsekration Brot und Wein war,
ist nach derselben der wahrhafte Leib und das wahrhafte Blut
Jesu Christi, ja die hl. Eucharistie enthalt den ganzen Christus
nach Gottheit und Menschheit, so dass von dem jene Empfan-
genden dieser empfangen wird.

Die tibrigen von Herrn K. gegen den Altkatholizismus vor-
gebrachten Bedenken will ich hier iibergehen, teils weil er
selbst dieselben, wie die Frage nach der Giiltigkeit der alt-
katholischen Weihen, auch vom orientalisch-orthodoxen Stand-
punkte als vollkommen gehoben betrachtet, teils weil sie, wie
die altkatholischen Beziehungen zu den Anglikanern, nur ein



— D5d4 —

Verhalten einzelner Altkatholiken betreffen, das als solches das
Wesen der Kirche gar nicht berihrt. Schliesslich schliessen wir
uns aus vollem Herzen dem Wunsche des Herrn K. an, dass
die Wiedervereinigung der orientalischen mit der occidenta-
lischen Kirche der Altkatholiken endlich doch erreicht werden
moge.

3. Auf den Aufsatz des Herrn Prof. 4. Gusew in Kasan
brauchen wir nicht néher einzugehen, da ,er wesentlich auf
dem gleichen Standpunkte® wie Herr Kerensky steht, das diesem
Gesagte also auch jenem gilt. Indessen will ich diese Erklidrungen
nicht schliessen, ohne zuvor dem Herrn Prof. Gusew meinen
Dank fiir die den Altkatholiken bezeugte ,Liebe zur Wahrheit“
offen auszusprechen. Auch den Wunsch des Herrn Professors
teilen wir vollkominen, dass ,die orthodoxen Orientalen uns
Altkatholiken nicht nur durch Gebet, sondern zugleich durch
ruhige und tuberzeugende Belehrung unterstiitzen méchten.”
Wir billigen diesen Wunsch um so mehr, als wir gewiss sind,
dass die orthodoxen Orientalen auch von uns ebenfalls ortho-
doxen Abendldndern eine solch ,ruhige und iiberzeugende Be-
lehrung“ anzunehmen gern bereit sein werden.

TH. WEBER.

Simples Remarques:

1° La doctrine du Filiogue est-elle un dogme? Non.

2° L’introduction du Filiogue dans le symbole est-elle
correcte? Non.

3° Tout théologien a-t-il le droit d'expliquer selon ses
opinions philosophiques ces mots: Spiritus a FPatre procedit?
Oui, tant que son explication n'est pas une négation de cette
vérité divine.

4° Dire que le Saint-Esprit procéde du Peére par le Fils,
est-ce nier qu'il procedde du Pére? Non.



— 5535 —

5° Le mot <«transsubstantiation» est-il de foi et peut-il &tre
imposé comme un dogme? Non.

6° Ce mot est-il nécessaire ou utile pour exprimer exac-
tement le dogme eucharistique de !'ancienne Eglise? Non,
puisque l'ancienne Eglise I'a complétement ignoré.

7° Est-ce un fait que les Orientaux ne l'ont accepté que
de I'Eglise de Rome? Oui.

8° Ce mot figure-t-il parmi les livres symboliques de 'Eglise
orientale? Non. (Voir plus loin, dans cette livraison, les ré-
pliques de MM. Collins et Birkbeck au cardinal Vaughan, sur
cette question, p. 610-619.)

9° Ce mot peut-il étre rejeté par les catholiques occiden-
taux? Oui, et certes avec beaucoup plus de raisons que les
orthodoxes orientaux n'ont rejeté le Filioque: car, en enseignant
le Filioque, les Occidentaux n’ont jamais enseigné deux prin-
cipes en Dieu; tandis que le mot franssubstantiation, appliqué
au pain, au vin, au corps humain, signifie, en Occident, dans
son sens naturel et ordinaire, «changement d'une mati¢re en
une autre matiére», ce qui meéne logiquement au matérialisme
eucharistique. Dongc, si les Orientaux ont bien fait de rejeter
le Filioque, les Anciens-catholiques feront mieux encore de
résister avec la méme énergie 4 l'introduction de la transsub-
stantiation dans le dogme.

10° MM. les professeurs Kérensky et Gusew ont-ils réfuté
nos arguments en faveur de la présence réelle et spirituelle
de J.-C. dans l'eucharistie, et en particulier nos cinq conclu-
sions sur le mot et la doctrine de la transsubstantiation (voir
la Revue, n° 13, 1896, p. 147-150)? Non. Donc nous main-
tenons entiérement notre these.

11° Doit-on renouveler et perpétuer les subtilités théolo-
giques des sieécles précédents sur des questions insolubles, non
d’édification, encore moins de science, mais de vaine et stérile

Revue intern. de Théologie. Heft 19, 1897. 37



— 556 —

curiosité? Non. La Revue internationale de Théologie n'a pas
été fondée dans ce but, mais, au contraire, dans le but de
mettre fin a4 ces subtilités et de les remplacer par des éluci-
dations de la foi d'aprés le critérium de Vincent de Lérins
(voir, dans cette livraison, notre Lettre sur les discussions tri-
nitaires, p. 625-631).

La Direttion.




	Russische Stimmen über den Altkatholizismus

