
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Le confréries religieuses dans l'ancienne Russie

Autor: Parkoff, M. A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 532

LES CONFRERIES RELIGIEUSES
DANS L'ANCIENNE RUSSIE

d'après M. A. Papkoff ').

(1620-1632.)

Les patriarches orientaux, comprenant l'immense importance

des confréries religieuses pour la défense de l'orthodoxie
contre les attaques de Rome, leur accordaient entre autres le
droit de relever directement du patriarcat (droit de stauropi-
gie). Ainsi, le patriarche de Jérusalem, Théophane, à son retour
de Moscou, où il avait pris part au sacre de Philarète2) comme
patriarche de Russie (1620), donna une patente (grammota) à

la confrérie de Kiew en la déclarant < stavropigiale ». Les
Cosaques, désireux de prouver leur attachement à l'Eglise
orthodoxe, entouraient, dit la chronique, le patriarche « comme
les abeilles entourent leur reine», «garantissaient leur saint-père
et leur pasteur comme des brebis douées de parole gardent le
leur contre les loups cruels. »

Théophane n'oublia non plus ni la confrérie de Lvov, dont
il confirma les droits de stauropigie, ni celle de Vilna (du
St-Esprit), dont il confirma le règlement, ni d'autres confréries
de moindre importance.

Un acte de la plus grande portée pour toute l'Eglise
orthodoxe fut la consécration d'un métropolitain et de plusieurs
évêques dans les diocèses vacants. C'était de la part du pa-

J) Voir la Revue, 1897, n° 17, p. 124-131.
2) Philarète était père de Michel, premier tsar de la maison Romanoff. (Note

du traducteur.)



— 533 —

triarche un acte très risqué en face de l'opposition que lui
faisait le gouvernement de la République polonaise ]) ; mais en
Petite Russie, la lutte contre Rome était plus facile pour
l'Eglise orthodoxe, qui s'appuyait sur une force armée redoutable

(les Cosaques). Plus tard, la Petite Russie mit ses destinées

entre les mains d'un grand homme de guerre (Dieudonné
Khmelnitzky), et elle finit par secouer le joug jésuitico-polonais.
A l'époque dont nous parlons, c'était le hetman Sagaydatchny
qui était à la tête des Cosaques. Les adieux du patriarche
avec ces derniers furent touchants. Arrivé à la frontière,
escorté par des milliers de Cosaques, il les exhorta à rester
fidèles à leur foi et à la défendre. Quelques années auparavant,

les Cosaques (de concert avec les troupes polonaises)
avaient fait la guerre à leurs coreligionnaires orthodoxes de
Moscou. Ils dirent au patriarche qu'ils regrettaient cet acte et,
s'agenouillant devant lui, reçurent son pardon avec l'injonction

de ne plus combattre leurs coreligionnaires de la Grande
Russie2).

Le rétablissement de la hiérarchie orthodoxe fut salué par
tous les Russes soumis à la Pologne comme un grand bonheur,
comme une garantie pour l'avenir. Mais leur joie fut de courte
durée. Les catholiques-romains et les Uniates mirent sur pied
toutes leurs forces ; ils firent tant et si bien que le rétablissement

de la hiérarchie orthodoxe fut déclaré un acte de

trahison ; les évêques furent poursuivis et les persécutions
recommencèrent de plus belle.

Le gouvernement polonais, craignant les Cosaques, n'osa
pas trop s'attaquer à la confrérie de Kiew, mais Vilna eut
beaucoup à souffrir et vit son joug s'appesantir. La semaine
sainte, en 1621, fut surtout terrible; on arrêtait les orthodoxes
les plus en vue, on les incarcérait, on les mettait à la question.

On s'empara non seulement de tous les capitaux des

corporations, mais encore des documents qui leur garantissaient

M II faut dire à la louange de certains rois polonais, qu'Us étaient moins
fanatiques que les membres des diètes et du Sénat. Ainsi Ladislas, en réponse aux
députés orthodoxes des pays cosaques, qui se plaignaient des persécutions dont ils
étaient l'objet de la part du gouvernement tombé entre les mains des jésuites et des

Juifs, leur dit brièvement: «Eh! n'avez-vous donc plus de sabres à vos côtés:.» (Note
du traducteur.)

2) En 1654 eut lieu la fameuse diète de Pereyaslavl, où le pays des Cosaques
(Petite Russie) déclara son union avec la Grande Russie moscovite, le Tsarat.



- 534 —

leurs droits et leurs privilèges. Ceux des orthodoxes qui ne
les donnaient pas volontairement, étaient soumis à la torture.

Ces poursuites furent l'origine de toute une littérature
apologétique de la part des orthodoxes qui, ne trouvant plus
aucune défense de leurs droits dans les tribunaux, en
appelèrent à la publicité, sans grand résultat, il est vrai; cependant,

leurs écrits servaient la bonne cause en ce qu'ils
raffermissaient les orthodoxes dans leur foi. Parmi ces ouvrages
apologétiques, il faut surtout citer la »Palinodie» de Zacharie
Kopystensky, grand philologue et savant théologien. Cet

ouvrage peut servir de preuve de la haute instruction qu'on
recevait dans les écoles organisées par les soins de nos
confréries. L'auteur, outre ses grandes connaissances en grec et
en latin, fait preuve d'une remarquable érudition théologique;
il indique une masse de falsifications clans les textes des Pères
de l'Eglise et des saints canons, contenues dans les ouvrages
de ses adversaires ; il prouve surabondamment que le schisme
dans l'Eglise universelle a été amené par les prétentions du

pape à une primauté tout autre que celle que lui avait octroyée
l'Eglise ; il prouve que cette primauté réduisait à néant la
liberté religieuse à laquelle sont appelés tous les chrétiens.
La foi, dit Kop3*stensky, est le bien souverain de l'âme sur
cette terre ; le créateur la met à la portée de tous les hommes.
C'est par la foi que nous arrivons à comprendre les lois
suprêmes du monde immatériel, de l'esprit, et que nous
pouvons entrevoir les mystères de l'avenir; c'est elle, enfin, qui
nous donne la possibilité de nous élever au-dessus des
souffrances que nous ménage notre vie terrestre. Pouvons-nous
ne pas la défendre contre ceux qui veulent nous l'arracher?

Mais si à Kiew, en Petite Russie, les affaires prenaient
une tournure plus heureuse, dans la Russie occidentale la
position devenait désastreuse. En 1623, la populace de Vitebsk,
poussée à bout par les violences de l'évêque Josaphat Koun-
tzéwitch, le tua. Cette mort fut suivie de terribles représailles.
Le pape Urbain VIII, dans sa lettre du 10 février 1624 au roi,
lui donnait les conseils les plus inhumains: «Maudit», disait
le Saint-Père, « maudit sera celui qui retiendra son glaive et

l'empêchera de verser le sang. » Et en même temps il demandait

au roi la suppression des confréries.



— 535 —

L'évêque uniate Routsky profita des troubles de Vitebsk
pour perdre la confrérie de Vilna, qu'il accusait d'y avoir pris
part. La position des orthodoxes devenait intolérable ; ce

furent, cette fois encore, les confréries de la Petite Russie qui
vinrent au secours de leurs frères opprimés. L'illustre hetman
des Cosaques, Sagaydatchny, profitant de la haute position
qu'il occupait auprès du roi, grâce à la part glorieuse qu'il
avait prise à la victoire gagnée sur les Turcs (près de Khotim),
écrivait au roi en faveur des confréries et les aidait
personnellement. De toutes parts, les orthodoxes, de Lvov, de Vilna,
de Mohilew, etc., s'adressaient à lui, en le suppliant de les
protéger contre l'ennemi commun et de sauver les confréries.

Le métropolitain de Kiew, Job Boretzky, secondait le
hetman dans ses efforts ; il tâchait aussi de trouver un appui
à Moscou, chez le tsar Michel et, plus tard, chez son fils, le
tsar Théodore, qui recevaient avec bienveillance les plaintes
de leurs coreligionnaires *), autant que le leur permettait l'état
de la Russie, qui se relevait à peine de ses désastres, car au
commencement du XVIIe siècle elle se trouvait à deux doigts
de sa perte, ayant à combattre en même temps la Pologne
et la Suède, l'une et l'autre très puissantes à cette époque.

Parmi les mesures prises par Job au concile qu'il convoqua

à Kiew pour raffermir et réorganiser l'Eglise orthodoxe
dans la Petite Russie, il faut citer en première ligne les soins
qu'il prit pour développer, autant que faire se pouvait, les
confréries religieuses, les écoles et la presse. Le concile de
Kiew décréta que cette presse « qui démasquait si bien les
erreurs des Latins, en s'appuyant sur la raison, en esprit et
sans médisance », devait continuer à défendre l'orthodoxie.
Le concile exhorta les ecclésiastiques, grands et petits, « à donner

l'exemple d'une vie chaste et sainte, à supporter les
persécutions et la mort même pour leur foi, à préparer leurs
ouailles à marcher dans la même voie, en établissant entre
pasteurs et brebis des rapports basés sur une confiance et un
amour mutuels. » Le métropolitain, qui s'appliquait à soutenir
les confréries, était en rapports constants avec leurs repré-

*) Les Polonais capables de s'élever au-dessus de l'idée jésuitique prévoyaient
le danger des persécutions religieuses. Le grand-chancelier Zamoyski, homme d'Etal
et homme de guerre, prédisait la perte de la Pologne, si on ne changeait pas la
politique; sa voix resta sans écho et la Pologne succomba. (Note du traducteur.)



— 536 —

sentants, surtout avec ceux des confréries de Lvov e: de

Vilna. Il convoqua souvent des conciles locaux, auxquels il
appelait toujours les représentants des confréries religieuses,
ainsi que des laïques, ce qui établissait une entente, un lien
indissoluble entre le clergé et ses ouailles.

En dehors des questions spécialement religieuses et
ecclésiastiques, relatives à leurs affaires intérieures, les confréries
envoyaient souvent des députés aux diètes et diétines du

royaume. Ces députés étaient chargés de défendre devant le

gouvernement les droits de la religion orthodoxe et de la
nationalité russe. Ces expéditions, surtout celles qui allaient à

Varsovie, exigeaient des dépenses considérables ; mais les
confréries étaient prêtes à tous les sacrifices pour sauver leur
religion et leur nationalité.

Malgré toutes les persécutions imaginables, les confréries
continuaient à lutter, surtout clans la sphère littéraire; la
typographie de la confrérie de Vilna rendait, sous ce rapport, des

services importants. Elle éditait, outre de nombreux ouvrages
polémiques, des manuels et des livres philologiques, des livres
de prières et aussi le Nouveau Testament ; leurs écoles
prospéraient et possédaient de riches bibliothèques. Tout cela provoquait

la haine des Uniates et des Latins, qui se livraient à

tous les excès possibles pour détruire ce que faisaient les
orthodoxes. La confrérie de Lvov tâchait de ne pas se laisser
distancer par ses sœurs. Celle de Kiew prospérait ; non
seulement toute la noblesse du pays, mais encore la majeure
partie des Cosaques Zaporogues était inscrite parmi ses membres.

De temps en temps, les confréries parvenaient à obtenir
du roi la sanction de leurs privilèges (1629), mais les Polonais

et les Uniates les faisaient bientôt révoquer ou les
enlevaient de vive force.

Les statuts qui réglaient la vie intérieure des confréries
étaient stricts et détaillés. Citons quelques-unes des règles que
devaient observer les membres. L'une des fonctions les plus
importantes de la confrérie était l'élection du prêtre présidant
la confrérie ; on apportait le plus grand soin à ce qu'il fût
digne de ce poste, prêt à tous les sacrifices pour servir sa

religion; il devait, en outre, servir d'exemple à tous les frères
«dans la voie du salut».



— 537 —

L'entrée dans la confrérie se faisait sur une simple demande
d'admission présentée au prêtre de la confrérie, demande
dans laquelle on disait qu'on était prêt à se soumettre aux
règles de la confrérie; on baisait la croix que présentait le

prêtre, on donnait la main aux frères et on devenait membre
de la confrérie, après avoir toutefois versé six « gros » (groschen).
Excepté ce versement d'entrée, on payait mensuellement quatre
monnaies « blanches » (argent).

Les rapports les plus amicaux et les plus fraternels
existaient entre les membres de la confrérie ; toute infraction aux
devoirs d'estime et de respect mutuels était discutée par les
frères et, s'il y avait lieu, punie; le coupable devait faire, dans
tous les cas, ses excuses. L'assemblée des membres avait une
juridiction étendue sur la vie privée des frères. Si l'un d'eux
oubliait ses obligations, s'il menait un genre de vie peu
conforme aux règles, aux devoirs d'un chrétien, ses frères le
sermonnaient avec calme et amour; si cela ne suffisait pas, on
en référait au prêtre, qui infligeait une punition selon les

usages; si le délinquant ne s'amendait pas, le prêtre le dénonçait

à l'assemblée, et les frères cessaient leurs rapports avec
lui jusqu'à ce qu'il eût fait amende honorable et qu'il se fût
soumis.

Les services divins étaient, comme on le pense bien,
fréquents et suivis.

Les confréries apportaient leurs plus grands soins à la
construction d'églises, d'écoles et (dans les grands centres) à

l'organisation de typographies. Le choix du directeur de
l'école se faisait avec une sévérité et une attention toutes
particulières; le règlement des confréries exigeait qu'il fût un
exemple de moralité et qu'il menât une vie toute chrétienne.
Il devait aimer également tous ses élèves, sans faire la moindre
différence entre les riches ou les nobles et les pauvres ou les
humbles ; tous avaient des droits identiques à ses soins. Les
élèves devaient aussi suivre avec constance les services divins.
On communiait souvent (au moins pendant les quatre carêmes
annuels). La discipline s'étendait, autant que possible, à la vie
de famille; ainsi les membres de la famille devaient aider les
enfants à préparer leurs leçons, etc. Cette forte discipline
n'était imposée qu'à ceux qui s'y soumettaient volontairement;
les élèves des écoles, avant d'être admis définitivement, pas-



— 538 —

saient plusieurs jours de noviciat à titre d'essai; si la discipline

leur paraissait trop rude, ils n'entraient pas à l'école.
L'égalité la plus complète régnait parmi les élèves.

Les cours suivis à l'école étaient consacrés surtout à
l'étude des lettres et de la théologie ; entre eux, les élèves
devaient parler principalement en grec et en slavon ; ils
devaient s'entr'aider dans la préparation de leurs leçons. Le
cours complet comprenait généralement la grammaire, le rituel
de l'Eglise, le chant, la dialectique, la rhétorique, de plus une
étude spéciale de l'Ecriture sainte, des Pères de l'Eglise, des

philosophes et des poètes (voir le règlement de la confrérie de

Loutzk).
Un des résultats les plus intéressants de la vie des

confréries était la fondation de confréries de jeunes gens '), comme
annexes ou filiales des confréries ordinaires. Ces jeunes confréries

étaient dirigées par le prêtre et par deux membres de la
grande confrérie. De nombreux documents du XVIIe siècle se

rapportent à la vie et à l'activité de ces jeunes confréries, dont
les statuts étaient parfois approuvés par les patriarches ; elles
s'organisaient non seulement dans la Russie occidentale, mais
encore en Galicie et dans la Pologne même, par exemple à

Zamostié (Zamosc).
Ces confréries de jeunes gens jouissaient de la plus

grande bienveillance de la part des autorités ecclésiastiques,
qui voyaient en elles une espèce de réserve pour les confréries

des adultes, une garantie de leur existence ultérieure.
Dans les chartes qu'accordaient les évêques aux confréries de

jeunes gens, se manifestait un esprit profondément chrétien.
Ainsi, le métropolitain de Kiew, en confirmant les statuts de

la jeune confrérie de Loutsk (1632), s'exprima ainsi: «Si le
Tout-Puissant vous aide à faire quelque bien, veillez, avant
tout, à ce que l'esprit de fierté et de vanité ne s'empare pas
de votre âme; écartez soigneusement tout sentiment de haine
et de rancune; oubliez les offenses. Que l'esprit de soumission,
d'humilité, d'obéissance, règne dans vos rapports avec vos
parents et vos anciens... Dans vos réunions, vous devez éviter
tout sujet de scandale, toute action déplacée. Vous devez

') Actuellement, en Occident, il y a aussi de ces «Unions, Vereine» de jeunes

gens, qui ont une si bonne influence sur la génération nouvelle. — (Note du

traducteur.)



— 539 —

vous appliquer à l'étude et à la méditation des écrits qui ont
rapport à la religion et à la science. Donnez tous vos soins à

maintenir votre école ; occupez-vous de bienfaisance, dans votre
milieu surtout ; aimez votre doctrine orthodoxe, observez le
rite, gardez-vous des enseignements hérétiques, menez une
vie pure et sans tache, cultivez l'amour de votre prochain...
Tout cela servira à la glorification du Seigneur et à votre
salut. »

Nous arrivons maintenant à la glorieuse époque de Pierre
Mogila, qui, plus que tout autre hiérarque de cette époque,
comprenait l'importance des confréries religieuses dans la lutte
qu'avait à soutenir l'Eglise orthodoxe contre les représentants
de l'union avec Rome.

Un Orthodoxe.
(A continuer.)

Revue intern, de Théologie. Heft 19, 1897. 36


	Le confréries religieuses dans l'ancienne Russie

