
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Resultats de l'ancien-catholicisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


506

RESULTATS DE L'ANCIEN-CATHOLICISME.

Après vingt-sept ans d'existence, de travail et de lutte,
l'ancien-catholicisme peut faire son examen de conscience, à

la lumière de cette parole du Maître : «Vous les reconnaîtrez
à leurs fruits. Cueille-t-on des raisins sur des épines, ou des
figues sur des chardons? Tout bon arbre porte de bons fruits,
mais le mauvais arbre porte de mauvais fruits. Un bon arbre
ne peut porter de mauvais fruits, ni un mauvais arbre porter
de bons fruits. Tout arbre qui ne porte pas de bons fruits est

coupé et jeté au feu. C'est donc à leurs fruits que vous les
reconnaîtrez (Matth., VII, 16—20).»

Voyons donc, en toute sincérité, ce que nous avons
produit. Certes, notre œuvre est loin d'être terminée; mais, s'il est
vrai qu'elle soit bonne, a-t-elle déjà produit de bons fruits, et
quels sont-ils? Nous avons voulu travailler à la réforme du
catholicisme occidental et au rétablissement de l'union des

Eglises vraiment chrétiennes; cette réforme et ce rétablissement

sont-ils réellement en voie d'exécution? Ne pouvons-nous
pas dire déjà: Multa renascuntur quœ jam cecidere? S'il est
vrai qu'une tentative généreuse produit toujours quelque bien,
ne pouvons-nous pas, la main sur la conscience, nous rendre
témoignage que nous avons combattu le bon combat, et montrer

aux hommes impartiaux, à ceux qui savent regarder et
qui veulent voir, le froment qui verdoie dans les sillons?

I. Résultats dogmatiques.
1° Si la monstruosité de l'infaillibilité papale n'a pas réussi

à corrompre toute l'Eglise catholique d'Occident, à qui le doit-



— 507 —

on A l'Eglise ancienne-catholique, qui ne s'est pas contentée
de protester contre elle, et qui l'a encore réfutée à tous les

points de vue, sur le terrain de l'exégèse biblique, sur le
terrain de la tradition et de la patrologie, sur le terrain de l'histoire

ecclésiastique, etc. Grâce à Dieu, l'Eglise catholique d'Occident

n'a pas entièrement prévariqué ; beaucoup de ses membres,

dans le secret, repoussent ce dogme ridicule et scandaleux,

dont Léon XIII lui-même n'ose pas faire mention, mais
cette protestation secrète est insuffisante. C'est de l'Eglise
ancienne-catholique qu'est partie la protestation visible, éclatante,
qui empêche l'erreur de triompher. Que les théologiens
papistes fassent la conspiration du silence autour des ouvrages
publiés contre ce faux dogme par les théologiens anciens-catholiques,

on le conçoit. Mais, outre que leur silence est moins
du dédain que de l'impuissance (ce qui est déjà un hommage
indirect), nous avons, comme justice rendue à nos travaux, les

témoignages des sommités théologiques, soit des Eglises orientales,

soit de l'Eglise anglicane, soit des Eglises protestantes.
Il suffit.

2° Non seulement les anciens-catholiques ont combattu,
rejeté et réfuté le faux dogme de l'infaillibilité papale, ils ont
encore combattu, rejeté et réfuté tous les autres faux dogmes
du système papiste : ceux qui sont enseignés dans le «

Syllabus », celui de l'immaculée-conception, ceux que les papes
ont prétendu définir dans leurs conciles pseudo-œcuméniques;
dogmes que nombre de théologiens gallicans n'ont tolérés qu'en
leur donnant une signification autre que celle qui était visée

par le parti ultramontain, mais qui étaient en train de prendre
pied dans les esprits ignorants, paresseux ou routiniers, comme
des formules auxquelles ni on ne croit ni on ne croit pas,
auxquelles on est simplement habitué et que l'on ne veut ni
examiner ni discuter. Qui encore a sauvé la vérité catholique de
cette paresse, de cette indifférence, de cet étranglement sournois,

lent, ténébreux? L'Eglise ancienne-catholique, qui a compris

que, s'il faut être logique contre l'infaillibilité papale, il
faut l'être aussi contre tous les autres faux dogmes de Rome.

3° En démontrant que tous ces faux dogmes de Rome
étaient de faux dogmes, les théologiens anciens-catholiques ont

Uevue intern, de Theologie. Heft 19.1S97. 31



— 508 —

rétabli la notion même du dogme dans sa vérité et son ancienne
lumière. Déjà au moyen âge, on avait singulièrement abusé
des mots : schisme, hérésie, dogme. On les avait appliqués très
arbitrairement, et l'on avait souvent appelé hérésie ce qui
n'était nullement une hérésie. Les conciles papistes de Latran
et de Vienne, par exemple, le concile même de Pise, sont
tombés dans cette confusion. Et de même qu'on a appelé hérésie
ce qui n'en était pas, ainsi a-t-on appelé dogme ce qui n'en
était pas. Bref, on en était venu à dogmatiser et à définir des

propositions absurdes, et à considérer comme dogmatisables
et définissables toutes les spéculations des théologiens, du
moment que le pape, soutenu de sa majorité episcopale ou monacale,

trouvait son intérêt à les ériger en dogmes. Grâce aux
trucs de la tradition latente, de la foi implicite, des jugements
dogmatiques, des faits dogmatiques, de la foi théologique, et
des syllogismes commodes inventés pour faciliter l'extraction
des propositions de foi dites implicites d'abord et explicites
ensuite, Rome pouvait fabriquer tous les dogmes à sa convenance.

Or, les anciens-catholiques ont nettement rétabli la nécessité

de distinguer les dogmes d'avec les spéculations théolo.
giques : les dogmes, qui sont tout ce que Dieu a révélé aux
hommes et cela seulement qu'il a révélé; les spéculations
théologiques, qui sont, non plus la parole de Dieu, non plus
la parole du Christ, mais les explications individuelles des

hommes; explications qui, si évidentes et si fondées qu'elles
paraissent, si voisines qu'elles puissent être des dogmes, restent
toujours des produits de l'esprit humain et par conséquent ne
sauraient être imposées à qui que ce soit comme des vérités
divines. Cette distinction du dogme et de la spéculation
théologique est de la plus haute importance ; c'est elle qui, bien
faite, rendra au dogme sa valeur aux 3-eux des hommes qui,
le confondant avec les théories souvent absurdes de tel ou tel
théologien, ne lui accordent plus ni créance ni considération.
Toute la réforme de la théologie est en germe dans cette
distinction.

4° Il ne suffisait pas de rétablir cette distinction, il fallait
encore remettre en lumière le moyen sûr et infaillible de

distinguer, dans toutes les questions dites dogmatiques, le dogme



— 509 —

et les spéculations purement théologiques. Or, les anciens-catholiques

ont, en effet, rappelé à la mémoire des catholiques le
critérium catholique formulé par Vincent de Lérins : « ce qui
a été cru partout, toujours et par tous » ; critérium oublié non
seulement des protestants, mais aussi des ultramontains et
même de beaucoup de gallicans, ceux-ci se contentant, pour
reconnaître le dogme, du consentement du pape et des évêques.
Les anciens-catholiques n'ont nullement érigé le critérium de
Vincent de Lérins en fondement de la foi ; car le fondement
catholique de la foi catholique est la parole même de Dieu et
la véracité même de Dieu. Mais ils lui ont rendu sa valeur
comme critérium, c'est-à-dire comme moyen de connaissance
des dogmes: le témoignage constant, universel et unanime de

l'Eglise chrétienne universelle, ne fait pas les dogmes, mais il
les fait connaître ; il permet de les distinguer des opinions
particulières et diverses des théologiens. Les anciens-catholiques,
en montrant que les plus grandes sécurités historiques ne sont
ni clans l'examen individuel, ni dans la Bible interprétée d'après
l'opinion de chacun, ni dans la décision individuelle du pape,
ni dans le témoignage du pape et des évêques, mais bien dans
la constatation historique du fait de la croyance constante,
universelle et unanime de l'Eglise chrétienne universelle à telle
et telle vérité comme venant de J.-C. même, les anciens-catholiques,

dis-je, en dirigeant leurs travaux d'après cette règle de
l'ancienne Eglise, ont rendu au monde théologique un service
signalé, dont la valeur apparaîtra d'autant plus que les
divisions deviendront plus profondes là où cette règle n'est pas
suivie.

5° Une notion parallèle à cette dernière est la notion d'oe-

cuménicité. Les ultramontains l'avaient faussée, en déclarant
œcuméniques des conciles qui ne sont qu''occidentaux, comme
si l'Eglise romaine était, à elle seule, toute l'Eglise chrétienne
universelle. Les anciens-catholiques ont repris la notion de

l'Eglise une et indivisée des huit premiers siècles; et, logiquement,

ils ont reconnu l'œcuménicité des sept conciles œcuméniques,

qui, de fait, ont été reconnus comme tels non seulement

par l'Orient, mais aussi par l'Occident jusqu'au XVIe siècle.
Quant aux conciles qui n'ont été tenus ou ratifiés que par le
parti de la papauté ; conciles dont plusieurs théologiens galli-



— 510 —

cans ont rejeté l'œcuménicité, et que l'unanimité des Eglises
orientales a également répudiés ; conciles qui s'étendent du
IXe au XIXe siècle, il est clair que les anciens-catholiques ont
bien fait de leur donner la seule caractéristique qui leur
convienne, à savoir que ce sont des conciles papistes et non
œcuméniques. Donc, le bloc des vingt-deux conciles dits œcuméniques

est maintenant et à jamais fendu en deux: sept d'un
côté, les vrais œcuméniques; quinze de l'autre, les faux.

6° En agissant de la sorte, les anciens-catholiques ont du
même coup rendu hommage à l'orthodoxie de l'Eglise orientale.

A dessein laissée dans l'ombre par la jalousie de Rome,
calomniée comme coupable d'un schisme dont la papauté
romaine est la première cause, cette Eglise, qui n'a jamais altéré
le symbole œcuménique et qui n'a jamais cessé d'en appeler
à la foi des Pères et de la tradition universelle, cette Eglise
méritait d'être glorifiée en Occident comme vraiment catholique.

Aussi, les anciens-catholiques, dès le début de leur
réforme, lui ont-ils adressé l'expression de leur vénération, en
lui tendant la main et en lui témoignant un vif désir d'une
union sincère et profonde dans l'unité d'une même foi et dans
les sentiments d'une même autonomie et d'une même indépendance.

7° L'ancien-catholicisme a contribué également à éclaircir
l'idée de l'union des Eglises chrétiennes. Cette idée avait été
obscurcie soit par les papistes, qui en ont fait une soumission
au pape, soit par les protestants, qui en ont fait une simple
confraternité de sentiments et de bons rapports, nonobstant les

croyances opposées et même contradictoires. Pour les anciens-
catholiques, la véritable union n'est ni une soumission au pape,
ni une omission du dogme. Toute Eglise doit être soumise à

J.-C, son chef, et à J.-C. seulement; aucune ne doit être
soumise à un pape quelconque. Toute Eglise particulière faisant
partie de l'Eglise universelle par la profession de la vraie foi,
doit, par cela même, subordonner son attitude particulière aux
décisions de l'Eglise universelle dont elle fait partie ; car, sans
cette subordination, il y aurait schisme ou hérésie. Mais cette
subordination à l'Eglise universelle n'entraîne pas d'autre
soumission que la soumission à l'autorité de J.-C, autorité à la-



— 511 —

quelle l'Eglise universelle elle-même doit être également
soumise.

Toute Eglise particulière qui serait sortie de l'Eglise
universelle par le schisme et l'hérésie, ne pourrait évidemment
être réunie aux autres Eglises particulières qu'en rentrant dans
l'Eglise universelle. Mais toute Eglise particulière qui n'est pas
sortie de l'Eglise universelle, n'a nullement à y rentrer. C'est
ainsi que les anciens-catholiques, qui ne sont jamais sortis de

l'Eglise universelle, et qui ont même rompu avec la hiérarchie
romaine pour rester fidèles à la foi de l'Eglise universelle, n'ont
pas à rentrer dans cette Eglise universelle ; ils y sont et ils
n'ont jamais cessé d'jT être par leur foi même et par leur
baptême : unus Christus, una jides, unum bciptisma.

La rupture entre l'Eglise d'Orient et l'Eglise d'Occident
ayant été faite surtout par la faute des papes, doit être rétablie

; et c'est ce rétablissement que les anciens-catholiques
désirent opérer, non pas en entrant dans l'Eglise orthodoxe
universelle, puisqu'ils n'ont jamais cessé de professer la foi
orthodoxe ; non pas en entrant dans l'Eglise orientale,
puisqu'ils sont occidentaux et non orientaux; mais simplement en

priant l'Eglise orthodoxe d'Orient de vouloir bien reprendre
avec eux les anciennes relations de fraternité, fondées sur la
profession de la même foi et sur la participation aux mêmes
sacrements, relations qui ont existé pendant les huit premiers
siècles de l'ère chrétienne.

Est-il besoin de le dire Ce n'est pas l'Eglise d'Orient qui
doit se réconcilier avec l'Eglise ancienne-catholique, comme si
celle-là avait blessé celle-ci. L'Eglise ancienne-catholique, n'ayant
pas davantage blessé l'Eglise d'Orient (car l'Eglise ancienne-
catholique répudie toute solidarité avec les fautes de la papauté),
n'a pas davantage à se réconcilier avec l'Eglise orientale, comme
si elle avait blessé cette dernière. La formule « se réconcilier
avec», étant blessante de part et d'autre, doit donc être écartée.
Au lieu du mot avec, il est mieux d'employer le mot entre, en
ce sens que la paix et l'union doivent être réellement rétablies
entre les deux Eglises. Les conditions que l'Eglise orthodoxe
d'Orient serait en droit d'exiger de la hiérarchie romaine et
de la papauté, qui ont été coupables envers elle et envers
l'Eglise universelle, ne sauraient être exigées de l'Eglise
ancienne-catholique, celle-ci représentant précisément les catho-



— 512 —

liques occidentaux restés fidèles à la foi orthodoxe universelle.
L'Eglise ancienne-catholique est une Eglise orthodoxe occidentale

; elle n'a donc aucune réparation à faire à une Eglise
qu'elle n'a jamais blessée, et dont elle a même toujours pris
la défense; en lui proposant la première la paix et l'union, en
lui exprimant même le vif désir que la paix et l'union soient
enfin rétablies entre elles, elle croit s'acquitter de son devoir et
rendre à l'idée de Y union sa signification exacte et sa portée
véritable.

8° Les anciens-catholiques, en remettant en avant la grande
question de l'union des Eglises vraiment chrétiennes, en la
replaçant dans son vrai jour et sur son vrai terrain, en lui
rendant sa notion exacte et toute sa portée, ne se sont pas bornés
à la théorie. Ils ont encore agi ; ils ont dès le principe fait
des efforts pour préparer cette grande œuvre. Les deux
Conférences de Bonn, les Congrès internationaux, les nombreuses
et importantes études publiées soit à part, soit dans la Revue
internationale de Théologie, n'ont pas peu contribué à en avancer
la réalisation. Plus d'un préjugé a déjà disparu, et plus d'une
question obscure a été élucidée. Que de chemin parcouru depuis
le Congrès de Lucerne!

N'eussent-ils fait que cela, les anciens-catholiques auraient
déjà bien servi la cause de l'Eglise chrétienne. Mais ils ont
fait plus encore, cro37ons-nous. En convoquant dans leurs Congrès

internationaux les membres des Eglises indépendantes de
Rome qui désirent sincèrement la paix et l'union, en créant
leur Revue internationale de Théologie pour faire écho à toutes
les études scientifiques et conciliantes, ils ont fourni à des

Eglises jusque-là séparées l'occasion de se voir, de se mieux
connaître et de se mieux apprécier. En appelant l'attention des

théologiens orthodoxes, anglicans et protestants sur toutes ces
hautes questions, si capitales pour la vitalité et le progrès de

l'Eglise chrétienne, n'ont-ils pas aidé ces Eglises à reprendre
en Occident, en face de la papauté romaine, une place pius
importante que celle qu'elles avaient occupée jusque-là? Plus
d'un théologien eminent de ces mêmes Eglises l'a déjà
remarqué et avoué; et c'est pour les anciens-catholiques une joie
toute chrétienne qui les dédommage amplement des injures et
des calomnies du parti papiste. Tant pis pour les théologiens



— 513 —

de ce parti, s'ils veulent continuer à se livrer à Y odium theo-

logicum ; ceux des autres Eglises, par le spectacle de leurs
discussions amicales, ont déjà donné la preuve de leurs
sentiments chrétiens ; et eux-mêmes ont senti plus d'une fois, dans
leurs réunions, la vérité de cette promesse du Maître : « Là où
deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu
d'eux » (Matth., XVIII, 20). Certes, l'union complète, parfaite,
est loin d'être terminée, mais la faute n'en est pas aux anciens-
catholiques ; en tout cas, elle est en bonne voie ; n'est-ce pas
déjà un immense résultat? Qui l'eût prévu avant le mouvement
ancien-catholique

ïï. Résultats constitutionnels.
9° La constitution de l'Eglise chrétienne, qui avait été

altérée si profondément en Occident, soit par celles des Eglises
protestantes qui se sont jetées dans le laïcisme et qui, par un
individualisme sans frein, ont à peu près perdu la notion de

l'Eglise, soit par l'Eglise papiste, qui a réduit TEglise universelle

à la seule hiérarchie et même à la seule personne du

pape, suivant ce mot de Pie IX: «Io sono la Chiesa;» la
constitution de l'Eglise chrétienne, dis-je, a été remise en

lumière, en Occident, par l'ancien-catholicisme. L'ancien-catholicisme,

en effet, a proclamé hautement que la hiérarchie n'est
pas toute l'Eglise; que le pape, non plus, n'est ni l'Eglise, ni
même le «chef» de l'Eglise; que, même s'il revenait à

l'orthodoxie, à la vraie foi catholique, il n'aurait droit qu'au titre
de patriarche de l'Occident, à la primauté entre égaux (primus
inter pares), primauté simplement d'honneur et nullement de

juridiction ; primauté qui ne lui confère aucun droit, mais
seulement le devoir d'être plus respectueux et plus obéissant que
tout autre évêque envers les décisions de l'Eglise. Car ce n'est

pas lui qui doit dominer et régenter l'Eglise; mais c'est l'Eglise
qui doit le dominer et le diriger.

10° Les anciens-catholiques, en niant que le pape fût le
chef de l'Eglise, ont affirmé que le seul chef de l'Eglise est
Jésus-Christ; qu'en effet, c'est Jésus-Christ seul qui la
gouverne par la doctrine qu'il a enseignée aux apôtres et aux
disciples, par les préceptes qu'il a imposés, par les moyens



— 514 —

de salut qu'il a établis; doctrine, préceptes, moyens de salut,
qui suffisent amplement à l'Eglise visible pour la maintenir
dans la vérité, dans la justice, dans la sainteté, et pour la
mettre à même de remplir saintement sa haute vocation, vocation

qui n'est nullement politique, mais uniquement religieuse.
Les anciens-catholiques, en rétablissant dans l'Eglise catholique

d'Occident cette doctrine très oubliée, estiment avoir
rendu à notre société, si confuse et si troublée par la papauté
politique actuelle, un service des plus importants.

11° Les anciens-catholiques, en remettant l'évêque de

Rome à sa vraie place, celle-là même que les anciens conciles
lui ont reconnue, ont rendu également à l'épiscopat la sienne.
Dans leur Eglise, ainsi que dans l'ancienne Eglise, les évêques
ne sont ni des princes-évêques, comme ils l'ont été sous l'ancien

régime, ni des délégués du pape, obligés de dire oui
quand le pape dit oui, et non, quand le pape dit non ; ils sont
modestement, avec leur conseil synodal et leur synode, les
surveillants de l'Eglise, les préposés à la garde de la foi et
de la discipline; de même qu'ils ne confèrent le sacrement de
l'ordre qu'avec le concours de leur presb3"tère, ainsi ils
n'administrent l'Eglise qu'avec la participation de leur conseil.
Chez les anciens-catholiques, le pacha romain est impossible,
non moins que le grand lama. Tandis que les évêques papistes
ne tiennent leur juridiction que du pape, source de toute autorité,

les évêques anciens-catholiques tiennent la leur de leur
élection par les fidèles et le clergé, et de leur consécration
episcopale. On voit la différence.

12° Les anciens-catholiques ont aussi rétabli dans l'Eglise
catholique d'Occident la vraie notion des fidèles en leur
restituant leurs droits comme témoins de la foi et comme membres

vivants et actifs de l'Eglise. C'est une véritable
résurrection. Simples machines passives et victimes d'une foi
aveugle, les simples fidèles de l'Eglise papiste, loin de ne relever

que du Christ, ne relèvent que du pape et de ses agents;
tandis que, dans l'Eglise ancienne-catholique, les simples
fidèles ont le droit et le devoir de se rendre compte de leur
foi, de sentir davantage la responsabilité de leurs actes, de

prendre part à l'administration de l'Eglise, sans pouvoir jamais



— 515 —

abdiquer entre les mains d'un directeur. Le directeur papiste
qui, sous prétexte de sanctifier et de sauver les fidèles, les
exploite, les inspire et leur impose le mot d'ordre, ne saurait
exister chez les anciens-catholiques, qui ne reconnaissent
d'autre médiateur que le Christ, et qui ne voient dans leurs
pasteurs que des ministres de la prédication, de la prière et
de la charité.

13° De la sorte, les anciens-catholiques ont rétabli en
même temps la vraie notion de l'Eglise, comme corps vivant
du Christ, et non pas comme corps passif du pape. Là où les
fidèles sont réunis au nom du Christ et non pas au nom du

pape ; là où les pasteurs sont des serviteurs et non des maîtres,
des coopérateurs du Christ et non des agents électoraux, ni
des colporteurs des ordres politiques du pape; là où les
évêques ne sont que les premiers gardiens du dépôt confié par
J.-C. à son Eglise, et non les premiers mandataires du pape;
là où règne le Christ et non le pape, là est vraiment l'Eglise
du Christ: le Christ, qui est la tête, et les disciples, qui sont
les membres; le Christ, qui est le cep, et les fidèles, qui sont
les branches.

Dans une telle Eglise, l'esprit d'anathème et de malédiction

ne saurait exister. Malheureusement, les schismes et les
hérésies sont toujours possibles là où il y a des hommes;
mais, dans l'Eglise du Christ, le schisme et l'hérésie ne
dépendent ni du pape, ni des seuls évêques. Comme il a été dit
précédemment, les anciens-catholiques ont rendu à ces deux
termes leur vraie signification. Aussi ne considèrent-ils pas
comme de vrais schismatiques et comme de vrais hérétiques
ceux qui ont été déclarés tels par la seule papauté et par les

inquisiteurs romains. Loin de là. Ils sont prêts à reviser le

procès de tous ces prétendus hérétiques du moyen âge, qui, la
plupart, n'ont été traités d'hérétiques que parce qu'ils ont
réclamé plus énergiquement la réforme de la papauté et du
clergé, et parce qu'ils ont protesté contre les erreurs, les

abus, les vices des couvents et de toute la hiérarchie romaine.
Les anciens-catholiques voient plutôt dans ces réformateurs et
ces martyrs des précurseurs de leur œuvre et des frères.

14° Chaque Eglise particulière constituée dans cet esprit
et sur cette base est autonome : ubi Spiritus Domini, ibi liber-



— 516 —

/r/5. La papauté a anéanti la liberté des Eglises particulières:
c'est un fait qu'aucune de celles qui sont soumises au pape
ne peut même pas faire le moindre statut sans être obligée
de le faire approuver par le pape. Les anciens-catholiques ont
heureusement rompu cette tyrannie et secoué cet esclavage;
ils ont repris la liberté de l'ancienne Eglise, liberté qui n'est
nullement la rupture des liens qui doivent unir les Eglises
particulières entre elles dans l'unité de la foi et de la charité,
mais liberté qui est le maintien de ces liens dans l'ordre et
dans la fraternité, clans l'unité et dans la diversité : car la

sagesse de Dieu et la grâce de Dieu, comme disent les
Ecritures, sont «multiformes». Toute nation a le droit d'avoir
son Eglise catholique nationale et autonome, unie, comme je
viens de le dire, aux autres Eglises catholiques nationales.

15° Les anciens-catholiques ont aussi rétabli la vraie notion
de la catholicité, en lui enlevant le sens de majorité numérique

ou géographique que Rome lui a donné faussement, et
en lui rendant sa signification d'autrefois. Je dis «d'autrefois»:
car, lorsque l'Eglise du Christ n'était encore qu'un puslllus
gl'ex, elle était cependant déjà catholique, c'est-à-dire universelle,

ou mieux encore intégrale, en ce sens qu'elle conservait

précieusement dans son intégralité le dépôt qui lui était
confié; qu'elle enseignait toute la doctrine du Christ, qu'elle
observait tous ses préceptes, qu'elle usait de tous ses moj'ens
de salut; qu'elle condamnait ceux qui voulaient faire dans ce

dépôt un choix (hérésie) à leur gré et en falsifier ainsi le
contenu. Telle était la vraie catholicité, opposée à l'hérésie et au
schisme : catholicité avant tout dogmatique et fondée sur
l'unité de la foi, l'unité du Christ et l'unité du baptême.

L'Eglise romaine a altéré la foi de l'ancienne Eglise, en
définissant et en imposant des dogmes qui sont non seulement

nouveaux, mais encore opposés aux anciens. Donc elle est
hérétique et non catholique; et en persistant à s'appeler catholique,

elle ment. Et ceux qui continuent à lui donner ce titre
sont dupes ou de leur routine ou de leur ignorance, à moins
que ce ne soit aussi pour la flatter et par intérêt.



— 517 —

III. Résultats disciplinaires.
16° L'Eglise ancienne-catholique n'a pas seulement remis

en lumière la distinction entre le dogme et la spéculation
théologique ; elle a également distingué avec une plus grande
clarté le dogme et la discipline. Si elle a enseigné que la foi
doit être une entre toutes les Eglises particulières, elle a

enseigné aussi que la discipline peut être variée, et que la vouloir

unique ou uniforme serait une grave erreur. Les théologiens

qui seraient tentés d'attacher à la discipline ecclésiastique

la même importance qu'au dogme, devraient donc corriger

leur point de vue.
Cet enseignement implique en même temps la distinction

entre les canons dogmatiques des conciles œcuméniques et les

canons simplement disciplinaires. De plus, en proclamant
l'autonomie des Eglises particulières, l'Eglise ancienne-catholique
a proclamé ipso facto le droit que chacune d'elles a de faire
l'application de ces canons disciplinaires au mieux de ses intérêts

spirituels; doctrine qui aujourd'hui est complètement
méconnue dans l'Eglise romaine, et pour cause, et qu'il était, par
conséquent, d'une extrême importance de rappeler aux catholiques

d'Occident.

17° Les anciens-catholiques ne se sont pas bornés à cette
déclaration sur la discipline en général, ils ont encore enseigné,

sur le point particulier du célibat ecclésiastique, qu'il est
abusif de le rendre obligatoire et d'en faire une loi stricte. Ils
ont donc, d'accord avec les Ecritures et avec une partie de la
tradition, permis le mariage des ecclésiastiques ; et, en cela,
ils croient avoir coupé à la racine tous les scandales qui
éclatent journellement dans l'Eglise romaine.

m

ÏV. Résultats liturgiques.
18° En rompant avec la doctrine scolastique de Vex

opere operato, les anciens-catholiques ont repris la doctrine de

l'ancienne Eglise sur la notion des sacrements. Ils ont donné
de cette notion une explication également éloignée du
matérialisme papiste et du figurisme vide de certains protestants.
Us ont montré J.-C. agissant lui-même dans les sacrements



— 518 —

comme le seul pontife de la nouvelle alliance et comme le
seul médiateur et le seul sanctificateur. Ils ont rendu ainsi à
la liturgie en général et aux sacrements en particulier leur
dignité, qui n'apparaît plus assez dans l'Eglise romaine, où
la place du Christ est prise par le prêtre même, et où les
signes, les gestes et les paroles de ce dernier remplacent trop,
aux 3Teux des masses, l'action même du Christ.

19° L'Eglise ancienne-catholique, en reprenant l'ancienne
manière d'administrer le sacrement de pénitence, et en
supprimant, par conséquent, la confession privée telle qu'elle se

pratique abusivement dans l'Eglise romaine, a supprimé du
même coup des scandales journaliers et guéri, en ce qui la
concerne, une des plaies de l'Eglise occidentale. Elle n'a pas
moins bien mérité des consciences et de l'Eglise, en supprimant

les indulgences papistes, qui ne sont qu'une indigne
exploitation de la crédulité des masses.

20° L'Eglise ancienne-catholique a répudié également
l'étrange doctrine de la transsubstantiation papiste, transsubstantiation

matérielle qui suppose une présence toute charnelle de
J.-C. dans l'eucharistie et une manducation également charnelle

dans la communion. En revenant au spiritualisme qui
ressort manifestement des paroles de J.-C. et de l'enseignement
des Pères, l'Eglise ancienne-catholique a conscience d'avoir
remis en lumière le culte en esprit et en vérité qu'ont pratiqué

les anciens chrétiens, avant les malheureuses disputes
d'école commencées au IXe siècle et continuées plus
malheureusement encore dans les siècles suivants ; disputes qui ont
abouti au grossier matérialisme eucharistique que nous vo3'ons
s'étaler aujourd'hui dans les processions grotesques, dans les
adorations perpétuelles et dans le truc des hosties sanglantes.

21° La reprise de la langue vulgaire dans la célébration
du culte public et dans l'administration des sacrements, a été
aussi une réforme éminemment utile, qui a permis aux fidèles
de comprendre leurs propres prières, de s'intéresser davantage
aux cérémonies liturgiques, et de faire des exercices du culte
des actes de conscience, compris, sentis et voulus, au lieu des
actes routiniers et irrationnels auxquels s'abandonnent ceux



— 519 —

qui ne comprennent ni les louanges qu'ils adressent à Dieu,
ni les sentiments qu'ils lui expriment.

22° Les anciens-catholiques, en abolissant non seulement
le honteux trafic des messes, mais aussi la perception de tout
casuel dans l'administration des sacrements, ont rendu au ministère

ecclésiastique sa dignité et sa pureté. Les pauvres sont
ainsi sur le même pied d'égalité que les riches; les uns et les

autres sont plus libres et, d'autre part, les prêtres plus
respectés et plus désintéressés.

V. Résultats politico-ecclésiastiques.

23° Les anciens-catholiques n'ont nulle part combattu les
lois de l'Etat, même là où les gouvernements ne leur ont pas
rendu justice. Ils ont vraiment rendu à César ce qui est de

César et à Dieu ce qui est de Dieu. En cela ils ont contribué
au maintien de l'ordre et de la paix publique, et ils ont montré

comment l'Eglise peut concourir avec l'Etat à assurer le
bien moral et le bien matériel du pays. L'importance de cette
attitude vraiment religieuse et chrétienne sera d'autant plus
appréciée, si l'on considère la conduite contraire de l'Eglise
papiste, Eglise dont le pape actuel ne s'occupe guère que de

politique, et dont le clergé, chaque jour plus militant et plus
agressif, combat tous les gouvernements qui résistent à ses

ambitions, met la dissension dans les Etats et les familles,
arme les cit03*ens les uns contre les autres, paralyse les efforts
des plus sages et introduit, partout où il domine, la division
et la ruine.

24° Non seulement l'Eglise ancienne-catholique n'est pas
une Eglise politique, elle n'est pas davantage une Eglise socialiste.

Si dans certains pa3_s elle prend le titre de nationale,
c'est uniquement pour témoigner de ses bons rapports avec
l'Etat qui la reconnaît comme telle, mais ce n'est nullement
pour s'immiscer dans le domaine de la politique et dans les
choses de l'Etat. Ses évoques, appliqués à leurs devoirs
épiscopaux, ne publient aucune lettre pastorale soit politique, soit
socialiste. Ses prêtres, dévoués aux simples fidèles, quels qu'ils
soient, compatissants envers les pauvres et les malheureux,



— 520 —

s'appliquent à soulager de leur mieux les misères de tous;
mais aucun ne les exploite, aucun n'en fait un piédestal ou
une grosse caisse pour attirer l'attention des naïfs, aucun ne
leurre le peuple, ni dans les cercles, ni clans les assemblées

publiques, ni ailleurs, par des mots à effet, par des formules
politiques aussi trompeuses que sonores, toujours impuissantes
à améliorer le sort des malheureux. Aucun prêtre ancien-catholique

n'a pactisé avec l'anarchie, ni de loin, ni de près. Aucun
n'a cédé à ce courant néfaste qui tend à faire oublier à trop
d'ecclésiastiques leur mission évangélique, leur vocation
exclusivement religieuse et sacerdotale. A ce point de vue encore,
l'Eglise ancienne-catholique a donné un exemple sage, dont
les chrétiens sérieux apprécieront d'autant plus l'utilité qu'il
est moins suivi dans d'autres Eglises.

Tels sont les principaux services que nous cro3rons avoir
rendus à la cause chrétienne, à l'Eglise et à la société. Sans

doute, ce ne sont que des commencements; mais le laboureur
laboure et le moissonneur moissonne. Nous ne sommes que des

laboureurs. A chaque jour suffit sa peine. Dieu, qui fait mûrir
les fruits et les moissons, fera le reste. Il voit la pureté de

nos cœurs et de nos intentions.
Mais, dira-t-on, l'Eglise ultramontaine demeure toujours la

même. Depuis la réforme ancienne-catholique, elle n'a pas
diminué numériquement; elle reste compacte, serrée, peut-être
même plus serrée qu'auparavant. Nous répondons que, si elle
reste numériquement et quantitativement la même, cependant
sa situation dogmatique et morale n'est plus la même. Son tronc
est fendu en deux parties, entre lesquelles le coin ancien-catholique

s'enfonce chaque jour davantage : d'un côté, les ultramontains

fanatiques, plus serrés entre eux, il est vrai, mais on voit
pourquoi; de l'autre, les indifférents et les incrédules qui font
encore partie du tronc, mais qui se séparent de plus en plus
des fanatiques, et l'on voit aussi pourquoi. Cet état est
évidemment anormal et morbide; ces deux extrêmes ne tiendront
pas toujours ensemble ; une désagrégation est tôt ou tard
inévitable. En tout cas, il est certain que les anciens-catholiques,
en creusant de plus en plus les questions religieuses, enfonceront

de plus en plus leur coin entre les deux fractions de

l'arbre ultramontain.



— 521 —

C'est donc avec raison que les orthodoxes orientaux
considèrent l'Eglise ancienne-catholique comme une Eglise orthodoxe

occidentale, et qu'ils la croient capable d'affaiblir de plus
en plus le papisme et la papauté. La fronde de David n'était
qu'une fronde, et David n'était encore qu'un humble berger;
et cependant le petit David avec sa fronde a abattu le géant
Goliath. Le Goliath de l'Eglise papiste tombera, lui aussi; nous
en avons la conviction profonde et le ferme espoir, parce que
nous cro3xons inébranlablement au triomphe de la vérité. En
attendant, c'est avec une piété toujours plus vive que nous
relisons ce passage du Ier livre de Samuel (XVIII, 42-46):
«Et le Philistin méprisa David, ne voyant en lui qu'un enfant;
et après l'avoir maudit par ses dieux, il ajouta: Viens vers
moi et je donnerai ta chair aux oiseaux du ciel et aux bêtes
des champs. Et David dit au Philistin : Tu marches contre moi
avec l'épée, la lance et le javelot; et moi, je marche contre
toi au nom de l'Eternel, du Dieu de l'armée d'Israël que tu as
insultée. Aujourd'hui l'Eternel te livrera entre mes mains, je
t'abattrai et je te couperai la tête. » Ou plutôt, nous ne demandons

pas la mort du pécheur, mais qu'il se convertisse et
qu'il vive.

E. Michaud.


	Resultats de l'ancien-catholicisme

