Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Resultats de 'ancien-catholicisme
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 506 —

RESULTATS DE L'ANCIEN-CATHOLICISME.

Apres vingt-sept ans d’existence, de travail et de lutte,
I'ancien-catholicisme peut faire son examen de conscience, a
la lumiere de cette parole du Maitre: «Vous les reconnaitrez
a4 leurs f{ruits. Cueille-t-on des raisins sur des épines, ou des
figues sur des chardons? Tout bon arbre porte de bons fruits,
mais le mauvais arbre porte de mauvais fruits. Un bon arbre
ne peut porter de mauvais fruits, ni un mauvais arbre porter
de bons fruits. Tout arbre qui ne porte pas de bons fruits est
coupé et jeté au feu. Clest donc a leurs fruits que vous les
reconnaitrez (Mntth., VII, 16—20).»

Voyons donc, en toute sincérité, ce que nous avons pro-
duit. Certes, notre ceuvre est loin d'étre terminée; mais, s'il est
vrai qu'elle soit bonne, a-t-elle déja produit de bons fruits, et
quels sont-ils? Nous avons voulu travailler & la réforme du
catholicisme occidental et au rétablissement de 1l'union des
Eglises vraiment chrétiennes; cette réforme et ce rétablisse-
ment sont-ils réellement en voie d'exécution? Ne pouvons-nous
pas dire déja: Multa renascuntur que jam cecideve? S'il est
vrai qu'une tentative généreuse produit toujours quelque bien,
ne pouvons-nous pas, la main sur la conscience, nous rendre
témoignage que nous avons combattu le bon combat, et mon-
trer aux hommes impartiaux, & ceux qui savent regarder et
qui veulent voir, le froment qui verdoie dans les sillons?

I. Résultats dogmatiques.

1° Si la monstruosité de l'infaillibilité papale n’a pas réussi
a corrompre toute I'Eglise catholique d’Occident, & qui le doit-



— 507 —

on? A T'Eglise ancienne-catholique, qui ne s'est pas contentée
de protester contre elle, et qui 'a encore réfutée a tous les
points de vue, sur le terrain de l'exégese biblique, sur le ter-
rain de la tradition et de la patrologie, sur le terrain de I'his-
toire ecclésiastique, etc. Grace a Dieu, 1'Eglise catholique d’Occi-
dent n'a pas entierement prévariqué; beaucoup de ses mem-
bres, dans le secret, repoussent ce dogme ridicule et scanda-
leux, dont Léon XIII lui-méme n’ose pas faire mention, mais
cette protestation secrete est insuffisante. Clest de I'Eglise an-
cienne-catholique qu'est partie la protestation visible, éclatante,
qui empéche l'erreur de triompher. Que les théologiens pa-
pistes fassent la conspiration du silence autour des ouvrages
publiés contre ce faux dogme par les théologiens anciens-catho-
liques, on le congoit. Mais, outre que leur silence est moins
du dédain que de l'impuissance (ce qui est déja un hommage
indirect), nous avons, comme justice rendue & nos travaux, les
témoignages des sommités théologiques, soit des Eglises orien-
tales, soit de I'Eglise anglicane, soit des Eglises protestantes,
Il saffit.

2° Non seulement les anciens-catholiques ont combattu,
rejeté et réfuté le faux dogme de linfaillibilité papale, ils ont
encore combattu, rejeté et réfuté tous les autres faux dogmes
du systéme papiste: ceux qui sont enseignés dans le « Syl-
labus », celui de l'immaculée-conception, ceux que les papes
ont prétendu définir dans leurs conciles pseudo-cecuméniques;
dogmes que nombre de théologiens gallicans n'ont tolérés qu'en
leur donnant une signification autre que celle qui était visée
par le parti ultramontain, mais qui étaient en train de prendre
pied dans les esprits ignorants, paresseux ou routiniers, comme
des formules auxquelles ni on ne croit ni on ne croit pas, aux-
quelles on est simplement habitué et que 'on ne veut ni exa-
miner ni discuter. Qui encore a sauvé la vérité catholique de
cette paresse, de cette indifférence, de cet étranglement sour-
nois, lent, ténébreux? L'Eglise ancienne-catholique, qui a com-
pris que, s'il faut étre logique contre linfaillibilité papale, il
faut 'étre aussi contre tous les autres faux dogmes de Rome.

3° En démontrant que tous ces faux dogmes de Rome
étaient de faux dogmes, les théologiens anciens-catholiques ont

Revue intern. de Théologie. Heft 19, 1897, 34



— 508 —

rétabli la notion méme du dogme dans sa vérite et son ancienne
lumiere. Déja au moyen age, on avait singulierement abusé
des mots: schisme, hérésie, dogme. On les avait appliqués treés
arbitrairement, et 'on avait souvent appelé hérésie ce qui
n'était nullement une hérésie. Les conciles papistes de Latran
et de Vienne, par exemple, le concile méme de Pise, sont
tombés dans cette confusion. Et de méme qu'on a appelé hérésie
ce qui n'en était pas, ainsi a-t-on appelé dogme ce qui n'en
était pas. Bref, on en ¢tait venu & dogmatiser et & définir des
propositions absurdes, et a considérer comme dogmatisables
et définissables toutes les spéculations des théologiens, du mo-
ment que le pape, soutenu de sa majorité épiscopale ou mona-
cale, trouvait son intérét a les ériger en dogmes. Grace aux
trucs de la tradition latente, de la foi implicite, des jugements
dogmatiques, des faits dogmatiques, de la foi théologique, et
des syllogismes commodes inventés pour faciliter Uextraction
des propositions de foi dites implicites d’abord et explicites
ensuite, Rome pouvait fabriquer tous les dogmes a sa conve-
nance.

Or, les anciens-catholiques ont nettement rétabli la néces-
sit¢ de distinguer les dogmes d'avec les spéculations théolo.
giques: les dogmes, qui sont tout ce que Dieu a révélé aux
hommes et cela seulement qu'il a révélé; les spéculations
théologiques, qui sont, non plus la parole de Dieu, non plus
la parole du Christ, mais les explications individuelles des
hommes; explications qui, si évidentes et si fondées qu'elles
paraissent, si voisines qu'elles puissent étre des dogmes, restent
toujours des produits de l'esprit humain et par conséquent ne
sauraient étre imposées & qui que ce soit comme des vérités
divines. Cette distinction du dogme et de la spéculation théo-
logique est de la plus haute importance; c'est elle qui, bien
faite, rendra au dogme sa valeur aux yeux des hommes qui,
le confondant avec les théories souvent absurdes de tel ou tel
théologien, ne lui accordent plus ni créance ni considération.
Toute la réforme de la théologie est en germe dans cette dis-
tinction.

4° 11 ne suffisait pas de rétablir cette distinction, il fallait
encore remettre en lumiére le moyen sQr et infaillible de dis-
tinguer, dans toutes les questions dites dogmatiques, le dogme



— 509 —

et les spéculations purement théologiques. Or, les anciens-catho-
liques ont, en eftet, rappelé a la mémoire des catholiques le
critérium catholique formulé par Vincent de Lérins: «ce qui
a €t¢ cru partout, toujours et par tous »; critérium oublié non
seulement des protestants, mais aussi des ultramontains et
méme de beaucoup de gallicans, ceux-ci se contentant, pour
reconnaitre le dogme, du consentement du pape et des évéques.
Les anciens-catholiques n'ont nullement ¢érigé le critérium de
Vincent de Lérins en fondement de la foi; car le fondement
catholique de la foi catholique est la parole méme de Dieu et
la véracit¢ méme de Dieu. Mais ils lui ont rendu sa valeur
comme critérium, c'est-a-dire comme moven de connaissance
des dogmes: le témoignage constant, universel et unanime de
I’Eglise chrétienne universelle, ne fai pas les dogmes, mais il
les fait connaitre, il permet de les distinguer des opinions par-
ticulieres et diverses des théologiens. lLes anciens-catholiques,
en montrant que les plus grandes sécurités historiques ne sont
ni dans l'examen individuel, ni dans la Bible interprétée d'aprés
l'opinion de chacun, ni dans la décision individuelle du pape,
ni dans le témoignage du pape et des évéques, mais bien dans
la constatation historique du fait de la croyance constante,
universelle et unanime de I'Eglise chrétienne universelle a telle
et telle vérité comme venant de J.-C. méme, les anciens-catho-
liques, dis-je, en dirigeant leurs travaux d’apres cette régle de
I'ancienne Eglise, ont rendu au monde théologique un service
signalé, dont la valeur apparaitra d'autant plus que les divi-
sions deviendront plus profondes 1a ou cette régle n'est pas
suivie.

5° Une notion parallele a cette derniére estla notion d'ce-
cuménicité. Les ultramontains l'avaient faussée, en déclarant
wcumeéniques des conciles qui ne sont qu'occidentanx, comme
si 'Eglise romaine était, & elle seule, toute 1'Eglise chrétienne
universelle. Les anciens-catholiques ont repris la notion de
I'Eglise une et indivisée des huit premiers siecles; et, logique-
ment, ils ont reconnu l'cccuménicité des sept conciles cecumé-
niques, qui, de fait, ont été reconnus comme tels non seule-
ment par 1'Orient, mais aussi par 'Occident jusqu'au XVIe sigcle.
(Cuant aux conciles qui n'ont été tenus ou ratifiés que par le
parti de la papauté; conciles dont plusieurs théologiens galli-



— 510 —

cans ont rejeté l'cecuménicité, et que l'unanimité des Eglises
orientales a ¢également répudiés; conciles qui s'étendent du
IXe au XIXe siecle, il est clair que les anciens-catholiques ont
bien fait de leur donner la seule caractéristique qui leur con-
vienne, & savoir que ce sont des conciles papisies et non cecu-
méniques. Donc, le bloc des vingt-deux conciles dits cecumé-
niques est maintenant et 4 jamais fendu en deux: sept d'un
cOté, les vrais cecuméniques; quinze de l'autre, les faux.

6° En agissant de la sorte, les anciens-catholiques ont du
méme coup rendu hommage a l'orthodoxie de I'Eglise orien-
tale. A dessein laissée dans 'ombre par la jalousie de Rome,
calomniée comme coupable d'un schisme dont la papauté ro-
maine est la premiere cause, cette Eglise, qui n'a jamais altéré
le symbole cecuménique et qui n’a jamais cessé d’en appeler
a la foi des Peéres et de la tradition universelle, cette Eglise
méritait d'¢tre glorifiée en Occident comme vraiment catho-
lique. Aussi, les anciens-catholiques, dés le début de leur ré-
torme, lui ont-ils adress¢ T'expression de leur vénération, en
lui tendant la main et en lui témoignant un vif désir d’'une
union sincére et profonde dans l'unité d'une méme foi et dans
les sentiments d'une méme autonomie et d'une méme indépen-
dance.

7° L’ancien-catholicisme a contribué également a éclaircir
I'idée de l'union des Eglises chrétiennes. Cette idée avait été
obscurcie soit par les papistes, qui en ont fait une soumission
au pape, soit par les protestants, qui en ont fait une simple
confraternité de sentiments et de bons rapports, nonobstant les
croyvances opposées et méme contradictoires. Pour les anciens-
catholiques, la véritable union n’est ni une soumission au pape,
ni une omission du dogme. Toute Eglise doit &étre soumise a
J.-C., son chef, et a J.-C, seulement; aucune ne doit étre sou-
mise a4 un pape quelconque. Toute Eglise particuliere faisant
partie de 1'Eglise universelle par la profession de la vraie foi,
doit, par cela méme, subordonner son attitude particuliére aux
décisions de I'Eglise universelle dont elle fait partie; car, sans
cette subordination, il y aurait schisme ou hérésie. Mais cette
subordination & I'Eglise universelle n’entraine pas d’autre sou-
mission que la soumission a l'autorité de J.-C., autorité a la-



— 511 —

quelle 'Eglise universelle elle-méme doit &tre également sou-
mise.

Toute Eglise particuliere qui serait sortie de 'Eglise uni-
verselle par le schisme et I'hérésie, ne pourrait évidemment
étre réunie aux autres Eglises particulitres qu'en renfrant dans
I’Eglise universelle. Mais toute Eglise particuliére qui n'est pas
sortie de I'Eglise universelle, n’a nullement a y rentrer. C'est
ainsi que les anciens-catholiques, qui ne sont jamais sortis de
I'Eglise universelle, et qui ont méme rompu avec la hiérarchie
romaine pour rester fideles a la foi de 'Eglise universelle, n’ont
pas a rentrer dans cette Eglise universelle; ils y sont et ils
n'ont jamais cessé d'y étre par leur foi méme et par leur bap-
téme: unus Christus, una fides, unum baptisma.

La rupture entre I'Eglise d'Orient et I'Eglise d’Occident
ayant été faite surtout par la faute des papes, doit étre réta-
blie; et c'est ce rétablissement que les anciens-catholiques
désirent opcrer, non pas en entrant dans I'Eglise orthodoxe
universelle, puisqu’ils n’ont jamais cessé de professer la foi
orthodoxe; non pas en entrant dans I'Eglise orzentale, puis-
qu'ils sont occidentaux et non orientaux; mais simplement en
priant I'Eglise orthodoxe d’Orient de vouloir bien reprendre
avec eux les anciennes relations de fraternité, fondées sur la
profession de la méme foi et sur la participation aux mémes
sacrements, relations qui ont existé pendant les huit premiers
siecles de l'ere chrétienne.

Est-il besoin de le dire? Ce n’est pas I'Eglise d'Orient qui
doit se réconcilier avec I'Eglise ancienne-catholique, comme si
celle-1a avait blessé celle-ci. L’Eglise ancienne-catholique,n’ayant
pas davantage blessé 1'Eglise d'Orient (car I'Eglise ancienne-
catholique répudie toute solidarité avec les fautes de la papauté),
n'a pas davantage a se réconcilier avec 'Eglise orientale, comme
si elle avait blessé cette derniere. La formule «se réconcilier
avec», étant blessante de part et d’autre, doit donc étre écartée.
Au lieu du mot avec, il est mieux d'employer le mot entre, en
ce sens que la paix et l'union doivent étre réellement rétablies
entre les deux Eglises. Les conditions que 1'Eglise orthodoxe
d'Orient serait en droit d’exiger de la hiérarchie romaine et
de la papauté, qui ont €été coupables envers elle et envers
I’Eglise universelle, ne sauraient étre exigées de I'Eglise an-
cienne-catholique, celle-ci représentant précisément les catho-



liques occidentaux restés fideéles & la foi orthodoxe universelle,
L'Eglise ancienne-catholique est une Eglise orthodoxe occiden-
tale; elle n'a donc aucune réparation a faire & une Eglise
qu'elle n’'a jamais blessée, et dont elle a méme toujours pris
la défense; e¢n lui proposant la premitre la paix et I'union, en
lui exprimant méme le vif désir que la paix et l'union soient
enfin rétablies entre clles, elle croit s’acquitter de son devoir et
rendre a l'idée de V'uwnion sa signification exacte et sa portée
véritable.

8° Les anciens-catholiques, en remettant en avant la grande
question de 1'union des Eglises vraiment chrétiennes, en la re-
placant dans son vrai jour et sur son vrai terrain, en lui ren-
dant sa notion exacte et toute sa portée, ne se sont pas bornés
a4 la théorie. Ils ont encore agi; ils ont des le principe fait
des cfforts pour préparer cette grande ccuvre. Les deux Con-
férences de Bonn, les Congrés internationaux, les nombreuses
et importantes ¢études publiées soit a part, soit dans la evue
internationale de Théologre, n’ont pas peu contribué & en avancer
la réalisation. Plus d'un préjugé a déja disparu, et plus d'une
question obscure a ¢té ¢élucidée. Que de chemin parcouru depuis
le Congreés de Lucerne!

N'eussent-ils fait que cela, les anciens-catholiques auraient
déja bien servi la cause de I'Eglise chrétienne. Mais ils ont
tait plus encore, croyons-nous. En convoquant dans leurs Con-
grés internationaux les membres des Eglises indépendantes de
Rome qui désirent sinceérement la paix et 'union, en créant
leur Revwe internationale de Théologie pour faire ¢cho & toutes
les ¢tudes scientifiques et conciliantes, ils ont fourni a des
Eglises jusque-la séparées l'occasion de se voir, de se mieux
connaitre et de se mieux apprécier. En appelant 'attention des
théologiens orthodoxes, anglicans et protestants sur toutes ces
hautes questions, si capitales pour la vitalité et le progres de
I'Eglise chrétienne, n’ont-ils pas aidé¢ ces Eglises a reprendre
en Occident, en face de la papauté romaine, une place plus
importante que celle qu'elles avaient occupée jusque-1a? Plus
d'un théologien éminent de ces mémes Eglises l'a déja re-
marqué et avoué; et c'est pour les anciens-catholiques une joie
toute chrétienne qui les dédommage amplement des injures et
des calomnies du parti papiste. Tant pis pour les théologiens



— J13 —

de ce parti, s’ils veulent continuer & se livrer a l'odinum theo-
logicum ; ceux des autres Eglises, par le spectacle de leurs
discussions amicales, ont déja donné¢ la preuve de leurs senti-
ments chrétiens; et eux-mémes ont senti plus d'une fois, dans
leurs réunions, la vérit¢ de cette promesse du Maitre: « La ol
deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu
d'eux » (Matth., XVIII, 20). Certes, 1'union complete, parfaite,
est loin d'étre terminée, mais la faute n’en est pas aux anciens-
catholiques; en tout cas, elle est en bonne voie; n'est-ce pas
d¢ja un immense résultat? Qui l'eflit prévu avant le mouvement
ancien-catholique?

II. Résultats constitutionnels.

9o La constitution de I'Eglise chrétienne, qui avait &té
altérée si profondément en Occident, soit par celles des Eglises
protestantes qui sc sont jetées dans le laicisme et qui, par un
individualisme sans frein, ont & peu prés perdu la notion de
I'Eglise, soit par I'Eglise papiste, qui a réduit 'Eglise univer-
sclle a la seule hiérarchie et méme a la seule personne du
pape, suivant ce mot de Pie IX: «Io sono la Chiesa;» la
constitution de I'Eglise chrétienne, dis-je, a ¢été remise en
lumiére, en Occident, par l'ancien-catholicisme. L'ancien-catho-
licisme, en effet, a proclamé hautement que la hiérarchie n’est
pas toute 1I'Eglise; que le pape, non plus, n'est ni I'Eglise, ni
méme le «chef» de U'Eglise; que, méme <’il revenait 4 l'or-
thodoxie, a la vraie foi catholique, il n'aurait droit qu'au titre
de patriarche de I'Occident, a la primauté entre égaux (primus
inter pares), primauté simplement d'honneur et nullement de
juridiction; primauté qui ne lui confere aucun droit, mais seu-
lement le devoir d'étre plus respectueux et plus obéissant que
tout autre évéque envers les décisions de I'Eglise. Car ce n'est
pas lui qui doit dominer et régenter I'Eglise; mais c'est I'Eglise
qui doit le dominer et le diriger.

10° Les anciens-catholiques, en niant que le pape fat le
chef de 1'Eglise, ont affirmé¢ que le seul chef de I'Eglise est
Jésus-Christ; qu'en effet, c'est Jésus-Christ seul qui la gou-
verne par la doctrine qu'il a enseignée aux apotres et aux
disciples, par les préceptes qu'il a imposés, par les moyens



de salut qu’il a établis; doctrine, préceptes, moyens de salut,
qui suffisent amplement & 1'Eglise visible pour la maintenir
dans la vérité, dans la justice, dans la sainteté, et pour la
mettre 4 méme de remplir saintement sa haute vocation, voca-
tion qui n'est nullement politique, mais uniquement religieuse.
Les anciens-catholiques, en rétablissant dans 1'Eglise catho-
lique d'Occident cette doctrine trés oubliée, estiment avoir
rendu & notre société, si confuse et si troublée par la papauté
politique actuelle, un service des plus importants.

11° Les anciens-catholiques, en remettant 1'évéque de
Rome a sa vraie place, celle-la méme que les anciens conciles
lui ont reconnue, ont rendu ¢galement & 1'épiscopat la siennec.
Dans leur Eglise, ainsi que dans 'ancienne Eglise, les é¢véques
ne sont ni des princes-évéques, comme ils T'ont ¢été sous 1'an-
cien régime, ni des délégués du pape, obligés de dire oui
quand le pape dit oui, et non, quand le pape dit non; ils sont
modestement, avec leur conseil synodal et leur synode, les
surveillants de 'Eglise, les préposés a la garde de la foi et
de la discipline; de méme qu'ils ne conferent le sacrement de
l'ordre qu'avec le concours de leur presbytere, ainsi ils n'ad-
ministrent 1'Eglise qu'avec la participation de leur conseil
Chez les anciens-catholiques, le pacha romain est impossibie,
non moins que le grand lama. Tandis que les évéques papistes
ne tiennent leur juridiction que du pape, source de toute auto-
rité, les évéques anciens-catholiques tiennent la leur de leur
élection par les fideles et le clergé, et de leur consécration
épiscopale. On voit la différence.

12° Les anciens-catholiques ont aussi rétabli dans I'Eglise
catholique d’'Occident la vraie notion des fideles en leur res-
tituant leurs droits comme témoins de la foi et comme mem-
bres vivants et actifs de 1'Eglise. C'est une véritable résur-
rection. Simples machines passives et victimes d'une foi
aveugle, les simples fideles de I'Eglise papiste, loin de ne rele-
ver que du Christ, ne relévent que du pape et de ses agents;
tandis que, dans 1'Eglise ancienne-catholique, les simples
fideles ont le droit et le devoir de se rendre compte de leur
foi, de sentir davantage la responsabilité de leurs actes, de
prendre part & l'administration de I'Eglise, sans pouvoir jamais



— 515 —

abdiquer entre les mains d'un directeur. Le directeur papiste
qui, sous prétexte de sanctifier et de sauver les fideles, les
exploite, les inspire et leur impose le mot d'ordre, ne saurait
exister chez les anciens-catholiques, qui ne reconnaissent
d’autre médiateur que le Christ, et qui ne voient dans leurs
pasteurs que des ministres de la prédication, de la priere et
de la charité.

13° De la sorte, les anciens-catholiques ont rétabli en
méme temps la vraie notion de I'Eglise, comme corps vivant
du Christ, et non pas comme corps passif du pape. La ou les
fideles sont réunis au nom du Christ et non pas au nom du
pape; la ou les pasteurs sont des serviteurs et non des malitres,
des coopérateurs du Christ et non des agents électoraux, ni
des colporteurs des ordres politiques du pape; 14 ou les €veé-
ques ne sont que les premiers gardiens du dépot confi¢ par
J.-C. a son Eglise, et non les premiers mandataires du pape;
la ol régne le Christ et non le pape, 1a est vraiment 'Eglise
du Christ: le Christ, qui est la téte, et les disciples, qui sont
les membres; le Christ, qui est le cep, et les fideles, qui sont
les branches.

Dans une telle Eglise, l'esprit d’anathéme et de malédic-
tion ne saurait exister. Malheureusement, les schismes et les
hérésies sont toujours possibles la ou il vy a des hommes;
mais, dans I'Eglise du Christ, le schisme et I'hérésie ne dé-
pendent ni du pape, ni des seuls évéques. Comme il a été dit
précédemment, les anciens-catholiques ont rendu a ces deux
termes leur vraie signification. Aussi ne considerent-ils pas
comme de vrais schismatiques et comme de vrais hérétiques
ceux qui ont été déclarés tels par la seule papauté et par les
inquisiteurs romains. Loin de 1a. Ils sont préts a reviser le
procés de tous ces prétendus hérétiques du moyen age, qui, la
plupart, n'ont été traités d’hérétiques que parce qu'ils ont
réclamé plus énergiquement la réforme de la papauté et du
clergé, et parce qu'ils ont protesté contre les erreurs, les
abus, les vices des couvents et de toute la hiérarchie romaine.
Les anciens-catholiques voient plutdot dans ces réformateurs et
ces martyrs des précurseurs de leur ceuvre et des freéres.

14 Chaque Eglise particuliere constituée dans cet esprit
et sur cette base est autonome: ubi Spiritus Domini, tbi liber-



— 516 —

tas. La papauté a andéanti la liberté des Eglises particuliéres:
c’est un fait gqu'aucune de celles qui sont soumises au pape
ne peut méme pas faire le moindre statut sans ¢étre obligce
de le faire approuver par le pape. Les anciens-catholiques ont
heureusement rompu cette tyrannie et secoué cet esclavage;
ils ont repris la liberté de T'ancienne Eglise, liberté qui n'est
nullement la rupture des liens qui doivent unir les Eglises
particulieres entre elles dans l'unité de la foi et de la charitg,
mais liberté qui est le maintien de ces liens dans lordre et
dans la fraternité, dans l'unité et dans la diversité: car la
sagesse de Dieu et la griace de Dieu, comme disent les Ecri-
tures, sont «multiformes», Toute nation a le droit d'avoir
son Eglise catholique nationale et autonome, unie, comme je
viens de le dire, aux autres Eglises catholiques nationales.

15° Les anciens-catholiques ont aussi rétabli la vraie notion
de la catholicité, en lui enlevant le sens de majorit¢ numé-
rique ou gc¢ographique que Rome lui a donné faussement, ct
en lui rendant sa signification d'autrefois. Je dis «d’autrefois»:
car, lorsque 1'Eglise du Christ n'était encore qu'un pusillus
grex, elle était cependant déja catholique, c’est-a-dire univer-
selle, ou mieux encore intégrale, en ce sens qu'clle conser-
vait précicusement dans son intégralité le dépdt qui lui était
confi¢; qu’elle enseignait toute la doctrine du Christ, qu’elle
observait tous ses préceptes, qu'elle usait de tous ses moyens
de salut; qu'elle condamnait ceux qui voulaient faire dans ce
dépot un choix (hérésie) a leur gré et en falsifier ainsi le con-
tenu. Telle était la vraie catholicité, opposée a 'hérésie et au
schisme: catholicit¢ avant tout dogmatique et fondée sur
l'unité de la foi, U'unité du Christ et I'unité du baptéme.

L’Eglise romaine a altéré la foi de l'ancienne Eglise, en
définissant et en imposant des dogmes qui sont non seulement
nouveaux, mais encore oppos¢s aux anciens. Donc elle est
hérétique et non catholique; et en persistant a s'appeler catho-
lique, elle ment. Et ceux qui continuent a lui donner ce titre
sont dupes ou de leur routine ou de leur ignorance, a moins
que ce ne soit aussi pour la flatter et par intérét.



III. Résultats disciplinaires.

16° L'Eglise ancienne-catholique n'a pas seulement remis
en lumiére la distinction entre le dogme et la spéculation théo-
logique; clle a également distingué¢ avec une plus grande
clarté le dogme et la discipline. Si elle a enseigné que la foi
doit étre une entre toutes les Eglises particulieres, elle a en-
seigné aussi que la discipline peut étre variée, et que la vou-
loir unique ou uniforme serait une grave erreur. Les théolo-
glens qui seraient tentés d'attacher a la discipline ecclésias-
tique la méme importance qu'au dogme, devraient donc corri-
ger leur point de vue.

Cet enscignement implique en méme temps la distinction
entre les canons dogmatiques des conciles cccuméniques et les
canons simplement disciplinaires. De plus, en proclamant l'au-
tonomie des Eglises particulicres, 'Eglise ancicnne-catholique
a proclamé ipso facio le droit que chacune d'elles a de faire
Papplication de ces canons disciplinaires au mieux de ses inté-
réts spirituels; doctrine qui aujourd’hui cst completement meé-
connue dans I'Eglise romaine, et pour cause, et qu'il était, par
conséquent, d'une extréme importance de rappeler aux catho-
ligues d’Occident.

17° Les anciens-catholiques ne se sont pas born¢s a cette
déclaration sur la discipline en général, ils ont encore ensel-
gné, sur le point particulier du célibat ecclésiastique, qu'il est
abusif de le rendre obligatoire et d'en faire une loi stricte. lls
ont donc, d'accord avec les Ecritures et avec une partie de la
tradition, permis le mariage des ecclésiastiques; et, en cela,
ils croient avoir coupé a la racine tous les scandales qui
¢clatent journellement dans I'Eglise romaine.

a

IV. Résultats liturgiques.

18° En rompant avec la doctrine scolastique de lex
opere operailo, les anciens-catholiques ont repris la doctrine de
lancienne Eglise sur la notion des sacrements. Ils ont donné
de cette notion une explication également ¢loignée du maté-
rialisme papiste et du figurisme vide de certains protestants.
Ils ont montré J.-C. agissant lui-méme dans les sacrements



— 518 —

comme le seul pountife de la nouvelle alliance et comme le
seul médiateur et le seul sanctificateur. Ils ont rendu ainsi a
la liturgie en général et aux sacrements en particulier leur
dignité, qui n'apparait plus assez dans I'Eglise romaine, ou
la place du Christ est prise par le prétre méme, et ou les
signes, les gestes et les paroles de ce dernier remplacent trop,
aux yeux des masses, 'action méme du Christ.

19° L'Eglise ancienne-catholique, en reprenant l'ancienne
maniere d'administrer le sacrement de pénitence, et en sup-
primant, par conséquent, la confession privée telle qu’elle se
pratique abusivement dans I'Eglise romaine, a supprimé du
méme coup des scandales journaliers et guéri, en ce qui la
concerne, une des plaies de I'Eglise occidentale. Elle n’a pas
moins bien mérité des consciences et de I'Eglise, en suppri-
mant les indulgences papistes, qui ne sont qu’'une indigne
exploitation de la crédulité des masses.

20° L’Eglise ancienne-catholique a répudié¢ ¢galement 1'é-
trange doctrine de la transsubstantiation papiste, transsubstan-
tiation matérielle qui suppose une présence toute charnelle de
J.-C. dans leucharistie et une manducation également char-
nelie dans 1la communion. En revenant au spiritualisme qui
ressort manifestement des paroles de J.-C. et de I'enseignement
des Peéres, I'Eglise ancienne-catholique a conscience d’avoir
remis en lumieére le culte en esprit et en vérité qu'ont prati-
qué les anciens chrétiens, avant les malheurecuses disputes
d’école commencées au IX° siecle et continuées plus malheu-
reusement encore dans les siécles suivants; disputes qui ont
abouti au grossier matérialisme eucharistique que nous voyons
s'étaler aujourd’hui dans les processions grotesques, dans les
adorations perpétuelles et dans le truc des hosties sanglantes.

21° La reprise de la langue vulgaire dans la célébration
du culte public et dans 'administration des sacrements, a été
aussi une réforme éminemment utile, qui a permis aux fideles
de comprendre leurs propres priéres, de s’intéresser davantage
aux cérémonies liturgiques, et de faire des exercices du culte
des actes de conscience, compris, sentis et voulus, au lieu des
actes routiniers et irrationnels auxquels s'abandonnent ceux



— 519 —

qui ne comprennent ni les louanges qu'ils adressent a Dieu,
ni les sentiments qu'ils lui expriment.

22° Les anciens-catholiques, en abolissant non seulement
le honteux trafic des messes, mais aussi la perception de tout
casuel dans 'administration des sacrements, ont rendu au minis-
tére ecclésiastique sa dignité et sa pureté. Les pauvres sont
ainsi sur le méme pied d'égalité que les riches; les uns et les
autres sont plus libres et, d'autre part, les prétres plus res-
pectés et plus désintéressés.

V. Résultats politico-ecclésiastiques.

23° Les anciens-catholiques n'ont nulle part combattu les
lois de I'Etat, méme 1a ou les gouvernements ne leur ont pas
rendu justice. Ils ont vraiment rendu a César ce qui est de
César et 4 Dieu ce qui est de Dieu. En cela ils ont contribué
au maintien de l'ordre et de la paix publique, et ils ont mon-
tré comment 'Eglise peut concourir avec l'Etat a assurer le
bien moral et le bien matériel du pays. L'importance de cette
attitude vraiment religieuse et chrétienne sera d'autant plus
appréciée, si 'on considére la conduite contraire de I'Eglise
papiste, Eglise dont le pape actuel ne s'occupe guére que de
politique, et dont le clergé, chaque jour plus militant et plus
agressif, combat tous les gouvernements qui résistent a ses
ambitions, met la dissension dans les Etats et les familles,
arme les citovens les uns contre les autres, paralyse les efforts
des plus sages et introduit, partout ou il domine, la division
et la ruine.

24° Non seulement I'Eglise anciennc-catholique n'est pas
une Eglise politique, elle n'est pas davantage une Eglise socia-
liste. Si dans certains pays elle prend le titre de nationale,
c'est uniquement pour témoigner de ses bons rapports avec
I'Etat qui la reconnait comme telle, mais ce n’est nullement
pour s’immiscer dans le domaine de la politique et dans les
choses de I'Etat. Ses évéques, appliqués a leurs devoirs épis-
copaux, ne publient aucune lettre pastorale soit politique, soit
socialiste. Ses prétres, dévoués aux simples fideles, quels qu'ils
soient, compatissants envers les pauvres et les malheureux,



520 —

s'appliquent a soulager de leur mieux les mistres de tous;
mais aucun ne les exploite, aucun n’en fait un piédestal ou
une grosse caisse pour attirer l'attention des naifs, aucun ne
leurre le peuple, ni dans les cercles, ni dans les assemblées
publiques, ni ailleurs, par des mots a effet, par des formules
politiques aussi trompeuses que sonores, toujours impuissantes
a améliorer le sort des malheurcux. Aucun prétre ancien-catho-
lique n'a pactisé avec l'anarchie, ni de loin, ni de prés. Aucun
n'a cédé & ce courant néfaste qui tend & taire oublier a trop
d’ecclésiastiques leur mission évangélique, leur vocation exclu-
sivement religieuse et sacerdotale. A ce point de vue encore,
I'Eg¢lise ancienne-catholique a donné un exemple sage, dont
les chrétiens sérieux apprécieront d’autant plus lutilité qu'il
est moins suivi dans d’autres Eglises.

Tels sont les principaux services que nous Croyons avoir
rendus a la cause chrétienne, a I'Eglise et a la société, Sans
doute, ce ne sont que des commencements; mais le laboureur
laboure et le moissonneur moissonne. Nous ne sommes que des
laboureurs. A chaque jour suffit sa peine. Dieu, qui fait mrir
les fruits et les moissons, fera le reste. Il wvoit la pureté de
nes ceceurs et de nos intentions.

Mais, dira-t-on, I'Eglise ultramontaine demeure toujours la
méme. Depuis la réforme ancienne-catholique, eclle n'a pas di-
minué numériquement; elle reste compacte, serrée, peut-étre
méme plus serrée qu'auparavant. Nous répondons que, si elle
reste numériquement et quantitativement la méme, cependant
sa situation dogmatique et morale n’est plus la méme. Son tronc
est fendu en deux parties, entre lesquelles le coin ancien-catho-
lique s'enfonce chaque jour davantage: d'un coté, les ultramon-
tains fanatiques, plus serrés entre cux, il est vrai, mais on voit
pourquoi; de lautre, les indifférents et les incrédules qui font
encore partie du tronc, mais qui se séparent de plus en plus
des fanatiques, et l'on voit aussi pourquoi. Cet état est ¢vi-
demment anormal et morbide; ces deux extrémes ne tiendront
pas toujours ensemble; une désagrégation est tot ou tard ine-
vitable. En tout cas, il est certain que les anciens-catholiques,
en creusant de plus en plus les questions religieuses, enfonce-
ront de plus en plus leur coin entre les deux fractions de
I'arbre ultramontain.



— 521 —

C'est donc avec raison que les orthodoxes orientaux con-
siderent 'Eglise ancienne-catholique comme une Eglise ortho-
doxe occidentale, et gu'ils la croient capable d’affaiblir de plus
en plus le papisme et la papauté. La fronde de David n’était
qu'une fronde, et David n'était encore qu'un humble berger;
et cependant le petit David avec sa fronde a abattu le géant
Goliath. Le Goliath de 'Eglise papiste tombera, lui aussi; nous
en avons la conviction profonde et le ferme espoir, parce que
nous croyons in¢branlablement au triomphe de la vérité. En
attendant, c’est avec une piété toujours plus vive que nous
relisons ce passage du I¢* livre de Samuel (XVIII, 42-46):
« Et le Philistin méprisa David, ne voyanten lui qu'un enfant;
et apres l'avoir maudit par ses dieux, il ajouta: Viens vers
moi et je donnerai ta chair aux oiseaux du ciel et aux bétes
des champs. Et David dit au Philistin: Tu marches contre moi
avec 'épée, la lance et le javelot; el moz, je marche contre
tol an nom de I'Eternel, du Dieu de 'armée d'Israél que tu as
insultée. Aujourd’hui I'Eternel te livrera entre mes mains, je
t'abattrai et je te couperai la téte. » Ou plutot, nous ne deman-
dons pas la mort du pécheur, mais qu'il se convertisse et
qu’il vive.

E. MicHAUD.




	Resultats de l'ancien-catholicisme

