
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Le christ et le christianisme

Autor: Sabatier, Auguste M. / Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


486

LE CHRIST ET LE CHRISTIANISME

d'après M. AUGUSTE SABATIER.

M. Auguste Sabatier, doyen de la Faculté de théologie
protestante de Paris, vient de publier une Esquisse d'une
Philosophie de la religion d'après la psychologie et l'histoire ').
Cet ouvrage a été, dans la presse protestante de langue
française, l'objet de grands éloges et aussi de réserves significatives.
S'il n'eût touché qu'aux questions théologiques débattues entre
les Eglises protestantes, nous nous serions abstenus d'en parler;

mais il touche, et de quelle manière, au Christ, au
christianisme, au dogme chrétien, à l'Eglise, au catholicisme, toutes
choses qui sont notre plus précieux trésor religieux, et dès

lors nous n'avons le choix qu'entre le silence dédaigneux et
la critique. Le silence dédaigneux nous est impossible, car
nous professons pour le talent de l'auteur une sincère
admiration. La critique nous est donc un devoir. Nous nous en
acquitterons avec tout le respect et toute la modération que nous
devons à un écrivain que nous aurions voulu avoir pour
collègue et pour collaborateur dans la grande œuvre de l'union
des Eglises chrétiennes, mais qui, décidément, se pose en

adversaire, à notre vif regret. Ne pouvant pas dire : amicus
Plato, nous dirons avec d'autant plus de sincérité : arnica
Veritas.

Et d'abord, c'est pour nous un vrai plaisir de signaler les
très belles pages sur lesquelles nous sommes d'accord avec
l'auteur, par exemple: celles où il glorifie la religion et la
déclare immortelle (p. 22-24); où il affirme l'insuffisance de la
religion naturelle (p. 26) ; où il montre comment beaucoup

') Paris, Fischbacher, I vol. in-8, 7 fr. 50, 1897.



— 487 —

d'adversaires de telle ou telle religion admettent au fond l'idée
et le sentiment religieux (p. 27-29); celle où il avoue que «la
liberté revient avec amour à la tradition, dès qu'au lieu d'y
rencontrer une servitude, elle n'y trouve plus qu'un secours,
un aliment et une lumière » (p. 59) ; celles où il expose sa
conception de la révélation, conception qu'il dit nouvelle, mais
qui l'est moins qu'il ne pense et qui se concilie d'ailleurs fort
bien, quoi qu'il en dise, avec la révélation doctrinale (p. 59-61);
celles où il indique l'action sociale de la religion (p. 103-109);
où il explique l'universalisme de la vraie religion, c'est-à-dire
du christianisme (p. 112-115, 119); où il parle en général de

l'évolution du principe chrétien (p. 216-219); où il condamne
les abus de l'Eglise romaine en matière de rite et de dogme
(p. 7, 283, 327-329) ; où il avoue l'échec général et complet des

théologiens protestants qui ont voulu «déterminer un certain
nombre de dogmes immuables et absolus » et qui ont «compté
sur l'autorité de la Bible pour proclamer en son nom des

dogmes divins » (p. 288) ; celles où, parlant de la justification
par la foi et du sacerdoce universel, il dit : « dogmes nouveaux,
disons-nous; dogmes anciens, faudrait-il dire» (p. 311); celles
où, parlant de la conciliation qui doit exister entre la tradition
et la liberté individuelle, il reconnaît qu'elle n'existe pas dans
le catholicisme (romain), et que « le protestantisme y aspire
sans l'avoir atteinte » (p. 343) ; etc. Ajoutons que nous ne
pouvons qu'approuver aussi et chaleureusement une quantité
de pensées éparses ça et là dans le volume.

Mais si ce volume contient des pages bien pensées et bien
écrites, il en contient malheureusement aussi de déplorables.

1° La première chose qui frappe lorsqu'après l'avoir lu
attentivement on réfléchit sur son contenu, c'est la contradiction

qui y règne.
L'auteur combat l'intellectualisme, le rationalisme et

l'orthodoxie (p. 180). Il combat l'intellectualisme, et il ne fait
guère que de l'intellectualisme, même pour ériger en système
son sentimentalisme. Il combat le rationalisme, et il cherche
sans cesse à tout rationaliser. Il combat l'orthodoxie, et il
s'efforce d'en établir une, la sienne.

L'auteur enseigne, d'une part, que l'essence du christianisme

est « dans la révélation intime de Dieu qui s'est faite
pour la première fois dans l'âme de Jésus de Nazareth » ; et,



— 488 —

d'autre part, qu'il n'est pas nécessaire, pour être chrétien, « de
tenir pour vraie toute l'histoire évangélique ou la tradition
sur le Christ» (p. 187). Or, n'est-ce pas là une contradiction?
Car si l'on révoque en doute l'histoire évangélique et la
tradition sur le Christ, ne sape-t-on pas par la base la révélation
susdite, qui ne nous est connue que par cette histoire et cette
tradition

N'est-ce pas se contredire que d'affirmer, d'une part, c une
opposition radicale, une guerre sans trêve ni merci » entre
le protestantisme et le catholicisme (p. 246), et de dire à la page
suivante : « Il y a, dans tout catholicisme, un protestantisme
près d'éclore, et dans tout protestantisme un catholicisme
latent que la moindre occasion peut développer »

N'est-ce pas se contredire que d'enseigner que c'est la
puissance de l'Eglise qui édicté et fait le dogme (p. 277), et d'affirmer
ensuite que c'est le dogme qui fonde et crée tout d'abord la
puissance de l'Eglise ; que c'est le dogme qui engendre l'autorité

de l'Eglise (p. 278 et 281)? Ne serait-il pas plus clair de

dire nettement lequel a commencé du dogme ou de l'Eglise?
D'une part, l'auteur ne veut ni formule doctrinale, ni

usage des sacrements (p. 212); et, d'autre part, il admet la
doctrine et le symbolisme. — D'une part, il prétend que le
Christ n'a promulgué aucune loi ni aucun dogme (p. 193); et,
d'autre part, il admet qu'il a enseigné une morale et une
doctrine. N'est-ce pas se contredire ou jouer puérilement sur les
mots? Car, qui dit morale dit loi, et qui dit doctrine religieuse
dit dogme. Nous appelons précisément dogme « la doctrine
enseignée par J.-C», et M. Sabatier avoue lui-même (p. 292):
«Le dogme a, dans le développement religieux, soit individuel,
soit social, une place organique qu'on ne peut lui ravir, et

une importance pratique qu'on ne saurait sérieusement
contester. »

Comment concilier l'auteur avec lui-même, lorsqu'il dit
qu'«une religion sans pensée, une foi sans doctrine» sont
inconcevables (p. 279); et lorsqu'il réduit la perception de

Dieu et l'essence de la religion à une affaire de sentiment et
de piété (p. 86)? Confondrait-il doctrine et sentiment, idée et

piété, raison et cœur? Selon lui, «le sentiment religieux, gros
de l'idée religieuse, la produit nécessairement au dehors »

(p. 279); nous croyons, au contraire, qu'en bonne psychologie



— 489 —

et en bonne logique, c'est l'idée qui produit non la sensation,
mais le sentiment, tout sentiment présupposant une idée (nihil
amatum nisi praecognitum).

D'une part, M. Sabatier affirme la nécessité des dogmes,
lorsqu'il dit : « Une Eglise sans dogmes serait une plante stérile

(p. 294)... Plus une société religieuse est d'un caractère
moral, plus elle a besoin d'un symbole dogmatique qui la
définisse et en explique la raison d'être » (p. 340 ; voir aussi

p. 308-309). Et, d'autre part, le même auteur s'efforce de
discréditer et de détruire ces mêmes dogmes et ce même symbole
dogmatique, lorsqu'il les sépare de l'essence de la religion,
laquelle, dit-il, peut exister sans eux et a, de fait, existé sans
eux, comme le langage a existé sans la grammaire (p. 299),
et lorsqu'il ajoute avec plus d'hostilité que d'exactitude : « Les
dogmes commencent à vieillir du jour où ils sont promulgués »

(p. 332). Cet esprit de raillerie déplacée me semble quelque
peu manquer d'esprit.

2° A vrai dire, ces contradictions ne sauraient surprendre,
si l'on considère que, dans le système de l'auteur, il n'y a ni
critérium sûr, ni méthode ferme. De même que, disciple de

Baur, il a hérité de l'esprit de contradiction de ce dernier, de

même, disciple de Kant, il tient de celui-ci un subjectivisme
outré, et disciple de Ritschl, il repousse la métaphysique et
les métaphysiciens, pour n'accepter que ce qu'il appelle « la
méthode de stricte observation psj^chologique et historique »

(p. I), ou encore « un peu d'histoire attentive et de psychologie

clairvo3'-ante » (p. 175). Mais, au fond, qu'est-ce que cette
stricte observation, cette histoire attentive, cette psychologie
clairvoyante C'est simplement la psychologie et l'histoire telles
que l'auteur les conçoit personnellement: «Je n'ai guère noté
ici, dit-il (p. XV), que des faits constatés en moi et par moi-
même. » L'aveu est péremptoire. Comment l'auteur n'a-t-il pas
vu que le sentiment individuel est la base la plus fragile et le
critère le plus trompeur qui se puisse imaginer? Comment
n'a-t-il pas compris, dès son point de départ, que ce qu'il
sent peut n'être pas du tout senti par son voisin, et que, si
l'on peut discuter des idées, on ne peut pas discuter des
sentiments

De fait, rien de plus discutable que la psychologie de
l'auteur ; et comme c'est sur ce fondement qu'il bâtit toute sa



— 490 —

théorie, on voit du premier coup d'œil le cas qu'il faut en faire.
Par exemple, l'auteur enseigne que la conscience est « fille de
la douleur » ; qu'elle « ne se développe que par la douleur » ;

que « le côté passif et le côté actif de la vie de l'esprit ne
sont pas harmoniques » ; que « la sensation écrase la
volonté » ; que c'est « partout la même désespérante antinomie

» ; que « le pessimisme a raison » ; que « plus on fait
effort vers une justice idéale, plus cette justice idéale, qu'on
n'atteint jamais, nous constitue pécheurs et fortifie en nous la
conscience du péché » ; que « plus on réfléchit aux raisons
qu'on peut avoir de vivre et d'agir, moins on est capable
d'effort et d'action » ; que « la clarté aiguë de la pensée est en
raison inverse de l'énergie de la volonté» (p. 15-18); etc., etc.
Or, je dois avouer que plus j'examine impartialement ma propre
conscience, plus je dois m'élever contre cette psychologie, qui
me paraît erronée. Tout en reconnaissant les bienfaits de la
douleur, je dois en conscience donner à la conscience une
autre origine que la douleur, attendu que, même sans la
douleur, l'âme humaine aurait certainement une conscience. Non,
il n'est pas exact que le pessimisme ait raison, ni que la
science aboutisse au déterminisme. Non, il n'est pas exact qu'il
n'y ait entre l'homme et l'univers et dans l'homme même que
des antinomies.

Une fois lancé dans cette psychologie toute personnelle,
l'auteur tombe dans des conséquences, logiques pour lui, mais
erronées. « De ce sentiment de détresse, dit-il, de cette
contradiction initiale de la vie intérieure de l'homme, naît la
religion » (p. 19). Or, selon nous, la religion ne naît pas de la
contradiction, mais de l'harmonie ; elle naît de la logique avec
laquelle le principe de causalité est appliqué aux choses de

l'homme et de l'univers; elle naît aussi du cœur qui suit la
raison, du cœur qui éprouve la reconnaissance et la gratitude,
qui sent le bonheur et aussi la souffrance; elle naît également
de la conscience morale qui s'attache au bien relatif et au
bien absolu, et qui, lorsqu'elle a commis le mal, s'en repent,
demande pardon au bien offensé et implore son secours contre
sa propre faiblesse. Cette triple source de la religion est autrement

vaste et autrement psychologique que la source de

«l'antinomie». D'après la psychologie de l'auteur, c'est «le
sentiment de notre subordination qui nous fournit la base



— 491 —

•expérimentale et indestructible de l'idée de Dieu» (p. 20); or,
d'après notre psychologie, notre idée de Dieu est antérieure à

ce sentiment de subordination ; notre idée de Dieu nous est
fournie par des idées et des raisonnements tout autres, et notre
sentiment de subordination religieuse ne naît en nous que
lorsque nous avons déjà l'idée de Dieu, cause première de

l'homme et de l'univers.
Nous verrons plus loin comment 1'«observation historique»

de l'auteur est aussi peu fondée, à notre avis, que son «observation

psychologique ». Pour que l'une et l'autre fussent
« strictes » et démonstratives, il eût fallu qu'elles fussent faites
d'après une norme sûre. Loin d'être des normes et des
méthodes, elles ont besoin l'une et l'autre de norme et de
méthode. Et l'auteur n'en a pas d'autre que son propre
sentiment. Sa psychologie, c'est son sentiment ; et son interprétation

de l'histoire, c'est encore son sentiment. Rien de plus.
De là le besoin qu'il éprouve (p. 378-385) d'ériger le

sentimentalisme religieux en théorie à peu près absolue et de

remplacer par lui tous les intellectualismes, toutes les
métaphysiques, tous les dogmes et toutes les orthodoxies possibles.
Et comment y arrive-t-il? Simplement en l'affirmant et en

¦croyant que la perpétuelle répétition de cette affirmation est
une démonstration. Rien de plus faible.

« L'affirmation de la piété, dit-il, nous place dans l'ordre
de la vie subjective et morale, qui ne relève pas plus de
l'ordre de la science que l'ordre scientifique ne relève de la
piété» (p. 86). Où est la preuve? Nulle part. Nous aurions
besoin cependant qu'une telle doctrine fût démontrée : car
-elle nous paraît fausse, en ce sens que la vie subjective et
morale relève certainement de la science, et doit être contrôlée
et dirigée d'après les démonstrations de la science.

L'auteur poursuit : « En somme, nous ne connaissons que
nous-mêmes, notre science n'est que la projection de notre
conscience au dehors et, à cette condition seulement, le monde
nous devient intelligible» (p. 121). Or, c'est là, croyons-nous,
du plus mauvais kantisme et du pire subjectivisme. Il est erroné
de dire que nous ne connaissons que nous-mêmes, car nous
connaissons aussi ce qui est hors de nous, et peut-être même
le connaissons-nous mieux que nous-mêmes. Il est erroné de

dire que notre science des choses physiques, chimiques, astro-
Revne intern, de Théologie Heft 19, 1897. 33



— 492 —

nomiques, etc., n'est que la projection de notre conscience air
dehors ; si nos sciences naturelles n'étaient qu'une projection
de notre conscience (conscience protestante pour les uns,
ultramontaine pour d'autres, etc.), elles seraient de pauvres
sciences. Enfin, il est erroné de prétendre que le monde n'est
intelligible qu'à la condition indiquée par l'auteur; nous croyons
même qu'il serait parfaitement inintelligible si nous n'avions
que «la projection de notre conscience au dehors» pour le
connaître.

C'est grâce à son sentimentalisme que l'auteur a pu dire
que « la religion n'est pas une idée, mais un rapport avec
Dieu » (p. 176). Comment un rapport avec Dieu pourrait-il être
la religion s'il n'impliquait des idées? N'est-ce pas donner raison

à ceux qui déclarent la religion inconcevable et dénuée
d'idées? L'auteur, à cette même page, insiste sur l'expérience
interne et sur le sentiment pour expliquer la religion en dehors
de toute «spéculation». Comment l'auteur ne voit-il pas que,
lorsque la religion n'est pas fondée sur l'idée, elle devient
superstition et erreur? De quel droit et par quelle triste
psychologie établit-il un antagonisme et une séparation entre les
données intellectuelles et la piété? En vertu de quelle logique
prétend-il que des données intellectuelles, comme telles, sont
contraires au caractère religieux? Voici ses propres expressions:

«Faire du dogme, c'est-à-dire d'une donnée intellectuelle,

l'objet de la révélation, c'est tout d'abord lui enlever
son caractère religieux en la séparant de la piété » (p. 43).

Oui, certes, nous exigeons, nous aussi, la piété, et nous
sommes heureux quand Dieu se rend « sensible au cœur » ;

mais nous exigeons encore qu'on soit religieux, même quand
Dieu n'est pas «sensible au cœur», même quand «la foi du
cœur » ne se fait pas sentir et qu'il n'}7 a dans l'âme que la
foi de l'intelligence et de la volonté. M. Sabatier veut bien
que le dogme soit « interprété par la piété de chaque chrétien,,
mais non par la subtile métaphysique des docteurs» (p. 125).
Nous lui répondons que la piété seule est souvent une
mauvaise interprète des dogmes et que, seule, elle aboutit souvent
à la folie; qu'il a raison de rejeter la «subtile» métaphysique
des docteurs, mais qu'à côté de la « subtile » métaphysique il
y a la métaphysique logique, sensée, rationnelle, et que celle-ci
il a tort de l'écarter. Evidemment il veut identifier la religion



— 493 —

et la morale (p. 128); mais il se trompe, la religion est plus
que la morale, et sacrifier toute sa partie dogmatique c'est la
fausser,

3° Dans un tel système, il n'y a pas d'autre règle, sous
le couvert du sentiment personnel et de la piété, que l'arbitraire
et le caprice de chacun, arbitraire et caprice qui mènent à

des appréciations très peu objectives et même très superficielles.

M. Sabatier a-t-il évité ce danger? Pas toujours.
Très arbitraire, sa théorie sur « les progrès dans les

représentations du divin» (p. 120-125). — Très arbitraire, sa façon
de préciser ce que Jésus savait et ignorait, par exemple :

« Sans doute Jésus n'a jamais frissonné de l'effroi qui accablait
la pensée de Pascal, écoutant le silence éternel des espaces
infinis» (p. 195). — Très arbitraire, son assertion que Jésus
avait sur les miracles la même conception que les foules de

son temps (p. 71), lui qui combattait la conception de ces
dernières et qui ne voulait pas que l'on jugeât de la vérité de la
doctrine par le prodige, mais celui-ci par la sainteté de celle-là
(p. 73). — Très arbitraire, son opinion sur le principe du
christianisme, quand il le définit: «l'expérience qui s'est faite
un jour (quel jour?) dans la conscience du Christ, et, depuis
lors, n'a pas cessé de se répéter dans celle de ses disciples »

(p. 345). On se demande, en vérité, ce que peut bien être
une telle expérience. Etrange manière de définir un principe

L'auteur affirme qu'« autant le messianisme apostolique
était juif, autant le catholicisme est payen » (p. 232) ; et par
catholicisme, il entend déjà le catholicisme professé par l'Eglise
du second siècle (p. 237). Cette assertion n'est-elle pas bien
arbitraire, pour ne rien dire de plus? Car, si le messianisme
des apôtres était juif, les apôtres n'étaient que des juifs; et
s'ils n'étaient que des juifs, comment étaient-ils des chrétiens
et des apôtres? Et si le catholicisme, dès le second siècle,
était payen, comment les payens ont-ils persécuté les
chrétiens? Comment les catholiques d'alors ont-ils pu écrire leurs
apologies contre les payens? Et les Pères grecs, payens! Et
les Pères latins, payens! Comment un critique qui en a lu
seulement quelques pages peut-il émettre une pareille assertion?
Ceci nous semble phénoménal.

Phénoménal, l'auteur l'est encore, quand il ose avancer,
toujours sans preuve et contre toute vraisemblance, que les



— 494 —

premiers disciples du Christ « corrigèrent la prophétie messianique,

et qu'au lieu d'une venue du Messie, ils en imaginèrent
deux : la première, humiliée ; la seconde, glorieuse » (p. 230).
N'est-ce pas dire que tout ce que les Ecritures contiennent sur
la venue glorieuse du Messie a été « imaginé » par les apôtres
et les disciples? Et Paul lui-même a vécu dans cette espérance,
c'est-à-dire dans cette imagination et cette duperie Et l'auteur

ne craint pas d'ajouter: « C'est pour cette raison que leur
christianisme mérite le nom de messianique, et ne saurait être,
sous cette forme juive, une norme absolue pour tous les âges »

(p. 230). En vérité, on ne saurait dire plus cavalièrement que
le christianisme des apôtres était bon... pour les apôtres! Inutile

d'ajouter que nous préférons le christianisme messianique
des apôtres à celui de l'éminent écrivain.

Ce n'est pas tout. Si les apôtres ont pu corriger et
imaginer, leurs successeurs ont bien pu aussi transformer. Pourquoi

pas? L'auteur qui «depuis des années se livre à la
méthode de stricte observation psj'chologique et historique » (p. I),
Ay voit pas d'obstacle. Au contraire. «Insensiblement, dit-il,
le centre de gravité du christianisme se déplace; de la
contemplation hypnotisante de l'avenir messianique, où il était
tout d'abord, il passe à la méditation sanctifiante de la passion

du Christ, de ses enseignements et de son œuvre rédemptrice.

Voilà ce qui éclate dans l'Epître aux Hébreux et dans
le quatrième Evangile, où le Messie juif se transforme en
Logos éternel, lumière de tout homme ici-bas et principe de-

religion universelle » (p. 231). Inutile d'ajouter que, pour nous,
le catholicisme des premiers siècles n'est en aucune opposition
avec le messianisme des apôtres et avec la manière dont
J.-C. lui-même s'est défini. Nous voyons l'unité là où M.
Sabatier voit l'opposition. Où sont ses preuves Il n'en donne
aucune.

Il n'en donne pas davantage, lorsqu'il affirme que « les
formules qui ont servi à condamner l'hérésie d'Arius, devinrent
hérétiques lorsqu'il s'agit plus tard de combattre l'hérésie des

monophysites, et qu'à cent ou cent cinquante ans de distance
l'orthodoxie catholique a été obligée de formuler des solutions
absolument contradictoires (p. 306-307). » Ceci est certainement
incompréhensible à quiconque a étudié l'histoire des conciles
de Nicée (325) et de Chalcédoine (451).



— 495 —

L'auteur continue son procédé arbitraire et étrange, lorsqu'il

prétend que « les dogmes de Nicée et de Chalcédoine »

dérivent de la philosophie grecque. Il confond les dogmes avec
le langage théologique employé par les Pères; de ce que
celui-ci est plus ou moins grec, il semble conclure que les dogmes
mêmes n'existent pas dans les Evangiles et qu'il est impossible

de constater dans les livres du N. T. la doctrine définie
à Nicée et à Chalcédoine. Avec une stricte observation
historique, la chose est cependant possible et même facile.

J'ai dit que le procédé employé par M. Sabatier conduit
quelquefois à des jugements superficiels et erronés. N'est-ce
pas le cas, lorsqu'il fait des jeux de mots comme celui-ci :

« La religion n'est rien d'autre que la révélation subjective de
Dieu dans l'homme, et la révélation c'est la religion objective
en Dieu (p. 34);» — lorsque, voulant fonder sa philosophie
de la religion sur la psychologie, il amoindrit singulièrement
la valeur de celle-ci en enseignant « la corruption foncière de
l'homme (p. 50);» — lorsque, repoussant toute accusation
d'évolutionisme naturiste (p. VI), il enseigne cependant, d'autre
part, que les espèces de la flore naturelle ne sont pas fixes
(p. 111), que le plus peut sortir du moins et que «la réalité se

moque de la logique (p. 90). »

M. Sabatier n'est-il pas quelque peu superficiel, lorsque,
pour légitimer sa condamnation des dogmes «grecs», qu'il
semble vouloir faire passer pour «absurdes ou grotesques»,
il dit : « La raison en est que nous avons perdu la faculté de
les comprendre; il nous est aussi impossible de penser en
grec que de parler grec (p. 316).» Comment l'auteur, qui a
souvent de l'esprit, ne remarque-t-il pas que l'absurde ou le
grotesque, dans le cas présent, n'est peut-être pas du côté
des dogmes? M. Sabatier se trompe non moins étrangement,
lorsqu'il ajoute : « En brisant l'autorité de l'Eglise, les
Réformateurs (du XVIe siècle) ne brisaient-ils pas la base même sur
laquelle ces vieux dogmes avaient été édifiés (p. 317)?»
Nullement ; car, d'abord, les réformateurs du XVIe siècle sont
loin d'avoir brisé « l'autorité de l'Eglise » ; et ensuite, l'autorité
de l'Eglise n'est pas « la base » des dogmes. Ce n'est pas
l'Eglise qui fait les dogmes, ce n'est pas l'Eglise qui fait
qu'une doctrine est divine ; une doctrine est divine, parce
qu'elle est enseignée par le Christ, et pour qu'un dogme soit



— 496 —

promulgué ou défini par l'Eglise, il faut d'abord qu'il soit
enseigné par J.-C, dont l'autorité est la seule base du dogme.
Nous reviendrons sur ce point de doctrine catholique que
M. Sabatier semble ignorer complètement.

Est-ce de la superficialité ou de la profondeur, d'escamoter
la doctrine protestante de la prédestination en la réduisant
simplement au « sentiment de la présence et de l'action souveraine

et continue de Dieu dans chaque âme et dans tout
l'univers (p. 249-250)?» — N'est-ce pas une pure illusion que
d'avancer que dans le protestantisme « la racine du cléricalisme

est coupée (p. 250) » Hélas certains cléricaux protestants

ne sont-ils pas pires que certains cléricaux ultramontains?
— Peut-être y a-t-il aussi quelque oubli naïf de l'humilité
chrétienne, à proclamer, quand on est protestant, que la vie
des Eglises qui ne sont pas protestantes n'est que vie psychique,
enfance et tutelle, tandis que la vie protestante est la vie
spirituelle et libre, la majorité, l'autonomie, en un mot, la vie
supérieure (p. 252)

En tout cas, ceux qui connaissent la théologie catholique
et qui ont étudié Bellarmin et de Bonald, sont plus que surpris

en lisant cette phrase de l'honorable théologien protestant

: « Bellarmin et de Bonald, les plus conséquents des
théologiens catholiques (p. 266). »

Que dire aussi de cette autre proposition : « Donc, si
l'usage, qui est toujours la source et la règle du langage,
doit être fixé d'après la tradition catholique, on peut dire
quY/ n'y a plus de dogmes (p. 291)! »

Tels sont quelques-uns des résultats de « la méthode de
stricte observation psychologique et historique » préconisée
par l'auteur.

4° Sur quelques points, la doctrine de l'auteur est
particulièrement navrante. Je citerai en premier lieu sa doctrine
sur le Christ. Le sujet est trop grave pour que nous ne disions
pas toute notre pensée ; l'auteur nous le pardonnera : car, s'il
a voulu sauver sa conscience en proclamant sa foi, nous voulons

et nous devons sauver aussi notre conscience en
proclamant notre foi. Il nous a blessés et scandalisés; il ne peut
trouver mauvais que nous nous défendions.

M. Sabatier réduit le christianisme à ceci : « Dans la
conscience du Christ, qu'avons-nous trouvé comme essence de la



— 497 -
piété parfaite et éternelle Rien d'autre que le repentir moral,
la confiance en l'amour du Père et le sentiment filial de sa

présence immédiate et agissante dans le cœur (p. 254). » C'est
là, selon M. Sabatier, « l'Evangile éternel, dégagé de tout ce

qui n'est pas lui. » — Nous ne saurions admettre un tel «

dégagement». Nous réclamons comme dogmes essentiels du

christianisme, non seulement les vérités et les vertus que
l'auteur ne nomme pas, comme la justice et la charité, mais
encore l'obéissance à tous les préceptes du Christ et la foi à toute
la doctrine enseignée par le Christ sur le Père, sur le Fils, sur le
Saint-Esprit, sur la sanctification en cette vie et sur le salut
en la vie éternelle. Nous voulons non un christianisme réduit
à une sorte de minimum, mais le christianisme intégral et

universel; notre catholicisme n'est pas autre chose.
Et je dois avouer que le Christ de M. Sabatier, si je l'ai

bien compris, me paraît malheureusement aussi réduit et aussi
« dégagé » que son christianisme. Oui, je crains que son Christ
ne soit, au fond, qu'un homme, un homme pieux et saint, il
est vrai, mais seulement un homme, et non l'homme-Dieu des

Ecritures et de la tradition universelle. Et ma crainte est
fondée sur les textes dans lesquels l'auteur ne veut pas de

« rapport métaphysique » en Jésus, mais seulement un «

sentiment moral et humain-", sentiment qui paraît ne renfermer
rien de surnaturel ni de divin. Car l'auteur ajoute expressément

: « Si, en Jésus, ce n'est pas l'homme même, mais un
être divin qui se sent et se dit le Fils de Dieu, en vertu de

son origine métaphysique, il est bien clair alors qu'il y a là

pour lui un privilège incommunicable au reste des hommes
•qui sont d'une origine toute terrestre (p. 191).» Ainsi donc,
M. Sabatier ne veut pas qu'il y ait en Jésus un privilège
incommunicable au reste des hommes ; il ne veut pas que
Jésus, tout en étant homme parfait, soit aussi un être divin;
il ne veut pas que Jésus puisse se dire Fils de Dieu autrement
que ne le sont les autres hommes ; il ne veut pas qu'il y ait
¦dans la conscience du Christ une expérience autre que celle
qui se fait dans la conscience des autres hommes. Il continue
textuellement : Si Jésus possède un privilège incommunicable,
-« l'expérience religieuse, la révélation divine qui s'est faite
dans sa conscience, ne peut plus se faire dans la mienne.
Jésus me reste essentiellement étranger; il me fait peut-être



— 498 —

une aumône, comme un fils de roi donne une pièce d'or à un
pauvre, mais il n'est pas mon frère; sa vie intérieure n'est
pas ma vie, sa prière ne peut devenir ma prière. Le dogme
de sa divinité métaphysique, outre qu'il réduit sa vie humaine
à une apparence mensongère, le sépare à jamais de l'humanité.

»

Donc, selon M. Sabatier, Jésus-Christ n'est pas la Sagesse
de Dieu faite homme; le Logos n'est qu'une conception grecque;,
il n'y a en Jésus aucune divinité «métaphysique». Et cela,
parce que, si J.-C. était Dieu, il ne serait plus homme, sa vie
humaine ne serait qu'une «apparence mensongère». M. Sabatier,

au lieu de dire que Jésus est homme et Dieu, pose
nettement la disjonction : ou homme et pas Dieu, ou Dieu et pas
homme. Et comme il ne saurait être question d'un Christ qui
fût Dieu et pas homme, il est clair que son Christ est homme
et pas Dieu. M. Sabatier insiste sur cette prétendue impossibilité

d'unir les deux natures en J.-C, et il va jusqu'à accuser
de docétisme l'Eglise qui a condamné le docétisme et qui
cependant a cru à la divinité de J.-C. Voici ses propres
paroles : « Le dogme du Christ (homme-Dieu) annule le caractère
limité, contingent et humain de l'apparition de Jésus de Nazareth.

Sa vie perd toute réalité. Nous n'avons plus un homme
devant nos yeux, bien que l'Eglise, théoriquement,
maintienne l'humanité du Christ à côté de sa divinité. Celle-ci
fatalement absorbe tout. Nous n'avons plus qu'un dieu marchant
au milieu de ses contemporains, caché sous une figure
humaine. La christologie traditionnelle est incurablernent docète
(p. 179)...» Suit une explication étrange de la kenôse, d'après
laquelle, selon l'auteur, « le dieu, préexistant et éternel, se
suicide en s'incarnant, pour renaître progressivement et se
retrouver dieu à la fin de sa vie humaine (p. 180). »

Donc, M. Sabatier remplace la divinité de J.-C. par «

l'inspiration de sa piété intérieure (p. 227) » ; inspiration qui toutefois

ne l'empêche nullement d'avoir « des énigmes et des-

obscurités que son regard ne peut percer (p. 228) » ; inspiration

qui lui permet même de tomber dans de grossières
méprises, même sur son propre compte Non seulement le Christ de
M. Sabatier n'est pas Dieu, mais il est encore, hélas un pauvre
ignorant et un naïf, aussi épais que ses disciples. Ecoutons
M. Sabatier : « Il ne faut point douter que Jésus n'ait accepté



— 499 —

tout d'abord et partagé au fond les croyances messianiques
dans lesquelles il avait été élevé, comme tous les enfants de

sa race. Que ses disciples, en nous rapportant ses discours,
les aient sur ce point épaissis et matérialisés, on n'en saurait
guère disconvenir. Mais, d'autre part, on s'expliquerait mal
l'unanimité de la première tradition chrétienne dans l'attente
de son retour sur les nuées, si Jésus avait professé des idées
toutes contraires (p. 229). » Toutefois, M. Sabatier daigne faire
une concession : si l'ignorance et la naïveté du Christ étaient
grandes et épaisses, sa piété était assez pure et assez
confiante, et même assez absolue, pour « réaliser l'unité du monde
et de l'action universelle et constante de Dieu, tout aussi bien

que la dialectique d'un Scot Erigène, d'un Spinosa ou d'un
Hegel (p. 72-73) » En une telle compagnie, le Christ est
vraiment remis sur son piédestal!

5° M. Sabatier a une théorie du dogme que nous ne
saurions accepter. Il a vu l'Eglise romaine transformer en dogmes
des opinions qui ne sont enseignées ni dans les Ecritures ni
dans la tradition universelle ; il l'a vue imposer à la croyance
des fidèles ces prétendus dogmes, au nom de son autorité; il
l'a vue déclarer que ces prétendus dogmes étaient des
doctrines divines, révélées par le Christ, et cela, parce qu'elle est
infaillible et que tout ce qu'elle enseigne comme divin doit
l'être réellement. Et, ayant vu ces procédés de l'Eglise
romaine, il en a conclu qu'ils étaient les procédés catholiques et
que les dogmes catholiques n'étaient pas autre chose. Donc,
selon lui, c'est l'Eglise qui, de sa propre autorité, fait les
dogmes; et au fond, il n'y a pas de différence essentielle entre
les dogmes et les spéculations des théologiens, puisque l'Eglise
peut transformer celles-ci en ceux-là. En outre, il n'y a pas
non plus de distinction à faire entre la formule dogmatique
et la vérité dogmatique ; aux yeux de M. Sabatier, ce sont là
des choses identiques. Enfin, il soutient que « dans la religion
et dans le dogme, l'élément intellectuel n'est que l'expression
ou l'enveloppe de l'expérience religieuse (p. 305). » Telle est
la notion du dogme qu'il développe dans les trois chapitres
qu'il a consacrés à cette question (p. 261-353).

Or, telle n'était pas la notion du dogme dans l'ancienne
Eglise. On n'y faisait dériver le dogme ni de l'expérience



— 500 —

religieuse, ni de l'autorité de l'Eglise. De quelle expérience
religieuse, par exemple, aurait-on fait dériver le dogme que
le Christ est mort pour tous les hommes, ou qu'il faut baptiser
au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit? Le dogme dérivait

du Christ même, de sa véracité, de sa sainteté, de sa
divinité ; le dogme était la révélation divine elle-même, c'est-
à-dire toutes les vérités révélées et celles-là seulement. Elles
avaient été confiées à l'Eglise, et l'Eglise les enseignait mais
ne les créait pas. On les connaissait et on les distinguait des

doctrines humaines, en constatant qu'elles avaient été crues
partout, toujours et par tous comme venant de J.-C. même.
La dogmatisation d'une vérité divine par l'Eglise n'était
nullement l'invention de cette vérité divine (vérité déjà enseignée
par J.-C. et déjà crue par les vrais fidèles), mais simplement
la définition ecclésiastique officielle de cette vérité ; ce n'était
pas cette définition qui faisait le dogme, puisque le dogme
préexistait déjà comme vérité divine à cette définition ; le
dogme était donc distinct de la définition et de la formule
dogmatique ; la formule pouvait être imparfaite et avoir un
caractère de contingence historique, mais le dogme même,
vérité divine révélée par le Christ, était tenu pour immuable
en soi; et c'est ainsi que M. Sabatier a dit avec raison: «Il
est évident que, considéré dans son principe interne et idéal
à la fois, le christianisme ne saurait être perfectible (p. 216).»
Le dogme est la parole de Dieu ; cette parole est une graine
(semen est Verbum Dei) ; cette graine peut se développer
certainement, mais elle ne peut pas changer de nature ; elle
est fixe, inaltérable, immuable, en son espèce. C'est pourquoi
M. Sabatier se trompe étrangement quand il écrit : « C'est à

cette idée d'un dogme nécessaire, mais nécessairement
historique et changeant, qu'il convient de nous habituer désormais

(p. 295). » La parole de J.-C. ne changera pas et ne
passera pas; ce qui peut changer et progresser, c'est l'explication
humaine et l'application humaine que nous en pouvons faire
dans le cours des siècles selon les progrès des sciences.

On voit combien la notion catholique du dogme chrétien
diffère de la notion exposée par M. Sabatier, notion qui est
à peu près celle des théologiens papistes.

6° Sa notion du catholicisme et de l'Eglise catholique n'est
pas moins erronée. D'accord avec les papistes, c'est à eux



— 501 —

seuls qu'il donne le beau titre de catholiques ; en sorte qu'il
confond, comme choses identiques, le catholicisme et le
catholicisme romain, l'Eglise et l'Eglise romaine. Ce sont là des

méprises énormes et même grossières, qu'un écrivain qui se

contente même d' « un peu d'histoire attentive » ne saurait se

permettre. La moindre attention accordée aux faits notoires
et à l'histoire éclatante, établit que le titre de catholiques est
revendiqué non seulement par les catholiques romains, qui
dans leur dogmatique insistent particulièrement sur le
qualificatif de romains (ce que M. Sabatier ne fait pas), mais
encore par les anciens-catholiques d'Occident, par les orthodoxes
d'Orient, et même par une nombreuse fraction de l'Eglise
anglicane. Cette triple revendication n'aurait-elle aucune valeur
historique et psychologique aux yeux de M. Sabatier Que
devient alors sa méthode de « stricte observation » N'a-t-il
pas « observé » ce fait que depuis 1870 les anciens-catholiques
échangent des explications théologiques avec d'éminents
théologiens d'autres Eglises, et que cet échange, qui a lieu au
grand jour, dans des congrès internationaux, constitue un fait
que d'éminents théologiens protestants ont trouvé digne d'être
remarqué

Le fait est que M. Sabatier affecte d'ignorer les œuvres
théologiques des théologiens anciens-catholiques, des théologiens

russes, des théologiens grecs, des théologiens anglicans
qui se proclament catholiques. Dans les notices bibliographiques
dont il fait suivre chaque chapitre de son ouvrage, il n'en
cite aucun. Il a de la place pour Salvador, Strauss, Baur,
Renan, Scherer, Havet, Hartmann, Draper, etc.; il cite même
M. Pujo, il cite même M. Aug. Sabatier; mais il ne prononce
pas une seule fois les noms de Dœllinger, de Reinkens, de
Weber, de Schulte, de Reusch, de Langen, de Friedrich, de

Huber, de Michelis, de Guettée, d'Ivantzoff-Platonoff, de
Kyriakos, de Haie, de Liddon, de Pusey, etc., comme si ces
théologiens éminents étaient des non-valeurs Ce silence, pour
le moins partial, est significatif. M. Sabatier ne connaît que
les protestants et les catholiques, et par catholiques il entend
seulement les catholiques romains; le reste est nul à ses

yeux. C'est un moyen de simplifier le débat. Un autre moyen
de simplification, c'est de supposer que l'Eglise catholique a
été payenne dès le second siècle; que par conséquent il ne



— 502 —

faut chercher le vrai christianisme qu'au premier siècle, et
encore ne faut-il pas s'en rapporter entièrement aux apôtres
épais, ni même à Jésus, qui ignorait tant de choses ; il faut
comprendre les personnages et leurs écrits d'après la méthode
psychologique stricte; et quelle est cette méthode psychologique

stricte? Ce n'est certainement pas celle des protestants

des XVI6 et XVIIe siècles, que M. Sabatier combat, ce
n'est pas davantage celle des orthodoxies du XIXe, qu'il
repousse, mais c'est celle de M. Sabatier même.

Et M. Sabatier ne se méprend pas seulement sur les
Eglises catholiques et sur les dogmes catholiques, il se méprend
encore sur la nature du catholicisme même. Avec une
partialité aussi injuste qu'erronée, il déclare de son chef que,
dans le catholicisme, le christianisme n'est qu'une loi
extérieure et qu'un pouvoir surnaturel, tandis que, dans le
protestantisme, il est ramené de l'extérieur à l'intérieur (p. 247).
Et par « pouvoir surnaturel » M. Sabatier entend la « tyrannie
cléricale (p. 247);» il définit le surnaturalisme universel «une
conception mécanique des rapports de Dieu et du monde
(p. 237) ; » il semble croire que le surnaturel, tel qu'il est
enseigné dans le catholicisme, est contre la nature, contre la
raison, contre la science ; que, par conséquent, un bon catholique

« doit non pas réserver en principe son droit d'examen,
mais en principe abdiquer tout ce qui lui ressemble (p. 240) ; »

il semble croire que, d'après la foi catholique, c'est Veau du
baptême qui purifie l'âme (p. 239); etc., etc.

Nous pourrions nous indigner contre de telles assertions ;

nous nous bornons à protester contre elles et à renvoyer
l'auteur à la théologie catholique élémentaire, non pas à
l'observation superficielle de ce qui se passe dans l'Eglise romaine,
mais à l'étude approfondie des Pères et des théologiens
réellement catholiques. Juger le catholicisme d'après la falsification
qui en est faite dans l'Eglise romaine n'est plus de mise entre
théologiens qui pratiquent sérieusement la « stricte observation».

Au risque de surprendre M. Sabatier, nous nous
permettrons de lui faire observer que nous, catholiques de
l'ancienne Eglise, nous avons pour la raison, pour la vraie science
et pour la vraie tolérance, plus de respect que lui. Il enseigne
que « la réalité se moque de la logique (p. 90) ; » et nous
enseignons, nous, que la réalité doit se conformer à la logique.



— 503 —

Il enseigne que « rationaliser le dogme, c'est le détruire dans

son essence même (p. 45) ; » et nous enseignons, nous, que
ceux qui expliquent la raison du dogme et qui en montrent
la rationalité le fortifient, sinon dans son essence même, du
moins dans la raison des croyants. Il enseigne que ce n'est

pas à la théologie dogmatique de se subordonner à la
métaphysique générale, mais que c'est à celle-ci de se subordonner
à celle-là (p. 349); et nous, nous enseignons le contraire; notre
philosophie métaphysique est indépendante de notre théologie,
elle est même une de ses bases. Il enseigne que c'est « dans
le protestantisme seul qu'il peut recueillir l'héritage du Christ,
c'est-à-dire être chrétien, sans asservir sa conscience à aucun
joug extérieur (p. 255) ; » et nous, nous sommes plus tolérants
et moins exclusifs, en ce sens que, tout en croyant à la vérité
du catholicisme, nous croyons cependant qu'on peut aussi
être chrétien en dehors des cadres extérieurs de l'Eglise
catholique.

7° Nous aurions encore plusieurs autres erreurs à signaler
dans cet ouvrage, que des amis ont appelé un chef-d'œuvre
et qui est effectivement un chef-d'œuvre de partialité
certainement inconsciente et de subtilités certainement voulues;
mais nous devons nous limiter.

Nous terminerons par quelques réflexions au sujet de
l'union des Eglises chrétiennes. L'auteur semble ignorer ou
dédaigner cette question, cependant grave; il semble non pas
désirer l'union, mais la division, qu'il trouve peut-être plus
chrétienne ; en tout cas, il trouve que c'est « en vain » que
l'on cherche à pacifier les Eglises. La guerre, dit-il, est sans
trêve ni merci, et l'opposition entre le principe catholique
(qu'il explique mal) et le principe protestant (qui ne sera sans
doute pas agréé par tous les protestants) est «radicale (p. 246).»
Il insiste et déclare plus loin (p. 284) qu' «il est évident que
la notion catholique du dogme est en contradiction irréductible
avec le principe de la piété protestante. » Donc, M. Sabatier
creuse plutôt l'abîme qu'il ne cherche à le combler. Le fait
est que, sur le terrain d'un tel protestantisme, la conciliation
est impossible. Mais nous sommes persuadé que beaucoup de

protestants rejettent énergiquement ce système de protestantisme,

qui semble spiritualiser le christianisme, et qui ne fait



— 504 —

guère que le volatiliser; qui semble résoudre les difficultés, et
qui simplement les tourne en les laissant subsister ; qui
semble glorifier le Christ, et qui, en réalité, lui enlève son
auréole divine pour ne voir en lui qu'un homme pieux dans
son ignorance et ignorant dans sa piété; qui semble vouloir
travailler à la sanctification de la nature humaine, mais qui
en réalité lui dénie toute force surnaturelle ; qui semble tendre
à augmenter la foi, mais qui la réduit à un simple sentiment
sans croyances fixes, sans dogmes certains'). Certes, les intentions

de M. Sabatier ne peuvent être qu'excellentes ; loin de
moi de les suspecter. Mais il ne s'agit pas de ses intentions,
il s'agit uniquement de son volume et du système religieux
qu'il y expose. Or, son christianisme, si nous l'avons bien
compris (et nous avons fait notre possible pour le bien
comprendre), ne nous apparaît que comme une subtilité de
christianisme. Le nom et l'apparence du Christ y est; mais le
Christ vraiment sauveur, le Christ vraiment médiateur entre
Dieu et les hommes, le Christ qui était avant qu'Abraham
fût, le Christ à qui tout pouvoir a été donné au ciel, sur la
terre et dans les enfers, le Christ-Sagesse de Dieu, ce Christ-là
n'y est pas; ce Christ-là n'est, selon M. Sabatier, qu'un Christ
«métaphysique», et la métaphysique n'est à ses yeux qu'une
subtilité et non une réalité

Puisse le catholicisme devenir de plus en plus, comme
son chef et son modèle le Christ, universel et parfait Puisse
le protestantisme, de son côté, s'attacher de plus en plus au
vrai Christ des Evangiles et de la tradition universelle, en

rompant avec les subtilités et les contradictions des nombreux

*) Cet article était déjà imprimé lorsque la Revue de Théologie (de Montauban)
a publié, sur le volume en question, une première étude de M. le professeur Henri
Bois (livraison de mai, p. 240-274). Dans cette étude, l'auteur se montre en
complète opposition avec M. Sabatier, et il rappelle les réfutations dont les doctrines de

ce dernier ont été l'objet lorsqu'il les a énoncées pour la première fois. Notre espoir
de voir le système de M. Sabatier condamné par les protestants eux-même>, est donc
déj à un fait accompli. — En outre, le Chrétien évangélique de Lausanne (20 mai,
p. 256) contient, sous la signature de M. Ch. Luigi, le jugement suivant : «Quant au
livre de M. Sabatier, c'est une destruction brillante et une pieuse négation du
christianisme ; ses thèses ont été critiquées, en général repoussées, avec force compliments.
Ce qui m'étonne un peu, c'est qu'on s'extasie continuellement sur le style d'un écrivain

qui déclare sans cesse qu'on ne l'a pas compris, qu'on a vu dans ses pages
juste le contraire de ce qu'il voulait dire. N'y aurait-il pas lieu, en tout cas, de lui
reprocher une certaine obscurité »



— 505 —

systèmes qui lui enlèvent ses meilleures forces C'est par
cette double série d'efforts que l'un et l'autre pourront un
jour s'unir dans la vraie foi chrétienne : ut omnes unum sint!

Si cet article pouvait paraître blessant à M. Sabatier (ce

que je regretterais vivement et ce qui n'est nullement dans
mon intention), je ne me bornerais pas à lui répondre que
lui, le premier, il nous a blessés et certes bien autrement ; je
lui citerais encore ses propres paroles, publiées par lui à la
fin de la critique qu'il a faite d'un roman où il y avait aussi
une certaine philosophie de la religion et de la morale : «J'ai,
a-t-il écrit, analysé et critiqué ce livre avec quelque détail,
essayant d'expliquer et de motiver mes impressions diverses,
parce qu'il n'est rien moins que banal. C'est lui rendre un
hommage mérité que de le tirer à part et de le discuter
même avec quelque rigueur. Si la satisfaction que j'en ai

reçue n'a pas été entière, la faute n'en est certes pas au talent
de l'écrivain, mais plutôt au sujet qu'il a choisi et trop pris,
si j'ose ainsi dire, à la surface mobile et frivole de notre vie
sociale. Le romancier, comme le moraliste et le philosophe,
doit toujours aller au fond des choses et des âmes, car c'est
de là seulement que jaillissent la vérité et la vie. »

E. Michaud.


	Le christ et le christianisme

