Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Le christ et le christianisme

Autor: Sabatier, Auguste M. / Michaud, E.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403387

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

486 —

LE CHRIST ET LE CHRISTIANISME

p’arres M. AUGUSTE SABATIER.

M. Auguste Sabatier, doyen de la Faculté de théologie
protestante de Paris, vient de publier une £squisse d'une FPhi-
losophie de la weligion d’aprés la psyvchologie et I'histoire?).
Cet ouvrage a été, dans la presse protestante de langue fran-
caise, I'objet de grands éloges et aussi de réserves significatives.
S'il n’efit touché qu'aux questions théologiques débattues entre
les Eglises protestantes, nous nous serions abstenus d’en par-
ler; mais il touche, et de quelle maniére, au Christ, au chris-
tianisme, au dogme chrétien, a I'Eglise, au catholicisme, toutes
choses qui sont notre plus précieux trésor religieux, et des
lors nous n’avons le choix qu'entre le silence dédaigneux et
la critique. Le silence dédaigneux nous est impossible, car
nous professons pour le talent de l'auteur une sincere admi-
ration. La critique nous est donc un devoir. Nous nous en
acquitterons avec tout le respect et toute la modération que nous
devons 4 un écrivain que nous aurions voulu avoir pour col-
legue et pour collaborateur dans la grande ceuvre de l'union
des Eglises chrétiennes, mais qui, décidément, se pose en
adversaire, a notre vif regret. Ne pouvant pas dire: amicus
PFlato, nous dirons avec d’autant plus de sincérité: amica
veritas.

Et d’abord, c’est pour nous un vrai plaisir de signaler les
trés belles pages sur lesquelles nous sommes d’accord avec
l'auteur, par exemple: celles ou il glorifie la religion et la
déclare immortelle (p. 22-24); ot il affirme l'insuffisance de la
religion naturelle (p. 26); ol il montre comment beaucoup

) Paris, Fischbacher, 1 vol. in-8, 7 fr, 50, 1897.



= 487 ==

d’adversaires de telle ou telle religion admettent au fond 'idée
et le sentiment religieux (p. 27-29); celle ou il avoue que «la
liberté revient avec amour a la tradition, dés qu’au lieu d'y
rencontrer une servitude, elle n'y trouve plus qu'un secours,
un aliment et une lumiére» (p. 59); celles oit il expose sa
conception de la révélation, conception qu'il dit nouvelle, mais
qui ’est moins qu'il ne pense et qui se concilie d'ailleurs fort
bien, quoi qu'il en dise, avec la révélation doctrinale (p. 59-61);
celles ot il indique T'action sociale de la religion (p. 103-109);
ou il explique l'universalisme de la vraie religion, c’est-a-dire
du christianisme (p. 112-115, 119); ou il parle en général de
I’évolution du principe chrétien (p. 216-219); ou il condamne
les abus de I'Eglise romaine en mati¢re de rite et de dogme
(p- 7, 283, 327-329); ou il avoue I'échec général et complet des
théologiens protestants qui ont voulu «déterminer un certain
nombre de dogmes immuables et absolus » et qui ont «compté
sur l'autorité de la Bible pour proclamer en son nom des
dogmes divins » (p. 288); celles ou, parlant de la justification
par la foi et du sacerdoce universel, il dit: « dogmes nouveaux,
disons-nous; dogmes anciens, faudrait-il dire» (p. 311); celles
ol, parlant de la conciliation qui doit exister entre la tradition
et la liberté individuelle, il reconnait qu’elle n'existe pas dans
le catholicisme (romain), et que «le protestantisme y aspire
sans l'avoir atteinte» (p. 343); etc. Ajoutons que nous ne
pouvons qu'approuver aussi et chaleureusement une quantité
de pensées éparses ca et 1a dans le volume.

Mais si ce volume contient des pages bien pensées et bien
écrites, il en contient malheureusement aussi de déplorables.

l° La premiére chose qui frappe lorsqu’apres l'avoir lu
attentivement on réfléchit sur son contenu, c'est la contradic-
tion qui y régne.

L’auteur combat l'intellectualisme, le rationalisme et I'or-
thodoxie (p. 180). Il combat [lintellectualisme, et il ne fait
guere que de l'intellectualisme, méme pour ériger en systéme
son sentimentalisme. Il combat le rationalisme, et il cherche
sans cesse a tout rationaliser. Il combat l'orthodoxie, et il
s'efforce d’'en établir une, la sienne.

L’auteur enseigne, d'une part, que l'essence du christia-
nisme est «dans la révélation intime de Dieu qui s'est faite
pour la premiére fois dans I'ame de Jésus de Nazareth»; et,



488 —

d’autre part, qu'il n’est pas nécessaire, pour étre chrétien, «de
tenir pour vraie toute l'histoire évangélique ou la tradition
sur le Christ» (p. 187). Or, n’est-ce pas 1a une contradiction?
Car si 'on révoque en doute l'histoire évangélique et la tra-
dition sur le Christ, ne sape-t-on pas par la base la révélation
susdite, qui ne nous est connue que par cette histoire et cette
tradition?

N’est-ce pas se contredire que d'affirmer, d’'une part, < une
opposition radicale, une guerre sans tréve ni merci» entre
le protestantisme et le catholicisme (p. 246), et de dire & 1a page
suivante: «Il y a, dans tout catholicisme, un protestantisme
prés d'éclore, et dans tout protestantisme un catholicisme
latent que la moindre occasion peut développer »?

N’est-ce pas se contredire que d'enseigner que c’est la puis-
sance de I'Eglise qui édicte et fait le dogme (p. 277), et d’affirmer
ensuite que c'est le dogme qui fonde et crée tout d’'abord la
puissance de I'Eglise; que c'est le dogme qui engendre l'auto-
rit¢ de I'Eglise (p. 278 et 281)? Ne serait-il pas plus clair de
dire nettement lequel a commencé du dogme ou de I'Eglise?

D'une part, l'auteur ne veut ni formule doctrinale, ni
usage des sacrements (p. 212); et, d'autre part, il admet la
doctrine et le symbolisme. — D'une part, il prétend que le
Christ n’a promulgué aucune loi ni aucun dogme (p. 193); et,
d’autre part, il admet qu'il a enseigné une morale et une doc-
trine. N'est-ce pas se contredire ou jouer puérilement sur les
mots? Car, qui dit morale dit loi, et qui dit doctrine religieuse
dit dogme. Nous appelons précisément dogme «la doctrine
enseignée par J.-C.», et M. Sabatier avoue lui-méme (p. 292):
«Le dogme a, dans le développement religieux, soit individuel,
soit social, une place organique qu'on ne peut lui ravir, et
une importance pratique qu'on ne saurait sérieusement con-
tester. »

Comment concilier 'auteur avec lui-méme, lorsqu’il dit
qu'«une religion sans pensée, une foi sans doctrine» sont
inconcevables (p. 279); et lorsqu’il réduit la perception de
Dieu et 'essence de la religion 4 une affaire de sentiment et
de piété (p. 86)? Confondrait-il doctrine et sentiment, idée et
piété, raison et cceur ? Selon lui, «le sentiment religieux, gros
de l'idée religieuse, la produit nécessairement au dehors»
(p. 279); nous croyons, au contraire, qu'en bonne psychologie



— 489 —

et en bonne logique, c’est 'idée qui produit non la sensation,
mais le sentiment, tout sentiment présupposant une idée (nihil
amatum nisi pracognitum).

D'une part, M. Sabatier affirme la nécessité des dogmes,
lorsqu’il dit: «Une Eglise sans dogmes serait une plante sté-
rile (p. 294)... Plus une société religieuse est d'un caractére
moral, plus elle a besoin d'un symbole dogmatique qui la défi-
nisse et en explique la raison d'étre» (p. 340; voir aussi
p- 308-309). Et, d’autre part, le méme auteur s'efforce de dis-
créditer et de détruire ces mémes dogmes et ce méme symbole
dogmatique, lorsqu’il les sépare de l'essence de la religion,
laquelle, dit-il, peut exister sans eux et a, de fait, existé sans
eux, comme le langage a existé sans la grammaire (p. 299),
et lorsqu'il ajoute avec plus d’hostilité que d'exactitude: «Les
dogmes commencent & vieillir du jour ot ils sont promulgués »
(p. 332). Cet esprit de raillerie déplacée me semble quelque
peu manquer d’esprit.

2° A vrai dire, ces contradictions ne sauraient surprendre,
si 'on considére que, dans le systéme de l'auteur, il n'y a ni
critérium sar, ni méthode ferme. De méme que, disciple de
Baur, il a hérité de l'esprit de contradiction de ce dernier, de
méme, disciple de Kant, il tient de celui-ci un subjectivisme
outré, et disciple de Ritschl, il repousse la métaphysique et
les métaphysiciens, pour n'accepter que ce qu'il appelle «la
méthode de stricte observation psychologique et historique »
(p. 1), ou encore «un peu d'histoire attentive et de psycholo-
gie clairvoyante » (p. 175). Mais, au fond, qu'est-ce que cette
stricte observation, cette histoire attentive, cette psychologie
clairvoyante? C'est simplement la psychologie et I'histoire telles
que l'auteur les congoit personnellement: «Je n’ai guére noté
ici, dit-il (p. XV), que des faits constatés en moi et par moi-
méme.» L’aveu est péremptoire. Comment l'auteur n'a-t-il pas
vu que le sentiment individuel est la base la plus fragile et le
critere le plus trompeur qui se puisse imaginer? Comment
n'a-t-il pas compris, dés son point de départ, que ce qu’il
Sent peut n'étre pas du tout sex#/ par son voisin, et que, si
I'on peut discuter des idées, on ne peut pas discuter des sen-
timents ?

De fait, rien de plus discutable que la psychologie de
lauteur; et comme c'est sur ce fondement qu'il batit toute sa



] =

théorie, on voit du premier coup d'ceil le cas qu'il faut en faire.
Par exemple, 'auteur enseigne que la conscience est «fille de
la douleur»; qu'elle «ne se développe que par la douleur »;
que «le coté passif et le coté actif de la vie de l'esprit ne
sont pas harmoniques » ; que «la sensation écrase la vo-
lonté»; que c'est «partout la méme désespérante antino-
mie »; que «le pessimisme a raison»; que «plus on fait
effort vers une justice idéale, plus cette justice idéale, qu'on
n'atteint jamais, nous constitue pécheurs et fortifie en nous la
conscience du péché»; que «plus on réfléchit aux raisons
qu'on peut avoir de vivre et d’agir, moins on est capable
d'effort et d’action »; que «la clarté aigué de la pensée est en
raison inverse de 1'énergie de la volonté» (p. 15-18); etc., etc.
Or, je dois avouer que plus j'examine impartialement ma propre
conscience, plus je dois m'élever contre cette psychologie, qui
me parait erronée. Tout en reconnaissant les bienfaits de la
douleur, je dois en conscience donner a la conscience une
autre origine que la douleur, attendu que, méme sans la dou-
leur, 'ame humaine aurait certainement une conscience. Non,
il n'’est pas exact que le pessimisme ait raison, ni que la
science aboutisse au déterminisme. Non, il n’est pas exact qu'il
n'y ait entre 'homme et 'univers et dans 'homme méme que
des antinomies.

Une fois lancé dans cette psychologie toute personnelle,
l'auteur tombe dans des conséquences, logiques pour lui, mais
erronées. «De ce sentiment de détresse, dit-il, de cette con-
tradiction initiale de la vie intérieure de 1'homme, nait la reli-
gion» (p. 19). Or, selon nous, la religion ne nait pas de la con-
tradiction, mais de l'harmonie; elle nait de la logique avec
laquelle le principe de causalité est appliqué aux choses de
l'homme et de l'univers; elle nait aussi du coeur qui suit la
raison, du cceur qui éprouve la reconnaissance et la gratitude,
qui sent le bonheur et aussi la souffrance; elle nait é¢galement
de la conscience morale qui s’attache au bien relatif et au
bien absolu, et qui, lorsqu'elle a commis le mal, s'en repent,
demande pardon au bien offensé et implore son secours contre
sa propre faiblesse. Cette triple source de la religion est autre-
ment vaste et autrement psychologique que la source de
«l'antinomie ». D’apres la psychologie de l'auteur, c’est «le
sentiment de notre subordination qui nous fournit la base



e A =

expérimentale et indestructible de l'idée de Dieu» (p. 20); or,
d’apres notre psychologie, notre idée de Dieu est antérieure a
ce sentiment de subordination; notre idée de Dieu nous est
fournie par des idées et des raisonnements tout autres, et notre
sentiment de subordination religieuse ne nait en nous que
lorsque nous avons déja l'idée de Dieu, cause premiere de
1'homme et de l'univers.

Nous verrons plus loin comment 1'«observation historique »
de l'auteur est aussi peu fondée, & notre avis, que son «obser-
vation psychologique ». Pour que l'une et l'autre fussent
«strictes » et démonstratives, il eat fallu qu’elles fussent faites
d’aprés une norme sire. Loin d'étre des normes et des mé-
thodes, elles ont besoin l'une et l'autre de norme et de mé-
thode. Et l'auteur n'en a pas d’autre que son propre senti-
ment. Sa psychologie, c'est son sentiment; et son interpréta-
tion de l'histoire, c'est encore son sentiment. Rien de plus.

De la le besoin qu’il éprouve (p. 378-385) d'ériger le sen-
timentalisme religiecux en théorie 4 peu prés absolue et de
remplacer par lui tous les intellectualismes, toutes les méta-
physiques, tous les dogmes et toutes les orthodoxies possibles.
Et comment y arrive-t-il? Simplement en l'affirmant et en
croyant que la perpétuelle répétition de cette affirmation est
une démonstration. Rien de plus faible.

« L'affirmation de la piété, dit-il, nous place dans I'ordre
de la vie subjective et morale, qui ne releve pas plus de
I'ordre de la science que l'ordre scientifique ne releve de la
piété» (p. 86). Ou est la preuve? Nulle part. Nous aurions
besoin cependant qu'une telle doctrine fat démontrée: car
elle nous parait fausse, en ce sens que la vie subjective et
morale reléve certainement de la science, et doit étre controlée
et dirigée d’aprés les démonstrations de la science.

L’auteur poursuit: « En somme, nous ne connaissons que
nous-mémes, notre science n'est que la projection de notre
conscience au dehors et, a cette condition seulement, le monde
nous devient intelligible» (p. 121). Or, c’est 14, croyons-nous,
du plus mauvais kantisme et du pire subjectivisme. Il est erroné
de dire que nous ne connaissons que nous-mémes, car nous
connaissons aussi ce qui est hors de nous, et peut-étre méme
le connaissons-nous mieux que nous-mémes. Il est erroné de
dire que notre science des choses physiques, chimiques, astro-

Revue intern, de Théologie. Heft 19, 1897. 33



nomiques, etc.,, n'est que la projection de notre conscience au
dehors; si nos sciences naturelles n'étaient qu'une projection
de notre conscience (conscience protestante pour les uns,
ultramontaine pour d’autres, etc.), elles seraient de pauvres.
sciences. Enfin, il est erroné de prétendre que le monde n'est
intelligible qu'a la condition indiquée par ’auteur; nous croyons.
méme qu'il serait parfaitement inintelligible si nous n’avions
que «la projection de notre conscience au dehors» pour le
connaitre.

C'est grace a son sentimentalisme que l'auteur a pu dire
que «la religion n’est pas une idée, mais un rapport avec
Dieu» (p. 176). Comment un rapport avec Dieu pourrait-il étre
la religion s'il n'impliquait des idées? N’est-ce pas donner rai-
son a ceux qui déclarent la religion inconcevable et dénuée
d’idées? L'auteur, & cette méme page, insiste sur l'expérience
interne et sur le sentiment pour expliquer la religion en dehors
de toute «spéculation». Comment l'auteur ne voit-il pas que,
lorsque la religion n'’est pas fondée sur l'idée, elle devient
superstition et erreur? De quel droit et par quelle triste psy-
chologie établit-il un antagonisme et une séparation entre les
données intellectuelles et la piété? En vertu de quelle logique
prétend-il que des données intellectuelles, comme telles, sont
contraires au caractére religieux? Voici ses propres expres-
sions: «Faire du dogme, c'est-a-dire d'une donnée intellec-
tuelle, l'objet de la révélation, c'est tout d'abord lui enlever
son caractere religieux en la séparant de la piété» (p. 43).
Oui, certes, nous exigeons, nous aussi, la piété, et nous
sommes heureux quand Dieu se rend «sensible au cceur»;
mais nous exigeons encore qu'on soit religieux, méme quand
Dieu n’est pas «sensible au coceur», méme quand «la foi du
ceeur » ne se fait pas sentir et qu'il n’y a dans l'ame que la
foi de lintelligence et de la volonté. M. Sabatier veut bien
que le dogme soit «interprété par la piété de chaque chrétien,
mais non par la subtile métaphysique des docteurs» (p. 123).
Nous lui répondons que la piété seule est souvent une mau-
vaise interpréte des dogmes et que, seule, elle aboutit souvent
a la folie; qu'il a raison de rejeter la «subtile » métaphysique
des docteurs, mais qu'a coté de la «subtile» métaphysique il
vy a la métaphysique logique, sensée, rationnelle, et que celle-ci
il a tort de I'écarter. Evidemment il veut identifier la religion



= MY e

et la morale (p. 128); mais il se trompe, la religion est plus
que la morale, et sacrifier toute sa partie dogmatique c’est la
fausser.

3° Dans un tel systéme, il n'y a pas d'autre regle, sous
le couvert du sentiment personnel et de la piété, que l'arbitraire
et le caprice de chacun, arbitraire et caprice qui meénent a
des appréciations trés peu objectives et méme tres superfi-
cielles. M. Sabatier a-t-il évité ce danger? Pas toujours.

Trés arbitraire, sa théorie sur «les progres dans les repré-
sentations du divin» (p. 120-125). — Trés arbitraire, sa facon
de préciser ce que Jésus savait et ignorait, par exemple:
«Sans doute Jésus n’a jamais frissonné de 1'effroi qui accablait
la pensée de Pascal, écoutant le silence éternel des espaces
infinis » (p. 193). — Trés arbitraire, son assertion que Jésus
avait sur les miracles la méme conception que les foules de
son temps (p. 71), lui qui combattait la conception de ces der-
nieres et qui ne voulait pas que l'on jugeat de la vérité de la
doctrine par le prodige, mais celui-ci par la sainteté de celle-1a
(p. 73). — Trés arbitraire, son opinion sur le principe du
christianisme, quand il le définit: «1'expérience qui s'est faite
un jour (quel jour?) dans la conscience du Christ, et, depuis
lors, #'a pas cessé de se vépéter dans celle de ses disciples»
(p. 345). On se demande, en vérité, ce que peut bien étre
une telle expérience. Etrange manieére de définir un principe!

L’auteur affirme qu'«autant le messianisme apostolique
était juif, autant le catholicisme est payven» (p. 232); et par
catholicisme, il entend dé€ja le catholicisme professé par I'Eglise
du second sigcle (p. 237). Cette assertion n’est-elle pas bien
arbitraire, pour ne rien dire de plus? Car, si le messianisme
des apotres était juif, les apdtres n'étaient que des juifs; et
s'ils n'étaient que des juifs, comment étaient-ils des chrétiens
et des apotres? Et si le catholicisme, des le second siécle,
était payen, comment les payens ont-ils persécuté les chré-
tiens? Comment les catholiques d’alors ont-ils pu écrire leurs
apologies contre les payens? Et les Peres grecs, payens! Et
les Peres latins, payens! Comment un critique qui en a lu seu-
lement quelques pages peut-il émettre une pareille assertion?
Ceci nous semble phénoménal.

Phénoménal, 'auteur 'est encore, quand il ose avancer,
toujours sans preuve et contre toute vraisemblance, que les



494

premiers disciples du Christ «corrigerent la prophétie messia-
nique, et qu'au lieu d'une venue du Messie, ils en /maginérent
deux: la premiére, humiliée; la seconde, glorieuse» (p. 230).
N'est-ce pas dire que tout ce que les Ecritures contiennent sur
la venue glorieuse du Messie a été «imaginé» par les apotres
et les disciples? Et Paul lui-méme a vécu dans cette espérance,
c'est-a-dire dans cette imagination et cette duperie! Et l'au-
teur ne craint pas d'ajouter: « C'est pour celle raison que leur
christianisme mérite le nom de messianique, ef ne saurail étre,
sous cette forme juive, une norme absolue pour tous les dges »
(p. 230). En vérité, on ne saurait dire plus cavalierement que
le christianisme des apoétres était bon... pour les apétres! Inu-
tile d’ajouter que nous préférons le christianisme messianique
des apotres a celui de I'éminent écrivain.

Ce n'est pas tout. Si les apdtres ont pu corriger et ima-
giner, leurs successeurs ont bien pu aussi fransformer. Pour-
quoi pas? L’auteur qui «depuis des années se livre a la mé-
thode de stricte observation psychologique et historique » (p. I),
n'y voit pas d'obstacle. Au contraire. «/nsensiblement, dit-il,
le centre de gravité du christianisme se déplace,; de la con-
templation ZAypnolisanie de l'avenir messianique, ol il était
tout d’abord, il passe & la méditation sanctifiante de la pas-
sion du Christ, de ses enseignements et de son ceuvre rédemp-
trice. Voila ce qui éclate dans V'Epitre aux Hébreux et dans
le quatrieme Evangile, ou le Messie juif se ftransforme en
Logos éternel, lumiére de tout homme ici-bas et principe de
religion universelle » (p. 231). Inutile d’ajouter que, pour nous,
le catholicisme des premiers siécles n'est en aucune opposition
avec le messianisme des apotres et avec la maniére dont
J.-C. lui-méme s’est défini. Nous voyons 'unité 1a ou M. Sa-
batier voit l'opposition. Ol sont ses preuves? Il n'en donne
aucune.

Il n'en donne pas davantage, lorsqu’il affirme que «les
formules qui ont servi & condamner 1'hérésie d’Arius, devinrent
hérétiques lorsqu’il s’agit plus tard de combattre I'hérésie des
monophysites, et qu'a cent ou cent cinquante ans de distance
l'orthodoxie catholique a été obligée de formuler des solutions
absolument contradictoires (p. 306-307).» Ceci est certainement
incompréhensible a quiconque a étudié¢ l'histoire des conciles
de Nicée (325) et de Chalcédoine (451).



s 485 =

L’auteur continue son procédé arbitraire et étrange, lors-
qu'il prétend que «les dogmes de Nicée et de Chalcédoine »
dérivent de la philosophie grecque. Il confond les dogmies avec
le langage théologique employé par les Peres; de ce que ce-
lui-ci est plus ou moins grec, il semble conclure que les dogmes
mémes n’existent pas dans les Evangiles et qu'il est impos-
sible de constater dans les livres du N. T. la doctrine définie
a Nicée et a Chalcédoine. Avec une stricte observation his-
torique, la chose est cependant possible et méme facile.

J'ai dit que le procédé employé par M. Sabatier conduit
quelquefois a4 des jugements superficiels et erronés. N'est-ce
pas le cas, lorsqu’il fait des jeux de mots comme celui-ci:
« La religion n’est rien d'autre que la révélation subjective de
Dieu dans I'homme, et la révélation c'est la religion objective
en Dieu (p. 34);» — lorsque, voulant fonder sa philosophie
de la religion sur la psychologie, il amoindrit singulieérement
la valeur de celle-ci en enseignant «la corruption fonciere de
I'homme (p. 30);» — lorsque, repoussant toute accusation
d’évolutionisme naturiste (p. VI), il enseigne cependant, d’autre
part, que les espéces de la flore naturelle ne sont pas fixes
(p. 111), que le plus peut sortir du moins et que «la réalité se
moque de la logique (p. 90).»

M. Sabatier n'est-il pas quelque peu superficiel, lorsque,
pour légitimer sa condamnation des dogmes «grecs », qu'il
semble vouloir faire passer pour «absurdes ou grotesques »,
il dit: «La raison en est que nous avons perdu la faculté de
les comprendre; il nous est aussi impossible de penser en
grec que de parler grec (p. 316).» Comment l'auteur, qui a
souvent de l'esprit, ne remarque-t-il pas que l'absurde ou le
grotesque, dans le cas présent, n'est peut-étre pas du coté
des dogmes? M. Sabatier se trompe non moins étrangement,
lorsqu’il ajoute: « En brisant 'autorité de 1'Eglise, les Réfor-
mateurs (du XVI® siécle) ne brisaient-ils pas la base méme sur
laquelle ces vieux dogmes avaient été édifiés (p. 317)?» Nul-
lement; car, d'abord, les réformateurs du XVI® siecle sont
loin d’avoir brisé «l'autorité de I'Eglise »; et ensuite, 'autorité
de T'Eglise n'est pas «la base» des dogmes. Ce n'est pas
I'Eglise qui fait les dogmes, ce n'est pas U'Eglise qui fait
qu'une doctrine est divine; une doctrine est divine, parce
qu'elle est enseignée par le Christ, et pour qu'un dogme soit



— 496 —

promulgué ou défini par I'Eglise, il faut d’abord qu'il soit
enseigné par J.-C., dont l'autorité est la seule base du dogme.
Nous reviendrons sur ce point de doctrine catholique que
M. Sabatier semble ignorer complétement.

Est-ce de la superficialité ou de la profondeur, d'escamoter
la doctrine protestante de la prédestination en la réduisant
simplement au «sentiment de la présence et de l'action souve-
raine et continue de Dieu dawns chague dme el dans tout
Vuntvers (p. 249-250)? » — N’est-ce pas une pure illusion que
d'avancer que dans le protestantisme «la racine du clérica-
lisme est coupée (p. 230)? » Hélas! certains cléricaux protes-
tants ne sont-ils pas pires que certains cléricaux ultramontains?
— Peut-étre y a-tiil aussi quelque oubli naif de I'humilité
chrétienne, & proclamer, quand on est protestant, que la vie
des Eglises qui ne sont pas protestantes n’est que vie psychique,
enfance et tutelle, tandis que la vie protestante est la vie
spirituelle et libre, la majorité, 'autonomie, en un mot, la vie
supérieure (p. 252)!

En tout cas, ceux qui connaissent la théologie catholique
et qui ont étudié Bellarmin et de Bonald, sont plus que sur-
pris en lisant cette phrase de l'honorable théologien protes-
tant: «Bellarmin et de Bonald, les plus conséquents des théo-
logiens catholiques (p. 260).»

Que dire aussi de cette autre proposition: «Donc, si
l'usage, qui est toujours la source et la reéegle du langage,
doit étre fixé d’apreés la tradition catholiqgue, on peut dire
qu'sl %'y a plus de dogmes (p. 291)! »

Tels sont quelques-uns des résultats de «la méthode de
stricte observation psychologique et historique» préconisée
par l'auteur.

4° Sur quelques points, la doctrine de l'auteur est parti-
culierement navrante. Je citerai en premier lieu sa doctrine
sur le Christ. Le sujet est trop grave pour que nous ne disions
pas toute notre pensée; l'auteur nous le pardonnera: car, s'il
a voulu sauver sa conscience en proclamant sa foi, nous vou-
lons et nous devons sauver aussi notre conscience en pro-
clamant notre foi. Il nous a blessés et scandalisés; il ne peut
trouver mauvais que nous nous défendions.

M. Sabatier réduit le christianisme a ceci: « Dans la cons-
cience du Christ, qu'avons-nous trouvé comme essence de la



— 497 —

Diété parfaite et éternelle? Rien d’aulre que le repentir moral,
la confiance en 'amour du Peére et le sentiment filial de sa
présence immédiate et agissante dans le cceur (p. 254). » Clest
1a, selon M. Sabatier, «lI'Evangile éternel, dégagé de tout ce
qui n'est pas lui.» — Nous ne saurions admettre un tel « dé-
gagement». Nous réclamons comme dogmes essentiels du
<hristianisme, non seulement les vérités et les vertus que
'auteur ne nomme pas, comme la justice et la charité, mais
encore l'obéissance a tous les préceptes du Christ et la foi a toute
1a doctrine enseignée par le Christ sur le Pere, sur le Fils, sur le
Saint-Esprit, sur la sanctification en cette vie et sur le salut
en la vie éternelle. Nous voulons non un christianisme réduit
a4 une sorte de minimum, mais le christianisme intégral et
universel; notre catholicisme n'est pas autre chose.

Et je dois avouer que le Christ de M. Sabatier, si je l'ai
bien compris, me parait malheureusement aussi réduit et aussi
«dégagé » que son christianisme. Oui, je crains que son Christ
ne soit, au fond, qu'un homme, un homme pieux et saint, il
est vral, mais seulement un homme, et non 'homme-Dieu des
Ecritures et de la tradition universelle. Et ma crainte est
fondée sur les textes dans lesquels l'auteur ne veut pas de
« rapport métaphysique» en Jésus, mais seulement un «senti-
ment moral et humain», sentiment qui parait ne renfermer
rien de surnaturel ni de divin. Car l'auteur ajoute expressé-
ment : «Si, en Jésus, ce n'est pas I'homme méme, mais #un
étre divin qui se sent et se dit le Fils de Dieu, en vertu de
son origine métaphysique, il est bien clair alors qu’'il y a 1a
pour lui un privilege incommunicable ai veste des hommes
qui sont d'une origine toute terrestre (p. 191).» Ainsi donc,
M. Sabatier ne veut pas qu'il y ait en Jésus un privilege
incommunicable au reste des hommes; il ne veut pas que
Jésus, tout en étant homme parfait, soit aussi un étre divin;
il ne veut pas que Jésus puisse se dire Fils de Dieu autrement
que ne le sont les autres hommes; il ne veut pas qu'il y ait
dans la conscience du Christ une expérience autre que celle
qui se fait dans la conscience des autres hommes. Il continue
textuellement : Si Jésus posseéde un privilege incommunicable,
«l'expérience religieuse, la révélation divine qui s’est faite
dans sa conscience, ne peut plus se faire dans la mienne.
Jésus me reste essentiellement étranger; il me fait peut-étre



498 —

une aumoéne, comme un fils de roi donne une piéce d'or a um
pauvre, mais il n'est pas mon frére; sa vie intérieure n’est
pas ma vie, sa priere ne peut devenir ma priere. Le dogme
de sa divinité métaphysique, outre qu'il réduit sa vie himaine
a une apparence mensongeve, le sépare a jamais de I'huma-
nité, »

Donc, selon M. Sabatier, Jésus-Christ n'est pas la Sagesse
de Dieu faite homme; le Logos n'est qu'une conception grecque;
il n'y a en Jésus aucune divinité «métaphysique». Et cela,
parce que, si J.-C. était Dieu, il ne serait plus homme, sa vie
humaine ne serait qu'une «apparence mensongeére ». M. Saba-
tier, au lieu de dire que Jésus est homme et Dieu, pose net-
tement la disjonction : ou homme et pas Dieu, ou Dieu et pas
homme. Et comme il ne saurait étre question d'un Christ qui
fat Dieu et pas homme, il est clair que son Christ est homme
et pas Dieu. M. Sabatier insiste sur cette prétendue impossi-
bilit¢ d’unir les deux natures en J.-C., et il va jusqu’'a accuser
de docétisme I'Eglise qui a condamné le docétisme et qui
cependant a cru a la divinité de J.-C. Voici ses propres pa-
roles: «Le dogme du Christ (homme-Dieu) annule le caractere
limité, contingent et humain de l'apparition de Jésus de Naza-
reth. Sa vie perd toute réalité. Nous n'avons plus un homme
devant nos yeux, bien que I'Eglise, théoriquement, main-
tienne '’humanité du Christ a coté de sa divinité. Celle-ci fata-
lement absorbe tout. Nous n’avons plus qu'un dieu marchant
au milieu de ses contemporains, caché sous une figure hu-
maine. La christologie traditionnelie est incurablement docéte
(p. 179)...» Suit une explication étrange de la kendse, d’aprés
laquelle, selon l'auteur, «le dieu, préexistant et éternel, se
suicide en s'incarnant, pour renaitre progressivement et se
retrouver dieu a la fin de sa vie humaine (p. 180).»

Donc, M. Sabatier remplace la divinité de J.-C. par «l'ins-
piration de sa piété intérieure (p. 227)»; inspiration qui toute-
fois ne I'empéche nullement d'avoir «des énigmes et des
obscurités que son regard ne peut percer (p. 228)»; inspira-
tion qui lui permet méme de tomber dans de grossiéres mé-
prises, méme sur son propre compte! Non seulement le Christ de
M. Sabatier n'est pas Dieu, mais il est encore, hélas! un pauvre
ignorant et un naif, aussi épais que ses disciples. Ecoutons
M. Sabatier: «Il ne faut point douter que Jésus n’ait accepté



499 —

tout d’abord et partagé au fond les croyances messianiques
dans lesquelles il avait été ¢levé, comme tous les enfants de
sa race. Que ses disciples, en nous rapportant ses discours,
les aient sur ce point épaissis et matérialisés, on n'en saurait
oguere disconvenir. Mais, d’autre part, on s’expliquerait mal
l'unanimité de la premiére tradition chrétienne dans lattente
de son retour sur les nuées, si Jésus avait professé des idées
toutes contraires (p. 229). » Toutefois, M. Sabatier daigne faire
une concession: si l'ignorance et la naiveté du Christ étaient
grandes et épaisses, sa piété €tait assez pure et assez con-
fiante, et méme assez absolue, pour «réaliser I'unité du monde
et de l'action universelle et constante de Dieu, fout awussi bien
que la dialeclique d’'un Scol FErigéne, d'un Spinosa ou d'un
Hegel (p. 72-73)!» En une telle compagnie, le Christ est vrai-
ment remis sur son piédestal!

5° M. Sabatier a une théorie du dogme que nous ne sau-
rions accepter. Il a vu 'Eglise vomaine transformer en dogmes
des opinions qui ne sont enseignées ni dans les Ecritures ni
dans la tradition universelle; il I'a vue imposer a la croyance
des fideles ces prétendus dogmes, au nom de son autorité; il
I'a vue déclarer que ces prétendus dogmes étaient des doc-
trines divines, révélées par le Christ, et cela, parce qu'elle est
infaillible et que tout ce qu'elle enseigne comme divin doit
I'étre réellement. Et, ayant vu ces procédés de I'Eglise 7ro-
maine, il en a conclu qu'ils étaient les procédés catholiques et
que les dogmes catholiqites n'étaient pas autre chose. Donc,
selon lui, c’est I'Eglise qui, de sa propre autorité, fait les
dogmes; et au fond, il n'y a pas de différence essentielle entre
les dogmes et les spéculations des théologiens, puisque I'Eglise
peut transformer celles-ci en ceux-la. En outre, il n'y a pas
non plus de distinction & faire entre la formule dogmatique
et la vérité dogmatique; aux yeux de M. Sabatier, ce sont la
des choses identiques. Enfin, il soutient que «dans la religion
et dans le dogme, 1'élément intellectuel n’est que l'expression
ou 'enveloppe de l'expérience religieuse (p. 305).» Telle est
la notion du dogme qu’'il développe dans les trois chapitres
qu'il a consacrés a cette question (p. 261-353),

Or, telle n’était pas la notion du dogme dans l'ancienne
Eglise. On n'y faisait dériver le dogme ni de I'expérience



— 500 —

religieuse, ni de l'autorité de 1'Eglise. De quelle expérience
religieuse, par exemple, aurait-on fait dériver le dogme que
le Christ est mort pour tous les hommes, ou qu'il faut baptiser
au nom du Pere, du Fils et du Saint-Esprit? Le dogme déri-
vait du Christ méme, de sa véracité, de sa sainteté, de sa
divinité; le dogme était la révélation divine elle-méme, c’est-
a-dire toutes les vérités révélées et celles-1a seulement. Elles
avaient été confiées a I'Eglise, et 'Eglise les enseignait mais
ne les créait pas. On les connaissait et on les distinguait des
doctrines humaines, en constatant qu’elles avaient été crues
partout, toujours et par tous comme venant de J.-C. méme.
La dogmatisation d'une vérité divine par I'Eglise n’était nul-
lement l'invention de cette vérité divine (vérité déja enseignée
par J.-C. et déja crue par les vrais fideles), mais simplement
la définition ecclésiastique officielle de cette vérité; ce n’était
pas cette définition qui faisait le dogme, puisque le dogme
préexistait déja comme vérité divine a cette définition; le
dogme était donc distinct de la définition et de la formule
dogmatique; la formule pouvait étre imparfaite et avoir un
caractére de contingence historique, mais le dogme méme,
vérité divine révélée par le Christ, était tenu pour immuable
en soi; et c'est ainsi que M. Sabatier a dit avec raison: «Il
est évident que, considéré dans son principe interne et idéal
a la fois, le christianisme ne saurait étre perfectible (p. 216).»
Le dogme est la parole de Dieu; cette parole est une graine
(semen est Verbum Dei); cette graine peut se développer
certainement, mais elle ne peut pas changer de nature; elle
est fixe, inaltérable, immuable, en son espéce. C’est pourquoi
M. Sabatier se trompe étrangement quand il écrit: «Clest a
cette idée d'un dogme nécessaire, mais nécessairement his-
torique et changeant, qu'il convient de nous habituer désor-
mais (p. 295).» La parole de J.-C. ne changera pas et ne pas-
sera pas; ce qui peut changer et progresser, c'est I’explication
humaine et l'application humaine que nous en pouvons faire
dans le cours des siécles selon les progrés des sciences.

On voit combien la notion catholique du dogme chrétien
differe de la notion exposée par M. Sabatier, notion qui est
a peu prés celle des théologiens papistes.

6° Sa notion du catholicisme et de I'Eglise catholique n'est
pas moins erronée. D’accord avec les papistes, c'est a eux



— 501 —

seuls qu'il donne le beau titre de catholiques; en sorte qu'il
confond, comme choses identiques, le catholicisme et le catho-
licisme romain, 'Eglise et 'Eglise romaine. Ce sont 1a des
méprises €énormes et méme grossiéres, qu'un écrivain qui se
contente méme d’' «un peu d'histoire attentive» ne saurait se
permettre. La moindre attention accordée aux faits notoires
et a l'histoire éclatante, établit que le titre de catholiques est
revendiqué non seulement par les catholiques romains, qui
dans leur dogmatique insistent particuliérement sur le quali-
ficatit de romains (ce que M. Sabatier ne fait pas), mais en-
core par les anciens-catholiques d'Occident, par les orthodoxes
d’Orient, et méme par une nombreuse fraction de 1'Eglise
anglicane. Cette triple revendication n'aurait-elle aucune valeur
historique et psychologique aux yeux de M. Sabatier ? Que
devient alors sa méthode de «stricte observation»? N'a-t-il
pas «observé» ce fait que depuis 1870 les anciens-catholiques
échangent des explications théologiques avec d'éminents théo-
logiens d'autres Eglises, et que cet échange, qui a lieu au
grand jour, dans des congreés internationaux, constitue un fait
que d’éminents théologiens protestants ont trouvé digne d’'étre
remarqué ?

Le fait est que M. Sabatier affecte d’ignorer les ceuvres
théologiques des théologiens anciens-catholiques, des théolo-
giens russes, des théologiens grecs, des théologiens anglicans
qui se proclament catholiques. Dans les notices bibliographiques
dont il fait suivre chaque chapitre de son ouvrage, il n'en
cite aucun. Il a de la place pour Salvador, Strauss, Baur,
Renan, Scherer, Havet, Hartmann, Draper, etc.; il cite méme
M. Pujo, il cite méme M. Aug. Sabatier; mais il ne prononce
pas une seule fois les noms de Dcellinger, de Reinkens, de
Weber, de Schulte, de Reusch, de lLangen, de Friedrich, de
Huber, de Michelis, de Guettée, d'Ivantzofi-Platonoff, de Ky-
riakos, de Hale, de Liddon, de Pusey, etc.,, comme si ces
théologiens éminents étaient des non-valeurs! Ce silence, pour
le moins partial, est significatif. M. Sabatier ne connait que
les protestants et les catholiques, et par catholiques il entend
seulement les catholiques romains; le reste est nul a ses
yeux. C’est un moyen de simplifier le débat. Un autre moyen
de simplification, c'est de supposer que 1'Eglise catholique a
été payenne dés le second sieécle; que par conséquent il ne



— 502 —

faut chercher le vrai christianisme qu’au premier siecle, et
encore ne faut-il pas s'en rapporter entiérement aux apodtres
épais, ni méme a Jésus, qui ignorait tant de choses; il faut
comprendre les personnages et leurs écrits d'aprés la méthode
psychologique stricte; et quelle est cette méthode psycho-
logique stricte? Ce n'est certainement pas celle des protes-
tants des XVI® et XVII® siecles, que M. Sabatier combat, ce
n'est pas davantage celle des orthodoxies du XIXe¢ qu'il re-
pousse, mais c'est celle de M. Sabatier méme.

Et M. Sabatier ne se méprend pas seulement sur les
Eglises catholiques et sur les dogmes catholiques, il se méprend
encore sur la nature du catholicisme méme. Avec une par-
tialité aussi injuste qu'erronée, il déclare de son chef que,
dans le catholicisme, le christianisme n'est qu'une loi exté-
rieure et qu'un pouvoir surnaturel, tandis que, dans le pro-
testantisme, il est ramené de l'extérieur a lintérieur (p. 247).
Et par «pouvoir surnaturel » M. Sabatier entend la «tyrannie
cléricale (p. 247);» il définit le surnaturalisme universel «une
conception mécanique des rapports de Dieu et du monde
(p. 237);» il semble croire que le surnaturel, tel qu'il est en-
seigné dans le catholicisme, est conire la nature, contre la
raison, contre la science; que, par conséquent, un bon catho-
ligue «doit non pas réserver ¢n principe son droit d’examen,
mais en principe abdiquer tout ce qui lui ressemble (p. 240);»
il semble croire que, d'aprés la foi catholique, c'est Tean du
baptéme qui purifie l'ame (p. 239); etc., etc.

Nous pourrions nous indigner contre de telles assertions;
nous nous bornons & protester contre elles et & renvoyer
l'auteur a la théologie catholique élémentaire, non pas a l'ob-
servation superficielle de ce qui se passe dans 1'Eglise romaine,
mais a lI'étude approfondie des Peres et des théologiens réel-
lement catholiques. Juger le catholicisme d’aprés la falsification
qui en est faite dans 1'Eglise romaine n’est plus de mise entre
théologiens qui pratiquent sérieusement la «stricte observa-
tion». Au risque de surprendre M. Sabatier, nous nous per-
mettrons de lui faire observer que nous, catholiques de l'an-
cienne Eglise, nous avons pour la raison, pour la vraie science
et pour la vraie tolérance, plus de respect que lui. Il enseigne
que «la réalité se moque de la logique (p. 90);» et nous en-
seignons, nous, que la réalité doit se conformer a la logique.



— 503 —

Il enseigne que «rationaliser le dogme, c'est le détruire dans
son essence méme (p. 45);» et nous enseignons, nous, que
ceux qui expliquent la raison du dogme et qui en montrent
la rationalité le fortifient, sinon dans son essence méme, du
moins dans la raison des croyants. Il enseigne que ce n’est
pas a la théologie dogmatique de se subordonner a la méta-
physique générale, mais que c'est a4 celle-ci de se subordonner
a celle-la (p. 349); et nous, nous enseignons le contraire; notre
philosophie métaphysique est indépendante de notre théologie,
elle est méme une de ses bases. Il enseigne que c’est «dans
le protestantisme sex/ qu'il peut recueillir I'héritage du Christ,
c'est-a-dire étre chrétien, sans asservir sa conscience a aucun
joug extérieur (p. 253);» et nous, nous sommes plus tolérants
et moins exclusifs, en ce sens que, tout en croyant a la vérité
du catholicisme, nous croyons cependant qu'on peut aussi
étre chrétien en dehors des cadres extérieurs de 1'Eglise
catholique.

7° Nous aurions encore plusieurs autres erreurs a signaler
dans cet ouvrage, que des amis ont appelé un chef-d'ceuvre
et qui est effectivement un chef-d'ceuvre de partialité certai-
nement inconsciente et de subtilités certainement voulues;
mais nous devons nous limiter.

Nous terminerons par quelques réflexions au sujet de
l'union des Eglises chrétiennes. IL’auteur semble ignorer ou
dédaigner cette question, cependant grave; il semble non pas
désirer l'union, mais la division, qu'il trouve peut-étre plus
chrétienne ; en tout cas, il trouve que c'est «en vain» que
I'on cherche a pacifier les Eglises. La guerre, dit-il, est sans
treve ni merci, et lopposition entre le principe catholique
(qu’il explique mal) et le principe protestant (qui ne sera sans
doute pas agréé par tous les protestants) est «radicale (p. 246).»
Il insiste et déclare plus loin (p. 284) qu’ «il est évident que
la notion catholique du dogme est en contradiction trréductible
avec le principe de la piété protestante.» Donc, M. Sabatier
creuse plutot 'abime qu’il ne cherche 4 le combler. Le fait
est que, sur le terrain d'un tel protestantisme, la conciliation
est impossible. Mais nous sommes persuadé que beaucoup de
protestants rejettent énergiquement ce systéme de protestan-
tisme, qui semble spiritualiser le christianisme, et qui ne fait



— 504 —

guere que le volatiliser; qui semble résoudre les difficultés, et
qui simplement les tourne en les laissant subsister; qui
semble glorifier le Christ, et qui, en réalité, lui enléeve son
auréole divine pour ne voir en lui quun homme pieux dans
son ignorance et ignorant dans sa piété; qui semble vouloir
travailler a la sanctification de la nature humaine, mais qui
en réalité lui dénie toute force surnaturelle; qui semble tendre
a augmenter la foi, mais qui la réduit a un simple sentiment
sans croyances fixes, sans dogmes certains?). Certes, les inten-
tions de M. Sabatier ne peuvent étre qu'excellentes; loin de
moi de les suspecter. Mais il ne s’agit pas de ses intentions,
il s'agit uniquement de son volume et du systéeme religieux
qu’'il y expose. Or, son christianisme, si nous l'avons bien
compris (et nous avons fait notre possible pour le bien com-
prendre), ne nous apparait que comme une subtilité de chris-
tianisme. Le nom et l'apparence du Christ y est; mais le
Christ vraiment sauveur, le Christ vraiment médiateur entre
Dieu et les hommes, le Christ qui était avant qu'Abraham
fat, le Christ a qui tout pouvoir a été donné au ciel, sur la
terre et dans les enfers, le Christ-Sagesse de Dieu, ce Christ-1a
n'y est pas; ce Christ-1a n'est, selon M. Sabatier, qu'un Christ
«métaphysique », et la métaphysique n'est & ses yeux qu'une
subtilité et non une réalité!

Puisse le catholicisme devenir de plus en plus, comme
son chef et son modele le Christ, universel et parfait! Puisse
le protestantisme, de son cé6té, s’attacher de plus en plus au
vrai Christ des Evangiles et de la tradition universelle, en
rompant avec les subtilités et les contradictions des nombreux

N Cet article était déja imprimé lorsque la Revue de Théologie (de Montauban)
a publié, sur le volume en question, une premiere étude de M, le professeur Henri
Bois (livraison de mai, p. 240-274). Dans cette étude, l'auteur se montre en com-
plete opposition avec M. Sabatier, et il rappelle les réfutations dont les doctrines de
ce dernier ont été 'objet lorsqu’il les a énoncées pour la premiére fois, Notre espoir
de voir le systtme de M. Sabatier condamné par les protestants eux-mémes, est donc
déja un fait accompli. — En outre, le Chrétien évangiligue de Lausanne (20 mai,
p. 256) contient, sous la signature de M. Ch. Luigi, le jugement suivant: « Quant au
livre de M. Sabatier, c’est une desfruction brillante et une pieuse négation du chris-
tianisme ; ses théses ont été critiquées, en général repoussées, avec force compliments.
Ce qui m’étonne un peu, c’est qu'on s’extasie continuellement sur le style d’un écri-
vain qui déclare sans cesse qu’on ne ’'a pas compris, qu'on a vu dans ses pages
juste le contraire de ce qu’il voulait dire. N'y aurait-il pas lieu, en tout cas, de lui
reprocher une certaine obscurité?»



-

— 5056 —

systémes qui lui enlévent ses meilleures forces! C’est par
cette double série d’efforts que l'un et P'autre pourront un
jour s'unir dans la vraie foi chrétienne: #¢ ommnes unum sint!

Si cet article pouvait paraitre blessant 4 M. Sabatier (ce
que je regretterais vivement et ce qui n'est nullement dans
mon intention), je ne me bornerais pas a lui répondre que
lui, le premier, il nous a blessés et certes bien autrement; je
lui citerais encore ses propres paroles, publiées par lui a la
fin de la critique qu'il a faite d'un roman ou il y avait aussi
une certaine philosophie de la religion et de la morale: «]Jai,
a-t-il écrit, analysé et critiqué ce livre avec quelque détail,
essayant d’expliquer et de motiver mes impressions diverses,
parce qu'il n’est rien moins que banal. Clest lui rendre un
hommage mérité que de le tirer a part et de le discuter
méme avec quelque rigueur. Si la satisfaction que j'en ai
recue n'a pas été entiére, la faute n'en est certes pas au talent
de l'écrivain, mais plutdt au sujet qu'il a choisi et trop pris,
si j'ose ainsi dire, & la surface mobile et frivole de notre vie
sociale. Le romancier, comme le moraliste et le philosophe,
doit toujours aller au fond des choses et des aAmes, car c’est
de 14 seulement que jaillissent la vérité et la vie.»

E. Micuaub.




	Le christ et le christianisme

