Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Das nicano-konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403386

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

480 —

Das nicéno -konstantinopolitanische
Glaubensbekenntnis.

Ungeachtet der proklamierten péapstlichen Unfehlbarkeit
entwickeln einzelne Gelehrte der péipstlichen Kirche auf dem
Gebiete der geschichtlichen Forschung einen Eifer und eine
scheinbare Unabhéingigkeit, welche Staunen erregen. Nicht
einmal, was jahrhundertelang als feststehend galt, wird ge-
schont, auch, wenn es sich nicht um Neuerungen zu gunsten
der neuen Dogmen handelt. Wir erblicken in dieser merk-
wiirdigen Erscheinung den deutlichsten Beweis fiir die unver-
wiistlichen Rechte des menschlichen Geistes, fiir die ideale
Wahrheit des wenn auch nicht wirklich gesprochenen Wortes
des grossen (alilei: und sie bewegt sich doch. Unverkennbar
hat man es noch immer in der romischen Kirche mit zwei
Richtungen zu thun, der scholastisch-jesuitischen als der
herrschenden und der historisch-kritischen, deren #ltere Ver-
treter aus der Kirche verdriingt wurden, und deren jiingere,
schwer unter dem vatikanischen Joche seufzend, dem unfehl-
baren Papsttum zwar den geforderten Frohndienst leisten, aber
neidisch auf die Befreiten hiniiberblicken. Zu diesen Papst-
theologen, welchen ihr Dienst sauer wird, zéihlt vor allem der
franzosische Abbé Duchesne, ein Gelehrter ersten Ranges, der
voraussichtlich mit der Zeit, wenn nicht zum Ketzer, zum
Kardinal sich entwickeln wird. Scholastischerseits sind schon
Angriffe genug auf ihn erfolgt, da er in der Vigiliusfrage der
Wahrheit doch einigermassen die Ehre gab. Nunmehr hat der
Papst ihn in den Dienst seiner Lieblingsidee, der Union, d. h.
der Unterwerfung aller schismatischen Kirchen unter Rom
gestellt, und zu diesem Zwecke verdéffentlichte der gelehrte
Abbé sein Buch tiber ,die getrennten Kirchen“ (Paris 1896).



- Bl e

In diesem Buche befinden sich Behauptungen, welche an
Kiihnheit alles zu ibertreffen scheinen, was man bis jetzt bei
katholischen Schriftstellern gewohnt war. Das Hergebrachte
und allgemein Angenommene wird in keiner Weise respektiert.
Wir werden uns sogar veranlasst sehen, den unfehlbaren Papst
gegen den verwegenen Abbé in Schutz zu nehmen; aber dennoch
hat, wenn man genauer zusieht, diese wissenschaftliche Kiihn-
heit die unwissenschaftliche Tendenz, wohlbegriindete Klagen
der orientalischen Kirche gegen Rom zu entkriften. Duchesne
brandmarkt namlich das sogenannte nicéino-konstantinopoli-
tanische Symbolum als eine unter der Hand entstandene, nach
den Beschliissen des allgemeinen Konzils von Ephesus (431)
unstatthafte Komposition, welche die Pipste besser nie héitten
annehmen sollen, um den Vorwurf der Orientalen zu beseitigen, die
abendlidndische Einschiebung des Filioque in dasselbe verstosse
gegen das Konzil von Ephesus. Da das nicénische Symbol, will er
sagen, im Widerspruch zu einem allgemeinen Konzil doch viel-
fach verdorben worden sei, konne es auf einen weitern Zusatz
nicht ankommen. Das in der ganzen Kirche des Orients wie
des Occidentes, auch von den Pipsten hochgehaltene, in der
Messliturgie recitierte Symbol wird auf diese Weise moglichst
herabgesetzt, um die einseitig im Abendlande vorgenommene
Einschiebung des Filioque zu entschuldigen. Der Angriff auf
die Papste erfolgt, um sie zu verteidigen.

Es muss zugegeben werden, dass die urspriingliche Form
des nicédnischen Symbols nicht unverindert geblieben ist, und
die Zusitze in demselben tiber den heiligen Geist: ,Der vom
Vater ausgeht, der zugleich mit dem Vater und dem Sohne
angebetet und verherrlicht wird u. s. w. nicht von dem so-
genannten zweiten allgemeinen Konzil von Konstantinopel bei-
gefiigt wurden. Schon auf dem allgemeinen Konzil von Chal-
cedon (451) wurde erwihnt, dass es urspriinglich in dem ni-
cénischen Bekenntnisse geheissen habe: ,erist Fleisch geworden*,
und dass man spiter gegen die Apollinaristen eingeschoben
habe: ,vom heiligen Geist aus Maria der Jungfrau“ (Har-
duin 11, 97). Wie die erwéihnten Zusatze liber den heiligen Geist
in das nicénische Symbol geraten sind, steht nicht fest. Neuer-
dings hat, wie es scheint, von Duchesne ausgehend, ohne ihn
zu nennen, sogar in seiner Erstlingsschrift ein deutscher Geist-
licher papstlichen Bekenntnisses die iiberraschende Behauptung



482 —

gewagt, das (sog.) zweite allgemeine Konzil habe sich gar nicht
mit der Lehre vom heiligen Geist speciell beschaftigt, sondern nur
die nicinische Lehre bestitigt (Rauschen, Jahrbiicher der christ-
lichen Kirche unter dem Kaiser Theodosius dem Grossen. Frei-
burg 1897, S. 477). Aber er stiitzt sich dabei allzu mechanisch:
auf die allgemein gehaltenen DMitteilungen der griechischen
Kirchenhistoriker, ohne das sonstige Material zu beriicksichtigen..
In jener Zeit handelte es sich gerade um die Anwendung des
nicénischen Symbols auf die Lehre tiiber den heiligen Geist
gegen die Semiarianer. Das romische Konzil von 380 hatte
die Gottheit des heiligen Geistes in dieser Tendenz festgestellt;
dasselbe geschah nun ohne Zweifel 581 zu Konstantinopel;
denn noch in demselben Jahre tiberweist der Kaiser Theodosius,
dieses Konzil bestitigend, die Kirchen denen, welche an die
Gleichwesentlichkeit der drei gottlichen Personen glaubten, und
im folgenden Jahre schreiben die Orientalen an die Abend-
lander, sie hiitten auf jenem Konzil den Glauben weitlaufiger
auseinandergesetzt. Dass also wie zu Rom 380, so 381 zu Kon-
stantinopel die Gottheit des heiligen Geistes festgestellt wurde,
kann durchaus nicht bezweifelt werden. Gerade dieser Uber-
einstimmung in der Lehre ist es zuzuschreiben, dass das als
orientalisches Generalkonzil gehaltene Konzil von Konstantinopel
schon auf dem Konzil von Chalcedon als das zweite allgemeine
geziahlt wurde. Man ging némlich schon damals (451) von der
Voraussetzung aus, dass zu Konstantinopel die erwahnten Zusétze
dem nicdnischen Symbol beigefiigt worden seien. Aktenmiissig
steht dies nun nicht fest; auch glauben wir nicht, dass ein
Partikularkonzil offen gewagt hitte, das 6kumenische Symbol
zu erweitern. Aber dennoch wird von jenen Zusitzen zu Kon-
stantinopel die Rede gewesen sein. Die Formulierung scheint
aus der Kirche von Jerusalem zu stammen und zu Konstantinopel
approbiert worden zu sein. Wir koénnen Duchesne nicht bei-
stimmen, der mit Harnack meint, dem Konzil von Konstantinopel
seien schon darum jene Zusiatze abzuerkennen, weil auch
ein Semiarianer sie habe unterschreiben konnen. Darauf liasst
sich nur erwidern: wenn er die nétige Unehrlichkeit und die
Gabe der Sophisterei besass. Dass die Zusitze in dem Kampfe
gegen die Semiarianer (Macedonianer) entstanden und schon
um die Mitte des 5. Jahrhunderts dem Konzil von Konstantinopel
zugeschrieben wurden, erhellt aus den Akten des Konzils von



— 483 —

Chalcedon. Es war darum formell nicht richtig, wenn man
frither sagte, das zweite allgemeine Konzil habe das nicénische
Symbol um jene Zusiitze erweitert; aber indirekt wird es wohl
der Urheber der Zusiitze in der besagten Weise gewesen sein.

Erblickt man in der heutigen Form des Symbols eine
Ubertretung des Verbots des allgemeinen Konzils von Ephesus,
ein anderes Bekenntnis vorzulegen als das (urspriingliche) von
Nicida, so ist zu bedenken, dass dies Verbot sich gegen hére-
tische Bekenntnisse, gegen dogmatische Falschungen wendet,
iiber welche der Presbyter Charisius von Philadelphia zu Ephesus
berichtete (Harduin I, 1512). In demselben Sinne schreibt Cyrill
von Alexandrien anJohannes von Antiochien: an dem nicéinischen
Symbol sei nichts auszulassen oder zu {indern; denn nicht die
Viter hitten es aufgestellt, sondern der heilige Geist Gottes
und des Vaters, der von ihm ausgehe, aber dem Sohne nicht
fremd sei, darum in der Schrift auch Geist des Sohnes genannt.
(Harduin I, 1704). Das Konzil von Konstantinopel wurde da-
mals (431) noch nicht als allgemeines bezeichnet, von seiner
Erweiterung des nicénischen Symbols wusste man darum auch
noch nichts. Aber dass eine solche in orthodoxem Sinne moglich
war, zeigt Cyrill selbst durch seine beigefiigten Ausserungen
tiber den heiligen Geist, die der Lehre des Konzils von Kon-
stantinopel entsprachen. Wie man allgemein in der Kirche
hieriiber dachte, ersehen wir deutlich aus den Akten des Kon-
zils von Chalcedon (451). Auch in Rom galt jetst, also nur
20 Jahre nach dem Konzil von Ephesus, das von Konstantinopel
als das zweite allgemeine, und im Zusammenhange damit das
nicanische Symbol als von ihm um die mehr erwihnten Zusitze
bereichert. Denn die pédpstlichen Legater erkliren zu Chalcedon
ausdriicklich, die Glaubensregel sei auf den zwei ersten allge-
meinen Konzilien aufgestellt und auf dem dritten (zu Ephesus)
erlautert worden (Harduin 11, 385). In der 5. Sitzung schliesst
das Konzil sich dieser Erklirung an und verbietet von neuem,
ein anderes Symbol aufzustellen (Harduin II, 452, 456). Einen
formlichen Kommentar zu diesem Verbot liefert dann das Kon-
zil selbst in seinem Briefe an den Kaiser Marcian, in welchem
es weitlaufig ausfiihrt, dass bei dem nicénischen Symbol zu
verbleiben sei, so lange nicht neue Hiresien Erweiterungen
notig machten (Harduin II, 644).



484 —

Was nun bei diesen Vorgiéingen besonders wichtig erscheint,
ist dieses: das jetzige nicénisch-konstantinopolitanische Sym-
bolum wurde von dem allgemeinen Konzil von Chalcedon in
vollster Ubereinstimmung mit den piipstlichen Legaten acceptiert,
also formlich aufgestellt und damit als das Symbol der ganzen
Kirche proklamiert. Jeder Versuch, dasselbe herabzusetzen,
richtet sich also nicht bloss gegen die Orientalen, sondern gegen
die ganze Kirche, den papstlichen Stuhl eingeschlossen. Wenn
Duchesne meint, Rom sei besser bei seinem apostolischen Sym-
bol geblieben und habe sich gegen die Einfiihrung jenes durch
Justinian wehren sollen, so betrifft das nur die untergeordnete
liturgische Frage. Dogmatisch stand das nicénisch-konstan-
tinopolitanische schon 451 zu Rom in demselben Ansehen wie
im Orient. Mit dem unfehlbaren Papst, dem er dienen will,
mag der gelehrte Franzose sich hieriiber auseinandersetzen.

Uns interessiert besonders das Ende vom Lied: Das Filioque.
Alle Zusitze, welche das urspriingliche nicédnische Symbol er-
litten hat, sind entweder dogmatisch bedeutungslos oder vollig
orthodox, bestimmte Haresien ausschliessend. Widrigenfalls hétte
das Konzil von Chalcedon das erweiterte Symbol auch nicht
zu dem seinigen gemacht. Anders aber verhilt es sich mit
dem abendlandischen Zusatze Filioque. Wie die Orientalen
lehrten, haben wir eben noch von Cyrill erfahren. Abweichend
hiervon haben die Abendlinder das Resultat der augustinischen
Spekulation tiber die Trinitit dem, sagen wir also historisch
unanfechtbar, chalcedonischen Symbol durch die Formel Fi-
lioque beigefiigt, anfangs sogar im Widerspruch zu dem Papste.
Hier handelt es sich nicht um ein indifferentes Einschiebsel,
sondern um den Ausdruck einer dem Orient fremden theo-
logischen Meinung. Nach der Auffassung der alten Kirche wire
ein solches Verfahren nicht einmal einem 6kumenischen Konzil
gestattet gewesen, weil die iberlieferten Glaubenslehren von
der theologischen Spekulation streng zu unterscheiden, und
wie nicht verkiirzt, so auch nicht vermehrt werden diirfen.
Um so unstatthafter erschien das abendlandische Verfahren,
als noch im 8. Jahrhundert der Papst Hadrian I. die Formel
~der Orientalen per Filium procedit gegen die friankischen Theo-
logen vertheidigte und damit bewies, dass auch in diesem
Punkte eine Harmonie zwischen Morgen- und Abendland mog-
lich sei. Nicht die Herabsetzung des von den Orientalen so



— 485 -

hochgehaltenen chalcedonischen Symbols sollte also Hr. Du-
chesne Leo XIII. als Mittel der Union empfehlen, sondern die
theologische Selbsterkenntnis, dass durch den Zusatz des Filioque
das Abendland einen Fehler begangen habe, der mit den friihern
Erweiterungen des Symbols gar nicht verglichen werden kann,
und dass sein Vorginger Hadrian I. den Weg gezeigt habe,
den man niemals hatte verlassen sollen. Nicht die Anderung
des Urteils, fiihrt ein anderer Papst, Pelagius II. prinzipiell
mit Bezug auf die drei Kapitel aus, sondern die Unbestandigkeit
der Gesinnung sei schuldbar. Wenn also die Absicht, das
Richtige zu erkennen, unverindert fortbestehe, dann schade
es nichts, wenn man, seine Unwissenheit aufgebend, die Worte
andere. So lange Hr. Duchesne es nicht fertig bringt, dass
Leo XIII. sich zu diesem péapstlichen Prinzip bekennt, wird
dessen grosses Unionsunternehmen vollig erfolglos bleiben.

J. LANGEN in Bonn.




	Das nicäno-konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis

