
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Das nicäno-konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


480

Das nieäno - konstantinopolitanische
Glaubensbekenntnis.

Ungeachtet der proklamierten päpstlichen Unfehlbarkeit
entwickeln einzelne Gelehrte der päpstlichen Kirche auf dem
Gebiete der geschichtlichen Forschung einen Eifer und eine
scheinbare Unabhängigkeit, welche Staunen erregen. Nicht
einmal, was jahrhundertelang als feststehend galt, wird
geschont, auch, wenn es sich nicht um Neuerungen zu gunsten
der neuen Dogmen handelt. Wir erblicken in dieser
merkwürdigen Erscheinung den deutlichsten Beweis für die
unverwüstlichen Rechte des menschlichen Geistes, für die ideale
Wahrheit des wenn auch nicht wirklich gesprochenen Wortes
des grossen Galilei : und sie bewegt sich doch. Unverkennbar
hat man es noch immer in der römischen Kirche mit zwei
Richtungen zu thun, der scholastisch-jesuitischen als der
herrschenden und der historisch-kritischen, deren ältere
Vertreter aus der Kirche verdrängt wurden, und deren jüngere,
schwer unter dem vatikanischen Joche seufzend, dem unfehlbaren

Papsttum zwar den geforderten Frohndienst leisten, aber
neidisch auf die Befreiten hinüberblicken. Zu diesen
Papsttheologen, welchen ihr Dienst sauer wird, zählt vor allem der
französische Abbé Duchesne, ein Gelehrter ersten Ranges, der
voraussichtlich mit der Zeit, wenn nicht zum Ketzer, zum
Kardinal sich entwickeln wird. Scholastischerseits sind schon

Angriffe genug auf ihn erfolgt, da er in der Vigiliusfrage der
Wahrheit doch einigermassen die Ehre gab. Nunmehr hat der
Papst ihn in den Dienst seiner Lieblingsidee, der Union, d. h.
der Unterwerfung aller schismatischen Kirchen unter Rom

gestellt, und zu diesem Zwecke veröffentlichte der gelehrte
Abbé sein Buch über „die getrennten Kirchen" (Paris 1896).



— 481 —

In diesem Buche befinden sich Behauptungen, welche an
Kühnheit alles zu übertreffen scheinen, was man bis jetzt bei
katholischen Schriftstellern gewohnt war. Das Hergebrachte
und allgemein Angenommene wird in keiner Weise respektiert.
Wir werden uns sogar veranlasst sehen, den unfehlbaren Papst
gegen den verwegenen Abbé in Schutz zu nehmen ; aber dennoch
hat, wenn man genauer zusieht, diese wissenschaftliche Kühnheit

die unwissenschaftliche Tendenz, wohlbegründete Klagen
der orientalischen Kirche gegen Rom zu entkräften. Duchesne
brandmarkt nämlich das sogenannte nicäno-konstantinopoli-
tanische Symbolum als eine unter der Hand entstandene, nach
den Beschlüssen des allgemeinen Konzils von Ephesus (431)
unstatthafte Komposition, welche die Päpste besser nie hätten
annehmen sollen, um den Vorwurfder Orientalen zu beseitigen, die
abendländische Einschiebung des Filioque in dasselbe Verstösse

gegen das Konzil von Ephesus. Da das nicänische Symbol, will er
sagen, im Widerspruch zu einem allgemeinen Konzil doch
vielfach verdorben worden sei, könne es auf einen weitern Zusatz
nicht ankommen. Das in der ganzen Kirche des Orients wie
des Occidentes, auch von den Päpsten hochgehaltene, in der
Messliturgie recitierte Symbol wird auf diese Weise möglichst
herabgesetzt, um die einseitig im Abendlande vorgenommene
Einschiebung des Filioque zu entschuldigen. Der Angriff auf
die Päpste erfolgt, um sie zu verteidigen.

Es muss zugegeben werden, dass die ursprüngliche Form
des nicänischen Symbols nicht unverändert geblieben ist, und
die Zusätze in demselben über den heiligen Geist: „Der vom
Vater ausgeht, der zugleich mit dem Vater und dem Sohne

angebetet und verherrlicht wird u. s. w." nicht von dem
sogenannten zweiten allgemeinen Konzil von Konstantinopel
beigefügt wurden. Schon auf dem allgemeinen Konzil von
Chalcedon (451) wurde erwähnt, dass es ursprünglich in dem
nicänischen Bekenntnisse geheissen habe: „er ist Fleisch geworden",
und dass man später gegen die Apollinaristen eingeschoben
habe: „vom heiligen Geist aus Maria der Jungfrau" (Harduin

n, 97). Wie die erwähnten Zusätze über den heiügen Geist
in das nicänische Symbol geraten sind, steht nicht fest. Neuerdings

hat, wie es scheint, von Duchesne ausgehend, ohne ihn
zu nennen, sogar in seiner Erstlingsschrift ein deutscher
Geistlicher päpstlichen Bekenntnisses die überraschende Behauptung



— 482 —

gewagt, das (sog.) zweite allgemeine Konzil habe sich gar nicht
mit der Lehre vom heiligen Geist speciell beschäftigt, sondern nur
die nicänische Lehre bestätigt (Rauschen, Jahrbücher der christlichen

Kirche unter dem Kaiser Theodosius dem Grossen. Freiburg

1897, S. 477). Aber er stützt sich dabei allzu mechanisch
auf die allgemein gehaltenen Mitteilungen der griechischen
Kirchenhistoriker, ohne das sonstige Material zu berücksichtigen.
In jener Zeit handelte es sich gerade um die Anwendung des
nicänischen Symbols auf die Lehre über den heiligen Geist
gegen die Semiarianer. Das römische Konzil von 380 hatte
die Gottheit des heiligen Geistes in dieser Tendenz festgestellt ;.

dasselbe geschah nun ohne Zweifel 381 zu Konstantinopel;
denn noch in demselben Jahre überweist der Kaiser Theodosius,
dieses Konzil bestätigend, die Kirchen denen, welche an die
Gleichwesentlichkeit der drei göttlichen Personen glaubten, und
im folgenden Jahre schreiben die Orientalen an die Abendländer,

sie hätten auf jenem Konzil den Glauben weitläufiger
auseinandergesetzt. Dass also wie zu Rom 380, so 381 zu
Konstantinopel die Gottheit des heiligen Geistes festgestellt wurde,
kann durchaus nicht bezweifelt werden. Gerade dieser
Übereinstimmung in der Lehre ist es zuzuschreiben, dass das als.
orientalisches Generalkonzil gehaltene Konzil von Konstantinopel
schon auf dem Konzil von Chalcedon als das zweite allgemeine
gezählt wurde. Man ging nämlich schon damals (451) von der
Voraussetzung aus, dass zu Konstantinopel die erwähnten Zusätze
dem nicänischen Symbol beigefügt worden seien. Aktenmässig
steht dies nun nicht fest; auch glauben wir nicht, dass ein
Partikularkonzil offen gewagt hätte, das ökumenische Symbol
zu erweitern. Aber dennoch wird von jenen Zusätzen zu
Konstantinopel die Rede gewesen sein. Die Formulierung scheint
aus der Kirche von Jerusalem zu stammen und zu Konstantinopel
approbiert worden zu sein. Wir können Duchesne nicht
beistimmen, der mit Harnack meint, dem Konzil von Konstantinopel
seien schon darum jene Zusätze abzuerkennen, weil auch
ein Semiarianer sie habe unterschreiben können. Darauf lässt
sich nur erwidern: wenn er die nötige Unehrlichkeit und die
Gabe der Sophisterei besass. Dass die Zusätze in dem Kampfe
gegen die Semiarianer (Macedonianer) entstanden und schon
um die Mitte des 5. Jahrhunderts dem Konzil von Konstantinopel
zugeschrieben wurden, erhellt aus den Akten des Konzils von



— 483 —

Chalcedon. Es war darum formell nicht richtig, wenn man
früher sagte, das zweite allgemeine Konzil habe das nicänische
Symbol um jene Zusätze erweitert; aber indirekt wird es wohl
der Urheber der Zusätze in der besagten Weise gewesen sein.

Erblickt man in der heutigen Form des Symbols eine
Übertretung des Verbots des allgemeinen Konzils von Ephesus,
ein anderes Bekenntnis vorzulegen als das (ursprüngliche) von
Nicäa, so ist zu bedenken, dass dies Verbot sich gegen
häretische Bekenntnisse, gegen dogmatische Fälschungen wendet,
über welche der Presbyter Charisius von Philadelphia zu Ephesus
berichtete (Harduin I, 1512). In demselben Sinne schreibt Cyrill
von Alexandrien an Johannes von Antiochien: an dem nicänischen
Symbol sei nichts auszulassen oder zu ändern; denn nicht die
Väter hätten es aufgestellt, sondern der heilige Geist Gottes
und des Vaters, der von ihm ausgehe, aber dem Sohne nicht
fremd sei, darum in der Schrift auch Geist des Sohnes genannt.
(Harduin I, 1704). Das Konzil von Konstantinopel wurde
damals (431) noch nicht als allgemeines bezeichnet, von seiner
Erweiterung des nicänischen Symbols wusste man darum auch
noch nichts. Aber dass eine solche in orthodoxem Sinne möglich
war, zeigt Cyrill selbst durch seine beigefügten Äusserungen
über den heiligen Geist, die der Lehre des Konzils von
Konstantinopel entsprachen. Wie man allgemein in der Kirche
hierüber dachte, ersehen wir deutlich aus den Akten des Konzils

von Chalcedon (451). Auch in Rom galt jetzt, also nur
20 Jahre nach dem Konzil von Ephesus, das von Konstantinopel
als das zweite allgemeine, und im Zusammenhange damit das
nicänische Symbol als von ihm um die mehr erwähnten Zusätze
bereichert. Denn die päpstlichen Legaten erklären zu Chalcedon
ausdrücklich, die Glaubensregel sei auf den zwei ersten
allgemeinen Konzilien aufgestellt und auf dem dritten (zu Ephesus)
erläutert worden (Harduin II, 385). In der 5. Sitzung schliesst
das Konzil sich dieser Erklärung an und verbietet von neuem,
ein anderes Symbol aufzustellen (Harduin II, 452, 456). Einen
förmlichen Kommentar zu diesem Verbot liefert dann das Konzil

selbst in seinem Briefe an den Kaiser Marcian, in welchem
es weitläufig ausführt, dass bei dem nicänischen Symbol zu
verbleiben sei, so lange nicht neue Häresien Erweiterungen
nötig machten (Harduin II, 644).



__ 484 —

Was nun bei diesen Vorgängen besonders wichtig erscheint,
ist dieses: das jetzige nicänisch-konstantinopolitanische
Symbolum wurde von dem allgemeinen Konzil von Chalcedon in
vollster Übereinstimmung mit den päpstlichen Legaten acceptiert,
also förmlich aufgestellt und damit als das Symbol der ganzen
Kirche proklamiert. Jeder Versuch, dasselbe herabzusetzen,
richtet sich also nicht bloss gegen die Orientalen, sondern gegen
die ganze Kirche, den päpstlichen Stuhl eingeschlossen. Wenn
Duchesne meint, Rom sei besser bei seinem apostolischen Symbol

geblieben und habe sich gegen die Einführung jenes durch
Justinian wehren sollen, so betrifft das nur die untergeordnete
liturgische Frage. Dogmatisch stand das nicänisch-konstan-
tinopolitanische schon 451 zu Rom in demselben Ansehen wie
im Orient. Mit dem unfehlbaren Papst, dem er dienen will,
mag der gelehrte Franzose sich hierüber auseinandersetzen.

Uns interessiert besonders das Ende vom Lied : Das Filioque.
Alle Zusätze, welche das ursprüngliche nicänische Symbol
erlitten hat, sind entweder dogmatisch bedeutungslos oder völlig-
orthodox, bestimmte Häresien ausschliessend. Widrigenfalls hätte
das Konzil von Chalcedon das erweiterte Symbol auch nicht
zu dem seinigen gemacht. Anders aber verhält es sich mit
dem abendländischen Zusätze Filioque. Wie die Orientalen
lehrten, haben wir eben noch von Cyrill erfahren. Abweichend
hiervon haben die Abendländer das Resultat der augustinischen
Spekulation über die Trinität dem, sagen wir also historisch
unanfechtbar, chalcedonischen Symbol durch die Formel
Filioque beigefügt, anfangs sogar im Widerspruch zu dem Papste.
Hier handelt es sich nicht um ein indifferentes Einschiebsel,
sondern um den Ausdruck einer dem Orient fremden
theologischen Meinung. Nach der Auffassung der alten Kirche wäre
ein solches Verfahren nicht einmal einem ökumenischen Konzil
gestattet gewesen, weil die überlieferten Glaubenslehren von
der theologischen Spekulation streng zu unterscheiden, und
wie nicht verkürzt, so auch nicht vermehrt werden dürfen.
Um so unstatthafter erschien das abendländische Verfahren,
als noch im 8. Jahrhundert der Papst Hadrian I. die Formel
der Orientalen per Filium procedit gegen die fränkischen Theologen

vertheidigte und damit bewies, dass auch in diesem
Punkte eine Harmonie zwischen Morgen- und Abendland möglich

sei. Nicht die Herabsetzung des von den Orientalen so



— 485 —

hochgehaltenen chalcedonischen Symbols sollte also Hr.
Duchesne Leo XIII. als Mittel der Union empfehlen, sondern die
theologische Selbsterkenntnis, dass durch den Zusatz des Filioque
das Abendland einen Fehler begangen habe, der mit den frühern
Erweiterungen des Symbols gar nicht verglichen werden kann,
und dass sein Vorgänger Hadrian I. den Weg gezeigt habe,
den man niemals hätte verlassen sollen. Nicht die Änderung
des Urteils, führt ein anderer Papst, Pelagius IL prinzipiell
mit Bezug auf die drei Kapitel aus, sondern die Unbeständigkeit
der Gesinnung sei schuldbar. Wenn also die Absicht, das

Richtige zu erkennen, unverändert fortbestehe, dann schade
es nichts, wenn man, seine Unwissenheit aufgebend, die Worte
ändere. So lange Hr. Duchesne es nicht fertig bringt, dass
Leo XIII. sich zu diesem päpstlichen Prinzip bekennt, wird
dessen grosses Unionsunternehmen völlig erfolglos bleiben.

J. Langen in Bonn.


	Das nicäno-konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis

