Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Zur christlichen Kulturgeschichte [Fortsetzung]
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403385

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR

CHRISTLICHEN KULTURGESCHICHTE.

(Fortsetzung *).

IV.

Wenn die Viter des 7. allgemeinen Konzils wihnten, der
Welt Ende sei gekommen, so ging dieser Irrtum aus der Be-
trachtung der damaligen Lage des byzantinischen Reiches her-
vor. Stets von dem Islam bedroht und ausser Stande, Rom und
Italien gegen das Andringen der germanischen ,Barbaren“ zu
Hiilfe zu kommen, konnten die Byzantiner nicht anders, als
an einen volligen Zusammenbruch der Welt zu denken. Freilich
ging es auch mit der damaligen Welt zu Ende, aber nur um
iner neuen Kulturepoche Platz zu machen. Der Leuchter der
Kirche ward aus dem Orient nach dem Occident entriickt. Die
alte griechisch-rémische Kultur schwand aus dem Leben, nicht
um zu erléschen, sondern wie der Geist eines grossen Ab-
geschiedenen im Stillen nun auch die neu entstehende abend-
landische Bildung zu beseelen. In unsern Tagen ist im Gegen-
satz zu dem Judentum die Phrase ,christlich-germanisch“ Mode
geworden. Und selbst Theologen, wie Uhlhorn, vertreten, wohl
unbewusst in konfessioneller Tendenz, die Anschauung, die alte
‘Welt sei zu heidnisch gewesen, als dass das Christentum in
derselben hitte festen Fuss fassen koénnen; erst auf germani-
schem Boden habe dasselbe sein tiefstes Wesen und seine volle
Kraft entfaltet. Diese Auffassung stellt die gesamte Kultur- und
Religionsgeschichte geradezu auf den Kopf. Das wirkliche,
historische Christentum — nicht etwa eine nur so getaufte,

*) Siehe vorige Nummer, S. 238—275.

Revue intern. de Théologie. Heft 19, 1897. 31



460 —

willkiirlich erfundene Phantasie — ist und bleibt seiner mensch-
lichen Seite nach eine orientalische Religion, die Liuterung
und Vollendung des Judentums. Der Sohn Gottes kam nicht
als Germane, sondern als Jude auf die Welt. Der Heiden-
apostel, obwohl von den Juden auf das bitterste verfolgt, er-
klart in den glithendsten Ausdriicken seine Sehnsucht, die Juden
zu bekehren, denen in erster Linie das Evangelium gehore,
und in der Bekehrung der jiidischen Nation, die er auf das
sicherste erwartet, erblickt er die hochste Bliite der Kirche.
Der Orient ist es gewesen, der mit Hilfe griechischer Philo-
sophie die Grundlagen der christlichen Theologie legte. Und
wie hat denn in dem Mittelalter der germanische Geist sich
des Christentums bemiichtigt? Unter der Agide des Papsttums,
welches mit allen seinen Einrichtungen nichts weniger als
germanisch war. Die Scholastik wurde von Italienern, Spaniern
und Franzosen ausgebildet, nur wenige germanischen Stammes
ausgenommen, und auch diese arbeiteten genau wie jene mit
dem Afrikaner Augustinus, mit Plato und Aristoteles. Will man
aber an die Mystik erinnern, die, von Spanien abgesehen, aller-
dings in Deutschland den fruchtbarsten Boden fand und Luther
die Wege bahnte, so wurzelte sie doch wesentlich in dem ein-
zigen Neuplatoniker der christlichen Litteratur, dem vorgeb-
lichen Dionysius vom Areopag. Das Christentum erhob sofort
den Anspruch, Weltreligion zu sein. Seinen wesentlichen Lehren
und Einrichtungen missen sich darum Orientale wie Abend-
lander, Semiten wie Indogermanen anpassen koénnen. Dass bei
der Verarbeitung des christlichen Lehrstoffes, wie bei der Ent-
wicklung des kirchlichen Lebens untergeordnete Verschieden-
heiten hervortraten, versteht sich von selbst. Wiare man schon
im Altertum weitherzig genug gewesen, diesen grossen, wahr-
haft katholischen Gedanken zu fassen, so hitte viel Unheil in
der christlichen Welt vermieden werden koénnen. Man hétte
dem Deutschen nie abverlangt, romanisch zu denken und zu
fuhlen, auch nicht versucht, dem Orientalen das Joch abend-
landischer Spekulation aufzuerlegen. Aber ebensowenig darf
man behaupten, dass das ganze und wahre Christentum etwas
specifisch Deutsches sei. Die Missachtung nationaler Toleranz
in Verbindung mit rémischer Herrschsucht und byzantinischem
Hochmut sind es gewesen, welche die Verschiedenheiten der
beiden Kirchenhiilften zu einer bis jetzt noch unausfillbaren



— 461 —

Kluft erweiterten. Vom Orient, der Wiege des Christentums
getrennt, betrat nun das Papsttum, auf seine weltliche Herr-
schaft gestiitzt, die Bahn weiterer Entwicklung, die bei dem
Anspruch auf vollstindige Weltherrschaft endete. Weit ent-
fernt, sich zu germanisieren, riaumte die abendlindische, d. i.
romische Kirche sich alle Hindernisse aus dem Wege, um die
Eroberungspline des antiken Romertums auf dem religiosen
Gebiete zu verwirklichen. Die orientalische Kirche dagegen
blieb unentwegt, aber auch entwicklungsunfihig, mechanisch
bei den Lehren und Formen stehen, wie sie bis zur Trennung
von Rom sich im Orient gestaltet hatten. Nur selten haben
romische Einflisse unter politischen Bedringnissen sich im
Orient geltend gemacht, bis der Fall Konstantinopels ganz
neue dussere Verhiltnisse erzeugte.

Als die Germanen der Kirche in grosserer Masse zugefiihrt
wurden, konnte man sie noch nicht zu den Kulturvélkern
rechnen. Die ,Bekehrung® erfolgte hier immer wie bei Bar-
baren zwangsweise durch die Fiirsten, nicht wie im alten Rom,
in Griechenland und Kleinasien allméhlich auf dem Wege der
Belehrung und des personlichen Abscheues vor dem zusammen-
brechenden Heidentum. Die ersten Generationen der zwangs-
weise Getauften blieben innerlich was sie waren, wie auch
die Fiirsten, speciell Chlodwig, noch weit weniger die christ-
liche Religion wirklich in sich aufnahmen, als Konstantin. All-
méhlich wurde heidnische Rohheit von christlicher Kultur ver-
driangt, nicht ohne umfangreiche Spuren aberglidubischer Ge-
brauche und sittenloser Gewohnheiten zuriickzulassen. Die
Schilderungen, welche der ,Apostel der Deutschen“, der hl.
Bonifatius, im 8. Jahrhundert von den Zustinden in unserm
Vaterland entwirft, mogen bisweilen ibertrieben sein, weil sie
sich gegen seine Feinde in der Mission gerichtet haben; aber
sicher beherrschten Rohheit und Aberglaube das Feld. Die
meisten Bischofsstithle, meldet Bonifatius, seien in den Hin-
den geldgieriger Laien, unziichtiger Kleriker oder offentlicher
Stinder. Bischéfe lebten wie in einem Harem; andere seien
Trunkenbolde oder zdgen bewaffnet in die Schlacht. Reste von
urspriinglich heidnischen Gebriuchen, auf Christliches {tiber-
tragen, leben noch heute im Volke. In England sah es #&hnlich
aus. Uberall, schreibt Bonifatius (ep. 63), finde man Buhlerinnen
aus England, viele britische Nonnen, welche nach Rom pilger-
ten, verloren auf der Reise ihre Unschuld.



In Rom fesselte man die westliche Kirche an sich, weil
man ihrer bedurfte, sich gegen die arianischen Langobarden
in Oberitalien zu schiitzen. Aber kaum war es durch die Kriegs-
ziige Pipins gelungen, den neuen fréinkisch-papstlichen Staat von
Rom zu griinden, so beméchtigte sich weltlicher Ehrgeiz des
apostolischen Stuhles, der nun ganze Perioden hindurch als ein
weltlicher Fiirstenthron, nur in geistlicher Gewandung, be-
trachtet wurde. Schon die Thatsache, dass 757 zum ersten Male
in der Papstgeschichte ein Bruder dem andern folgte, zeigt,
dass man sofort den Versuch machte, den Thron an eine Familie
zu bringen, eine péipstliche Dynastie zu griinden. Zehn Jahre
spater bemichtigte sich eine Adelsfamilie aus Nepi des Thrones,
welche aber durch vieles Blutvergiessen und Blendung des
Papstes Konstantin nach 13 Monaten wieder zuriickgeschlagen
wurde. Léingere Zeit besassen den Thron die Grafen von Tus-
culum, von denen 1024 wieder ein Bruder dem andern folgte,
wie auch die wiisteste Periode des Papsttums, die Zeit der
Weiberherrschaft im 10. Jahrhundert, nur durch das weltliche
Firstentum auf dem péapstlichen Stuhl méglich wurde. Wenn
nach den wiederholten mittelalterlichen Kémpfen der italieni-
schen Adelsfamilien um diese gefihrliche Wiirde in neuerer
Zeit nur Italiener dieselbe bekleidet haben, welche der katho-
lischen Kirche ein specifisch italienisches Geprage verlichen,
so ist dies grosstenteils dem Umstande zuzuschreiben, dass es
sich zun#chst um die Wahl des romischen Fiirsten handelte.
Die Zahl der Péapste ist schwankend, weil tiber die Recht-
massigkeit mancher aus ihnen verschiedene Ansichten herrschen.
Zahlen wir ihrer 249, so gab es unter diesen 93 Romer, 104
andere Italiener, 12 Griechen, 7 Syrer, 2 Afrikaner, 2 Dal-
matier, 4 Spanier, 12 Deutsche, 12 Franzosen, 1 Englinder.
Was aber noch charakteristischer ist: die Fremden gehorten
fast ausnahmslos der altern Zeit an; von 685—T715 sassen nur
Fremde auf dem péapstlichen Stuhle. Aber seit der Griindung
der weltlichen Herrschaft von 752—882 nur Romer. Seit der
Riuckverlegung des Stuhles von Avignon nach Rom (1378) nur
Italiener, Kalixt III. mit dem von ihm adoptierten Alexander VI.,
sowie der Niederlinder Hadrian VI., der die Tiara Karl VI
verdankte, ausgenommen. Seit 1523 sind nur Italiener un-
fehlbar gewesen — wie man sieht, hauptsiachlich wegen des
Kirchenstaates. Weltliche Herrschaft, gesteigert bis zur Idee



463 —

der Weltherrschaft, schien jetzt der Zweck des Papsttums ge-
worden zu sein. Aber man darf dennoch nicht in gewohnlichem
Sinne von der ,Politik der Pipste“ reden, als ob sie bloss
Staatsminner gewesen wiren, die unter dem Deckmantel der
Religion lediglich weltliche Zwecke verfolgt hiitten. Es hat
solche Papste gegeben, wie der erwiahnte Konstantin, Johannes
XII., mehrere aus dem Tuskulanischen Hause, Bonifaz VIII,,
Johannes XXIII., Alexander VI., Julius IL. u. a. Aber man thut
Méannern wie Nikolaus I, Gregor VI, Innocenz III., Pius V.
Unrecht, wenn man sie wegen ihres gewaltthitigen, herrsch-
stichtigen Wesens mit jenen zusammenstellt und sie fiir Tyran-
nen erklirt ohne religioses Interesse. Ihre Idee von der péipst-
lichen Theokratie hatte doch auch einen religiosen Inhalt, und
hielten sie, durch eine Jahrhunderte alte Entwicklung getiuscht,
dieselbe fiir das gottlich geordnete Mittel, das religiose Leben
der Menschheit zu erhalten und zu fordern. Manches, was
nach modernen Begriffen ungeheuerlich erscheint, wurde auf
damaliger Kulturstufe als natiirlich und selbstverstindlich
betrachtet.

Roms Stellung aber brachte es mit sich, dass die gesamte
Kultur des Abendlandes in der Regel von ihm abhéngig wurde,
bald gefordert, bald geschidigt, je nach den Zeitliufen und
handelnden Personen. Zu kultivieren gab es noch sehr vieles.
Zunachst in Italien, dem uralten Kulturlande selbst, wo zum
Teil durch die Volkerwanderung Wohlstand, Bildung und Sitte
fast vernichtet war. Wenn man das Schreiben des Papstes
Zacharias an Bonifatius von 751 liest, in welchem die Tiere
aufgezahlt werden, die der Christ essen und die er nicht essen
diirfe, oder die Anweisungen Nicolaus I. an die Bulgaren, welche
dieser fiir das wahre und volle Christentum erkléirt, so wird
man mit tiefer Trauer erfiillt tiber solche Verkommenheit der
christlichen Religion in 8 bis 9 Jahrhunderten selbst auf dem
romischen Stuhle. Man sieht es schon fiir etwas grosses an,
wenn Nikolaus das Tragen von Amuletten und die Anwendung
der Folter verbietet. Die ,Gottesurteile“, nicht ein ausschliess-
lich germanischer Brauch, sondern schon in alter Zeit in
einzelnen Fillen im Orient vorkommend, wurden spiter wohl
von mehreren Papsten verworfen. Aber FHugen II. (T 827)
setzte ein formliches Rituale auf fiir diesen Aberglauben mit
kaltem Wasser, dessen Anwendung, zu seiner Ehre sei es er-



464 —

wahnt, Ludwig der Fromme durch das Wormser Kapitulare
von 829 untersagte. Bald nachher, 847, trat der fromme Leo V.
selbst als Wunderthiter auf. Durch Gebet und Segen totete
er einen Drachen und loschte er einen Brand. Wunder und
Reliquiendienst, und infolge dessen auch sofort in Rom Reli-
quienhandel, waren die Pole, um die sich mehr und mehr das
religiose Leben zu bewegen begann.

Was liess sich bei solchen Zustiinden in dem vormals
klassischen Rom von den ,Barbaren“ erwarten? Der authen-
tische Zeuge flr die Rohheit, Wundersucht und Sittenlosigkeit
im Westen ist im 6. Jahrhundert Gregor von Tours. Aber die
Synodalschliisse aus jener Zeit geben schon ein hinreichendes
Bild. Das Konzil von Vannes (465) verordnet, dass Monche,
welche ohne Erlaubnis reisen, und Geistliche, welche sich be-
trinken, gepriigelt werden sollen. Das von Orleans (533) be-
droht den mit dem Banne, der von krepierten oder durch
andere Tiere getioteten Tieren isst. Die Synode von Nantes
(658) verbietet den Geistlichen das Zusammenwohnen selbst mit
Mutter, Tante oder Schwester, weil schon schreckliche Inceste
vorgekommen seien. Unter solchen Symptomen innerer Ver-
kommenheit in jenen Jahrhunderten strahlt uns das Licht Karls
des Grossen erfreulich entgegen, wenn fiir die mit Gewalt in die
Kirche hineingezwungenen Sachsen die Synode von Paderborn
(7185) den Kanon (can. 6) erlisst: Wer vom Teufel verblendet nach
Art der Heiden glaubt, es sei jemand eine Hexe und fresse
Menschen, und deshalb diese Person verbrennt oder ihr Fleisch
isst oder durch andere essen lisst, soll mit dem Tode bestraft
werden. Desgleichen, wenn die beriihmte Nationalsynode von
Frankfurt (794) verbietet (can. 42), neue Heilige zu verehren und
ihnen Kapellen zu weihen, ein Verbot, welches Karls Kapitulare
von 805 etwas beschrankt, indem es die Verehrung neuer
Heiliger an die Erlaubnis des Bischofs bindet. Nicht von Rom
aus leuchtete das Licht der Kultur damals ins Frankenland,
sondern Karl war es, der es eigenmiichtig und sogar wieder-
holt im Widerspruch zu den Pipsten seiner Nation anzindete.
Bei den frinkischen Gelehrten, deren Thitigkeit Karl veran-
lasste und forderte, mussten die Papste litterarischen Schutz
suchen, da sie weder selbst noch ihre Kleriker in Rom ihre
Lehren und Anspriiche zu verteidigen fihig waren. Aber jene
wagten auch mit ihrem Konig gegen Papst und allgemeines



— 465 —

Konzil (von 787) aufzutreten, wenn sie den rechten Glauben be-
droht wihnten. Rom war fiir sie eine gefiirchtete Stadt. Als
Karl Alkuin vergebens eingeladen, ihn dorthin zu begleiten,
und ihm scherzend vorwarf, er ziehe die von Rauch geschwirzte
Zimmerdecke zu Tours den goldenen Bogen Roms vor, ant-
wortete Alkuin, der Rauch schade den Augen nicht so sehr wie
das Eisen (Jaffé Bibl. VI, 484). Er spielte hiermit an auf die
damals in Rom beliebte Methode, jemand durch Augenaus-
stechen unschidlich zu machen. Nicht rémischer Einfluss ist
es gewesen, wenn die Synode von Riesbach und Freisingen
(799) will, dass Zauberer, Hexen u. s. w. womoglich zum Ge-
stindnis gebracht, aber nicht getotet werden sollen.

Karls Licht leuchtete noch unter Ludwig dem Frommen,
der in der Frage der Bilderverehrung bei seinem Standpunkte
verharrte, und ausserdem die Synode von Paris (829) Beschliisse
gegen die Ponitentialbiicher fassen liess, durch welche eine zu
laxe Busse eingefihrt werde. Aber gleichwohl sah es auch
im Frankenlande damals tibel genug aus. Die Synode von
Aachen (836) sieht sich veranlasst, jede weibliche Bedienung
in den Hiusern der Geistlichen zu verbieten, und verlangt
{can. 12) eine Reform der Frauenkloster, von denen manche
fast zu Bordellen geworden seien. Seit Ludwig dem Frommen,
klagt die Synode von Meaux (845), sei die Kirche krank von
der Fusssohle bis zum Scheitel. Und 888 wiederholen die Sy-
noden von Metz und Mainz, dass Geistliche nicht einmal Mutter
und Schwester im Hause haben dirften wegen des Vorkom-
mens von Incesten. Romische Pilgerfahrten, der damit ver-
bundene Reliquienhandel, Klosterstiftungen und Seelenmessen
charakterisieren die damalige Frommigkeit. Reliquien der
sonderbarsten Art wurden schon verehrt. Innocenz III. (de
myst. alt. IV, 30), der die Vorhaut Christi als Reliquie der
Lateranbasilika erwiihnt, fiigt etwas zweifelnd bei, nach einer
andern Uberlieferung sei sie freilich von einem Engel in
Jerusalem Karl dem Grossen herabgebracht worden, der sie
in Aachen niedergelegt, bis Karl der Kahle sie nach Carroux
gebracht habe. Noch zweifelhafter hatte sich ein spanischer
Monch, Brausio, aus der Mitte des 7. Jahrhunderts (ep. 42),
ausgedriickt, Blut Christi werde in den Kirchen als Reliquie
verehrt, und es sei ja moglich, dass solches von der Geisse-
lungsséule, den Grabtiichern, der Lanze, von dem blutigen



— 466 —

Schweiss hitte konnen gesammelt werden; aber das erscheine
doch alles zweifelhaft. Wenn auch Haymo von Halberstadt
(1 853), fiir jene Zeit auffallend niichtern, meint, jetzt geschihen
keine Wunder mehr, weil sie nach der Ausbreitung des Evan-
geliums nicht mehr notig seien — wiahrend die Kirchen-
geschichte des ein Jahrhundert d&ltern Beda von Wunder-
erzahlungen wimmelt — so schrankte Haymos Zeitgenosse
Paschasius Radbertus (in Matth. lib. XI, p. 812) das Vorkommen
von Wundern auf die Reliquien ein. Die Moénche waren es,
welche im finanziellen Interesse ihrer Kloster die Reliquien-
verehrung und die Wallfahrten zu ihren Kirchen in Schwung
brachten. Falschungen ,zu frommen Zwecken® ergaben sich
als eine naheliegende Folge. Allmé&hlich gewdhnte man sich in
einem solchen Masse an dieses verwerfliche Mittel, dass man
im Erdichten von verlorenen Urkunden etwas ganz natiirliches
sah und selbst Erfindungen von etwas, was doch hitte sein
konnen, nicht fiir unmoralisch hielt. So erkliren sich die
grossen Filschungen, die sich das ganze Mittelalter hindurch
ziehen, die Konstantinische Schenkungsurkunde, der Pseudo-
isidor, Pseudocyrill und wie sie alle heissen. Dass nach Weckung
des Gewissens und volliger Anderung der moralischen Denk-
weise noch im 16. Jahrhundert besonders Jesuiten sich auf
derartige Falschungen, wie die der vorgeblichen nicinischen
Kanones, der Chronik des Dexter u. a. verlegten, ist unter
eine ganz andere Rubrik zu bringen, als die mittelalterlicher
Unwissenheit und Naivitit. Aber wie sehr man auch die
Verirrungen des mittelalterlichen Klosterwesens beklagen muss,
so darf man dabei doch nicht iibersehen, dass inmitten der
Verwilderung, mit welcher die Volkerwanderung ganz Europa
tiberzog, die Kloster die Oasen der wenn auch noch so mangel-
haften und einseitigen Bildung waren. Ihre Verdienste um die
Erhaltung der Kultur sind zu oft schon geschildert worden, als
dass wir hier allbekanntes zu wiederholen brauchten. Aus den
Klostern rekrutierte sich vielfach der Episkopat, und so gab es
denn auch unter dem Seelsorgsklerus Ménner von Bildung und
selbst verhiltnisméssig aufgeklirter Sinnesart, wie Klaudius
von Turin und Agobard von Lyon. Allmé&hlich hielt man es fiur
selbstverstiandlich, dass die Begriffe ,Kleriker* und ,Gelehrter“
sich deckten. In seinem Kommentar zu Tit. II, 15 ermahnt
Alkuin die Bischofe, Priester und Diakonen, weil sie den Laien



467 —

vorstiinden, sehr dafiir zu sorgen, dass sie ihnen auch an Bil-
dung und Redekunst liberlegen seien.

In Rom legte man hierauf viel weniger Gewicht. Theo-
logische Hiilfe gegen den Orient suchte man, wie bereits er-
wihnt, im Frankenlande. Gelehrte, wie der Bibliothekar Ana-
stasius, waren in Rom ganz vereinzelte Erscheinungen. Aber
auch moralisch stand der dortige Klerus im 9. Jahrhundert auf
niedrigster Stufe. Diplomatisch brauchbare Minner, wie Ar-
sacius, Formosus u. a. waren iibel beriichtigt wegen ihres
Geizes und der Leichtigkeit ihrer Bestechung. Aber ungeachtet
nachgewiesener Untreue wurden solche durchtriebene Italiener
immer wieder zu wichtigen Gesandtschaften verwendet —
doch jedenfalls aus dem Grunde, weil man keine besseren zur
Verfiigung hatte. Ausserdem driingte die weltliche Herrschaft
alle tibrigen Interessen in den Hintergrund. Die theologische
Uberlieferung geriet in Vergessenheit. Johannes VIIL. (872 bis
882) trennte die giiltig geschlossene Ehe einer Witwe mit einem
Fremden nur aus dem Grunde, weil dadurch Giiter seines Ge-
bietes an diesen tibergehen wiirden. Dann wieder erklirte er
Weihen fiir giiltig, welche ein selbst nicht ordinierter Abt voll-
zogen hatte, und machte, gleich seinem Vorgdnger Hadrian II.,
die péapstliche Anerkennung zum entscheidenden Moment in
der Frage nach der Giiltigkeit der Ordinationen. Petrus Damiani,
der Freund und Berater der Reformpépste im 11. Jahrhundert,
namentlich Gregors VII., berichtet (op. VL. prol.), drei romische
Synoden hiitten nicht dariiber zur Klarheit kommen konnen,
ob die von Simeonisten erteilten Weihen giiltig seien; schliess-
lich habe der Papst (Leo IX.) die Bischofe aufgefordert, zu
Gott zu beten, dass er offenbaren moge, wie liber diese dunkle
Frage zu entscheiden sei. So wenig kundig war man in jenen
Jahrhunderten zu Rom selbst in den Grundfragen des ganzen
Kirchenwesens.

Freilich ging seit Ende des 9. Jahrhunderts, nachdem die
Kultur noch eine kurze Nachbliite unter Karl dem Kahlen er-
lebt, ein Sturm von den zerfallenden friankischen Reichen aus,
der bald auch in Italien, welches nur auf friankische Hiilfe an-
gewiesen war, alles in Trimmer warf. Ein Gelehrter, wie
Regino v. Prim (7915), war eine vereinzelte Erscheinung. Die
Reste antiker Studien in Italien dienten nur dazu, alles kirch-
liche veriéichtlich zu machen und eine wiiste Sittenlosigkeit zu



— 468 —

erzeugen. Die Verwilderung auf dem apostolischen Stuhl
wihrend des beriichtigten Weiberregimentes im 10. Jahrhun-
dert bezeichnet den Hohepunkt der Entartung. Das Kaisertum
war in den Handen kleiner italienischer Dynasten zum Spott
geworden, wie das Papsttum auf der Synode, welche tliber die
Leiche des Formosus richtete. Und wie die Hirten, so die
Herde. Die Bischofe zogen in Helm und Harnisch ins Feld.
Die Priester, meist Sohne von Leibeigenen, gemein und unge-
bildet, fiihrten ein ausschweifendes Leben. Einem Bischofe in
Ttalien macht Marinus I1., einer der wenigen wirdigen Péipste in
jener Periode, 942 scharfe Vorwiirfe, dass er, statt sich mit kirch-
lichen Studien zu beschiftigen, sich mit verworfenen Laien auf-
halte und sich namentlich am Hofe umhertreibe. Eine Kloster-
kirche habe er sogar einem Diakon fberlassen zur Veran-
staltung von Téanzereien und Spielen. Simonie und Nikolaitis-
mus, wie man damals sagte, also Kiuflichkeit der geistlichen
Stellen und Gewahrungen, sowie Verletzungen des Priester-
colibates waren die beiden Laster, gegen welche immerfort das
ganze Mittelalter hindurch, aber auch immerfort vergeblich
gekampft wurde. FErsteres beherrschte vor allem Rom und
durchdrang von dort aus die ganze Kirche. Nicht ohne Auf-
wendung grosser Geldmittel war es besonders in der Zeit der
Parteikiimpfe moglich, den pipstlichen Stuhl zu besteigen, und
was die Wirde gekostet, musste natiirlich durch Bezahlung
fir Stellenverleihungen und ahnliches wieder herausgeschlagen
werden. Im 10. Jahrhundert klagt Vulgarius (De causa Formos.
c. b ff), der die papstliche Wiirde buchstiablich vergittert, dass
jeder in Rom gezwungen werde, ,den hl. Geist zu kaufen®,
und Simonie gar nicht mehr als Laster gelte. Und ebenso
nennt Ratherius von Verona (lib. apolog.) mit Sallust Rom eine
yKéufliche Stadt“, in der wie im Altertum alles nur fir Geld
zu haben sei. Das Siegel driickte auf derartige Beschuldi-
gungen Johannes XIX. (seit 1024) aus der Tuskulanischen Fa-
milie, da er ohne jede Kenntnis und Achtung der theologischen
Uberlieferung sich bereit erklirte, dem Patriarchen von Kon-
stantinopel den von den Pipsten, wie Gregor dem Grossen,
dogmatisch bestrittenen Titel ,okumenischer Patriarch® fir
Geld zu verhandeln. Da nahm doch sein Bruder und Vor-
ganger Benedikt VIII., der als Staatsmann und Feldherr Italien
vor den Sarazenen schiitzte, noch einen etwas hdohern Stand-



— 469 —

punkt ein, wenngleich es auch ihm zunédchst um die Kirchen-
giiter zu thun war. Am 1. August 1018 hielt er auf der Sy-
node von Pavia eine Allokution, welche eine weitlaufige Schil-
derung der damaligen Kirchenzustinde in ganz authentischer
Weise ersetzt. ,Am meisten®, begann er, ,wiiten gegen die
Kirche und beflecken sie mit schlechten Sitten und Werken,
die Priester Gottes heissen, von ihren Giitern sich misten und
gemistet gegen sie ausschlagen. Christliche Konige und Kaiser
namlich und das fiir den Glauben gewonnene katholische Volk
haben die Kirche mit dem reichsten Besitz ausgestattet bis zum
Meere hin. Aber das wohl Erworbene ist schlecht erhalten
worden. Alle némlich, die voriibergehen, berauben sie, und
namentlich die, welche Bischofe zu sein scheinen, treten sie
nieder, und machen sie arm mit allen ihnen zu Gebote stehen-
den Mitteln. Ihre Besitzungen nehmen sie weg oder verringern
sie, oder entfremden sie ihr durch gefilschte Schriftstiicke,
setzen ihre Sklaven widerrechtlich in Freiheit, und scharren
in unverschimter Weise alles fir ihre Sohne zusammen. Auch
die Geistlichen selbst, welche Eigentum der Kirche sind, wenn
man Geistliche solche nennen darf, welche leben wie Heiden,
zeugen, wahrend sie nach den Gesetzen von allen Frauen sich
zu enthalten haben, mit freien Frauen Sohne, nur triigerischer
Weise sich vor den Sklavinnen der Kirche hiitend, damit ihre
Sohne der freien Mutter als Freie folgen. So erwerben sie
grosse Besitzungen und Giiter, so viel sie konnen, vom Eigen-
tum der Kirche, die ruchlosen Viter ihren ruchlosen Séhnen.
Und damit dieselben nicht als Freie durch Raub erscheinen,
lassen sie sie als Offiziere in die Armee eintreten. Sie sind
es, die gegen die Kirche revoltieren. Es giebt keine schlimmern
Kirchenfeinde als sie. So wird die Kirche vernichtet, so wird
sie zur Bettlerin. So findet sich selten mehr einer, oder nie-
mand mehr in der ,Familie‘ der Kirche, der etwas besitzt, weil
trigerischer Weise alle Scéhne der Kirchensklaven nach dem
geistlichen Stande trachten, nicht um Gott zu dienen, sondern
damit ihre Sohne, die sie dann mit Freien unehelich erzeugen,
aus dem Sklavenbestande der Kirche mit den geraubten Kirchen-
giitern als Freie hervorgehen. So arm sind darum manche
Kirchen schon an Sklaven geworden, dass die Diener der
Kirchen Sklaven fiir Geld mieten und jahrlich dafiir zur Be-
zahlung verpflicnhtet sind.* So sah es freilich auch in Rom



— 470 —

trotz des Grosshandels mit Kirchenstellen aus, dass, als zum
zweitenmale der deutsche Kaiser den untergehenden pépstlichen
Stuhl aus seinem Sumpfe emporhob und mit seinen Bischofen
besetzte, diese, wie Klemens II., Victor II., Leo IX., noch als
Papste ihre bischéflichen Stiihle samt deren Einkunften fest-
hielten, um leben zu kénnen, weil in Rom das so massenhaft
angesammelte Kirchengut verprasst und verschleudert war.
Minner wie Leo IX. und Alexander II. mussten sich damit
begniigen, von den Italienern als Wunderthiter gefeiert zu
werden. '

Weit bedenklicher als die Verschleuderung der Kirchen-
giiter war in Rom die der kirchlichen Uberlieferung, von der wir
bereits schlimme Beispiele erwihnten. Derselbe Johannes XIX.,
der bereit stand, den Titel Universalbischof dem Patriarchen
von Konstantinopel zu verkaufen, ernannte auf der Lateran-
synode vom 6. April 1025 den Patriarchen von Aquileja, den
angeblichen Nachfolger des hl. Markus, des Begleiters Petri
zum Haupte aller Kirchen Ttaliens; awch in allen Glaubenssachen
solle er eine besondere Autoritit zu geniessen haben und den apo-
stolischen Stuhl vertreten, wie einst Petrus es dem Markus ver-
liehen zu haben scheine. Das war also die Wiirde eines Vice-
papstes, die Gabe stellvertretender Unfehlbarkeit, von der bis
dahin in der Kirche niemand etwas wusste. So vollstindig
war die dchte Tradition in Rom verloren gegangen und be-
herrschte die grundloseste und widersinnigste Sage das Feld!
Das gleiche gilt von der andern kathedratischen Entscheidung
desselben Papstes tiber den bless in der Legende existierenden
Apostel Martialis. Als tber diesen in Frankreich ein heftiger
Streit entbrannt war, wusste Johann XIX. dessen ganze Lebens-
geschichte in einer eigenen Bulle mitzuteilen: er war vom
Apostel Petrus getauft, bei der Auferweckung des Lazarus und
dem hl. Abendmahl gegenwiirtig, leistete bei der Fusswaschung
Dienste, sah, wie der Apostel Thomas die Wundmale des Herrn
beriihrte, vernahm die Worte: gehet hin in alle Welt, und:
empfanget den hl. Geist, er wohnte der Himmelfahrt des Herrn
und der Herabkunft des hl. Geistes bei; von Petrus, seinem
Verwandten, wurde er als Apostel nach Gallien geschickt, wo
er zahllose Wunder wirkte. Nach Aufzihlung aller dieser Er-
lebnisse einer erfundenen Personlichkeit wurde es dem Papste
natiirlich leicht, zu erkliren, die Martialis nicht als Apostel



ees A7 e

anerkennen wollten, seien wahnsinnig; wie Petrus den Markus,
Matthias, Lukas, Barnabas, so habe er auch Martialis als
Apostel eingesetzt. Dass es nach jener Lebensskizze gar keiner
besondern Einsetzung durch Petrus bedurfte, hatte der Papst
in demselben Augenblick nicht bedacht, als er feierlich von
seiner Unfehlbarkeit Gebrauch machend, schloss: Wir aber,
auf dem festen Felsen aufgebaut, definieren, dass Martialis Apostel
genannt werden kinne! Die Theologie war zur Farce geworden,
und in der an ,Wundern“ so reichen Zeit geschah keines,
den pépstlichen Stuhl vor Infektion mit der damaligen geistigen
Barbarei zu schiitzen.

Welch ein grosser Umschwung in drei Jahrhunderten statt-
gefunden hatte, lidsst sich aus einem scheinbar unbedeutenden
Beispiel leicht erkennen. Wir haben in dem IV. Heft vorigen
Jahres in dieser Zeitschrift gezeigt, wie die Deutung der beiden
Schwerter auf die beiden Gewalten, die geistliche und die welt-
liche, seit dem 11. Jahrhundert stehend wurde. Der Kampf
um die Weltmacht, die gregorianische Periode wurde damit
erdffnet. Alkwin kannte solche Deutung noch gar nicht. Ep. 10
schreibt er: Die weltliche und die geistliche Gewalt sind ge-
trennt, jene trigt das Schwert des Todes in der Hand, diese
den Schliissel des Lebens auf der Zunge. Von Karl dem
Grossen rihmt er Ep. 100, er reinige mit einem Schwert die
Kirche von ihren innern Feinden, den Ketzern, mit dem an-
dern verteidige er sie gegen die Heiden. Ep. 163 deutet er
die beiden Schwerter auf Leib und Seele, mit denen man fir
Gott kampfen miisse. Er beantwortete hiermit die Anfrage
Karls des Grossen, was die beiden Schwerter in jener Stelle
zu bedeuten hatten. Der Kénig Edgar von England dachte
auch wohl an dieselbe, wenn er 966 seine Bischofe, aber in
voller Unbefangenheit, anredet: ich habe das Schwert Kon-
stantins, ihr das des Petrus. Walafrid Strabo, dessen Glosse
das ganze Mittelalter hindurch als der massgebende Kommen-
tar zur hl. Schrift gebraucht wurde, versteht unter den beiden
Schwertern das Alte und das Neue Testament. Nach ihm
findet sich dieselbe Deutung noch bei Auslegern des 12. Jahr-
hunderts, wie Bruno von Segni, Hugo von St. Victor u. a. Aber
seit dem Kampfe Gregors VII. mit Heinrich IV. machte in der
polemischen Litteratur jede erbauliche Anwendung der Stelle
der kriegerischen Platz. Dogmatik und Exegese interessierten



— 472 —

nicht mehr. Das Ringen um die Weltherrschaft schien die
hochste Aufgabe der Kirche zu sein. Wihrend die Kanones
der alten Kirche den Soldatenstand als unchristlich gebrand-
markt hatten, erregten jetzt Bischofe und Abte, hoch zu Ross,
nicht ein symbolisches, sondern das wirkliche Schwert in der
Hand, kein Argernis mehr, da Gregor VII. sich mit dem Ge-
danken trug, an der Spitze einer grossen pépstlichen Armee
sich die ganze Welt zu unterwerfen. Als seine Gegner ihn mit
Recht der Hiresie beschuldigten wegen seiner Gleichgiiltigkeit
der Berengarschen Abendmahlslehre gegeniiber und wegen
seiner Verwerfung der von beweibten Geistlichen gespendeten
Sakramente, machte dies nur Eindruck auf ihn, weil dadurch
seine Rechtmiissigkeit auf das bedenklichste bedroht wurde.
Ubersieht man die Kémpfe, die Aufstinde, die Wirren, die
Strome von Blut, welche Jahrhunderte lang die Frage kostete,
ob der Papst oder der Kaiser der oberste Herr der Welt sei,
so sollte man glauben, um Religion, Sitte und Kultur sei es
nun vollig geschehen gewesen. Das war aber durchaus nicht
der Fall. Von Clugny ging die Reform des Monchtums aus,
welches wahre Frommigkeit in den Formen damaliger Zeit und
monchische Gelehrsamkeit durch ganz Furopa verbreitete. Am
Ende des seeculum obscurum, des wiisten und oéden 10. Jahr-
hunderts leuchtete als einsamer Morgenstern zur Ankiindigung
neuer Tageshelle der Abt Gerbert (Papst Sylvester 11.) auf, von
den ihn nicht verstehenden Zeitgenossen als Zauberer ver-
schrieen. Aber dann fing es, wie von warmem Friihlingsregen
befruchtet, allenthalben an, aufzuspriessen in den Kloster-
und Domschulen in England, Deutschland, Italien, vor allem
aber in Frankreich. Das Zeitalter der Scholastik begann, das
ernste, selbst Skepsis und Unglauben erzeugende Streben, die
Vernunftgeméissheit des Glaubens zu beweisen. Fulbert, Be-
rengar, Lanfranc, Anselm, Wilhelm von Champeaux, aus dessen
Schule die Pariser Universitidt sich entwickelte, Abalard, Ber-
nard von Clairvaux, Hugo von St. Victor, Petrus Lombardus
bildeten eine Wissenschaft aus, welche ireilich, von der Naivi-
tat des Glaubens ausgehend, einseitig und allzu begrifflich, doch
ein Kapital von Scharfsinn und sicherer Dialektik auiwies,
dessen Gebrauch manchen modernen Phrasenmachern zu em-
pfehlen wire. Daneben war auch die Lektiire der Alten bei
weitem nicht so ausgestorben, wie vielfach geglaubt wird. In



473 —

den zahlreichen Chroniken und sonstigen Werken des 11. und
12. Jahrhunderts tauchen héufige Reminiscenzen aus den roémi-
schen Klassikern auf. Gregors VII. Freund, Petrus Damiani,
der strenge Asket, erinnert durch antike Bildung und Latini-
tit, beissende Ironie und selbst Neigung zu Lascivitiat, stark
an den alten Hieronymus. Vorzugsweise war es natiirlich die
Jurisprudenz, die jetzt an den Hofen der Kaiser und der Pépste
gepflegt wurde. Denn die Macht- und Rechtsfragen standen
withrend dieser Zeit im Vordergrunde des Interesses. Jetzt
sagte man statt ,romische Kirche®, ,romischer Hof (curia)“.
Alexander III., Scholastiker und Kanonist zugleich, bildete das
kirchliche Gerichtsverfahren aus und begriindete nach dem
eben vorher verfassten ,Dekrete“ des Monches Gratian von
Bologna durch seine zahlreichen prinzipiellen Entscheidungen
das pipstliche Recht. Wer aber nicht die Geduld besitzt, sich
durch das Studium der scholastischen Werke, der Chroniken
und der Rechtsbiicher damaliger Zeit davon zu (berzeugen,
dass es eine allerdings von der unsrigen sehr abweichende Kultur
gegeben habe, der betrachte nur die herrlichen Kirchen und
Kunstwerke aller Art, die damals geschaffen wurden. Die Kreuz-
ziige, wie abenteuerlich sie waren, erweiterten in Kunst und
Wissenschaft den Horizont des Abendlandes, fiihrten neuen
Kulturstoff, zum Teil auch bedenklichen, nach dem Westen
und belebten Forschung wie Phantasie. Wenn man in den
Decennien der Romantik und gegenwiirtig unter der Herrschait
des Ultramontanismus das Mittelalter in wahrheitswidriger
Weise verhimmelt, so ist dies ebensowenig ein Zeichen wahrer
oAufklarung“, als wenn man sich dasselbe Ende des vorigen
Jahrhunderts als undurchdringliche &dgyptische Finsternis dachte,
oder wie Friedrich der Grosse meinte, von Konstantin bis Luther
sei die Menschheit eigentlich wahnsinnig gewesen.

Auch in sittlicher Hinsicht waren damals Licht und Schatten
in scharfen Kontrasten verteilt. Neben tiberspannter Askese
finden wir Gottinnigkeit und Aufopferung der lautersten Art,
Grausamkeit und Wollust, die von tierischer Rohheit zeugen,
einen Aberglauben, als ob das Christentum eine Religion bloss
fir Barbaren sei, und dann wieder, wie zum Beweise, dass die
Denkkraft der Menschen nie erlischt, immer wieder Ansiitze
zu einer vernunftgeméssen kirchlichen Reform. Uns klingt es
romanhaft, wenn wir horen, dass in Burgos 1077 ein Duell



s WP =

zwischen einem kastilischen und einem toletanischen Ritter
stattfand, um durch vermeintliches Gottesgericht zu entscheiden,
ob in Spanien die mozarabische Liturgie beibehalten oder mit
der romischen vertauscht werden solle. Anderseits wird 1022
auf der Synode von Seligenstadt strenge verboten, dass Frauen
behufs Wahrsagen Messen lesen liessen zu Ehren der Trinitiat
oder des hl. Michael. Die Verbote weiblicher Bedienung in
den geistlichen Hausern wurden auf Synoden stets wiederholt,
wie 1190 zu Rouen, 1195 zu York. Ein hochst diisteres Bild
aber von den sittlichen Zustinden des Volkes entwirft die Pro-
vinzialsynode von Dublin 1186. Sie erwiahnt unter anderm,
dass Geistliche bis zum Abend streng fasteten, dann aber des
Nachts sich betrinken. Fir die Sittenzustinde in Italien ist
der klassische Zeuge Petrus Damiani mit dem liber gratissi-
mus gegen Simonie und dem liber Gomorrhianus, der ersten
Kasuistik tiber geschlechtliche Vergehungen. Wir entnehmen
daraus, wie besonders unnatiirliche Unzucht unter dem Klerus
grassierte. Aber auch beilaufig lassen uns die damaligen Schrift-
steller tiefe Einblicke in das innere Leben, besonders der Geist-
lichen, thun. Da war der Erzbischof Albero von Trier, einer
der méchtigsten und gewaltthiitigsten Kiimpfer fiir die Péapste
gegen das Imperium, dessen Biograph erzihlt, er habe nach
tuppigem Mahle mit seinen Gésten in heiterster Weise tber die
hl. Schrift und die Kirchenviiter disputiert, d. h. also, wenn
er etwas angetrunken war, sich iiber Bibel und Kirchenviiter
lustig gemacht. Mit am lehrreichsten fiir jene Zeit ist nach
zwel Seiten hin das Buch Bernards von Clairvaux de conside-
ratione an seinen frithern Schiiler Eugen III. Er erteilt ihm
wahrhaft religiose Ermahnungen und entwirft ein Bild vom
Papsttum als dem obersten Hirtenamte im Sinne des Evange-
liums. DMan sieht, alle Reize und DMittel dieser Erde waren
nicht fihig, in religiosen Gemiitern und grossen Charakteren
die Ideale des Christentums zu vertilgen. Anderseits aber ent-
wirft Bernard im Gegensatz hierzu eine Schilderung damaliger
Zustinde in Rom, welche zeigt, dass Ideal und Wirklichkeit
sich vollkommen widersprachen. Das romische Volk beschreibt
er als trotzig und hochfahrend, unfriedfertig und an Revolution
gewohnt, als roh, ungebardig und widerspenstig. Der Papst
moge aber nicht etwa an seinem Volke verzweifeln und saum-
selig in der Hirtensorge sein. Gott konne auch aus Steinen



— 47F —

Kinder Abrahams erwecken. Namentlich wirft er den Romern
unersittliche Geldgier vor. Wen nennst du mir, fragt er den
Papst, aus der ganzen sehr grossen Stadt, der dich ohne Geld
oder ohne Hoffnung auf Geld als Papst annahm? Verhasst,
fahrt er fort, seien die Romer im Himmel und auf Erden, gott-
Jos, sakrilegisch, treulos gegen einander, unmenschlich gegen
¥Fremde. Gehorchen wollten sie nicht, zu regieren verstinden
sie nicht, ihre Worte seien gross, aber ihre Thaten klein. Kirchen-
gut werde an die Schmeichler des Papstes vergeudet. Aller
kirchliche Eifer beziehe sich nur auf die Wahrung der Wiirde.
Wenn der Papst etwas bescheidener auftreten wolle, erinnere
man ihn an seine Hoheit. Von dem Willen Gottes und dem
Seelenheil sei keine Rede. Demut gelte an der Kurie fiir
sSchande ; Gottesfurcht werde fiir Dummbheit gehalten; gewissen-
hafte Menschen erklire man fiir Heuchler. Zwar sei der Papst
der Hirt von Wolfen, nicht von Schafen; aber er solle ver-
suchen, sie in Schafe zu verwandeln. Dann wendet sich Ber-
nard zu den Gehiilfen des Papstes: wenn ein péapstlicher Le-
gat ohne Geld und Silber von seiner Sendung zuriickkehre, so
sei das wie aus einer andern Welt. Wie weit es freilich mit
dem Legatenwesen gekommen war, schildert Bernard Ep. 290
an dem Kardinal Jordanus: Er zog aus einem Lande in das
andere, tiberall schreckliche Spuren hinterlassend. Deutsch-
land, Frankreich, die Normandie bis Rouen hat der apostolische
Mann nicht mit dem Evangelium, sondern mit Sakrilegien er-
fillt. Uberall beging er Schiandlichkeiten, beraubte die Kirchen,
dréangte schone Knaben in kirchlicheWiirden ein. Viele kauften
sich los, dass er von ihnen bliebe. Wohin er nicht selbst kam,
iibte er Erpressungen durch seine Boten. So Bernard, das
kirchliche Orakel seiner Zeit. FEugen III. bediente sich des
Jordanus und des Kardinals Oktavian auch zu Verhandlungen
mit Konrad III. in Deutschland. Bei aller Verschiedenheit, so
schildert sie der Zeitgenosse Johannes von Salisbury in einer
neuestens ans Tageslicht gezogenen Schrift (Mon. Germ. XX, 541),
seien sie doch beide geldgierig und riduberisch gewesen. Der
Papst habe befohlen, Jordanus solle hochstens 15, Oktavian
20 Wagen bei sich fithren, beide sollten sich aber in Deutsch-
land mehr als in Sicilien vor Erpressungen hiiten, weil die
Deutschen unbotmdssiger und undankbarer seien. (I) Aber sie hitten
stets miteinander gestritten und die romische Kurie zum Ge-

Revue intern, de Théologie. Heft 19, 1897, 32



— AT6G —

spott gemacht. Schliesslich hétten sie sogar ihre Abberufungs-
schreiben verheimlicht. Und dies waren keine vereinzelten
Erscheinungen. Das sogenannte allgemeine Laterankonzil von
1179 beschrinkte den Luxus bei Kirchenvisitationen dahin,
dass ein Erzbischof hochstens 40 bis 50, ein Kardinal 25, ein
Bischof 20 bis 30, ein Archidiakon 5 bis 7, ein Dekan nur
2 Pferde mit sich fihren durfe; auch sollten die Visitatoren
keine Jagdhunde oder Falken mitbringen und nicht nach luxu-
riosen Gastméhlern trachten. Die Geistlichen im allgemeinen
schildert Johannes in der furchtbarsten Weise: grosstenteils
seien sie gottesschanderisch, Ehebrecher, Riduber, Diebe, Jung-
frauenschiander, Brandstifter und Moérder. Man meinte, sie
seien schlechter als die Laien, weil von der weltlichen Juris-
diktion eximiert. Dass aber das Elend hauptsichlich von Rom
ausging, dartiber waren die kirchlich gesinnten Minner einig.
Da Johannes v. Salisbury als Gesandter des Konigs von Eng-
land bei Hadrian IV. weilte, und der Papst seinen Landsmann
fragte, was die Leute itber ihn und die romische Kirche sagten,
erwiderte dieser: viele hielten sie nicht fir eine Mutter, son-
dern fiir eine Stiefmutter; dort sissen Schriftgelehrte und Pha-
risier, welche den Menschen unertréagliche Lasten aufbtirdeten,
selbst aber nicht wagten, sie mit einem Finger anzurthren.
Arme finden bei ihunen keinen Zutritt; sie schidigten die
Kirchen und regten Prozesse an, nur um Schiitze aufzuhiufen.
Ohne Geld sei bei ihnen nichts zu erlangen. Auch der Papst
sei fast unertriglich. Die Kirchen lasse er verfallen, baue Pa-
liste und gehe in Purpur und Gold einher. Uber seine eigene
Meinung von Hadrian befragt, begann der diplomatische Eng-
lander mit dem Bekenntnis des Kardinals Guido: das rémische
Volk fréhne dem Geize, der Wurzel aller Ubel, und daher
rithre die Falschheit in der romischen Kirche. Nachdem er
dann etwas zum Lobe des romischen Klerus gesagt, hatte er
doch den Mut, den Papst zu ermahnen, die Reform bei sich
selbst zu beginnen und nicht immer Gaben von auswéirts zu
erwarten. Der Papst lachte und erinnerte an die bekannte
Fabel vom Magen, den die tibrigen Korperteile einmal aus-
hungern wollten. So erzihlt Johannes selbst Polycr. VI, 24.
Eine #hnliche Schilderung romischer Zustinde entwirft um
1162 der streng kirchliche Propst Gerhoh von Reichersperg.
Auch er klagt iiber die Simonie der Pépste. Streitende Par-



s JIT wm=

teien suchten um die Wette durch Ergebenheit gegen den rémi-
schen Stuhl wie durch Geld denselben fiir sich zu gewinnen.
Infolgedessen verarmten die Kirchen und entstéinden fortwihrend
Feindschaften zwischen Vorgesetzten und Untergebenen, nur
um 8 bis 12 Kardinile und Kurialbeamte zu bereichern. Diese
gebrauchten aber das Geld zur Bereicherung ihrer Verwandten.
Doch nicht einmal der ruhige Genuss dieses Geldes werde dem
Papst und den Kurialisten zu teil, indem der unersittliche Geiz
der romischen Biirger alles verschlinge. Wenn der Papst nach
seiner Erhebung sich den Treueid von den Rémern leisten lasse,
miisse er ihnen etwa 1100 Talente spenden, und immer suchten
sie nach neuen Griinden, ihn auszubeuten. Sie trachteten be-
nachbarte Stidte in Krieg zu verwickeln, stifteten in Rom selbst
Unruhen, nur damit der Papst ihrer Hiilfe bediirfe und immer
zu bezahlen habe. Kein Wunder, wenn dann die Kurie, oft
mit Schulden bedeckt, an andern Kirchen sich schadlos zu
halten suche. Nur bei einem so heiligen Manne wie Eugen III.
seien Ausnahmen vorgekommen. Weil die Romer sich vollig
souveridn diinkten, sei noch zu firchten, dass infolge ihrer
Habsucht eine génzliche Zerstérung aller kirchlichen Ordnung
eintrete, und wiirden sie nicht Christus und Simon Petrus, son-
dern dem Antichrist und Simon Magus folgen. Es sei nur zu
erwarten, dass auch im Abendlande der grosse Abfall von der
romischen Kirche sich wvollziehen werde, wie er einst bei den
Griechen eingetreten. Unter dem Schatten Petri wiirden die
Kranken nicht mehr gesund, sondern fiinden die Gesunden den
Tod. Auf die Legaten tbergehend, sagt Gerhoh, sie umgiben
sich mit grossem Hofstaat bis zu 40 oder mehr Pferden, so
dass Bischofe und Firsten ihren Forderungen nicht zu gentigen
vermochten. Den geringsten Ausfall an den verlangten Lei-
stungen bestraften sie mit Zuricksetzungen, und so habe alles
unter ihrem Hochmut und ihrer Habgier zu leiden. Dieses Un-
wesen habe in jiingster Zeit noch zugenommen. Denn in seiner
Jugend habe er den Kardinallegaten Gerard, den spétern
Papst Lucius, sowie Martinus gesehen, die nur etwa 10 Pferde
mit sich gefiihrt. (De investigat. antichr. I, 52 ff.) Auch in einer
andern, in der Wiener Vierteljahrsschrift 1871 zuerst heraus-
gegebenen Abhandlung erklirt Gerhoh den Geiz der Romer,
der den Papst zu Erpressungen nétige, fiir das Grundiibel in
der Kirche.



— 478 —

Es konnte nicht anders sein, als dass das menschliche Ge-
wissen, welches nie stirbt, wie eine stille, ernste Stimme mitten
in diesem Taumel Kkirchlicher Verweltlichung bisweilen sich
vernehmen liess. Wie die Theologen lehrten, dass, wenn auch
die ganze Kirche im Glauben irre, doch nach Gottes Fiigung in
Einem, und wéire es in einem schlichten Weibe, die Orthodoxie ge-
rettet wiirde, so schien auch damals in der Glanzperiode des Papst-
tums fast bis auf einzelne, allerdings hoch bedeutsame Méanner,
der sittliche Geist des Evangeliums erloschen zu sein. Gerhoh er-
kithnte sich zu sagen, es werde nicht eher besser, als bis Christus
wieder in das Schifflein Petri steige. Die Kirche schien ihm
also dahin zu segeln, von Christus verlassen. Aber wie nie-
mals von den Menschen die richtige Mitte gefunden oder
dauernd festgehalten wird, so artete auch die ruhige Gewissens-
stimme Einzelner bald in den revolutiondren Lirm der Menge
aus. Der schwiirmerische Ruf Arnolds von Brescia nach apo-
stolischer Einfachheit und Armut des Klerus begegnete sich
mit der Herrschsucht des romischen Volkes, welches das papst-
liche Joch abzuschitteln, stets auf dem Sprunge stand. Und
in derselben Zeit machte sich in Frankreich und Oberitalien
eine &hnliche, nur viel drohendere, weil religiose Volksbewe-
gung geltend, die der Katharer und Waldenser, welche im
tiefsten Grunde nur bezweckte, gegen das verweltlichte Papst-
tum und den reich gewordenen Klerus die Weltverachtung
des Evangeliums, das urspriingliche Christentum, die Religion
des Geistes wieder emporzubringen. Hier hitten guter Wille
und gewissenhafte historische Untersuchung bessere Wirkung
gethan, als der furchtbare Albigenserkrieg und die spéter folgen-
den Blutgesetze der Inquisition. Aber die Kampfe um Macht
und Geld hatten die unsichtbare und doch das ganze Kirchen-
wesen tragende theologische Uberlieferung gefilscht und ver-
schiittet, und nur Wenige besassen mehr eine Ahnung davon,
welches Erbe sie von den Viatern empfangen. In Paris glinzte
die scholastische Wissenschaft, in Bologna die des kanonischen
Rechtes. Aus diesen Schulen waren die gelehrtesten Pépste
des 12. Jahrhunderts, Alexander ITI. und Innocenz III. hervor-
gegangen. Aber zu welchen Entscheidungen waren sie fihig?
Jener reskribierte dem Bischof von Agatha, einer Frau, welche,
um grossere Liebe von ihrem Manne zu erlangen, denselben,
die hl. Eucharistie im Munde, gekiisst hatte, und der diese



e U =

angeblich, in Fleisch verwandelt, im Munde angewachsen war,
sei Busse aufzuerlegen. Und Innocenz III. empfahl einen Juden,
der sich infolge eines Wunders bekehrt, dem Erzbischof von
Sens und beauftragte diesen, das Wunder nédher zu untersuchen,
welches darin bestand, dass eine dem Juden in die Hand aus-
gespieene hl. Hostie, in ein Gefdss mit Miinzen gelegt, auch
diese in Hostien verwandelt hatte. Bei solchem Wunderglauben
war man anderseits mit der achten kirchlichen Glaubensiiber-
lieferung nicht mehr vertraut. Derselbe grosse Papst, durch
Pseudoisidor getiuscht, erkliart die Salbung bei der Ordination
fiir eine gottliche, zur Giiltigkeit unerlassliche Einrichtung und
fligt die abergliubische Motivierung bei, weil die unsichtbare
Kraft des hl. Geistes mit dem hl. Chrisma vermischt sei. Auch
entscheidet er, dass die Firmung nur durch den Bischof erteilt
werden konne. Den erst durch Gregor III. im Kampfe gegen
feindliche Fiirsten aufgekommenen Grundsatz, dass, wer Gott
und der Kirche keine Treue halte, auch selbst keine Treue
fir sich zu fordern berechtigt sei, fihrt er auf die ,Be-
stimmungen der Vater® zuriick, ohne zu bedenken, dass er
damit gegen Schrift und Uberlieferung verstiess — ein Vor-
laufer der Wiklefiten.
J. LANGEN in Bonn.

(Schluss folgt.)




	Zur christlichen Kulturgeschichte [Fortsetzung]

