
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 19

Artikel: Zur christlichen Kulturgeschichte [Fortsetzung]

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


459 m:AA VM<ò 77 7-7
z.y

-yAA.-¦
--

"-,2

ZUR
CHRISTLICHEN KULTURGESCHICHTE.

(Fortsetzung*).

IV.
Wenn die Väter des 7. allgemeinen Konzils wähnten, der

Welt Ende sei gekommen, so ging dieser Irrtum aus der
Betrachtung der damaligen Lage des byzantinischen Reiches hervor.

Stets von dem Islam bedroht und ausser Stande, Rom und
Italien gegen das Andringen der germanischen „Barbaren" zu
Hülfe zu kommen, konnten die Byzantiner nicht anders, als
•an einen völligen Zusammenbruch der Welt zu denken. Freilich
ging es auch mit der damaligen Welt zu Ende, aber nur um
einer neuen Kulturepoche Platz zu machen. Der Leuchter der
Kirche ward aus dem Orient nach dem Occident entrückt. Die
alte griechisch-römische Kultur schwand aus dem Leben, nicht
um zu erlöschen, sondern wie der Geist eines grossen
Abgeschiedenen im Stillen nun auch die neu entstehende
abendländische Bildung zu beseelen. In unsern Tagen ist im Gegensatz

zu dem Judentum die Phrase „christlich-germanisch" Mode

geworden. Und selbst Theologen, wie Uhlhorn, vertreten, wohl
unbewusst in konfessioneller Tendenz, die Anschauung, die alte
Welt sei zu heidnisch gewesen, als dass das Christentum in
derselben hätte festen Fuss fassen können; erst auf germanischem

Boden habe dasselbe sein tiefstes Wesen und seine volle
Kraft entfaltet. Diese Autfassung stellt die gesamte Kultur- und
Religionsgeschichte geradezu auf den Kopf. Das wirkliche,
historische Christentum — nicht etwa eine nur so getaufte,

*) Siehe vorige Nummer, S. 238—275.

Revue intern, de Theologie. Heft 19, 1897. 31



— 460 —

willkürlich erfundene Phantasie — ist und bleibt seiner menschlichen

Seite nach eine orientalische Religion, die Läuterung-
und Vollendung des Judentums. Der Sohn Gottes kam nicht
als Germane, sondern als Jude auf die Welt. Der Heiden-
apostel, obwohl von den Juden auf das bitterste verfolgt,
erklärt in den glühendsten Ausdrücken seine Sehnsucht, die Juden
zu bekehren, denen in erster Linie das Evangelium gehöre,
und in der Bekehrung der jüdischen Nation, die er auf das
sicherste erwartet, erblickt er die höchste Blüte der Kirche.
Der Orient ist es gewesen, der mit Hülfe griechischer
Philosophie die Grundlagen der christlichen Theologie legte. Und
wie hat denn in dem Mittelalter der germanische Geist sich
des Christentums bemächtigt? Unter der Ägide des Papsttums,
welches mit allen seinen Einrichtungen nichts weniger als
germanisch war. Die Scholastik wurde von Italienern, Spaniern
und Franzosen ausgebildet, nur wenige germanischen Stammes

ausgenommen, und auch diese arbeiteten genau wie jene mit
dem Afrikaner Augustinus, mit Plato und Aristoteles. Will man
aber an die Mystik erinnern, die, von Spanien abgesehen, allerdings

in Deutschland den fruchtbarsten Boden fand und Luther
die Wege bahnte, so wurzelte sie doch wesentlich in dem
einzigen Neuplatoniker der christlichen Litteratur, dem vorgeblichen

Dionysius vom Areopag. Das Christentum erhob sofort
den Anspruch, Weltreligion zu sein. Seinen wesentlichen Lehren
und Einrichtungen müssen sich darum Orientale wie Abendländer,

Semiten wie Indogermanen anpassen können. Dass bei
der Verarbeitung des christlichen Lehrstoffes, wie bei der
Entwicklung des kirchlichen Lebens untergeordnete Verschiedenheiten

hervortraten, versteht sich von selbst. Wäre man schon
im Altertum weitherzig genug gewesen, diesen grossen, wahrhaft

katholischen Gedanken zu fassen, so hätte viel Unheil in
der christlichen Welt vermieden werden können. Man hätte
dem Deutschen nie abverlangt, romanisch zu denken und zu
fühlen, auch nicht versucht, dem Orientalen das Joch
abendländischer Spekulation aufzuerlegen. Aber ebensowenig darf
man behaupten, dass das ganze und wahre Christentum etwas
speeifisch Deutsches sei. Die Missachtung nationaler Toleranz
in Verbindung mit römischer Herrschsucht und byzantinischem
Hochmut sind es gewesen, welche die Verschiedenheiten der
beiden Kirchenhälften zu einer bis jetzt noch unausfüllbaren



— 461 —

Kluft erweiterten. Vom Orient, der Wiege des Christentums
getrennt, betrat nun das Papsttum, auf seine weltliche
Herrschaft gestützt, die Bahn weiterer Entwicklung, die bei dem

Anspruch auf vollständige Weltherrschaft endete. Weit
entfernt, sich zu germanisieren, räumte die abendländische, d. i.
römische Kirche sich alle Hindernisse aus dem Wege, um die
Eroberungspläne des antiken Römertums auf dem religiösen
Gebiete zu verwirklichen. Die orientalische Kirche dagegen
blieb unentwegt, aber auch entwicklungsunfähig, mechanisch
bei den Lehren und Formen stehen, wie sie bis zur Trennung
von Rom sich im Orient gestaltet hatten. Nur selten haben
römische Einflüsse unter politischen Bedrängnissen sich im
Orient geltend gemacht, bis der Fall Konstantinopels ganz
neue äussere Verhältnisse erzeugte.

Als die Germanen der Kirche in grösserer Masse zugeführt
wurden, konnte man sie noch nicht zu den Kulturvölkern
rechnen. Die „Bekehrung" erfolgte hier immer wie bei
Barbaren zwangsweise durch die Fürsten, nicht wie im alten Rom,
in Griechenland und Kleinasien allmählich auf dem Wege der
Belehrung und des persönlichen Abscheues vor dem
zusammenbrechenden Heidentum. Die ersten Generationen der zwangsweise

Getauften blieben innerlich was sie waren, wie auch
die Fürsten, speciell Chlodwig, noch weit weniger die christliche

Religion wirklich in sich aufnahmen, als Konstantin.
Allmählich wurde heidnische Rohheit von christlicher Kultur
verdrängt, nicht ohne umfangreiche Spuren abergläubischer
Gebräuche und sittenloser Gewohnheiten zurückzulassen. Die
Schilderungen, welche der „Apostel der Deutschen", der hl.
Bonifatius, im 8. Jahrhundert von den Zuständen in unserm
Vaterland entwirft, mögen bisweilen übertrieben sein, weil sie
sich gegen seine Feinde in der Mission gerichtet haben ; aber
sicher beherrschten Rohheit und Aberglaube das Feld. Die
meisten Bischofsstühle, meldet Bonifatius, seien in den Händen

geldgieriger Laien, unzüchtiger Kleriker oder öffentlicher
Sünder. Bischöfe lebten wie in einem Harem; andere seien
Trunkenbolde oder zögen bewaffnet m die Schlacht. Reste von
ursprünglich heidnischen Gebräuchen, auf Christliches
übertragen, leben noch heute im Volke. In England sah es ähnlich
aus. Überall, schreibt Bonifatius (ep. 63), finde man Buhlerinnen
aus England, viele britische Nonnen, welche nach Rom pilgerten,

verlören auf der Reise ihre Unschuld.



— 462 —

In Rom fesselte man die westliche Kirche an sich, weil
man ihrer bedurfte, sich gegen die arianischen Langobarden
in Oberitalien zu schützen. Aber kaum war es durch die Kriegszüge

Pipins gelungen, den neuen fränkisch-päpstlichen Staat von
Rom zu gründen, so bemächtigte sich weltlicher Ehrgeiz des

apostolischen Stuhles, der nun ganze Perioden hindurch als ein
weltlicher Fürstenthron, nur in geistlicher Gewandung,
betrachtet wurde. Schon die Thatsache, dass 757 zum ersten Male
in der Papstgeschichte ein Bruder dem andern folgte, zeigt,
dass man sofort den Versuch machte, den Thron an eine Familie
zu bringen, eine päpstliche Dynastie zu gründen. Zehn Jahre
später bemächtigte sich eine Adelsfamilie aus Nepi des Thrones,
welche aber durch vieles Blutvergiessen und Blendung des

Papstes Konstantin nach 13 Monaten wieder zurückgeschlagen
wurde. Längere Zeit besässen den Thron die Grafen von Tus-
culum, von denen 1024 wieder ein Bruder dem andern folgte,
wie auch die wüsteste Periode des Papsttums, die Zeit der
Weiberherrschaft im 10. Jahrhundert, nur durch das weltliche
Fürstentum auf dem päpstlichen Stuhl möglich wurde. Wenn
nach den wiederholten mittelalterlichen Kämpfen der italienischen

Adelsfamilien um diese gefährliche Würde in neuerer
Zeit nur Italiener dieselbe bekleidet haben, welche der
katholischen Kirche ein speeifisch italienisches Gepräge verliehen,
so ist dies grösstenteils dem Umstände zuzuschreiben, dass es

sich zunächst um die Wahl des römischen Fürsten handelte.
Die Zahl der Päpste ist schwankend, weil über die
Rechtmässigkeit mancher aus ihnen verschiedene Ansichten herrschen.
Zählen wir ihrer 249, so gab es unter diesen 93 Römer, 104

andere Italiener, 12 Griechen, 7 Syrer, 2 Afrikaner, 2

Dalmatier, 4 Spanier, 12 Deutsche, 12 Franzosen, 1 Engländer.
Was aber noch charakteristischer ist: die Fremden gehörten
fast ausnahmslos der altern Zeit an; von 685—715 sassen nur
Fremde auf dem päpstlichen Stuhle. Aber seit der Gründung
der weltlichen Herrschaft von 752—882 nur Römer. Seit der
Rückverlegung des Stuhles von Avignon nach Rom (1378) nur
Italiener, Kalixt III. mit dem von ihm adoptierten Alexander VI.,
sowie der Niederländer Hadrian VI., der die Tiara Karl VI.
verdankte, ausgenommen. Seit 1523 sind nur Italiener
unfehlbar gewesen — wie man sieht, hauptsächlich wegen des

Kirchenstaates. Weltliche Herrschaft, gesteigert bis zur Idee



— 463 —

der Weltherrschaft, schien jetzt der Zweck des Papsttums
geworden zu sein. Aber man darf dennoch nicht in gewöhnlichem
Sinne von der „Politik der Päpste" reden, als ob sie bloss
Staatsmänner gewesen wären, die unter dem Deckmantel der
Religion lediglich weltliche Zwecke verfolgt hätten. Es hat
solche Päpste gegeben, wie der erwähnte Konstantin, Johannes
XII., mehrere aus dem Tuskulanischen Hause, Bonifaz VIIL,
Johannes XXIIL, Alexander VI., Julius II. u. a. Aber man thut
Männern wie Nikolaus L, Gregor VIL, Innocenz III., Pius V.
Unrecht, wenn man sie wegen ihres gewaltthätigen,
herrschsüchtigen Wesens mit jenen zusammenstellt und sie für Tyrannen

erklärt ohne religiöses Interesse. Ihre Idee von der päpstlichen

Theokratie hatte doch auch einen religiösen Inhalt, und
hielten sie, durch eine Jahrhunderte alte Entwicklung getäuscht,
dieselbe für das göttlich geordnete Mittel, das religiöse Leben
der Menschheit zu erhalten und zu fördern. Manches, was
nach modernen Begriffen ungeheuerlich erscheint, wurde auf
damaliger Kulturstufe als natürlich und selbstverständlich
betrachtet.

Roms Stellung aber brachte es mit sich, dass die gesamte
Kultur des Abendlandes in der Regel von ihm abhängig wurde,
bald gefördert, bald geschädigt, je nach den Zeitläufen und
handelnden Personen. Zu kultivieren gab es noch sehr vieles.
Zunächst in Italien, dem uralten Kulturlande selbst, wo zum
Teil durch die Völkerwanderung Wohlstand, Bildung und Sitte
fast vernichtet war. Wenn man das Schreiben des Papstes
Zacharias an Bonifatius von 751 liest, in welchem die Tiere
aufgezählt werden, die der Christ essen und die er nicht essen
dürfe, oder die Anweisungen Nicolaus I. an die Bulgaren, welche
dieser für das wahre und volle Christentum erklärt, so wird
man mit tiefer Trauer erfüllt über solche Verkommenheit der
christlichen Religion in 8 bis 9 Jahrhunderten selbst auf dem
römischen Stuhle. Man sieht es schon für etwas grosses an,
wenn Nikolaus das Tragen von Amuletten und die Anwendung
der Folter verbietet. Die „Gottesurteile", nicht ein ausschliesslich

germanischer Brauch, sondern schon in alter Zeit in
einzelnen Fällen im Orient vorkommend, wurden später wohl
von mehreren Päpsten verworfen. Aber Eugen IL (f 827)
setzte ein förmliches Rituale auf für diesen Aberglauben mit
kaltem Wasser, dessen Anwendung, zu seiner Ehre sei es er-



— 464 —

wähnt, Ludwig der Fromme durch das Wormser Kapitulare
von 829 untersagte. Bald nachher, 847, trat der fromme Leo IV.
selbst als Wunderthäter auf. Durch Gebet und Segen tötete
er einen Drachen und löschte er einen Brand. Wunder und
Reliquiendienst, und infolge dessen auch sofort in Rom
Reliquienhandel, waren die Pole, um die sich mehr und mehr das

religiöse Leben zu bewegen begann.
Was liess sich bei solchen Zuständen in dem vormals

klassischen Rom von den „Barbaren" erwarten? Der authentische

Zeuge für die Rohheit, Wundersucht und Sittenlosigkeit
im Westen ist im 6. Jahrhundert Gregor von Tours. Aber die
Synodalschlüsse aus jener Zeit geben schon ein hinreichendes
Bild. Das Konzil von Vannes (465) verordnet, dass Mönche,
welche ohne Erlaubnis reisen, und Geistliche, welche sich
betrinken, geprügelt werden sollen. Das von Orleans (533)
bedroht den mit dem Banne, der von krepierten oder durch
andere Tiere getöteten Tieren isst. Die Synode von Nantes
(658) verbietet den Geistlichen das Zusammenwohnen selbst mit
Mutter, Tante oder Schwester, weil schon schreckliche Inceste
vorgekommen seien. Unter solchen Symptomen innerer
Verkommenheit in jenen Jahrhunderten strahlt uns das Licht Karls
des Grossen erfreulich entgegen, wenn für die mit Gewalt in die
Kirche hineingezwungenen Sachsen die Synode von Paderborn
(785) den Kanon (can. 6) erlässt : Wer vom Teufel verblendet nach
Art der Heiden glaubt, es sei jemand eine Hexe und fresse

Menschen, und deshalb diese Person verbrennt oder ihr Fleisch
isst oder durch andere essen lässt, soll mit dem Tode bestraft
werden. Desgleichen, wenn die berühmte Nationalsynode von
Frankfurt (794) verbietet (can. 42), neue Heilige zu verehren und
ihnen Kapellen zu weihen, ein Verbot, welches Karls Kapitulare
von 805 etwas beschränkt, indem es die Verehrung neuer
Heiliger an die Erlaubnis des Bischofs bindet. Nicht von Rom
aus leuchtete das Licht der Kultur damals ins Frankenland,
sondern Karl war es, der es eigenmächtig und sogar wiederholt

im Widerspruch zu den Päpsten seiner Nation anzündete.
Bei den fränkischen Gelehrten, deren Thätigkeit Karl veranlasste

und förderte, mussten die Päpste litterarischen Schutz
suchen, da sie weder selbst noch ihre Kleriker in Rom ihre
Lehren und Ansprüche zu verteidigen fähig waren. Aber jene
wagten auch mit ihrem König gegen Papst und allgemeines



— 465 —

Konzil (von 787) aufzutreten, wenn sie den rechten Glauben
bedroht wähnten. Rom war für sie eine gefürchtete Stadt. Als
Karl Alkuin vergebens eingeladen, ihn dorthin zu begleiten,
und ihm scherzend vorwarf, er ziehe die von Rauch geschwärzte
Zimmerdecke zu Tours den goldenen Bogen Roms vor,
antwortete Alkuin, der Rauch schade den Augen nicht so sehr wie
das Eisen (Joffe Bibl. VI, 484). Er spielte hiermit an auf die
damals in Rom beliebte Methode, jemand durch Augenaus-
stechen unschädlich zu machen. Nicht römischer Einfluss ist
es gewesen, wenn die Synode von Riesbach und Freisingen
(799) will, dass Zauberer, Hexen u. s. w. womöglich zum
Geständnis gebracht, aber nicht getötet werden sollen.

Karls Licht leuchtete noch unter Ludwig dem Frommen,
der in der Frage der Bilderverehrung bei seinem Standpunkte
verharrte, und ausserdem die Synode von Paris (829) Beschlüsse

gegen die Pönitentialbücher fassen liess, durch welche eine zu
laxe Busse eingeführt werde. Aber gleichwohl sah es auch
im Frankenlande damals übel genug aus. Die Synode von
Aachen (836) sieht sich veranlasst, jede weibliche Bedienung
in den Häusern der Geistlichen zu verbieten, und verlangt
(can. 12) eine Reform der Frauenklöster, von denen manche
fast zu Bordellen geworden seien. Seit Ludwig dem Frommen,
klagt die Synode von Meaux (845), sei die Kirche krank von
der Fusssohle bis zum Scheitel. Und 888 wiederholen die
Synoden von Metz und Mainz, dass Geistliche nicht einmal Mutter
und Schwester im Hause haben dürften wegen des Vorkommens

von Incesten. Römische Pilgerfahrten, der damit
verbundene Reliquienhandel, Klosterstiftungen und Seelenmessen
charakterisieren die damalige Frömmigkeit. Reliquien der
sonderbarsten Art wurden schon verehrt. Innocenz III. (de

myst. alt. IV, 30), der die Vorhaut Christi als Reliquie der
Lateranbasilika erwähnt, fügt etwas zweifelnd bei, nach einer
andern Überlieferung sei sie freilich von einem Engel in
Jerusalem Karl dem Grossen herabgebracht worden, der sie
in Aachen niedergelegt, bis Karl der Kahle sie nach Carroux
gebracht habe. Noch zweifelhafter hatte sich ein spanischer
Mönch, Brausio, aus der Mitte des 7. Jahrhunderts (ep. 42),
ausgedrückt, Blut Christi werde in den Kirchen als Reliquie
verehrt, und es sei ja möglich, dass solches von der Geisse-

lungssäule, den Grabtüchern, der Lanze, von dem blutigen



— 466 —

Schweiss hätte können gesammelt werden; aber das erscheine
doch alles zweifelhaft. Wenn auch Haymo von Halberstadt
(t 853), für jene Zeit auffallend nüchtern, meint, jetzt geschähen
keine Wunder mehr, weil sie nach der Ausbreitung des

Evangeliums nicht mehr nötig seien — während die
Kirchengeschichte des ein Jahrhundert altern Becla von
Wundererzählungen wimmelt — so schränkte Haymos Zeitgenosse
Paschasius Radbertus (in Matth. lib. XI, p. 812) das Vorkommen
von Wundern auf die Reliquien ein. Die Mönche waren es,
welche im finanziellen Interesse ihrer Klöster die
Reliquienverehrung und die Wallfahrten zu ihren Kirchen in Schwung
brachten. Fälschungen „zu frommen Zwecken" ergaben sich
als eine naheliegende Folge. Allmählich gewöhnte man sich in
einem solchen Masse an dieses verwerfliche Mittel, dass man
im Erdichten von verlorenen Urkunden etwas ganz natürliches
sah und selbst Erfindungen von etwas, was doch hätte sein
können, nicht für unmoralisch hielt. So erklären sich die
grossen Fälschungen, die sich das ganze Mittelalter hindurch
ziehen, die Konstantinische Schenkungsurkunde, der Pseudo-
isidor, Pseudocyrill und wie sie alle heissen. Dass nach Weckung^
des Gewissens und völliger Änderung der moralischen Denkweise

noch im 16. Jahrhundert besonders Jesuiten sich auf
derartige Fälschungen, wie die der vorgeblichen nicänischen
Kanones, der Chronik des Dexter u. a. verlegten, ist unter
eine ganz andere Rubrik zu bringen, als die mittelalterlicher
Unwissenheit und Naivität. Aber wie sehr man auch die
Verirrungen des mittelalterlichen Klosterwesens beklagen mussr
so darf man dabei doch nicht übersehen, dass inmitten der
Verwilderung, mit welcher die Völkerwanderung ganz Europa
überzog, die Klöster die Oasen der wenn auch noch so mangelhaften

und einseitigen Bildung waren. Ihre Verdienste um die
Erhaltung der Kultur sind zu oft schon geschildert worden, als.
dass wir hier allbekanntes zu wiederholen brauchten. Aus den
Klöstern rekrutierte sich vielfach der Episkopat, und so gab es
denn auch unter dem Seelsorgsklerus Männer von Bildung und
selbst verhältnismässig aufgeklärter Sinnesart, wie Klaudius
von Turin und Agobard von Lyon. Allmählich hielt man es für
selbstverständlich, dass die Begriffe „Kleriker" und „Gelehrter"
sich deckten. In seinem Kommentar zu Tit. II, 15 ermahnt
Alkuin die Bischöfe, Priester und Diakonen, weil sie den Laien



- 467 —

vorständen, sehr dafür zu sorgen, dass sie ihnen auch an
Bildung und Redekunst überlegen seien.

In Rom legte man hierauf viel weniger Gewicht.
Theologische Hülfe gegen den Orient suchte man, wie bereits
erwähnt, im Frankenlande. Gelehrte, wie der Bibliothekar
Anastasius, waren in Rom ganz vereinzelte Erscheinungen. Aber
auch moralisch stand der dortige Klerus im 9. Jahrhundert auf
niedrigster Stufe. Diplomatisch brauchbare Männer, wie Ar-
sacius, Formosus u. a. waren übel berüchtigt wegen ihres
Geizes und der Leichtigkeit ihrer Bestechung. Aber ungeachtet
nachgewiesener Untreue wurden solche durchtriebene Italiener
immer wieder zu wichtigen Gesandtschaften verwendet —
doch jedenfalls aus dem Grunde, weil man keine besseren zur
Verfügung hatte. Ausserdem drängte die weltliche Herrschaft
alle übrigen Interessen in den Hintergrund. Die theologische
Überlieferung geriet in Vergessenheit. Johannes VIII. (872 bis
882) trennte die gültig geschlossene Ehe einer Witwe mit einem
Fremden nur aus dem Grunde, weil dadurch Güter seines
Gebietes an diesen übergehen würden. Dann wieder erklärte er
Weihen für gültig, welche ein selbst nicht ordinierter Abt
vollzogen hatte, und machte, gleich seinem Vorgänger Hadrian IL,
die päpstliche Anerkennung zum entscheidenden Moment in
der Frage nach der Gültigkeit der Ordinationen. Petrus Damiani,
der Freund und Berater der Reformpäpste im 11. Jahrhundert,
namentlich Gregors VIL, berichtet (op. VI. prol.), drei römische
Synoden hätten nicht darüber zur Klarheit kommen können,
ob die von Simonisten erteilten Weihen gültig seien ; schliesslich

habe der Papst (Leo IX.) die Bischöfe aufgefordert, zu
Gott zu beten, dass er offenbaren möge, wie über diese dunkle
Frage zu entscheiden sei. So wenig kundig war man in jenen
Jahrhunderten zu Rom selbst in den Grundfragen des ganzen
Kirchenwesens.

Freilich ging seit Ende des 9. Jahrhunderts, nachdem die
Kultur noch eine kurze Nachblüte unter Karl dem Kahlen
erlebt, ein Sturm von den zerfallenden fränkischen Reichen aus,
der bald auch in Italien, welches nur auf fränkische Hülfe
angewiesen war, alles in Trümmer warf. Ein Gelehrter, wie
Regino v. Prüm (f915), war eine vereinzelte Erscheinung. Die
Reste antiker Studien in Italien dienten nur dazu, alles kirchliche

verächtlich zu machen und eine wüste Sittenlosigkeit zu



— 468 —

erzeugen. Die Verwilderung auf dem apostolischen Stuhl
-während des berüchtigten Weiberregimentes im 10. Jahrhundert

bezeichnet den Höhepunkt der Entartung. Das Kaisertum
war in den Händen kleiner italienischer Dynasten zum Spott
geworden, wie das Papsttum auf der Synode, welche über die
Leiche des Formosus richtete. Und wie die Hirten, so die
Herde. Die Bischöfe zogen in Helm und Harnisch ins Feld.
Die Priester, meist Söhne von Leibeigenen, gemein und
ungebildet, führten ein ausschweifendes Leben. Einem Bischöfe in
Italien macht Marinas IL, einer der wenigen würdigen Päpste in
jener Periode, 942 scharfe Vorwürfe, dass er, statt sich mit
kirchlichen Studien zu beschäftigen, sich mit verworfenen Laien
aufhalte und sich namentlich am Hofe umhertreibe. Eine Klosterkirche

habe er sogar einem Diakon überlassen zur
Veranstaltung von Tänzereien und Spielen. Simonie und Nikolaitis-
mus, wie man damals sagte, also Käuflichkeit der geistlichen
Stellen und Gewährungen, sowie Verletzungen des Priester-
cölibates waren die beiden Laster, gegen welche immerfort das

ganze Mittelalter hindurch, aber auch immerfort vergeblich
gekämpft wurde. Ersteres beherrschte vor allem Rom und
durchdrang von dort aus die ganze Kirche. Nicht ohne
Aufwendung grosser Geldmittel war es besonders in der Zeit der
Parteikämpfe möglich, den päpstlichen Stuhl zu besteigen, und
was die Würde gekostet, musste natürlich durch Bezahlung
für Stellenverleihungen und ähnliches wieder herausgeschlagen
werden. Im 10. Jahrhundert klagt Vulgarius (De causa Formos.
c. 5 ff.), der die päpstliche Würde buchstäblich vergöttert, dass

jeder in Rom gezwungen werde, „den hl. Geist zu kaufen",
und Simonie gar nicht mehr als Laster gelte. Und ebenso

nennt Ratherius von Verona (lib. apolog.) mit Sallust Rom eine

„käufliche Stadt", in der wie im Altertum alles nur für Geld
zu haben sei. Das Siegel drückte auf derartige Beschuldigungen

Johannes XIX. (seit 1024) aus der Tuskulanischen
Familie, da er ohne jede Kenntnis und Achtung der theologischen
Überlieferung sich bereit erklärte, dem Patriarchen von
Konstantinopel den von den Päpsten, wie Gregor dem Grossen,
dogmatisch bestrittenen Titel „ökumenischer Patriarch" für
Geld zu verhandeln. Da nahm doch sein Bruder und
Vorgänger Benedikt VIII, der als Staatsmann und Feldherr Italien
vor den Sarazenen schützte, noch einen etwas höhern Stand-



— 469 —

punkt ein, wenngleich es auch ihm zunächst um die Kirchengüter

zu thun war. Am 1. August 1018 hielt er auf der
Synode von Pavia eine Allokution, welche eine weitläufige
Schilderung der damaligen Kirchenzustände in ganz authentischer
Weise ersetzt. „Am meisten", begann er, „wüten gegen die
Kirche und beflecken sie mit schlechten Sitten und Werken,
die Priester Gottes heissen, von ihren Gütern sich mästen und
gemästet gegen sie ausschlagen. Christliche Könige und Kaiser
nämlich und das für den Glauben gewonnene katholische Volk
haben die Kirche mit dem reichsten Besitz ausgestattet bis zum
Meere hin. Aber das wohl Erworbene ist schlecht erhalten
worden. Alle nämlich, die vorübergehen, berauben sie, und
namentlich die, welche Bischöfe zu sein scheinen, treten sie

nieder, und machen sie arm mit allen ihnen zu Gebote stehenden

Mitteln. Ihre Besitzungen nehmen sie weg oder verringern
sie, oder entfremden sie ihr durch gefälschte Schriftstücke,
setzen ihre Sklaven widerrechtlich in Freiheit, und scharren
in unverschämter Weise alles für ihre Söhne zusammen. Auch
die Geistlichen selbst, welche Eigentum der Kirche sind, wenn
man Geistliche solche nennen darf, welche leben wie Heiden,
zeugen, während sie nach den Gesetzen von allen Frauen sich
zu enthalten haben, mit freien Frauen Söhne, nur trügerischer
Weise sich vor den Sklavinnen der Kirche hütend, damit ihre
Söhne der freien Mutter als Freie folgen. So erwerben sie

grosse Besitzungen und Güter, so viel sie können, vom Eigentum

der Kirche, die ruchlosen Väter ihren ruchlosen Söhnen.
Und damit dieselben nicht als Freie durch Raub erscheinen,
lassen sie sie als Offiziere in die Armee eintreten. Sie sind

es, die gegen die Kirche revoltieren. Es giebt keine schlimmem
Kirehenfeinde als sie. So wird die Kirche vernichtet, so wird
sie zur Bettlerin. So findet sich selten mehr einer, oder
niemand mehr in der ,Familie' der Kirche, der etwas besitzt, weil
trügerischer Weise alle Söhne der Kirchensklaven nach dem
geistlichen Stande trachten, nicht um Gott zu dienen, sondern
damit ihre Söhne, die sie dann mit Freien unehelich erzeugen,
aus dem Sklavenbestande der Kirche mit den geraubten Kirchengütern

als Freie hervorgehen. So arm sind darum manche
Kirchen schon an Sklaven geworden, dass die Diener der
Kirchen Sklaven für Geld mieten und jährlich dafür zur
Bezahlung verpflichtet sind." So sah es freilich auch in Rom



— 470 —

trotz des Grosshandels mit Kirchenstellen aus, dass, als zum
zweitenmale der deutsche Kaiser den untergehenden päpstlichen
Stuhl aus seinem Sumpfe emporhob und mit seinen Bischöfen
besetzte, diese, wie Klemens IL, Victor IL, Leo IX., noch als
Päpste ihre bischöflichen Stühle samt deren Einkünften
festhielten, um leben zu können, weil in Rom das so massenhaft,
angesammelte Kirchengut verprasst und verschleudert war.
Männer wie Leo IX. und Alexander IL mussten sich damit
begnügen, von den Italienern als Wunderthäter gefeiert zu
werden.

Weit bedenklicher als die Verschleuderung der Kirchengüter

war in Rom die der kirchlichen Überlieferung, von der wir
bereits schlimme Beispiele erwähnten. Derselbe Johannes XIX.,
der bereit stand, den Titel Universalbischof dem Patriarchen
von Konstantinopel zu verkaufen, ernannte auf der Lateransynode

vom 6. April 1025 den Patriarchen von Aquileja, den
angeblichen Nachfolger des hl. Markus, des Begleiters Petri
zum Haupte aller Kirchen Italiens; auch in allen Glaubenssachen
solle er eine besondere Autorität zu geniessen haben und den
apostolischen Stuhl vertreten, wie einst Petrus es dem Markus
verliehen zu haben scheine. Das war also die Würde eines Vice-
papstes, die Gabe stellvertretender Unfehlbarkeit, von der bis
dahin in der Kirche niemand etwas wusste. So vollständig
war die ächte Tradition in Rom verloren gegangen und
beherrschte die grundloseste und widersinnigste Sage das Feld!
Das gleiche gilt von der andern kathedratischen Entscheidung
desselben Papstes über den bloss in der Legende existierenden
Apostel Martialis. Als über diesen in Frankreich ein heftiger
Streit entbrannt war, wusste Johann XIX. dessen ganze
Lebensgeschichte in einer eigenen Bulle mitzuteilen : er war vom
Apostel Petrus getauft, bei der Auferweckung des Lazarus und
dem hl. Abendmahl gegenwärtig, leistete bei der Fusswaschung
Dienste, sah, wie der Apostel Thomas die Wundmale des Herrn
berührte, vernahm die Worte: gehet hin in alle Welt, und:
empfanget den hl. Geist, er wohnte der Himmelfahrt des Herrn
und der Herabkunft des hl. Geistes bei ; von Petrus, seinem
Verwandten, wurde er als Apostel nach Gallien geschickt, wo
er zahllose Wunder wirkte. Nach Aufzählung aller dieser
Erlebnisse einer erfundenen Persönlichkeit wrurde es dem Papste
natürlich leicht, zu erklären, die Martialis nicht als Apostel



— 471 —

anerkennen wollten, seien wahnsinnig; wie Petrus den Markus,
Matthias, Lukas, Barnabas, so habe er auch Martialis als
Apostel eingesetzt. Dass es nach jener Lebensskizze gar keiner
besondern Einsetzung durch Petrus bedurfte, hatte der Papst
in demselben Augenblick nicht bedacht, als er feierlich von
seiner Unfehlbarkeit Gebrauch machend, schloss: Wir aber,

auf dem festen Felsen aufgebaut, definieren, class Martialis Apostel
genannt werden könne Die Theologie war zur Farce geworden,
und in der an „Wundern" so reichen Zeit geschah keines,
den päpstlichen Stuhl vor Infektion mit der damaligen geistigen
Barbarei zu schützen.

Welch ein grosser Umschwung in drei Jahrhunderten
stattgefunden hatte, lässt sich aus einem scheinbar unbedeutenden
Beispiel leicht erkennen. Wir haben in dem IV. Heft vorigen
Jahres in dieser Zeitschrift gezeigt, wie die Deutung der beiden
Schwerter auf die beiden Gewalten, die geistliche und die
weltliche, seit dem 11. Jahrhundert stehend wurde. Der Kampf
um die Weltmacht, die gregorianische Periode wurde damit
eröffnet. Alkuin kannte solche Deutung noch gar nicht. Ep. 10

schreibt er: Die weltliche und die geistliche Gewalt sind
getrennt, jene trägt das Schwert des Todes in der Hand, diese
den Schlüssel des Lebens auf der Zunge. Von Karl dem
Grossen rühmt er Ep. 100, er reinige mit einem Schwert die
Kirche von ihren innern Feinden, den Ketzern, mit dem
andern verteidige er sie gegen die Heiden. Ep. 163 deutet er
die beiden Schwerter auf Leib und Seele, mit denen man für
Gott kämpfen müsse. Er beantwortete hiermit die Anfrage
Karls des Grossen, Avas die beiden Schwerter in jener Stelle
zu bedeuten hätten. Der König Edgar von England dachte
auch wohl an dieselbe, wenn er 966 seine Bischöfe, aber in
voller Unbefangenheit, anredet: ich habe das Schwert
Konstantins, ihr das des Petrus. Walafrid Strato, dessen Glosse
das ganze Mittelalter hindurch als der massgebende Kommentar

zur hl. Schrift gebraucht wurde, versteht unter den beiden
Schwertern das Alte und das Neue Testament. Nach ihm
findet sich dieselbe Deutung noch bei Auslegern des 12.

Jahrhunderts, wie Bruno von Segni, Hugo von St. Victor u. a. Aber
seit dem Kampfe Gregors VII. mit Heinrich IV. machte in der
polemischen Litteratur jede erbauliche Anwendung der Stelle
der kriegerischen Platz. Dogmatik und Exegese interessierten



— 472 —

nicht mehr. Das Ringen um die Weltherrschaft schien die
höchste Aufgabe der Kirche zu sein. Während die Kanones
der alten Kirche den Soldatenstand als unchristlich gebrandmarkt

hatten, erregten jetzt Bischöfe und Äbte, hoch zu Ross,
nicht ein symbolisches, sondern das wirkliche Schwert in der
Hand, kein Ärgernis mehr, da Gregor VII. sich mit dem
Gedanken trug, an der Spitze einer grossen päpstlichen Armee
sich die ganze Welt zu unterwerfen. Als seine Gegner ihn mit
Recht der Häresie beschuldigten wegen seiner Gleichgültigkeit
der Berengarschen Abendmahlslehre gegenüber und wegen
seiner Verwerfung der von beweibten Geistlichen gespendeten
Sakramente, machte dies nur Eindruck auf ihn, weil dadurch
seine Rechtmässigkeit auf das bedenklichste bedroht wurde.

Übersieht man die Kämpfe, die Aufstände, die Wirren, die
Ströme von Blut, welche Jahrhunderte lang die Frage kostete,
ob der Papst oder der Kaiser der oberste Herr der Welt sei,
so sollte man glauben, um Religion, Sitte und Kultur sei es

nun völlig geschehen gewesen. Das war aber durchaus nicht
der Fall. Von Clugny ging die Reform des Mönchtums aus,
welches wahre Frömmigkeit in den Formen damaliger Zeit und
mönchische Gelehrsamkeit durch ganz Europa verbreitete. Am
Ende des sseculum obscurum, des wüsten und öden 10.

Jahrhunderts leuchtete als einsamer Morgenstern zur Ankündigung
neuer Tageshelle der Abt Gerbert (Papst Sylvester IL) auf, von
den ihn nicht verstehenden Zeitgenossen als Zauberer
verschrieen. Aber dann fing es, wie von warmem Frühlingsregen
befruchtet, allenthalben an, aufzuspriessen in den Kloster-
und Domschulen in England, Deutschland, Italien, vor allem
aber in Frankreich. Das Zeitalter der Scholastik begann, das

ernste, selbst Skepsis und Unglauben erzeugende Streben, die

Vernunftgemässheit des Glaubens zu beweisen. Fulbert, Be-

rengar, Lanfranc, Anselm, Wilhelm von Champeaux, aus dessen

Schule die Pariser Universität sich entwickelte, Abälard,
Bernard von Clairvaux, Hugo von St. Victor, Petrus Lombardus
bildeten eine Wissenschaft aus, weiche freilich, von der Naivität

des Glaubens ausgehend, einseitig und allzu begrifflich, doch
ein Kapital von Scharfsinn und sicherer Dialektik aufwies,
dessen Gebrauch manchen modernen Phrasenmachern zu

empfehlen wäre. Daneben war auch die Lektüre der Alten bei
weitem nicht so ausgestorben, wie vielfach geglaubt wird. In



— 473 —

den zahlreichen Chroniken und sonstigen Werken des 11. und
12. Jahrhunderts tauchen häufige Reminiscenzen aus den
römischen Klassikern auf. Gregors VII. Freund, Petrus Damiani,
der strenge Asket, erinnert durch antike Bildung und Latini-
tät, beissende Ironie und selbst Neigung zu Lascivität, stark
an den alten Hieronymus. Vorzugsweise war es natürlich die
Jurisprudenz, die jetzt an den Höfen der Kaiser und der Päpste
gepflegt wurde. Denn die Macht- und Rechtsfragen standen
während dieser Zeit im Vordergründe des Interesses. Jetzt
sagte man statt „römische Kirche", „römischer Hof (curia)".
Alexander III., Scholastiker und Kanonist zugleich, bildete das
kirchliche Gerichtsverfahren aus und begründete nach dem
eben vorher verfassten „Dekrete" des Mönches Gratian von
Bologna durch seine zahlreichen prinzipiellen Entscheidungen
das päpstliche Recht. Wer aber nicht die Geduld besitzt, sich
durch das Studium der scholastischen Werke, der Chroniken
und der Rechtsbücher damaliger Zeit davon zu überzeugen,
dass es eine allerdings von der unsrigen sehr abweichende Kultur
gegeben habe, der betrachte nur die herrlichen Kirchen und
Kunstwerke aller Art, die damals geschaffen wurden. Die Kreuzzüge,

wie abenteuerlich sie waren, erweiterten in Kunst und
Wissenschaft den Horizont des Abendlandes, führten neuen
Kulturstoff, zum Teil auch bedenklichen, nach dem Westen
und belebten Forschung wie Phantasie. Wenn man in den
Decennien der Romantik und gegenwärtig unter der Herrschaft
des Ultramontanismus das Mittelalter in wahrheitswidriger
Weise verhimmelt, so ist dies ebensowenig ein Zeichen wahrer
„Aufklärung", als wenn man sich dasselbe Ende des vorigen
Jahrhunderts als undurchdringliche ägyptische Finsternis dachte,
oder wie Friedrich der Grosse meinte, von Konstantin bis Luther
sei die Menschheit eigentlich wahnsinnig gewesen.

Auch in sittlicher Hinsicht waren damals Licht und Schatten
in scharfen Kontrasten verteilt. Neben überspannter Askese
finden wir Gottinnigkeit und Aufopferung der lautersten Art,
Grausamkeit und Wollust, die von tierischer Rohheit zeugen,
einen Aberglauben, als ob das Christentum eine Religion blosg
für Barbaren sei, und dann wieder, wie zum Beweise, dass die
Denkkraft der Menschen nie erlischt, immer wieder Ansätze
zu einer vernunftgemässen kirchlichen Reform. Uns klingt ea
romanhaft, wenn wir hören, dass in Burgos 1077 ein Duell



— 474 —

zwischen einem kastilischen und einem toletanischen Ritter
stattfand, um durch vermeintliches Gottesgericht zu entscheiden,
ob in Spanien die mozarabische Liturgie beibehalten oder mit
der römischen vertauscht werden solle. Anderseits wird 1022

auf der Synode von Seligenstaclt strenge verboten, dass Frauen
behufs Wahrsagen Messen lesen Hessen zu Ehren der Trinität
oder des hl. Michael. Die Verbote weiblicher Bedienung in
den geistlichen Häusern wurden auf Synoden stets wiederholt,
wie 1190 zu Rouen, 1195 zu York. Ein höchst düsteres Bild
aber von den sittlichen Zuständen des Volkes entwirft die Pro-
vinzialsynode von Dublin 1186. Sie erwähnt unter anderm,
dass Geistliche bis zum Abend streng fasteten, dann aber des
Nachts sich betränken. Für die Sittenzustände in Italien ist
der klassische Zeuge Petrus Damiani mit dem über gratissi-
mus gegen Simonie und dem über Gomorrhianus, der ersten
Kasuistik über geschlechtliche Vergehungen. Wir entnehmen
daraus, wie besonders unnatürliche Unzucht unter dem Klerus
grassierte. Aber auch beiläufig lassen uns die damaligen Schriftsteller

tiefe Einbücke in das innere Leben, besonders der
Geistlichen, thun. Da war der Erzbischof Albero von Trier, einer
der mächtigsten und gewaltthätigsten Kämpfer für die Päpste
gegen das Imperium, dessen Biograph erzählt, er habe nach
üppigem Mahle mit seinen Gästen in heiterster Weise über die
hl. Schrift und die Kirchenväter disputiert, d. h. also, wenn
er etwas angetrunken war, sich über Bibel und Kirchenväter
lustig gemacht. Mit am lehrreichsten für jene Zeit ist nach
zwei Seiten hin das Buch Bernards von Clairvaux de consideratione

an seinen frühern Schüler Eugen III. Er erteilt ihm
wahrhaft religiöse Ermahnungen und entwirft ein Bild vom
Papsttum als dem obersten Hirtenamte im Sinne des Evangeliums.

Man sieht, alle Reize und Mittel dieser Erde waren
nicht fähig, in religiösen Gemütern und grossen Charakteren
die Ideale des Christentums zu vertilgen. Anderseits aber
entwirft Bernard im Gegensatz hierzu eine Schilderung damaliger
Zustände in Rom, welche zeigt, dass Ideal und Wirklichkeit
sich vollkommen widersprachen. Das römische Volk beschreibt
er als trotzig und hochfahrend, unfriedfertig und an Revolution
gewöhnt, als roh, ungebärdig und widerspenstig. Der Papst
möge aber nicht etwa an seinem Volke verzweifeln und saumselig

in der Hirtensorge sein. Gott könne auch aus Steinen



— 475 —

Kinder Abrahams erwecken. Namentlich wirft er den Römern
unersättliche Geldgier vor. Wen nennst du mir, fragt er den
Papst, aus der ganzen sehr grossen Stadt, der dich ohne Geld
oder ohne Hoffnung auf Geld als Papst annahm? Verhasst,
fährt er fort, seien die Römer im Himmel und auf Erden, gottlos,

sakrilegisch, treulos gegen einander, unmenschlich gegen
Fremde. Gehorchen wollten sie nicht, zu regieren verständen
sie nicht, ihre Worte seien gross, aber ihre Thaten klein. Kirchengut

werde an die »Schmeichler des Papstes vergeudet. Aller
kirchliche Eifer beziehe sich nur auf die Wahrung der Würde.
Wenn der Papst etwas bescheidener auftreten wolle, erinnere
man ihn an seine Hoheit. Von dem AVillen Gottes und dem
Seelenheil sei keine Rede. Demut gelte an der Kurie für
Schande ; Gottesfurcht werde für Dummheit gehalten ; gewissenhafte

Menschen erkläre man für Heuchler. Zwar sei der Papst
der Hirt von Wölfen, nicht von Schafen ; aber er solle
versuchen, sie in Schafe zu verwandeln. Dann wendet sich
Bernard zu den Gehülfen des Papstes: wenn ein päpstlicher
Legat ohne Geld und Silber von seiner Sendung zurückkehre, so

sei das wie aus einer andern Welt. Wie weit es freilich mit
dem Legatenwesen gekommen war, schildert Bernard Ep. 290
an dem Kardinal Jordanus: Er zog aus einem Lande in das

-andere, überall schreckliche Spuren hinterlassend. Deutschland,

Frankreich, die Normandie bis Rouen hat der apostolische
Mann nicht mit dem Evangelium, sondern mit Sakrilegien er-
füUt. Überall beging er Schändlichkeiten, beraubte die Kirchen,
drängte schöne Knaben in kirchlicheWürden ein. Viele kauften
.sich los, dass er von ihnen bliebe. Wohin er nicht selbst kam,
übte er Erpressungen durch seine Boten. So Bernard, das
-kirchliche Orakel seiner Zeit. Eugen III. bediente sich des
Jordanus und des Kardinals Oktavian auch zu Verhandlungen
•mit Konrad HI. in Deutschland. Bei aller Verschiedenheit, so

schildert sie der Zeitgenosse Johannes von Salisbury in einer
neuestens ans Tageslicht gezogenen Schrift (Mon. Germ. XX, 541),
seien sie doch beide geldgierig und räuberisch gewesen. Der
Papst habe befohlen, Jordanus solle höchstens 15, Oktavian
20 Wagen bei sich führen, beide sollten sich aber in Deutschland

mehr als in Sicilien vor Erpressungen hüten, Aveil die
Deutschen unbotmässiger und undankbarer seien. Aber sie hätten
.stets miteinander gestritten und die römische Kurie zum Ge-

Revtie intern, de Theologie. Heft 19, 1897. 32



- 476 —

spött gemacht. Schliesslich hätten sie sogar ihre Abberufungsschreiben

verheimlicht. Und dies waren keine vereinzelten
Erscheinungen. Das sogenannte allgemeine Laterankonzil von
1179 beschränkte den Luxus bei Kirchenvisitationen dahin,
dass ein Erzbischof höchstens 40 bis 50, ein Kardinal 25, ein
Bischof 20 bis 30, ein Archidiakon 5 bis 7, ein Dekan nur
2 Pferde mit sich führen dürfe; auch sollten die Visitatoren
keine Jagdhunde oder Falken mitbringen und nicht nach
luxuriösen Gastmählern trachten. Die Geistlichen im allgemeinen
schildert Johannes in der furchtbarsten Weise : grösstenteils
seien sie gottesschänderisch, Ehebrecher, Räuber, Diebe,
Jungfrauenschänder, Brandstifter und Mörder. Man meinte, sie
seien schlechter als die Laien, weil von der weltlichen
Jurisdiktion eximiert. Dass aber das Elend hauptsächlich von Rom
ausging, darüber waren die kirchlich gesinnten Männer einig.
Da Johannes v. Salisbury als Gesandter des Königs von England

bei Hadrian IV. weilte, und der Papst seinen Landsmann
fragte, was die Leute über ihn und die römische Kirche sagten,
erwiderte dieser: viele hielten sie nicht für eine Mutter,
sondern für eine Stiefmutter ; dort sässen Schriftgelehrte und
Pharisäer, welche den Menschen unerträgliche Lasten aufbürdeten,
selbst aber nicht wagten, sie mit einem Finger anzurühren.
Arme fänden bei ihuen keinen Zutritt; sie schädigten die
Kirchen und regten Prozesse an, nur um Schätze aufzuhäufen.
Ohne Geld sei bei ihnen nichts zu erlangen. Auch der Papst
sei fast unerträglich. Die Kirchen lasse er verfallen, baue
Paläste und gehe in Purpur und Gold einher. Über seine eigene
Meinung von Hadrian befragt, begann der diplomatische
Engländer mit dem Bekenntnis des Kardinals Guido : das römische
Volk fröhne dem Geize, der Wurzel aller Übel, und daher
rühre die Falschheit in der römischen Kirche. Nachdem er
dann etwas zum Lobe des römischen Klerus gesagt, hatte er
doch den Mut, den Papst zu ermahnen, die Reform bei sich
selbst zu beginnen und nicht immer Gaben von auswärts zu
erwarten. Der Papst lachte und erinnerte an die bekannte
Fabel vom Magen, den die übrigen Körperteile einmal
aushungern wollten. So erzählt Johannes selbst Polycr. VI, 24.

Eine ähnliche Schilderung römischer Zustände entwirft um
1162 der streng kirchliche Propst Gerhoh von Reichersperg.
Auch er klagt über die Simonie der Päpste. Streitende Par-



— 477 —

teien suchten um die Wette durch Ergebenheit gegen den
römischen Stuhl wie durch Geld denselben für sich zu gewinnen.
Infolgedessen verarmten die Kirchen und entständen fortwährend
Feindschaften zwischen Vorgesetzten und Untergebenen, nur
um 8 bis 12 Kardinäle und Kurialbeamte zu bereichern. Diese

gebrauchten aber das Geld zur Bereicherung ihrer Verwandten.
Doch nicht einmal der ruhige Genuss dieses Geldes werde dem

Papst und den Kurialisten zu teil, indem der unersättliche Geiz
der römischen Bürger alles verschlinge. Wenn der Papst nach
seiner Erhebung sich den Treueid von den Römern leisten lasse,
müsse er ihnen etwa 1100 Talente spenden, und immer suchten
sie nach neuen Gründen, ihn auszubeuten. Sie trachteten
benachbarte Städte in Krieg zu verwickeln, stifteten in Rom selbst
Unruhen, nur damit der Papst ihrer Hülfe bedürfe und immer
zu bezahlen habe. Kein Wunder, wenn dann die Kurie, oft
mit Schulden bedeckt, an andern Kirchen sich schadlos zu
halten suche. Nur bei einem so heiligen Manne wie Eugen III.
seien Ausnahmen vorgekommen. Weil die Römer sich völlig
souverän dünkten, sei noch zu fürchten, dass infolge ihrer
Habsucht eine gänzliche Zerstörung aller kirchlichen Ordnung
eintrete, und würden sie nicht Christus und Simon Petrus,
sondern dem Antichrist und Simon Magus folgen. Es sei nur zu
erwarten, dass auch im Abendlande der grosse Abfall von der
römischen Kirche sich vollziehen werde, wie er einst bei den
Griechen eingetreten. Unter dem Schatten Petri würden die
Kranken nicht mehr gesund, sondern fänden die Gesunden den
Tod. Auf die Legaten übergehend, sagt Gerhoh, sie umgäben
sich mit grossem Hofstaat bis zu 40 oder mehr Pferden, so

dass Bischöfe und Fürsten ihren Forderungen nicht zu genügen
vermöchten. Den geringsten Ausfall an den verlangten
Leistungen bestraften sie mit Zurücksetzungen, und so habe alles
unter ihrem Hochmut und ihrer Habgier zu leiden. Dieses
Unwesen habe in jüngster Zeit noch zugenommen. Denn in seiner
Jugend habe er den Kardinallegaten Gerard, den spätem
Papst Lucius, sowie Martinus gesehen, die nur etwa 10 Pferde
mit sich geführt. (De investigat. antichr. I, 52 ff.) Auch in einer
andern, in der Wiener Vierteljahrsschrift 1871 zuerst
herausgegebenen Abhandlung erklärt Gerhoh den Geiz der Römer,
der den Papst zu Erpressungen nötige, für das Grundübel in
der Kirche.



— 478 —

Es konnte nicht anders sein, als dass das menschliche
Gewissen, welches nie stirbt, wie eine stille, ernste Stimme mitten
in diesem Taumel kirchlicher Verweltlichung bisweilen sich
vernehmen liess. Wie die Theologen lehrten, dass, wenn auch
die ganze Kirche im Glauben irre, doch nach Gottes Fügung in
Einem, und wäre es in einem schlichten Weibe, die Orthodoxie
gerettet würde, so schien auch damals in der Glanzperiode des Papsttums

fast bis auf einzelne, allerdings hoch bedeutsame Männer,
der sittliche Geist des Evangeliums erloschen zu sein. Gerhoh
erkühnte sich zu sagen, es werde nicht eher besser, als bis Christus
wieder in das Schifflein Petri steige. Die Kirche schien ihm
also dahin zu segeln, von Christus verlassen. Aber wie
niemals von den Menschen die richtige Mitte gefunden oder
dauernd festgehalten wird, so artete auch die ruhige Gewissensstimme

Einzelner bald in den revolutionären Lärm der Menge
aus. Der schwärmerische Ruf Arnolds von Brescia nach
apostolischer Einfachheit und Armut des Klerus begegnete sich
mit der Herrschsucht des römischen Volkes, welches das päpstliche

Joch abzuschütteln, stets auf dem Sprunge stand. Und
in derselben Zeit machte sich in Frankreich und Oberitalien
eine ähnliche, nur viel drohendere, weil religiöse Volksbewegung

geltend, die der Katharer und Waldenser, welche im
tiefsten Grunde nur bezweckte, gegen das verweltlichte Papsttum

und den reich gewordenen Klerus die Weltverachtung
des Evangeliums, das ursprüngliche Christentum, die Religion
des Geistes wieder emporzubringen. Hier hätten guter Wille
und gewissenhafte historische Untersuchung bessere Wirkung
gethan, als der furchtbare Albigenserkrieg und die später folgenden

Blutgesetze der Inquisition. Aber die Kämpfe um Macht
und Geld hatten die unsichtbare und doch das ganze Kirchenwesen

tragende theologische Überlieferung gefälscht und
verschüttet, und nur Wenige besässen mehr eine Ahnung davon,
welches Erbe sie von den Vätern empfangen. In Paris glänzte
die scholastische Wissenschaft, in Bologna die des kanonischen
Rechtes. Aus diesen Schulen waren die gelehrtesten Päpste
des 12. Jahrhunderts, Alexander III. und Innocenz III.
hervorgegangen. Aber zu welchen Entscheidungen waren sie fähig?
Jener reskribierte dem Bischof von Agatha, einer Frau, welche,
um grössere Liebe von ihrem Manne zu erlangen, denselben,
die hl. Eucharistie im Munde, geküsst hatte, und der diese



— 479 —

angeblich, in Fleisch verwandelt, im Munde angewachsen war,
sei Busse aufzuerlegen. Und Innocenz III. empfahl einen Juden,
der sich infolge eines Wunders bekehrt, dem Erzbischof von
Sens und beauftragte diesen, das Wunder näher zu untersuchen,
welches darin bestand, dass eine dem Juden in die Hand aus-
gespieene hl. Hostie, in ein Gefäss mit Münzen gelegt, auch
diese in Hostien verwandelt hatte. Bei solchem Wunderglauben
war man anderseits mit der ächten kirchlichen Glaubensüberlieferung

nicht mehr vertraut. Derselbe grosse Papst, durch
Pseudoisidor getäuscht, erklärt die Salbung bei der Ordination
für eine göttliche, zur Gültigkeit unerlässliche Einrichtung und
fügt die abergläubische Motivierung bei, weil die unsichtbare
Kraft des hl. Geistes mit dem hl. Chrisma vermischt sei. Auch
entscheidet er, dass die Firmung nur durch den Bischof erteilt
werden könne. Den erst durch Gregor III. im Kampfe gegen
feindliche Fürsten aufgekommenen Grundsatz, dass, wer Gott
und der Kirche keine Treue halte, auch selbst keine Treue
für sich zu fordern berechtigt sei, führt er auf die
„Bestimmungen der Väter" zurück, ohne zu bedenken, dass er
damit gegen Schrift und Überlieferung verstiess — ein
Vorläufer der Wiklefiten.

J. Langen in Bonn.

(Schluss folgt.)


	Zur christlichen Kulturgeschichte [Fortsetzung]

