Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Théatigkeit
dargestellt

Autor: Lauchert, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ ANTON STAUDENMAIER

NACH

SEINER SCHRIFTSTELLERISCHEN THATIGKEIT DARGESTELLT,

I. Bibliographie.

Der Pragmatismus der Geistesgaben. Ein Versuch. Eingesendet.

Theol. Quartalschrift 1828, 8. 389—432; 608—640.
Die Verklirung Christi in ihrer Bedeutung.®)

Der Katholik, Bd. 83, 1829, S. 265—283.
Die Qudcker und ihr Verhdltniss zur Kirche.?) ,

Der Katholik, Bd. 34, 1829, S. 1—46; 129—170; 257—275.
Geschichte der Bischofswahlen, mit besonderer Beriicksichtigung der Rechte und

des Einflusses christlicher Firsten auf dieselben,
Tibingen, C. F. Osiander. 1830. XVI u. 480 S. 8e.

Die Lehre vom géttlichen Ebenbilde im DMenschen.?)
Theol. Quartalschrift 1830, S. 199—284; 403—524.

Ueber Réomer I, 11. 12.

Kirchen-Zeitung fiir das kath. Deutschland, herausgeg. von Sengler, 2. Jahrg.
1831. Erster Artikel Nr. 116 f., S. 461—467. Zweiter Artikel Nr. 129 u.
130, S. 518—518.

Uzber die in der Aschaffenburger katholischen Kirchenzeitung von einem Unge-
nannten ausgegangene Verunglimpfung des Herrn Bischofs von Mainz und der
katholisch-theologischen Fakultdit zu Giessen.

Kirchen-Zeitung fiir das kath. Deutschland, 2. Jahrg. 1831, Nr. 188, S. 549
bis 552. — Dazu ib. Nr. 208, 8. 830 f.

1) Von Staudenmaier als von ihm verfasst citiert in der Euncyklopidie, 1. Aufl.
S. 266 f. Teilweise aufgenommen in den ,Geist des Christenthums®, 1. Aufl. 8. 63—78.

2) Von S8t. als von ihm verfasst citiert in seinem ,Erigena® §S. 35, und in seiner
»Philosophie des Christenthums®, S. 740. Die Abhandlung wird bisher irrtiimlich Mohler
zugeschrieben (Worner-Gams, J. A. Mohler, S. 351; Knopfler, J. A, Mohler, S. 145).

3) Von St. als von ihmn verfasst citiert in der Dogmatik, Bd. III, S, 478 u. 807, und
im ,Erigena*, S. 31 u. 452,



— B —

Das Fkatholische Kirchenjahr.1).
Kirchen-Zeitung fir das kath. Deutschland, 2. Jahrg. 1831, Nr. 174, 175,
178, 179; S. 693—700, 709—715.

Ueber die Waldenser und ihr Verhaltniss zu Kirche und Staat.
Kirchen-Zeitung fir das kath. Deutschland, 3. Jahrg. 1832, Nr. 82—84,
S. 827—334.
Ueber: Tea Aoy 1o @sov bei Rom. 111, 2.
Kirchen-Zeitung fir das kath. Deuatschland, 3. Jahrg. 1832, Nr. 169 u. 170,
8. 673—680.

Andenken an Friedrich von Schlegel. Mit einer kurzen Hindeutung auf seine
literarische Thitigkeit, besonders im Fache der religiosen Philesophie.
Theol. Quartalschrift 1832, S. 607—650.

Die protestantische Dogmatik in ihver geschichtlichen Entwicklung. Erster Artikel.
Religise Zeitschrift fur das katholische Deutschland, herausgeg. v. Sengler,
1833, I. Bd,, 8. 51—73, 115—142,
— Zweiter Artikel, ib. II. Bd., 8. 24—34, 119—146.

Aphorismen iber das historische Moment der Offenbarung im Allgemeinen und der
christlichen im DBesondern.

Religiose Zeitschrift fir das kath. Deutschland, 1833, III. Bd., S. 30—43.

Encyklopddie der theologischen Wissenschaften als System der gesammten Theologie.
(2. Aufl. mit dem Zusatz: Mit Angabe der theol. Litteratur.)
Mainz, Kupferberg. 1834. XVI u. 816 S. u. 1 Bl 8e.
— 2., umgearbeitete, sehr vermehrte Auflage. I. Band. Mzainz 1840. XXIV
u. 946 S. u. 1 BL 8e,

Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit. Mit allgemeinen
Entwicklungen der Hauptwahrheiten auf dem Gebiete der Philosophie und Re-
ligion, und Grundziigen zu einer Geschichte der speculativen Theologie.
I. Theil.

Frankfurt a. M., Andredische Buchhandlung. 1834. IX u. 482 S. 8e.

Ueber den wunpersinlichen Gott des Pantheismus und den persinlichen des Christen-
thums ; oder diber Pantheismus und christlichen Theismus.?)
Jahrbiicher fiir Theologie und christl. Philosophie, Bd. I, 1834, 5. 259—339.

Die Dogmatik als Wissenschaft.?)
Jahrbiicher far Theologie u. christl. Philosophie, Bd. 1I, 1834, S. 241—324.
(Dazu in Bd. IV, S. 228: Nachricht von einer hermesischen Antikritik.)

Der Pragmatismus der Geistesgaben oder das Wirken des géttlichen Geistes im
Menschen und in der Menschheit.
Tibingen, Laupp. 1835. XVI u. 232 S. 8e.

1) Stiickweise Ubergegangen in den ,Geist des Christenthums®.

2) Mit Zusidtzen aufgenommen in die ,Darstellung und Kritik des Hegelschen Sy-
stems", als Abschnitt 4 und 5, S. 33—=50; 99—171.

3) Bildet die (dort tiberarbeitete und erweiterte) Grundlage der betreffenden Ab-
schnitte der Einleitung in die Dogmatik; vgl. Dogmatik, Bd. I, S. 8—10; 12—15; 53 ff.;
37—53; 22—33; 124—164; 186—201,



Der Geist des Christenthums, dargestellt in den heiligen Zeiten, in den heiligen
Handlungen und in der heiligen Kunst. 2 Theile.
Mainz, Kupferberg. 1835. X u. 693 S. 8.
2. Aufl. 1838. XVI u. 976 S. 8e.
Aufl. 1842.
Aufl. 1847. XVI, 1098 u. LXXXI 8. 8.
Aufl. 1855. 1047 S. 8e.
Aufl. 1859. 1047 S. 8.
Aufl. 1866. 1047 8. 8e.
8. Aufl. 1830. XVIII, 976 u. LXXI 8. 8.

NP

Das gittliche Princip in der Geschichte und seine Bedeutung fiir Philosophie
und Theologie.

Jahrbiicher far Theologie u. christl. Philosophie, Bd. IV, 1835, S. 3—48.

Leibnitz aber gétiliche Offenbarung.
Theol. Quartalschrift 1836, S. 226-—256.

Die Theologie in ihrem Zusammenhange mit den andern Wissenschaften.?)
Jahrbiicher fir Theologie und christl. Philosophie, Bd. VI, 1836, S. 1—32.

Kritik der Vorlesungen Hegels iiber die Beweise vom Dasein Gottes.?)
Jahrbiicher fiir Theologie u. christl. Philosophie, Bd. VI, 1836, S. 251—359.

Geist der gottlichen Offenbarung, oder Wissenschaft der Geschichtsprincipien des
Christenthums.

Giessen, B. C. Ferber. 1837. VI u. 207 S. 8e.

Die religiosen Interessen der Zeit, mit besonderer Ricksicht auf die gegenwirtige
Zeitschrift.
Zeitschrift fur Philosophie u. spekulative Theologie, ¥) herausgeg. von Fichte,
Bd. I, 1837, 8. 32—66.

Ueber das Wesen der Universitdt und den innern Organismus der Universitits-
wissenschaften, mit besonderer Riicksicht auf die Stellung zum Staat und zur
Kirche : aus dem Standpunkte der Theologie.

Freiburg, Wagner. 1839. 2 Bl. u. 108 8. 8.

Die Philosophie des Christenthums oder Metaphysik der heiligen Schrift als Lehre
von den gottlichen Ideen und ihrer Entwicklung in Natur, Geist und Geschichte,
I. Band (auch unter dem besondern Titel:) Die Lehre von der Idee. In Ver-
bindung mit einer Entwicklungsgeschichte der Ideenlehre und der Lehre vom
gottlichen Logos.
Giessen, B. C. Ferber. 1840. XXX und 923 (u. V) S. 8-,

Lehre des Johannes Scotus Erigena dber das menschliche Erkennen; mit Rick-
sicht auf einschligige Theorien fritherer und spaterer Zeit.
(Freiburger) Zeitschrift fiir Theologie, Bd. I1I, 1840, S. 239--322.

1) Teilweise itbergegangen in die Schrift: Uber das Wesen der Universitit.

2) Aufgenommen in die ,Darstellung und Kritik des Hegelschen Systems, S.684—781.

8) Staudenmaier ist als Mitarbeiter dieser Zeitschrift auf den Titelblittern der
Binde genannt bis inkl. Bd. VI, 1840, solange die Mitarbeiter auf dem Titelblatt genannt
sind ; einen weitern Beitrag hat er jedoch nicht geliefert.



— 373 —

Einleitung in die christliche Dogmatik.
Zeitschrift fur Theologie, Bd. V, 1841, S. 85—165; 235—440.
Auch separat als Buch erschienen, Freiburg, Wagner, 1841.1)
Einleitung in das Leben Jesu.
Zeitschrift far Theologie, Bd. VIII, 1842, 8. 87—106.
Ueber die Philosophie der Offenbarung von Schelling.
Zeitschrift fir Theologie, Bd. VIII, 1842, S. 247—416.
Die Lehre vom Dasein Gotles und von den gittlichen Namen.?)
Zeitschrift far Theologie, Bd. X, 1843, S. 3—156.

Bilder-Cyclus fir katholische Christen. Als Beigabe zu jeder katholischen Bibel,
hauptsichlich der Allioli’schen Uebersetzung. Mit Erlauterungen und einer
Vorrede von Staudenmaier. (9 Lieferungen.)

Karlsruke, im Kunstverlag. 1843—44. 27 Bilder mit 9 Bogen Text.

Darstellung und Kritik des Hegelschen Systems. Aus dem Standpunkte der christ-
lichen Philosophie.
Mainz, Kupferberg. 1844. VIIT u. 873 . 8°.
Die christliche Dogmatik:.
Band I-—IV, 1.
Freiburg i. B., Herder. 1844, 48, 52. VIII u. 330 S. u. 1 Bl.; VI u. 639;
VI u. 808; 400 S. 8,

Das Wesen der katholischen Kirche. Mit Ricksicht auf ihre Gegner dargestellt.
(2 Auflagen)
Freiburg i. B., Herder. 1845. VII u. 192 5. 8°.

Das Hauptmoment der franzdsischen Unterrichisfrage.
Zeitschrift fir Theologie, Bd. XIII, 1845, S. 101—141.

Der Protestantismus in seinem Wesen, in seinem Verhiltniss zur Idee, und in
seiner Entwicklung. Eine zur Sicularfeier der allgemeinen Synode von Trient
einleitende Betrachtung. %)

Zeitschrift far Theologie, Bd. XIII, 1845, 5. 2383—474; Bd. XIV, S. 1—126.

Zum religiosen Frieden der Zukunft, mit Ricksicht auf die religios-politische
Aufgabe der Gegenwart. — Theil I. II. (a. u. d. T.:) Der Protestantismus in
seinem Wesen und in seiner Entwicklung. Theil 1. 1I. — Theil IIT. (a. u. d. T.?)
Die Grundfragen der Gegenwart, mit einer Entwicklungsgeschichte der anti-
christlichen Principien in intellectueller, religidser, sittlicher und socialer Hin-
sicht, von den Zeiten des Gnosticismus an bis auf uns herab.

Freiburg i. B.,, Wagner. (1 u. 1I:) 1846. (III:) 1851. VIII u. 332; VIII u.
366; XXXII u. 530 S. 8°.

Pantheisimus und Christenthum. Mit Riicksicht auf die Erigena-Literatur der
neuesten Zeit.
Zeitschrift far Theologie, Bd. XV, 1846, S. 241-352.

1) Mit einigen Zusitzen und Erweiterungen wieder als 1. Band der Dogmatik.

2) Mit grosseren und kleineren Zusiitzen in die Dogmatik iibergegangen: Bd. I,
S. 4—53; 139—144; 53—185; 144—172.

3) Entspricht, mit Zusitzen und Erweiterungen, dem folgenden Buch, von Bd. I,
S. 142, bis Ende von Bd. II; von Bd. II, 242 an ist es derselbe Satz.



= B74

Die Grundfrage der Gegenwart.)
Zeitschrift fir Theologie, Bd. XVII, 1847, S. 51—132; Bd. XXI, 2. Heft,
1850, S. 167—363.
Die FEirchliche Aufgabe der Gegemwart.
Freiburg, Wagner. 1849. VI u. 178 S. 8.
Auch in der Zeitschrift fir Theologie, Bd. XIX, 1848, S. 295—462.

Artikel im Kirchen-Lexikon von Wetzer wund Welte. (Bd. I—IV,

1847—1850.)

Abéanderlichkeit der Religion. I, 7.

Abendmahl. I, 13—19.

Abgott, Abgotterei. I, 40.

Abhiingigkeit des Leibes von der Seele. I, 45.

Absolute, das. I, 64—867.

Adiaphora. I, 95—97.

Allgemeingiiltigkeit der Religion. I, 175.

Amalrich von Chartres. I, 192-—194,

Anfang aller Dinge. I, 242 f.

Anschauen Gottes. I, 262—264.

Antichrist. I, 273—275.

Apostel. I, 369—371.

Apotheose. I, 374—376.

Auferstehung der Todten. I, 504—510.

Berengar von Tours. I, §18—826.

Christenthum. IT, 499—502.

Christus. II, 517 —519.

Dogma. III, 191—200.

Dogmatik. III, 200—215.

Dogmengeschichte. 1II, 215—222,

Ebenbild Gottes. III, 853—355.

Erléser, Erlésung, Erloste. I, 668—681.

Gericht, gottliches, iber die Welt. IV, 445—457.

Gott. 1V, 589—610.

1) Mit Zusitzen wieder im 3. Bd. des Werkes: ,Zum religiésen Frieden der Zu-
kunft", S. 1—305. Im 2. Stick, S. 109—305 des Buches, ist der Satz derselhe. Das ilibrige
ist nicht mehr in der mit diesem Band endenden Zeitschrift erschienen; das ganze
Buch mit den noch fehlenden Bogen als in wenigen Tagen erscheinend am Ende des
Abdrucks in derselben angekiindigt.



Recensionen von Staudenmaier.

Im ,Literatur-Blatt zur Katholischen Kirchen -Zeitung*,
herausgegeben von Dr. Jac. Marian Goschl, 2. Jahrgang. Offen-
bach 1830:

Fr. Lorentz, Alcuins Leben. Halle 1829. Nr. 2, 8. 9 f. (Unterzeichnet: F. A. St.) 1)

Sengler’'s Kirchen - Zeitung fur das kath. Deutschland,
2. Jahrg. 1831:

J. A. Mohler, Versuch iiber den Ursprung des Gnosticismus. Tib. 1831. Nr. 192
u. 193, 8. 767—771.

Theol. Quartalschrift 1831 :

J. G. Mussmann, Grundriss der allgemeinen Geschichte der christlichen Philosophie.
Halle 1830. S. 445—495.7)

Theol. Quartalschrift 1832 :

A. Gunther, Vorschule zur speculativen Theologie des positiven Christenthums.
Wien 1828/29. 8. 88—119.

A. Gunther, Peregrins Gastmahl. Wien 1830. (Zusammen mit dem Vorausgehenden.)

J. H. Pabst, Der Mensch und seine Geschichte. Wien 1830. (Ebenso.)

Fr. Baader, Vorlesungen iiber religivse Philosophie. I. Miinchen 1827. S. 119
bis 135.

A. D. Ch. Twesten, Vorlesungen fiber die Dogmatik der Evangelisch-Lutherischen
Kirche. 1. Hamburg 1829. S. 552—583.

Theol. Quartalschrift 1833:

E'r. Schletermacher, Der christliche Glaube. 2. Ausgabe. Berlin 1830/31. S. 296
bis 329; 496—524: 639 —700.

Sengler's Religiose Zeitschrift fiir das kath. Deutschland,

1833 (4 Bande):3)

J. S. v. Drey, Neue Untersuchungen tiber die Constitutionen u. Kanones der Apostel.
Titb. 1832. Bd. I, S. 110—112.

Fr. E. Beneke, Kant u. die philosophische Aufgabe unserer Zeit. Berlin 1832. Bd. 1,
S. 112 1

K. Rosenkranz, Encyklopidie der theol. Wissenschaften. Halle 1831. Bd. I,
S. 175—192; Bd. 1I, S. 286—314.

1) Die in der Theol. Quartalschrift 1830, 8. 285—312 erschienene Recension des Buches
von Lorentz wird bei Worner-Gams, J. A. Mdohler, S. 225, ebenfalls Staudenmaier zuge-
schrieben; Knopfler, J. A. Mohler, S. 148, legt sie Mohler bei.

2) Von St. als von ihin verfasst citiert in seinem Artikel in Sengler’s Rel. Zeitschrift
1833, I, S. 159; 1I, S. 24,

3) Die grossen Recensionen {iber Rosenkranz u. Liebner mit vollem Namen unter-
zeichnet, die kleinern mit St.



— 376 —

A. Liebner, Hugo von St. Victor. Leipzig 1832. Bd. I, 8. 192—206; 297 —312.

Dicta probantia Veteris et Novi Testamenti (zur Dogmatik von Wegscheider). Halae
1831. Bd. I, S. 223—226.

Versuch eines allgemeinen evangelischen Gesang- u. Gebetbuches. Hamburg 1833.
Bd. 111, 8. 196—201.

Theol. Quartalschrift 1834 :

A. Ginther und J. H. Pabst, Januskopfe. Wien 1834. S. 522—539.
C. H. Weisse, Die Idee der Gottheit. Dresden 1833. S. 661—716.

Jahrbicher fiir Theologie und christl. Philosophie, Bd. I,
1834 :

Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion. Berlin 1832, 8. 97—158.1)

Fr. Brenner, Uber das Dogma. Landshut 1832. S. 222—228.

C. Ulbnann, Uber die Stundelosigkeit Jesu. 2. Aufl. Hamburg 1833. S. 238—244,

Fr. Richter, Die Lehre von den letzten Dingen. 1. Bd. Breslau 1833. 5. 448
bis 460.

Jahrbiicher fiir Theol. u. christl. Phil.,, Bd. II, 1834:

Fr. Baader, Uber das Verhalten des Wissens zum Glauben. Minster 1833. S.179
bis 191.

J. H. Pabst, Gibt es eine Philosophie des positiven Christenthums? Kéln 1832.
(Mit dem Vorausgehenden zusammen.)

J. Korner, Grundlinien zu einer Philosophie des Rationalismus. Schneeberg 1832.
S. 192—196.

Ed. Herzog, Die Karikaturen der Kirche. Augsburg 1833. 8. 196—199.

E. Sarterius, Die Lehre von Christi Person und Werk. Hamburg 1834. 5. 199
bis 201.

Joh. Tawlers XNachfolgung des armen Lebens Christi. (Herausgeg. von Schlosser.)
Frankfurt a. M. 1833. S. 218—220.

C. H. Weisse, Die philosophische (Geheimlehre von der Unsterblichkeit des mensch-
lichen Individuums. Dresden 1834. S. 220—227.

C. Daub, Die dogmatische Theologie jetziger Zeit. Heidelberg 1833. S. 374—412.

Jahrbiicher fiur Theol. u. christl. Phil., Bd. III, 1834:

F. C. Bawr, Der Gegensatz des Katholicismus und Protestantismus. Tib. 1834.

Derselbe : Erwiderung auf Mohlers neueste Polemik. Tibinger Zeitschrift fiar
Theologie 1834. 8. 139—196.

Th. Moore, Reisen eines Irlinders. Ubersetzt von M. Lieber. Aschaffenburg 1834.
S. 238—240.

Beantwortung der Frage: Welches sind die Verinderungen, die in der gelehrten
Darstellung des dogmat. Lehrbegriifs der Protestanten in Deutschland gemacht
worden sind ? Merseburg 1333. 8. 298 f.

F. Walter, Lehrhuch des Kirchenrechts. Bonn 1833. S. 397—403.

1) Aufgenommen in die ,Darstellung u. Kritik des Hegelschen Systems™, S. 3-8;
673—C84; T48—T750; 782—820,



— 377 —

Selbstanzeige : Johannes Scotus Erigena.
— Encyklopidie der theol. Wissenschaften. S. 403—411.

L. Helmuth, Uber den Mysticismus. Braunschweig 1834. 8. 411—426.

C. B. Hundeshagen, Uber die mystische Theologie des Joh. Gerson. Leipzig 1834.
(Mit dem Vorausgehenden zusammen.)

G. Ch. R. Matthdi, Der Mysticismus. Géttingen 1832. (Ebenso.)

Heinroth, Geschichte u. Kritik des Mysticismus. Leipzig. (Ebenso.)

E. Fr. Gelpke, Evangelische Dogmatik. Bonn 1834. §. 470—474.

Jahrbiicher fiir Theol. u. christl. Phil.,, Bd. IV, 1835:

Molitor, Philosophie der Geschichte. 2. Theil. Minster 1834. 8. 198—205.

J. M. Sailer, Grundlagen der Religion. 3. Aufl. Sulzbach. 8. 206—208.

Lehrbuch der Religionswissenschaft. Sulzbach 1834. S. 307—320.

C. J. H. Windischmann, Die Philesophie im Fortgang der Weltgeschichte. I. Theil.
Bonn 1827-—-1834. S. 342—352.

H. J. Schanitt, Uroffenbarung. Landshut 1834. §. 352—355.

F. Nork, Mythen der alten Perser. Leipzig 1835. S. 355—358.

D. Kimmich, Des Christen Glaube und Leben. Mainz 1835. S. 358—360.

J. Gldser, Handbuch zur katholischen Glaubenslehre. Regensburg. S. 360—362.

K. Rosenkranz, Hegel, Sendschreiben an Bachmann. Kénigsberg 1834. S. 4056—434.

C. Hase, Hutterus redivivus. Leipzig 1833. ) S 455—463

Derselbe, Theologische Streitschriften. Leipzig 1834. j '

Jahrbiicher fiir Theol. u. christl. Phil.,, Bd. V, 1835:

J. P. Mynster, Betrachtungen tber die christl. Glaubenslehren. Hamburg 1835.
8. 176—182.

G. Fr. Wiggers, Darstellung des Augustinismus u. Pelagianismus. II. Theil. Ham-
burg 1833. S. 182—201.

J. V. Hininghaus, Wanderungen auf das Gebiet der prot. Literatur. Aschaffen-
burg 1835. 8. 201—210.

C. Ackermann, Das Christliche im Plato. Hamburg 1835. S. 235—240.

K. R. Hagenbach, Encyklopadie u. Methodologie. Leipzig 1833. | S 399380

A. Gengler, Die Ideale der Wissenschaften. Bamberg 1834. | '

Jahrbiicher fiir Theol. u. christl. Phil., Bd. VI, 1836:

A. Berlage, Apologetik der Kirche. Miinster 1834. S, 92—115.
J. B. Hirscher, Die christliche Moral. Bd. I. Tabingen 1835. S. 210—226.
Selbstanzeige : Der Geist des Christentums.

— Der Pragmatismus der Geistesgaben. S. 226—250.

Jahrbiicher fiir Theol. u. christl. Phil.,, Bd. VII, 1836:

H. Beckers, Mittheilungen aus den merkwiirdigsten Schriften der verflossenen Jahr-

hunderte itber den Zustand der Seele nach dem Tode. Augsburg 1835/36.
S. 202—210.

Revue intern, de Théologie. Heft 18, 1897, 25



— J78 —

(Freiburger) Zeitschrift fir Theologie,!) Bd. I, 1839:

Hegel's Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte. Berlin 1837. Mit Rick-
sicht auf dessen Phinomenologie des Geistes. 2. Aufl. Berlin 1832. Heft 1,
8. 116—204.%)

G. Fr. Daumer, Zuge zu einer neuen Philosophie der Religion und Religions-
geschichte. I. Nurnberg 1835. Heft 2, S. 140—181.°%)

Zeitschrift fur Theologie, Bd. IT, 1839:
2 J. A. Mghler, Symbolik. 5. Aufl. Mainz 1838. S. 191—197.4)

Zeitschrift fir Theologie, Bd. IV, 1840:
Selbstarzeige: Philosophie des Christentums. S. 204—229.

Zeitschrift flir Theologie, Bd. VI, 1841:
Joel Jacobys Schriften. 8. 146—224.

Zeitschrift fir Theologie, Bd. VIII, 1842:
L. Feuerbach, Das Wesen des Christenthums. Leipzig 1841. S. 151-—243.%)

Zeitschrift fiir Theologie, Bd. IX, 1843:
J. Girres, Die christl. Mystik. Regensb. 1836.
J. G. V. Engelhardt, Richard v. St. Victor u. J. Ruys-

broek. Erlangen 1838.

A. Helfferich, Die christl. Mystik. Gotha 1842, 8. 171 —306. %)
C. Schmidt, Joh. Tauler. Hamburg 1841.
Th. Ratisbonne, Histoire de St. Bernard. Paris 1840.
H. Martensen, Meister Eckart. Hamburg 1842.

Zeitschrift fir Theologie, Bd. X, 1843:
Selbstanzeige: Darstellung und Kritik des Hegelschen Systems. S. 408—410.

Zeitschrift flir Theologie, Bd. XI, 1844:
Bilharz, Ist Plato’s Spekulation Theismus? Karlsruhe und Freiburg 1842. S. 180
bis 182. (Unterz.: St.)
F. K. Hasse, Anselm von Canterbury. I. Theil. Leipzig 1843. S. 182—184. (St.)
A. Siguier, Les grandeurs du Catholicisme. Paris 1841. (Und dessen deutsche
Ubersetzung, Schaffhausen 1843.) S. 416—423. (St.)

1) Die Recensionen in den fritheren Biinden dieser Zeitschrift sind nicht unter-
zeichnet; ich fiuhre nur diejenigen auf, die ganz sicher Staudenmaier angehéren, durch
sein eigenes Zeugnis anderwiirts beglaubigt. Von Bd. XI an sind dieselben mit St unter-
zeichnet. Sehr wahrscheinlich sind noch manche andere van Staudenmaier verfasst.

2) Ubergegangen in die ., Darstellung und Kritik des Hegelschen Systems®, S. 563
bis 641.

3) Vgl Philosophie des Christentums, S. 675,

4) Wahrscheinlich von St.; der Rec. giebt sich als einen fritheren Zuhorer (in
Tiibingen) und spiiteren Freund Mohlers zu erkennen.

5) Vgl. ,,Zum religiosen Frieden* III, 41 ff.

8) Die Gesamtanzeige dieser 6 Schriften wird von St. als von ihm verfasst citiert
in der Dogmatik I, 253.



Zeitschrift fiir Theologie, Bd. XII, 1844:
Fr. A. Scharpff, Nicolaus von Cusa. I. Theil. Mainz 1843. 8. 1992--207. (St.)
Zeitschrift fir Theologie, Bd. X1II, 1845:
Selbstanzeige: Das Wesen der katholischen Kirche. 8. 227—232.
Mohler, Die Einheit der Kirche. 2. Aufl. Tibingen 1843. 8. 493-—-495. (St.)
Leop. Schmid, Funf Predigten. Giessen 1845. S. 495 f. (St.)
Forster, Der Feind kommt, wenn die Leute schlafen. Predigt. Breslau 1844.
S. 496, (St.)
Zeitschrift fir Theologie, Bd. XIV, 1845:
Selbstanzeige: Der religiose Friede der Zukunft. I. u. II. Theil. S. 189—195.

Zeitschrift fiir Theologie, Bd. XV, 1846:

Irnst v. Lasaulx, Religionsphilosophische W®Hchriften (Gesamtbesprechung von

10 Schriften desselben). S. 177—193. (St......... I.)
Fr. Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Volker. Leipzig und Darmstadt
1837—1843. S. 193—208. (St.........1.)")

Eine Vorrede schrieb Staudenmaier zu:

Oischinger, Philosophie und Religion. Schaffhausen 1849.

Ein Brief Staudenmaiers an Giinther, vom 1. Adventsonn-
tag 1832, ist gedruckt bei Knoodt, Gunther, I, S. 288 f.2)

1) Von Staudenmaier sind in diesem Jahrgang der Zeitschrift auch die , Anmer-

kungen der Redaktion* (S. 227—229) zu der von anderer Hand verfassten Rec. von Guhrauer,
Leibnitz.
; 2y Eine litterarische Arbeit Staudenmaier’s, die ich nicht nither feststellen konnte,
ist die ,kleine Abhandlung®: , Ueber die dve-IMarin-Glocke, oder die Stimme der Kirche®.
auf die er in seinem ,Geist des Christenthums® zweimal hinweist (1. Aufl. S. 593 u. 635,
u. ganz ebenso an den entsprechenden Stellen in allen spiitern Ausgaben), aber ohne jede
nihere Angabe von Erscheinungsort und Jahr. Die Angabe, St. habe an der ,Bonner
Zeitschrift fir Philosophie und kath. Theologie* mitgearbeitet, scheint sich nicht zu be-
wihren. Es kiénnte sich héchstens um einen oder den andern anonymen Artikel in einem
der ersten Hefte der Zeitschrift handeln; von Heft 12 an ist jedoch eine Mitarbeit Stauden-
maiers an einer Zeitschrift ausgeschlossen, in der sein Name von nun an allerdings ¢fter
vorkommt, aber nur in passiver Weise, als Zielscheibe fiir Angriffe und selbst Ver-
ketzerungen von seiten Hermesianischer Fanatiker.



II. Staudenmaiers Leben.’)

Franz Anton Staudenmaier wurde am 11. September 1800
zu Donzdorf in Wiirttemberg geboren.?) Er besuchte 1815—1818
die lateinische Schule zu Gmiind, 1818—1822 das Obergym-
nasium zu Ellwangen. Schon in diesen Schuljahren legte er
durch die mit Ernst und Eifer betriebene Lektiire ausgewihlter
wissenschaftlicher Werke aus den Gebieten der Geschichte und
Philosophie wie auch der Kunstgeschichte den Grund zu einem
soliden, iiber das Pensum der Schule hinausgehenden Wissen,
zu jener Belesenheit, von der Michelis (Staudenmaiers wissen-
schaftliche Leistung, S. 9) mit vollem Recht sagt: ,Seine Be-
lesenheit, die sich schon in seiner ersten kirchengeschichtlichen
Jugendarbeit ausspricht, ist spiter fast auf allen Gebieten der
Litteratur eine wahrhaft staunenswerte; wenige Menschen
mogen Uberhaupt in so umfassender Weise die alte, die mittel-
alterliche und die neue Litteratur beherrscht haben, wie
Staudenmaier. Das ist der Eindruck, den jeder von der Lesung
seiner Schriften bekommen wird, die tiberall unmittelbares
Schopfen aus den Quellen bezeugen.“

Im Herbst 1822 wurde er in das Wilhelmsstift in Tibingen
aufgenommen. Seine Lehrer wihrend der vier Universitiits-
jahre waren Diey, Hirscher, Herbst und Feilmoser, und DMihler

1) Auf den ausseren Lebensgang Staudenmaiers kann ich hier nicht ausfithr-
licher eingehen; neben Anfithrung der Hauptdaten desselben kommt es hier beson-
ders darauf an, in kurzer Darsteliung seines Bildungsganges und sodann seiner

oYD
akademischen Lehrthitigkeit dasjenige hervorzuheben, was zum Verstindnis seiner
litterarischen Thitigkeit beitragen kann. — Eine Biographie Staudenmaiers giebt

es bekanntlich bis heute nicht. Die ausfithrlichste Darstellung seines Lebens gab
J. Konig im Kirchen-Lexikon von Wetzer und Welte, Bd. XII, 8. 1151—1156.
Kirzer derselbe in den Badischen Biographien von Weech, Bd. II (1875), 8. 308
bis 811. Ferner die Artikel von Reusch in der Allgemeinen Deutschen Biographie,
Bd. 35 (1893), S. 510—512, und von Hamberger in Herzogs Real-Encyklopidie,
2. Aufl, Bd. 14 (1834), 8. 645—648. Eine allgemeine Wiirdigung seiner theolo-
gischen Bedeutung gab K. Werner in seiner Geschichte der katholischen Theo-
logie, S. 487—497. Vorzugsweise mit der Wirdigung seines philosophischen Stand-
punkts befasst sich die Schrift von MMichelis: Staudenmaiers wissenschaftliche
Leistung in ihrer Bedeutung fiir die Gegenwart, Freiburg i, B. 1877. Vgl auch
Lutterbeck, Geschichte der katholisch-theologischen Facultiit zu Giessen (Giessen
1860), S. 34—36.

) Jugenderinnerungen aus seiner Heimath, in der Beschreibung eines Bitt-
ganges, s. in seinem , Geist des Christenthums®, 1. Aufl. 8. 402 ff. (8. Aufl. 8. 559 ff.)



— 381 —

noch als Privatdocent. Unter diesen seinen Lehrern, denen
allen er immer ein dankbares Andenken bewahrte,!) zog ihn
zunichst besonders Mohler an, dessen in jenen Jahren (1825)
erscheinendes Buch von der Einheit der Kirche einen méch-
tigen Eindruck auf ihn machte, wie er tiberhaupt den Einfluss
Mohlers auf ihn in der Vorrede der Geschichte der Bischofs-
wahlen bezeugt: die mehr Kkirchliche Sprache in den umge-
arbeiteten Teilen des Buches sei .nur ein Erzeugnis des kirch-
lichen Geistes, den in mir gleich im Eingange zu den theolo-
gischen Studien mein teurer Lehrer, der Herr Professor Mohler,
vielfach erregt und spiiter durch sein geist- und ideenreiches
Buch tber die Einheit in der Kirche gestirkt und gekriftigt
hat. Er hat tberhaupt durch sein gesprochenes und geschrie-
benes Wort meinem Leben die Richtung gegeben, die es bisher
verfolgte.“2) Wenn aber Mohler ihn am meisten begeisterte.
so war auf der andern Seite Drey, der Begriinder der katho-
lischen Tibinger Schule, der der wissenschaftlichen Bearbeitung
der Dogmatik in dieser Schule die Richtung gab, derjenige, von
dem auch Staudenmaier fiir seine kiinftige Lebensarbeit am
meisten gelernt hat.

Das Jahr vom Herbst 1826 bis Herbst 1827 brachte Stauden-
maijer im Priesterseminar in Rottenburg zu und erhielt am
15. September 1827 die Priesterweihe. Nur kurze Zeit war er
darauf in Ellwangen und Heilbronn in der Seelsorge thitig,
wurde aber schon am 11. Oktober 1828 zum Repetenten am
Wilhelmsstift in Tiibingen ernannt. Im Herbst 1830 wurde er
als ordentlicher Professor an die neugegriindete katholisch-
theologische Fakultit nach Giessen berufen, deren Glanzpunkt
die Jahre bilden, in denen er als Dogmatiker und Kuhn als
Exeget an derselben wirkten. Mit Kuhn und den andern

') Sein ,Geist der gottlichen Offenbarung® und seine Dogmatik sind Drey
gewidmet; der ,Pragmatismus der Geistesgaben“ Herbst; der ,Geist des Christen-
thums® in der 1. Aufl. Hirscher.

) Vgl. auch Staudenmaiers Recension der 2. Auflage des Mohlerschen Werkes,
Zeitschrift fir Theologie XIII, S. 493 f.: ,Der Referent konnte vieles iiber den
grossen und méchtigen Eindruck sagen, den die vorliegende geistvolle Schrift des
berithmten Verfassers bei ihrem ersten Erscheinen auf ihn hervorgebracht hat.
Er jubelte in heiliger Freude auf iiber die katholische Kirche, dieses grosse
Werk des grossen Gottes, und dankte dem Himmel, in ihr geboren zu sein.
Mohler war mit seinem ebenso tiefen als milden Geiste in dieses gottliche Werk
eingedrungen, wie nicht leicht einer vor ihm.“



Kollegen (Locherer und Liift) zusammen griindete er hier auch
die ,Jahrbilicher fiir Theologie und christliche Philosophie
(1834—1836), die in den wenigen Jahren ihrer Existenz eben-
biirtig als ein den gleichen wissenschaftlichen Geist vertre-
tendes Organ neben der Tiibinger Quartalschrift standen. Seine
Vorlesungen umfassten hier die Dogmatik, die er je in 2 Se-
mestern zu Ende brachte, wofiir je zwischen 5 und 8 Stunden
angesetzt waren; daneben in jedem Wintersemester ,Einleitung
in die gesamte Theologie“, zuerst unter Zugrundelegung des
Buches von Drey: ,Kurze Einleitung in das Studium der Theo-
logie“, seit dem Erscheinen seiner eigenen Encyklopidie nach
dieser, jetzt als theologische Encyklopidie angekiindigt, in
3 Stunden; in den Sommersemestern neben der Dogmatik meist
Theorie der Religion und Offenbarung (Apologetik), in 3 Stunden,
in einzelnen Sommersemestern auch Dogmengeschichte oder
Symbolik. Mit allen diesen Vorlesungen war je ein einstiin-
diges Examinatorium verbunden.

Im Herbst 1837 wurde Staudenmaier zugleich mit seinem
Lehrer Hirscher an die theologische Fakultit in Freiburg be-
rufen, wo er dieselben Facher vorzutragen hatte. Auch hier
vollendete er die Dogmatik in je 2 Semestern, dazu in den
ersten Jahren Dogmengeschichte mit Symbolik in besondern
Vorlesungen, spiter in Verbindung mit der Dogmatik: die
Stundenzahl schwankt; sie steigt zuerst von 6 auf 9, einmal
12 Stunden, wird nach dem Erscheinen seines Lehrbuchs (1844)
auf 5 Stunden herabgesetzt, um spéter wieder auf 7, 8, auch
10 Stunden zu steigen. Ausserdem las er in den Winter-
semestern Encyklopiddie, 2 Stunden, und in jedem zweiten
Sommersemester Theorie der Religion und Offenbarung, 3 Stunden.
Die nach seiner Ubersiedlung nach Freiburg erfolgte Grindung
der Freiburger Zeitschrift fiir Theologie (1839) ist nach Konig
(Bad. Biogr. II, S. 309) ebenfalls wie frither die der Giessener
Jahrbiicher vorzugsweise auf seine Anregung geschehen, und
er war auch neben Hug derjenige, der nicht nur die meisten
und umfangreichsten, sondern auch die wertvollsten Beitrige
in diese Zeitschrift lieferte. 1843 wurde er Domkapitular, 1840
grossherzoglicher Geistlicher Rat, 1848 Geheimer Rat; 1851
bis 1852 war er auch Mitglied der 1. badischen Kammer. Seit
1852 an einem Leiden erkrankt, das ihm die Fortsetzung seiner
wissenschaftlichen Thiitigkeit unmoglich machte, liess er sich



— 383 —

1855 als Professor pensionieren. Er starb infolge eines Schlag-
anfalls am 19. Januar 1856.

Schon die #ussere Ubersicht iiber die von Staudenmaier
in einem verhiltnisméissig so kurzen Leben geleistete wissen-
schaftliche Arbeit zeigt einen erstaunlichen Reichtum. Noch
bewunderungswiirdiger aber ist es, dass die Qualitidt seiner
wissenschaftlichen Leistungen unter der grossen Fruchtbarkeit
nicht gelitten hat, und dass man nur das eine bedauern muss,
dass ihm kein ldngeres Leben vergdnnt war, um gerade seine
beiden grossen Hauptwerke, die Dogmatik und die Philosophie
des Christentums, zu Ende zu fiihren, so grossartig, wie sie
angelegt sind. Wer n#aher zusieht, erkennt allerdings auch
bald, wie alle seine Werke, und besonders die grosseren, keines-
wegs so leichthin aus dem Armel geschiittelt sind, sondern teils
aus seinen oft wiederholten Vorlesungen hervorgegangen, teils
durch die frithern in Zeitschriften veroffentlichten Artikel vor-
bereitet sind. Wer auf der andern Seite ein vollstindiges Bild
seiner schriftstellerischen Thitigkeit gewinnen will, darf auch
seine zahlreichen Recensionen nicht tbersehen, die ich deshalb
ebenfalls so vollstindig verzeichnet habe, als es mir moglich
war. Es ist nicht nur interessant, aus der Zusammenstellung
(wenn sie auch fir die Freiburger Zeit jedenfalls nicht voll-
standig ist) zu sehen, mit welchen neuen Erscheinungen auf den
ihm nahe liegenden wissenschaftlichen (Gebieten sich Stauden-
maier nidher beschiiftigt hat, sondern es befinden sich unter
der Zahl dieser Recensionen auch solche, die nach Umfang
und innerer Bedeutung wie selbstindige Abhandlungen er-
scheinen.

III. Staudenmaiers erste Arbeiten bis zum Erscheinen
der Encyklopadie.

Zwar nicht das erste, was von Staudenmaier im Druck
erschien, aber der Grundlage nach seine erste litterarische
Arbeit war seine , Geschichte der Bischofswahlen® ('Tiibingen 1830).
Hervorgegangen war dieses Buch aus der von Staudenmaier
tibernommenen Beantwortung der im Herbst 1824 von der
Universitat Tibingen gestellten Preisaufgabe: ,Quid auctori-
tatis quidque iuris fuerit principibus christianis circa episco-
porum electionem a Constantino Magno ad hodierna usque tem-



— 384 —

pora?“ Seine Abhandlung erhielt im folgenden Herbst den
ersten Preis. Einer seiner Universitéitslehrer, ,dessen Ansehen
mir immer sehr wichtig ist“, wie er in der Vorrede sagt (S. V),
d. h. wohl Mohler (vgl. auch den Artikel von Konig im Kirchen-
Lexikon XII, S. 1152), dem er das Buch widmete, veranlasste
ihn sodann, die Schrift nochmals zu tberarbeiten, um sie dem
Druck zu ibergeben. Fiint Jahre spater erschien das Buch
im Druck, wahrend der Verfasser noch Repetent in Tiibingen
war. ,Nicht leicht war eine Frage aus der Geschichte der
kirchlichen Verfassung der Aufgabe wiirdiger und eben darum
auch geeigneter, zur Beantwortung aufzumuntern“, sagt er in
der Vorrede (S. V). Uber die grundlegenden Prinzipien sagt
er Seite VIII: .Die Aufgabe fillt, wie es ihre Natur mit sich
bringt, beinahe ganz ins Gebiet der Geschichte und muss aus
ihr gelost werden. Doch wird es nicht geniigen, eine Dbloss
historische Darstellung zu geben. Es ist dem Geiste die Idee
des Rechtes eingeboren, an der er die Erscheinungen priift.
Denn selbst Rechte koénnen mit dem Rechtsgefithle streiten,
wenn sie mit Unrecht oder doch auf cine solche Weise er-
worben sind, die eine Hiirte blicken liasst. Da hier von einem
Rechte die Rede sein wird, das Fiirsten an sich brachten,
welches aber zu vielen Zeiten und meistens immer die Kirche
als ihr zugehorig angesprochen: so miissen vordersamst Grund-
satze aufgestellt werden, mittelst welcher Rechte der Fiirsten
bei den Wahlen der Bischofe tiberhaupt zu beurteilen sind.
Wir suchen zu dem Behufe anzugeben, was Kirche und Staat
ihrer Idee und ihrer zeitlichen Erscheinung nach sind und wie
sie zu einander stehen, sodann zu entwickeln, ob nach den auf-
gestellten Prinzipien und nach dem aufgefundenen Wechsel-
verhaltnisse zwischen Staat und Kirche diesfallsige Rechte und
welche dem Firsten zugestanden werden konnen. Aus dieser
vorldufigen Untersuchung sollen fiir uns die Kriterien fliessen,
an welchen als an ihrem Massstabe die Thatsachen zu priifen
sind.“ Diese prinzipiellen Untersuchungen werden in der Ein-
leitung gefiihrt (S. 1—17): Kirche und Staat sind zwei Gemein-
schaften in der Menschheit, deren Zwecke sich auf verschie-
denen Gebieten bewegen, auf denen sie sich unabhingig von
einander zu bethétigen haben; jede von beiden ist ,eine Ein-
heit, ein geschlossenes Ganze, ein Organismus, der sein Leben
in sich selber tragt“. (S.7.) ,Kirche und Staat sind eigene,



— 335 —

selbstandige Organismen, von einander getrennte Grundkriifte,
deren eigentiimlicher Charakter durch Vermischung zerstort
wiirde. Und hitte jene Vermischung einmal véllig stattgefunden,
so konnte der Staat auf etwas Hoheres sich nicht mehr stiitzen,
und miisste seinen gottlichen Charakter und seine hohere Wiirde,
die nur in der Kirche zur Anerkennung kommen, notwendig
verlieren, wie sie alle heidnischen Staaten verloren haben.“
(S. 9.) Imnsofern die Kirche nicht unmittelbar im Staate ist
(S. 9 f.), sondern sich frei selbst verwaltet, ist die Bischofswah!
durchaus eine Gerechtsame der Kirche (S. 10 ff.). Der Epis-
kopat in der Nachfolge der Apostel ist unzertrennbar an die
Verfassung der christlichen Kirche gekniipft, er ist der Kirche
wesentlich, ,seiner Entstehung nach gottlichen Rechtes, zur
Aufrechthaltung der christlichen Kirche schlechthin notwendig
und Glaubenssache“. (S. 13.) Deshalb kommt auch das Recht
der Wahl ihrer Bischéfe ,an sich und urspriinglich® der Kirche
zu. (S. 14.) Da die Kirche aber allerdings in gewissem Sinne
auch im Staate ist (S. 14 f.), so hat insofern der Staat ein ,Recht
der zeitlichen Aufsicht“ itiber dieselbe, kraft dessen auch in
Bezug auf die Bischofswahlen ,der Fiirst befugt und verpflichtet
ist, angemessenen Einfluss auf dieselben zu &ussern®. (S. 15.)
Dieses Recht kann aber nur ein negatives sein, das Recht der
eventuellen Nichtbestitigung des Gewdéhlten. — Die Zeit von
Christus bis auf Konstantin den Grossen wird als ,vorlaufige
Periode® kurz iberblickt (S. 17-—-24) und dabei der Begriff des
Episkopats entwickelt (S. 20) und die in dieser Zeit durch keine
fremden Einfliisse beeintrichtigte kanonische Weise der Bischofs-
wahl durch Klerus und Volk der Einzelkirche, seit der festeren
Ausgestaltung der Metropolitanverbidnde unter Mitwirkung der
Bischofe der Provinz, dargestellt. Von einem Verhiltnis von
Kirche und Staat kann natiirlich erst seit Konstantin die Rede
sein, und von dieser Zeit an beginnen nun alsbald auch in
Bezug auf die Frage der Bischofswahlen die Verwicklungen
und Schwierigkeiten, die bald heilsamen, bald verderblichen
Eingriffe der Staatsoberhidupter. Staudenmaier teilt die ganze
Zeit in funf Perioden: I. Von Konstantin dem Grossen bis aut
Karl den Grossen (S. 24—94). II. Von Karl dem Grossen bis
Gregor VII. (S. 95—169). III. Von Gregor VII. bis Calixt IIL.
(S. 170—236). IV. Vom Calixtinischen Konkordat (Wormser
Konkordat von 1122) bis zum Konzil von Basel (S. 236—327).



V. Von den Konzilien von Konstanz und Basel bis auf unsere
Zeit (S. 327—476). Das historische Material im einzelnen ist mit
Eifer und Sorgfalt zusammengetragen; Staudenmaier zeigt dabei
eine reiche Kenntnis nicht nur der historischen Quellen, sondern
auch der neueren, zur Zeit vorliegenden historischen, kirchen-
und staatsrechtlichen Litteratur. Als ein historischer Hohe-
punkt erscheint zunichst der Investiturstreit unter Gregor VII.
Sodann wird besonders wieder die Geschichte der Konkordate
in der neueren Zeit, soweit sie den Gegenstand beriihren, sehr
eingehend behandelt. Seite 424—444 wird auch eine ausfiihr-
liche Beschreibung des Vorganges der Papstwahl gegeben,
Uber der Zusammenstellung des historischen Details stehend
kommt im FEingang der einzelnen Hauptabschnitte auch die
pragmatische Geschichtsbetrachtung zur Geltung in allgemeinen
Uberblicken und in der Darstellung der treibenden Ideen in
den einzelnen Perioden: so Scite o6 ff. tiber den Eintrite der
Germanen in das Christentum; Seite 95 ff. {iber die Bedeutung
Karls des Grossen fir die mittelalterliche Entwicklung in Kirche
und Staat, tiber das Kaisertum und das mittelalterliche Papsttum,
tiber das Feudalsystem und die durch dasselbe beeinflusste
Stellung der Bischofe des Mittelalters; S. 170 ff. tiber Gregor VII.
und seine Zeit, tber das mittelalterliche Papsttum auf seinem
Hohepunkt, Die Entwicklung des Primats des DBischofes von
Rom wird Seite 179 ff. im Geiste Mohlers nach dessen ,Ein-
heit der Kirche® gezeichnet. Der Einfluss und Geist Mcohlers
ist tberhaupt durchgingig zu spiiren; in diesem Geiste tritt
Staudenmaier tiberall far die Rechte der Kirche ein, auch fiir
die Rechte der Piapste, wo er diese mit denen der Kirche iden-
tifiziert, in derselben idealen Auffassung des Papsttums, wie
sie auch diejenige Mohlers war. In der Geschichte Gregors VII.
verkennt er nicht, dass dieser kraftvolle Papst weiter in die
Rechte der Fursten und der Bischéfe eingegriffen habe, ,als es
ihm in dem Zustande des Friedens gebiihrt hatte® (S. 190);
aber die durch das heillose Unwesen der Simonie ganz zer-
riitteten Kirchlichen Verhiltnisse haben ein gewaltsames und
gewaltthitiges Eingreifen des Papstes zur Besserung der Dinge
zur Notwendigkeit gemacht. In diesem Sinne, wie Gregor aus
seiner Zeit heraus zu verstehen ist, verteidigt ihn Staudenmaier
und ist mit seiner Sympathie in dem Kampfe durchaus auf seiner
Seite, in Bewunderung seines kraftvollen und zielbewussten



387 —

Wirkens. Aus der gleichen idealen Auffassung des Papsttums
heraus spricht er sich aber auch riickhaltlos mit Abscheu und
Emporung tiber personlich unwiirdige Papste aus. Die direkten
Eingriffe der Fursten in den verschiedenen Perioden der Ge-
schichte werden nach Billigkeit nach den jeweiligen Zeitver-
hiltnissen beurteilt und aus diesen da teilweise gerechtfertigt,
wo gute Absicht und gute Wirkung zu konstatieren ist. Nur
in Bezug auf die Geschichte des Orients seit der kirchlichen
Trennung lisst sich die Billigkeit vermissen, so in der ganz
tendenzios gefirbten Darstellung der Geschichte des Photios
(S. 160 ff)), wobei er eben der im Abendlande herkémmlich ge-
wordenen Auffassung folgte. — Formell trigt das Buch wohl
teilweise den Charakter einer Erstlingsarbeit an sich; auf eine
gewisse Ungleichartigkeit der Darstellung macht Staudenmaier
in der Vorrede selbst aufmerksam und entschuldigt sie damit,
dass nicht alle Partien, wo es nicht aus sachlichen Grinden
erforderlich erschien, gleichmiissig umgearbeitet wurden; zur
Zeit der ersten Ausarbeitung war Johannes von Miller das
bewunderte Vorbild des jungen Mannes, das er auch in der
Form nachzuahmen suchte, wiihrend sich bei der Umarbeitung,
wie schon erwahnt, der Einfluss Mohlers stirker geltend machte,
besonders durch dessen von Staudenmaier so sehr bewundertes
Werk: ,Die Einheit der Kirche.* — So hat sich merkwiirdiger-
weise der so vorziglich fur spekulative Theologie veranlagte
Theologe mit einer Arbeit in die gelehrte Welt eingefihrt,
deren Gegenstand dem Gebiete seiner eigentlichen Begabung
ferner liegt: aber er hat sich, wenn auch das Buch seine Mingel
haben mag, mit demselben in einer Weise eingefiihrt, die dem
vielleicht genialsten Schiiler Mohlers Ehre macht.?)

Das selbstgewdhlte Thema der zweiten litterarischen Ar-
beit Staudenmaiers, die zum Teil schon vor dem erstgenannten
Buch im Druck erschien, ist ein solches, von dem man be-
greift, wie es einen Geist von seiner Art und Anlage anziehen
musste. Es war dies die Abhandlung: ,Der Pragmatismus der
Geistesqaben oder das Wirken des gittlichen Geistes im DMenschen
und in der Menschheit, die teilweise im Jahrgang 1828 der
Theologischen Quartalschrift erschien, vollstindig als Buch

Yy dLihler selbst spricht spiter, bei Gelegenheit der Recension von Stauden-

maiers Erigena, von seinem ersten Buche als ,seiner gelungenen, sehr gelehrten
Geschichte der Bischofswahlen“. (Theol. Quartalschrift 1834, 8. 470.)



— 388 —

1835. Uber Veranlassung und Absicht dieser Arbeit sagt Stauden-
maier in der Vorrede des Buches folgendes: ,Als ich im Herbste
des Jahres 1826 nach vollendeten akademischen Studien vor
dem Priesterseminarium angekommen war, um in ihm zum
Geistlichen mich vollends auszubilden, schienen mir tiber der
Pforte des Hauses die Worte des Herrn an seine Apostel wie
in Flammenschrift entgegen zu leuchten: » Ihr habet mich nichi
erwdhlt, sondern ich habe euch erwdhlt wnd bestimmt, dass ihr
hingehet wnd Frucht bringet, und eure Frucht bleibe.« Diese
Worte, schwer an Inhalt, waren geeignet genug, zu ihrer
tiefern Betrachtung den Geist einzuladen und insbesondere die
Sendung niaher zu erwigen, die jedem Priester in seinem Berufe
von Gott geworden ist. Je unabweisbarer zu einer solchen
Betrachtung mich schon der Eintritt in das Seminarium auf-
gefordert hatte, und je mehr sie durch die Natur der Sache
sich empfehlen musste, um desto eifriger gab ich mich ihr hin
und brachte die Resultate der Meditation zu Papier, nichts
weniger, als in der Absicht, sie zu veroffentlichen. Aber je
weiter die Betrachtung fortschritt, desto mehr fithlte ich mich
gedrungen, tiber die gottliche Berufung und Sendung im allge-
meinen zu meditieren und die Worte des Apostels zur Grund-
lage des Ganzen zu machen: » Es sind mancherlei Gaben, abei
es ist nur Ein Geist; es sind mancherlei Amter, aber es ist nur
Ein Herr; es sind mancherlei Krifte, aber es ist nur Ein Gott,
der da wirket Alles in Allen.« Gabe aber, Beruf und Kraft sind,
das musste mir bald deutlich werden, miteinander in dem-
jenigen von Gott selbst verliehen und angekiindigt, was wir
Individualitidt nennen; so wie hinwiederum die Individualiti:
erst dann recht in ihrer wahren Bedeutung erscheint, wenn
sie nach dem betrachtet wird, was sie nach der Anschauung
der heiligen Schrift von Gabe, Beruf und Kraft aus Gott ist.
War mir einmal die Bedeutung der Individualitit klar ge-
worden, so brachte es das cigene Interesse des Gegenstandes
mit sich, das Wesen der Individualitit durch all ihre Erschei-
nungen hindurch zu verfolgen, um sie sofort in denselben zu
ihrer Selbstoffenbarung zu bringen und in dieser darzustellen.
Denn Gott, der Allen Leben und Odem und Alles gegeben hat,
der hat auch die bestimmten Zeiten und die Grenzen der Woh-
nungen der Menschen festgesetzt, Apostelg. XVII, 26, d. h. er
hat das Leben der Vilker geordnet, in welchem eben so viele



339 —

Individualititen vor uns hintreten, weil die Nationalitit nur die
Individualitdt des Volkes ist. Dieselbe Individualitiat trat auch
in den verschiedenen Temperamenten hervor, in den Geschlech-
tern u.s. w. Ist erst nur das Individuelle recht erkannt und
begriffen, so wird das Allgemeine um so leichter zu begreifen
sein; daher sich denn auch die Betrachtung auf dieses wich-
tige Verhiltnis werfen musste. Ich liess mich die Mithe nicht
verdriessen, alle Zeit, die mir die Vorbereitung auf meinen
Beruf tbrig liess, in jenem Einen Seminarsjahre auf die all-
seitige Durchfiihrung des Individualitiatsprinzips zu verwenden
und, wie die Einleitung sagt, die Aufgabe zu losen, wie der
Mensch sich als individuelle, freie und bewusste Persinlichkeit,
als besondere gottliche Offenbarung wund als lebendiges Glied des
gittlichen Reiches zu begreifen habe. An dieser Durchfithrung
lag mir um so mehr, je weniger sie in der angedeuteten Weise
vorher stattgefunden hatte, und je deutlicher mir das grosse
praktische Moment der Lehre von den Geistesgaben in die
Augen gefallen war.“ -- Auf Veranlassung eines seiner ehe-
maligen Lehrer, wie die Vorrede weiter erzéhlt (wohl Herbst,
dem das Buch gewidmet ist), dem Staudenmaier den ersten
Entwurf vorgelegt hatte, arbeitete er denselben zur Verosffent-
lichung in der Theologischen Quartalschrift aus, wo die Ab-
handlung dann jedoch ,nicht ganz so, wie sie geschrieben
war®, erscheinen konnte, sondern nur teilweise, da sie einen zu
grossen Umfang angenommen hatte. Die gilinstige Aufnahme
der Arbeit bewog ihn, sie spiater noch ,in der ganzen und
daher auch wahren Gestalt erscheinen zu lassen“. Dies ge-
schah aber, da ihn inzwischen andere Arbeiten beschiftigten,
erst nach mehreren Jahren (Tiibingen 1835), nachdem inzwischen
schon ein paar von seinen wissenschaftlichen Hauptwerken
(Joh. Scotus Erigena, Encyklopédie) erschienen waren. Gleich-
wohl entschloss er sich nicht dazu, die Schrift von neuem um-
zuarbeiten, sondern wollte sie so lassen, wie er sie vor acht
Jahren geschrieben hatte, da er an den Gedanken nichts #n-
dern wollte und sich des ,jugendlichen Geprages“ in der Form
nicht zu schimen brauchte, da er vielmehr gerade auch den
frischen Hauch jugendlicher Begeisterung, aus der das Ganze
hervorgegangen war, nicht verwischen wollte. Die Vergleichung
der beiden Texte zeigt denn auch, dass die in der Quartal-
schrift zuerst gedruckten Stiicke fast durchgingig Wort fiir Wort



— 390 —

identisch sich im Buche wiederfinden. Was das Buch mehr
enthilt, gehort jedenfalls zum weitaus grossten Teil ebenfalls
der ersten Niederschrift an und giebt weitere Ausfithrungen,
die, wie oben erwithnt, vom ersten Druck ausgeschlossen werden
mussten, der des Raumes wegen nur diejenigen Stiicke um-
fassen konnte, welche den eigentlichen Hauptgedankengang
weiterfithren.!) Einzelnes von den Stiicken, die das Buch mehr
enthélt, kann wohl auch der spitern Zeit angehdren: doch
diirfte dies schwer im einzelnen auszuscheiden sein. Selten ist
in den gemeinsamen Stiicken einmal etwas im Ausdruck ge-
andert, und dann etwa in der Absicht, einen schwirmerisch
unklaren, an Pantheismus anklingenden, wenn auch nicht in
solchem Sinne gemeinten Ausdruck durch einen korrekteren
zu ersetzen, so gleich im Eingang. In dem Streben, ,jedem
Missverstindnisse und jeder DMissdeutung® in diesem Sinne
s,schon zum voraus vorzubeugen®, wo etwa noch tformelle Un-
klarheiten dieser Art stehen blieben, ist auch der Zusatz S. 15 ff.
wohl neu beigefiigt, der allen Pantheismus entschieden ab-
lehnt.

Der Gedankengang des Werkes ist der folgende: Die Ein-
leitung (S. 1—23) handelt tber das Christentum als Leben, den
heiligen Geist als Lebensprinzip des christlichen Lebens, die
Verschiedenheit der Gaben des Geistes nach I. Kor. 12, 4 -6,

1) Es entspricht Quartalschrift S. 389—407 dem Buch S.1—23. (Darin
als Zusitze, abgesehen von ganz kleinen: 8. 9 Mitte — 10 Absatz; S. 15 Absatz
bis 138 letzter Abs.; S. 19 letzter Abs. — 20 Abs.; 8. 21, Z. 2 v. u. — 22,
1. Abs.; S. 22, Z. 3 v. u. — 24, 1. Abs)) Quartalschrift S. 407—432 = Buch
S. 105—1385. (In der Quartalschrift also an anderer Stelle als im Buch. Im
letzteren ist weiter ausgefuhrt S. 105—109. Zusitze: S. 111, Z. 2 v. 0. — 2.2
vou.y 8. 120, Z. 8 v. 0. — 121 Abs.; S. 128, Z. 7v. u. — 130 Abs.; 5. 133 Mitte
bis 134, Z. 11; dazu am Schluss dieser Partie S. 135, letzter Abs. — 139 oben.)
Quartalschrift S. 608—619 = Buch S. 24—105. (Mit umfassenden Zusitzen :
S. 29 Mitte — 48 oben; die Besprechung der alten Volker 8. 48 ff. viel weiter
ausgefilhrt; zuerst im Buch das tber die neuern Vélker Gesagte, S. 55 Mitte
bis 103, Abs. 2.) Quartalschrift S. 619—621 = Buch S. 139—140. Sodann S. 140,
letzter Abs. — 171 oben zuerst im Buch. Quartalschrift S. 621—640 = Buch
S. 171—218. (Mit den Zusitzen: 5. 171 Mitte — 175, Z. 2; 8. 177, Z. 5 v. u.
bigs 178 unten; S. 183, Z. 6 v. u. — 189, 1. Abs.; 8. 189, Z. 12 — 190, letater
Abs.; 8. 194, Z. 2 v. u. — 201, 2. Abs.; S. 202, letzter Abs. — 207 Mitte; S. 209,
Z. 2 v. u —210 Abs.; S. 211, Z. 9 — 216, 1. Abs.) Endlich sind die jedenfalls
auch der ersten Niederschrift angehérigen Schlussermahnungen S. 218 ff. auch

zuerst im Buch gedruckt.



— 391 —

und der denselben entsprechenden Amter, und iiber Wesen und
Bedeutung der Individualitit in diesem Lichte. Sodann werden
zuerst die Verhéltnisse betrachtet, die ,in gewissem Verstande
Individualititen bilden helfen“ (S. 23), namlich die Tempera-
mente ,und das Eigentiimliche des Lebens der Geschlechter,
der Familien und der Volker“. (S. 24—105.) Diese Verhéltnisse
werden dargestellt nach dem, was sie von Natur sind, und
was sie bei rechtem Gebrauch der besonderen Gaben und
Kriifte fiir das Reich Gottes sein kénnen. Die Hauptsache in
diesem Abschnitt bildet die Ubersicht iiber die Charaktere
der Volker und ihre verschiedenen Gaben (S. 45 ff.), wobei
ausser tiber ihre Stellung zur christlichen Religion auch viel
Gutes und Schoénes tber ihre verschiedene natiirliche Bega-
bung gesagt wird, besonders auch mit Riicksicht darauf, wie
sich diese (bei den neueren christlichen Volkern) in dem Geist
der verschiedenen National-Litteraturen und in der Kunst bei
den verschiedenen Volkern &dussert, wenn auch im einzelnen
vielleicht infolge vorgefasster Vorliebe oder Abneigung gegen
ein oder das andere Volk Licht und Schatten nicht tberall
gleichmaissig verteilt sein mogen. Sodann folgt als eigentlicher
Kern der Abhandlung (S. 105 ff.) die Betrachtung der haupt-
sdchlichsten Offenbarungen des Geistes im Leben, wie sie zur
Erscheinung kommen in Wissenschaft (Philosophie, Geschichts-
wissenschaft), Recht, Kunst und Priestertum als einer ,Vierheit
von bleibenden, nicht voriibergehenden Gaben® (S. 105). Im
Anschluss daran werden die Wirkungen des heiligen Geistes
auch in den andern Berufsarten betrachtet (S. 127 ff.). Eben-
falls in Verbindung damit wird ein Wort von der rechten Idee
und dem Zweck der Biographie bedeutender Personlichkeiten
gesagt, und von der Nachahmung im rechten Sinne (S. 135 ff.).
Sodann (S. 138 {ff.) von dem Zusammenwirken der Geister, ,dessen
belebende und bildende Kraft die Liebe istY, und von der Be-
deutung der Individualitdt des Einzelnen fur das Ganze der
Menschheit, wobei der Einzelne, um seine wahre Bestim-
mung zu erreichen, sich ebenso zu hiiten hat vor einer zum
Egoismus gesteigerten Subjektivitit, wie vor einer falschen Ob-
jektivitat, wo er im Strom der von aussen auf ihn wirkenden
Dinge sich selbst, den eigenen Charakter verliert. Es folgt
(S. 150 ff.) eine philosophische Darstellung des Individualitéts-
prinzips, mit Eingehen auf die gegensitzlichen Auffassungen



— 392 —

desselben in der platonischen und aristotelischen Philosophie.
S. 171 ff. iber die Bedeutung der Individualitit auf dem
Gebiete der Religion und der Sittlichkeit. Von der Sklaverei
der Siinde, die den Menschen von seinem wahren Berufe fern-
halt: durch falsche Erziehung und falsche Bestimmung von
seiten der Eltern, durch falsche Selbstbestimmung aus ver-
kehrten Strebungen, und von den schlimmen Folgen davon.
Die hochste Entwicklung der Stinde mit der vollendeten Ver-
kennung der Geistesgaben brachte in der alten Welt das Kasten-
system und die Sklaverei hervor. Im (Gegensatz zu allen diesen
Wirkungen der geistigen Unfreiheit wird Seite 183 ff. von der
wahren Freiheit und ihrer Beziehung zum Pragmatismus der
Geistesgaben gehandelt. s folgt (S. 190 ff.) die ,Zeichnung
des idealen Lebens, das in sich abgeschlossen und vollendet
ist®, wie sich dasselbe in seiner Vollendung als Charakter dar-
stellt; von der Irreichung des in sich harmonisch vollendeten
Charakters und Lebens durch Selbstbeschrinkung und Selbst-
tiberwindung und durch Thitigkeit (S. 196 ff.), und von der
Vollendung dieses Lebens durch Glauben, Hoffnung und Liebe
(S. 202 ff)). Nach dieser allseitigen Vollendung der Betrachtung
des Besondern wendet sich zum Schluss die Betrachtung auf das
Ganze (S. 205 ff)), auf den Organismus des géttlichen Reiches
in der Menschheit, in der Einheit der geschaffenen Geister mit
Gott und unter sich durch die Liebe. Den Schluss des Ganzen
machen die praktischen Ermahnungen, die sich aus der ganzen
Entwicklung ergeben. (5. 218 ff.) — Michelis (Staudenmaiers wissen-
schaftliche Leistung, S. 3) urteilt iiber diese beiden Erstlings-
arbeiten Staudenmaiers: ,,Wie in der Geschichte der Bischofs-
wahlen ein eingehendes und umfassendes Studium der Geschichte,
so ist in dem Pragmatismus der Geistesgaben die echt philo-
sophische Tendenz, die Entwicklung der Menschheit in ihrem
inneren Zusammenhange von dem erhabenen Standpunkte des
Christentums aus aufzufassen, ausgesprochen, und beide zu-
sammen legen ein herrliches Zeugnis ab nicht bloss von der
eminenten Begabung Staudenmaiers, sondern auch von dem
reinen und idealen Sinne, in welchem in jener schénen und
hoffnungsreichen Zeit der Kandidat des Priestertums das Wesen
und die Aufgabe der Kirche Christi in der Menschheit aufzu-
fassen angeleitet wurde.“



— 393 —

Diesen Arbeiten schliesst sich noch das ,dndenken an
Friedrich von Schlegel* an (Theol. Quartalschrift 1832). Es ist
dies kein biographischer Artikel, sondern eine Wiirdigung der
Bedeutung des am 11. Januar 1829 gestorbenen, vielseitig her-
vorragenden Schriftstellers. Staudenmaier hatte, wie seine
irithesten Schriften zu erkennen geben, in seinen Studienjahren
von Schlegels historischen und philosophischen Schriften wie
von seiner spatern Poesie mannigfache lebendige Anregung
empfangen, und so erschien es ihm wohl als eine Pflicht der
Dankbarkeit, das Andenken des Verstorbenen litterarisch zu
chren, Dieses lebendige personliche Interesse zeigt der warme
Ton der ganzen Abhandlung. Daher erklirt es sich auch, wenn
er vielleicht geneigt ist, Schlegels Bedeutung nach einzelnen
Seiten zu iberschiitzen und iiber seine Schwéchen hinwegzu-
sehen. Dafir hat er aber auch die wirklichen Verdienste
Schlegels, auch abgesehen von seinen allgemein anerkannten
Verdiensten auf dem Gebiete der Litteraturgeschichte, gerechter
und mit mehr Verstindnis gewdirdigt, als dies sonst zu ge-
schehen pflegt, besonders auch seine Verdienste um die christ-
liche Philosophie in seinen letzten philosophischen Werken,
fir welche den vulgiren Litteraturgeschichtschreibern das Ver-
stdandnis fehlt, eben weil sie eine Philosophie auf der Grund-
lage der positiv christlichen Weltanschauung vortragen. —
Um den frihesten Entwicklungsgang Schlegels zu verstehen,
wird zunichst eine allgemeine Schilderung der Zeit, in welcher
er aufwuchs, in religioser und philosophischer Hinsicht gegeben.
Der vulgare Rationalismus der Zeit konnte den tiefer ange-
legten Geist Friedrich Schlegels so wenig befriedigen, als ihm
die Kantsche Philosophie, das edelste Irzeugnis der Periode
des Rationalismus, das zu geben vermochte, was er zunéchst
unbewusst suchte, und cbensowenig die Nachfolger Kants in
der Philosophie. Was ihn schliesslich zu einer tiefern Erfor-
schung der Philosophie und des Christentums fiihrte, das war
zunédchst die Beschiftigung mit der Kunst und vorziiglich mit
der Poesie. (S.615 ff.) Besonders war es Gothe, der den méich-
tigsten lebendigen Einfluss auf ihn ausiibte; die lebendige Ein-
heit des geistigen Lebens in seinen verschiedenen Richtungen
und .die grosse geistige, Leben zeugende und Leben bildende
Kratt® war es, was ihn an Gothe so sehr anzog (S. 618 f.). In
seiner Begeisterung fiir Gothe, urteilt Staudenmaier selbst, war

Revue intern. de Théologie. Heft 18, 1897, 26



— 394 —

Schlegel nur gerecht, sofern man eben Géthe nur von der einen
Seite betrachtet, nach seinen Verdiensten um Wissenschaft und
Bildung, auch wenn man auf der andern Seite, vom Stand-
punkte des Christentums betrachtet, die Weltanschauung, dic
sich in Gothes Werken kundgiebt, keineswegs billigt und nicht
verkennt, ,dass der Geist, der in Goéthes Werken weht, der
christliche gerade nicht ist“ (S. 619). S. 620 ff. wird im all-
gemeinen der Lé&uterungsprozess geschildert, durch den die
geistige Entwicklung Schlegels hindurchging, bis seine bessere
Natur aus der Zerfahrenheit und dem sinnlichen Lebensdrang
der jingeren Jahre sich rettete und sich selber fand. Uber
den Wendepunkt seines Lebens, die Konversion zum Katho-
lizismus, spricht sich Staudenmaier in sehr wiirdiger Weise
folgendermassen aus (S. 625 ff.": ,Nur das einzige drangt der
Greist an diesem Orte auszusprechen, dass Friedrich von Schlegel
dieses Ubertritts wegen jene wiirdelose Anfeindung nicht ver-
diente, die ihm von mehreren Seiten wirklich geworden ist.
Schon deswegen nicht, weil er ja dadurch einen Akt seiner
christlichen Freiheit ausiibte, die ihm jene gerade am wenigsten
verkiimmern sollten, von welchen jene Anfeindung ausgegangen
ist. Er selbst hat sich in keiner Schrift dadurch zu rechtfer-
tigen gesucht, dass er die verlassene Kirche mit Schimpf und
Schmahworten {iberhiufte, wie es leider von mehreren ge-
schehen ist, die ihr Bekenntnis wechselten. Uberhaupt hat er
sich in dieser Beziehung mit sehr viel Wiirde benommen. Man
lese nur das, was er in seinen Vorlesungen iiber neuere Ge-
schichte und in seiner Philosophie der Geschichte, wo er not-
wendig vom Protestantismus sprechen musste, tiber diesen vor-
bringt! Es geschieht mit so viel Anerkennung, als man nur
von einem Katholiken zu erwarten berechtigt ist; mit so viel
Ruhe, so viel Ernst, Schonung, Unparteilichkeit, dass er schon
deshalb und ohne Riicksicht auf das andere alles Lobes wiirdig
ist. Die Polemik war ihm etwas ganz Fremdes; sein stetes
Sehnen ging nur auf den Frieden, und zwar den wahren und
viel tieferen Frieden, als er von vielen gewiinscht oder auch
nur erkannt wird.... Nur das eine mochte ich nahe legen,
dass Friedrich von Schlegel deswegen, dass er konsequent ver-
folgte, was er fiir das Rechte hielt, etwas anderes verdient als
Tadel, der in dieser Bezichung nur den Inkonsequenten ge-
biihren kann. Im ganzen aber mochte ich den Wunsch meines.



Herzens ausdriicken, jene, die eine Kirche verlassen und zu
einer andern iibergehen, Gott und ihrem Gewissen zu iiber-
lassen. Schweigen sie, so sollen auch wir, die wir nicht in
das Herz sehen, schweigen. Geben sie Griinde an, so priifen
wir sie und halten Griinde entgegen. Aber alles mit Ruhe und
Besonnenheit, fiir das Interesse der Religion und der christ-
lichen Wahrheit, und so, dass wir die Liebe nicht verletzen, denn
wer diese verletzt, kann ja ohnehin keinen Anspruch darauf
machen, dass er den christlichen Geist habe; wer aber diesen
nicht hat, ist zum voraus nicht berechtigt, in Sachen des christ-
lichen Geistes zu urteilen.* — Schliesslich werden Schlegels Lei-
stungen im besondern betrachtet und beurteilt, auf den verschie-
denen GGebieten seiner vielseitigen Thiitigkeit, als Dichter (S. 627 ff.),
Kritiker (S. 632 ff.), Historiker (S. 636 ff.), Philosoph (5. 641 ff.) und
christlicher Weiser (S. 646 ff.). Nach seiner Bedeutung fiir die
Philosophie, die er in seinen letzten Schriften von einer wahren
Theorie des Bewusstseins aus auf christlichen Prinzipien auf-
baute (S. 643 ff.), beurteilt ihn Staudenmaier als einen Vorldufer
der von ihm, wie in einem spitern Abschnitt zu behandeln ist,
sehr hochgeschétzten Gilintherschen Philosophie (S. 650). Auf
den ganzen Entwicklungsgang Schlegels wendet Staudenmaier,
»,mit Hinsicht auf seine tiefe Sehnsucht und auf sein rastloses
Streben“ nach der Wahrheit, das Wort des hl. Augustinus an
(Confess. I, 1): Tu fecisti nos ad Te, et inquietum est cor no-
strum, donec requiescat in Te (S. 647).

Abgesehen von den angefiihrten grosseren Arbeiten Dbe-
stehen die Arbeiten der ersten Giessener Jahre, vor dem Her-
vortreten der ersten grossen Werke im Jahr 1834 und vor der
gleichzeitigen Begriindung der Giessener Jahrbticher, in Beitrigen
zu der von seinem Freunde Sengler herausgegebenen ,Kirchen-
zeitung“ und ,Religiosen Zeitschrift® und einzelnen Recensionen
in der Tiibinger Quartalschrift. In diesen ersten Jahren hat
sich Staudenmaier auch noch mit kirchenhistorischen Gegen-
standen beschaftigt., Hierher gehort der Aufsatz lber die Wal-
denser in Senglers Kirchenzeitung 1832, der weniger die Ge-
schichte der Waldenser im besondern verfolgen, als ihren Geist
charakterisieren will, ,um aus ihm ihr Verhaltnis zu Kirche
und Staat zu begreifen“. Staudenmaier spricht hier besonders
auch tber das Prophetentum in den Sekten und sodann tiber
die Ursache und Veranlassung der Sektenbildung im Mittel-



alter. Mit unbefangenem historischem Sinn erklirt er das Her-
vorgehen von Sekten, wenigstens von solchen wie die Wal-
denser, die sich nicht wie andere aus pantheistischer Schwiir-
merei, tUberhaupt zunichst nicht aus dogmatischen Griinden,
sondern aus Griinden des kirchlichen Lebens zuerst von der
Kirche getrennt haben, mit daraus, dass zu einer Zeit die Or-
gane der Kirche ihr Amt nicht erfiillten, wie sie sollten, so
dass sich manche unbefriedigt fiihlten. Die Vorsteher der Kirche
sollen deshalb aus solchen historischen Erscheinungen lernen,
,Wwie wenig es fromme, und wie schlimme Folgen es bringe,
wenn das Lehramt nicht mit aller Strenge und mit aller Sal-
bung verwaltet wird, wenn die heiligsten Bediirinisse durch die
Priester der Religion unbefriedigt bleiben®. (S. 332.) Und als
Schlussgedanke des Artikels (S. 334): ,Aus dem Ganzen wird
hervorgehen, welch grossen Beruf der Priester zu erfiillen habe,
wenn er ein solcher in jeder Hinsicht sein will. Moge er seine
wahre Stellung im Reiche Gottes nic vergessen.* — Die, wie
oben (S. 370) erwihnt, bisher irrtiimlich 3Mohler zugeschrie-
bene Abhandlung tber die Qudélker in Bd. 34 (1829) des Ka-
tholik stellt deren Geschichte und Lehre dar und priift diese
Lehre im Verhiltnis zur positiven Lehre der Kirche und auf
der andern Seite zum modernen Rationalismus.

Auch zur neutestamentlichen Iixegese hat Staudenmaier in
diesen Jahren Kkleinere Beitriige geliefert, speciell zum Romer-
brief, iiber den er im Sommer 1831 ausserordentlicher Weise
Vorlesungen hielt (vgl. Senglers K.-Z. 1831, S. 461), was ihn
veranlasste, seine Erklirung einzelner Stellen auch in der ge-
nannten Zeitschrift mitzuteilen.’) — Die Abhandlung iiber die

1) Nach der Einleitung a. a. O. hatte er eine grossere Anzahl von solchen
einzelnen Abhandlungen vorgesehen, als wirklich erschienen sind, und wollte er
zum Schlusse ,versuchen, in Kirze den Lehrbegritf Pauli zusammenhingend zu
geben, so weit er in diesem gewiss allseitigen Briefe dieses Apostels ausgesprochen
ist; diese Absicht hat er ebenfalls nicht ausgefithrt. In der von Sengler am
Anfang des Jahrgangs 1832 in einem besondern Blatte veriffentlichten vorlaufigen
Anzeige der fiir den Jahrgang in Aussicht genommenen Aufsétze sind noch eine
grossere Anzahl Aufsitze und Recensionen von Staudenmaier in Aussicht gestellt,
von denen das Wenigste erschienen ist. Von der darunter angekiindigten ,Ent-
wicklung der protestantischen Dogmatik von Luther und Calvin bis auf un-
sere Zeit“ erschienen in der Religiosen Zeitschrift 1833 die beiden ersten Ab-
schnitte unter dem Titel: ,Die protestantische Dogmatik in ihrer geschichilichen
Entwicklung;“ diese weitausholende Abhandlung kam aber tber die Einleitung



— B —

Verklirung Christi in Bd. 33 (1829) des Katholik handelt von
Gesetz und Prophetentum als Vorbereitung auf Christus und
von der Erfiilllung beider in Christus, wie sie in der Verklirung
dargestellt ist. In der Verklirung ist ,vorbildlich alles ent-
halten, was die gesamte heil. Schrift von Christus aussagt®.
(S. 282.) — Was St. aber hauptsichlich wahrend der Zeit ar-
beitete, das zeigen die im Jahre 1834 zusammen erscheinenden
beiden grossen Werke, die Encyklopddie und das Buch tber
Joh. Scotus Erigena. Ausserdem bezeugten aber seine intensive
Beschiaftigung mit philosophischen und spekulativ-theologischen
Studien die in den vorausgehenden Jahren verdsffentlichten dahin
gehorenden Arbeiten, neben den umfangreichen Recensionen in
den Jahrgingen 1831—1833 der Theologischen Quartalschrift
besonders auch die 1830 erschienene grossere Abhandlung
tiber die Liehre vom gottlichen Ebenbilde. Doch sollen diese
Arbeiten, insofern sie auf die spiteren grossen dogmatischen
und religionsphilosophischen Werke Staudenmaiers hinweisen,
im Zusammenhang mit diesen in den folgenden Abschnitten
betrachtet werden. — Der Aufsatz ,iiber das katholische Kirchen-
jahr* in Senglers Kirchenzeitung 1831 giebt die Grundziige des
spiteren schonen Werkes:  Der Geist des Christenthums.®

Zu erwéahnen ist hier noch die Verteidigung der Giessener
katholisch-theologischen Fakultit gegen den gehiissigen Vor-
wurf eines anonymen Gegners, dieselbe sei ,ein der Kirche
feindseliges Institut“, in Senglers Kirchenzeitung 1831, Nr. 138.
Staudenmaier verteidigt im Zusammenhang die theologischen
Fakultiten tberhaupt statt der von dem anonymen Gegner
bevorzugten theologischen Specialschulen, die, wo sie ausser
Kontakt mit einer Universitit stehen, den Zoglingen nicht die
Moglichkeit einer gleich umfassenden wissenschaftlichen Bildung
geben konnen. 8. 552: ,In unserer Zeit kann und darf der
Katholik gerade am wenigsten der Wissenschaft entbehren,

nicht hinaus; der erste Artikel enthilt nur allgemeine und prinzipielle Erorte-
rungen, ohne die specielle Anwendung auf den Protestantismus, und der zweite
Artikel giebt als historische Einleitung eine Darstellung der kirchlichen Zustinde
vor der protestantischen Reformation des 16. Jahrhunderts; von der Behandlung
des eigentlichen Themas ist nichts mehr erschienen; ebenso wenig die fiir Senglers
Zeitschrift wiederholt angekiindigte Darstellung der Geschichte der katholischen
Dogmatik; in anderer, knapperer Form, als es hier wohl geschehen ware, ist
spiter beides in der Einleitung in die Dogmatik behandelt.



— 398 —

wie dieses iiberhaupt nie der Fall sein soll. Wer die Griinde
hiervon nicht einsieht, der sieht iiberhaupt nichts ein. Und
was ist fiir die Geistlichen mehr zu wiinschen, als dass sie
deutliche Begriffe und eine wohlbegriindete Uberzeugung von
der Wahrheit und Gottlichkeit ihrer Religion mitbringen zur
Verkiindigung des Evangeliums und zur freudigen Ausiibung
ihres wohlaufgefassten und tieferkannten schweren Amtes! Was
wird jener leisten, der sich von dem Winde der Lehre hin und
her treiben lisst? Wer wird vor einem philosophischen Systeme
die Fliigel nicht sinken lassen, wenn er es nicht kennt, wenn
er uberhaupt keine philosophische Bildung hat? Der Theologe
kann und soll zugleich Philosoph sein, soweit beides mitein-
ander vereinigt werden kann, denn dann, auf dem Christentum
und auf dem klaren Erkennen desselben unerschiitterlich ruhend,
wird er nil admirari; und darum ist es etwas Grosses. Die
grossten Lehrer der Kirche haben von jeher gesucht, die Phi-
losophie mit dem Christentum auszusohnen. Warum soll dieses
nicht auch jetzt noch der Fall sein?¥
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

(Fortsetzung folgt.)




	Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt

