
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit
dargestellt

Autor: Lauchert, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


370 —

FRANZ ANTON STAUDENMAIER

SEINER SCHRIFTSTELLERISCHEN THÄTIGKEIT DARGESTELLT.

I. Bibliographie.
Der Pragmatismus der Geistesgaben. Ein Versuch. Eingesendet.

Theol. Quartalschrift 1828, S. 389—432; 608—640.

Die Verklärung Christi in ihrer Bedeutung. ')
Der Katholik, Bd. 33, 1829, S. 265—283.

Ine Quäcker und ihr Verhültniss zur Kirche.2)
Der Katholik, Bd. 31, 1829, S. 1—46; 129—170; 257—275.

Geschichte der Bischofsieahlen, mit besonderer Berücksichtigung der Rechte und
des Einflusses christlicher Fürsten auf dieselben.

Tübingen, C. F. Oslander. 1830. XVI u. 480 S. 8°.

Die Lehre vom göttlichen Ebenbilde im Menschen.3)
Theol. Quartalschrift 1830, S. 199—284; 403—524.

Ueber Römer I, 11. 12.

Kirchen-Zeitung für das kath. Deutschland, herausgeg. von Sengler, 2. Jahrg.
1831. Erster Artikel Nr. 116 f., S. 461—467. Zweiter Artikel Nr. 129 u.

130, S. 513—518.

Ueber die in der Aschaffenburger katholischen Kirchenseitung von einem
Ungenannten ausgegangene Verunglimpfung des Herrn Bischofs von Mainz und der

katholisch-theologischen Fakultät zu Giessen.

Kirchen-Zeitung für das kath. Deutschland, 2. Jahrg. 1831, Nr. 138, S. 549
bis 552. — Dazu ib. Nr. 208, S. 830 f.

l) A'on Staudenmaicr als von ihm verfasst citiert in der Eucyklopädie, 1. Aufl.
S. 266 f. Teilweise aufgenommen in den „Geist des Christenthums", 1. Aufl. S. 63—78.

-) A'on St. als von ihm verfasst citiert in seinem „Erigena", S. 35. und in seiner
„Philosophie des Christenthums", S. 740. Die Abhandlung wird bisher irrtümlich Möhler
zugeschrieben (Wörner-Gains, J. A. Möhler, S. 351; Knöpfler, J. A. Möhler, S. 145).

3) A'on St. als von ihm verfasst citiert in der Dogmatik, Bd. III, S 478 u. 807, und
im „Erigena-, S. 31 u. 452.



— 371 —

Das katholische Kirchenjahr.l).
Kirchen-Zeitung für das kath. Deutschland, 2. Jahrg. 1831, Nr. 174, 175,

178, 179: S. 693—700, 709—715.

Ueber die Waldenser und ihr Verhältniss zu Kirche und Staat.

Kirchen-Zeitung für das kath. Deutschland, 3. Jahrg. 1832, Nr. 82—84,
S. 327—334.

Ueber: Tee Xóyia inv Qeov bei Rom. III, 2.

Kirchen-Zeitung für das kath. Deutschland, 3. Jahrg. 1832, Nr. 169 u. 170,

S. 673—680.

Andenken an Friedrich von Schlegel. Mit einer kurzen Hindeutung auf seine

literarische Thätigkeit, besonders im Fache der religiösen Philosophie.
Theol. Quartalschrift 1332, S. 607—650.

Die prolestantiselie Dogmatik in ihrer geschichtlichen Entwicklung. Erster Artikel.
Religiöse Zeitschrift für das katholische Deutschland, herausgeg. v. Seugler,

1833, I. Bd., S. 51—73, 115—142.

— Zweiter Artikel, ib. II. Bd., S. 24—34, 119—146.

Aphorismen über das historische Moment der Offenbarung im Allgemeinen und der

christlichen im Besondern.

Religiöse Zeitschrift für das kath. Deutschland, 1833, III. Bd., S. 30—43.

Encyklopädie der theologischen Wissenschaften als Sj-stem der gesammten Theologie.
(2. Aufl. mit dem Zusatz: Mit Angabe der theol. Litteratur.)

Mainz, Kupferberg. 1834. XVI u. 816 S. u. 1 Bl. 8°.

— 2., umgearbeitete, sehr vermehrte Auflage. I. Band. Mainz 1840. XXIV
u. 946 S. u. 1 Bl. 8°.

Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit. Mit allgemeinen
Entwicklungen der Hauptwahrheiten auf dem Gebiete der Philosophie und

Religion und Grundzügen zu einer Geschichte der speculativen Theologie.
I. Theil.

Frankfurt a. M., Andreäische Buchhandlung. 1834. IX u. 482 S. 8°.

Ueber den unpersönlichen Gott des Pantheismus und den persönlichen des Christen¬

thums; oder über Pantheismus und christlichen Tlieismus.2)
Jahrbücher für Theologie und christl. Philosophie, Bd. I, 1834, S. 259—339.

Die Dogmatik als Wissenschaft.3)
Jahrbücher für Theologie u. christl. Philosophie, Bd. II, 1834, S. 241—324.

(Dazu in Bd. IV, S. 228 : Nachricht von einer hermesischen Antikritik.)

Der Pragmatismus der Geistesgaben oder das Wirken des göttlichen Geistes im
Menschen und in der Menschheit.

Tübingen, Laupp. 1835. XVI u. 232 S. 8".

r) Stückweise übergegangen in den „Geist des Christenthums".
2) Mit Zusätzen aufgenommen in die „Darstellung und Kritik des Hegeischen

Systems", als Abschnitt 4 und 5, S. 33—50; 99—171.

3) Bildet die (dort überarbeitete und erweiterte) Grundlage der betreffenden
Abschnitte der Einleitung in die Dogmatik; vgl. Dogmatik, Bd. I, S. 8—10; 12—15; 53 ff.;
37—53; 22—33; 124-164; 186—201.



— 372 —

Der Geist des Christenthums, dargestellt in den heiligen Zeiten, in den heiligen
Handlungen und in der heiligen Kunst. 2 Theile.

Mainz, Kupferberg. 1835. X u. 693 S. 8".
2. Aufl. 1838. XVI u. 976 S. 8".
3. Aufl. 1842.

4. Aufl. 1847. XVI, 1098 u. LXXXI S. 8°.

5. Aufl. 1855. 1047 S. 8°.

6. Aufl. 1859. 1047 S. 8°.

7. Aufl. 1866. 1047 S. 8°.

8. Aufl. 1880. XVIH, 976 u. LXXI S. 8°.

Das göttliche Princip in der Geschichte und seine Bedeutung für Philosophie
und Theologie.

Jahrbücher für Theologie u. christl. Philosophie, Bd. IV, 1835, S. 3—48.

Leibnitz über göttliche Offenbarung.
Theol. Quartalschrift 1836, S. 22C—256.

Die Theologie in ihrem Zusammenhange mit den andern Wissenschaften. ')
Jahrbücher für Theologie und christl. Philosophie, Bd. VI, 1836, S. 1—32.

Kritik der Vorlesungen Hegels über die Beweise vom Dasein Gottes.s)
Jahrbücher für Theologie u. christl. Philosophie, Bd. VI, 1836, S. 251—359.

Geist der göttlichen Offenbarung, oder AVissenschaft der Geschichtsprincipien des

Christenthums.
Giessen, B. C. Ferber. 1837. VI u. 207 S. 8°.

Die religiösen Interessen der Zeit, mit besonderer Rücksicht auf die gegenwärtige
Zeitschrift.

Zeitschrift für Philosophie u. spekulative Theologie,3) herausgeg. von Fichte,
Bd. I, 1837, S. 32—66.

Ueber das Wesen der Universität und den innem Organismus der Unirersitäts-
urissenschaften, mit besonderer Rücksicht auf die Stellung zum Staat und zur
Kirche : aus dem Standpunkte der Theologie.

Freiburg, Wagner. 1839. 2 Bl. u. 108 S. 8».

Die Philosophie des Christenthums oder Metaphysik der heiligen Schrift als Lehre
von den göttlichen Ideen und ihrer Entwicklung in Natur, Geist und Geschichte,
I. Band (auch unter dem besondern Titel :) Die lehre von der Idee. In
Verbindung mit eiuer Entwicklungsgeschichte der Ideenlehre und der Lehre vom
göttlichen Logos.

Giessen, B. G. Ferber. 1840. XXX und 923 (u. V) S. 8".

Lehre des Johannes Scotus Erigena über das menschliche Erkennen; mit Rück¬

sicht auf einschlägige Theorien früherer und späterer Zeit.
(Freiburger) Zeitschrift für Theologie, Bd. III, 1840, S. 239--322.

*) Teilweise übergegangen in die Schrift : Über das AA'esen der Universität.
2) Aufgenommen in die „Darstellung und Kritik des Hegeischen Systems. S. 684—781.

s) Staudenmaier ist als Mitarbeiter dieser Zeitschrift auf den Titelblättern der
Bände genannt bis inkl. Bd. VI, 1840, solange die Mitarbeiter auf dem Titelblatt genannt
sind; einen weitern Beitrag hat er jedoch nicht geliefert.



— 373 —

Einleitung in die christliche Dogmatik.
Zeitschrift für Theologie, Bd. V, 1841, S. 35—165; 235—440.
Auch separat als Buch erschienen, Freiburg, Wagner, 1841.')

Einleitung in das Leben Jesu.
Zeitschrift für Theologie, Bd. VIII, 1842, S. 87—106.

Ueber die Philosophie der Offenbarung von Schelling.
Zeitschrift für Theologie, Bd. VIII, 1842, S. 247—416.

Die Lehre vom Dasein Gottes und von den göttlichen Namen.2)
Zeitschrift für Theologie, Bd. X, 1843, S. 3—156.

Bilder-Cyclus für katholische Christen. Als Beigabe zu jeder katholischen Bibel,
hauptsächlich der Allioli'schen Uebersetzung. Mit Erläuterungen und einer
Vorrede von Staudenmaier. (9 Lieferungen.)

Karlsruhe, im Kunstverlag. 1843—44. 27 Bilder mit 9 Bogen Text.

Darstellung und Kritik des Hegeischen Systems. Aus dem Standpunkte der christ¬

lichen Philosophie.
Mainz, Kupferberg. 1844. VIII u. 873 S. 8°.

Die christliche Dogmatik.
Band I—IV, 1.

Freiburg i. B., Herder. 1844, 48, 52. VIII u. 330 S. u. 1 Bl. ; VI u. 639 ;

VI u. 803; 400 S. 8°.

Das Wesen der katholischen Kirche. Mit Rücksicht auf ihre Gegner dargestellt.
(2 Auflagen.)

Freiburg i. B., Herder. 1845. VIII u. 192 S. 8°.

Das Hauptmoment der französischen Unterrichtsfrage.
Zeitschrift für Theologie, Bd. XIII, 1845, S. 101-141.

Der Protestantismus in seinem Wesen, in seinem Verhältniss zur Idee, xmd in
seiner Entwicklung. Eine zur Säcularfeier der allgemeinen Synode von Trient
einleitende Betrachtung.8)

Zeitschrift für Theologie, Bd. Xffl, 1845, S. 233—474; Bd. XIV, S. 1—126.

Zum religiösen Frieden der Zukunft, mit Rücksicht auf die religiös-politische
Aufgabe der Gegenwart. — Theil I. II. (a. u. d. T. :) Der Protestantismus in
seinem Wesen und in seiner Entwicklung. Theil I. II. — Theil HI. (a. u. d. T. :)
Die Grundfragen der Gegenwart, mit einer Entwicklungsgeschichte der
antichristlichen Principien in intellectueller, religiöser, sittlicher und socialer
Hinsicht, von den Zeiten des Gnosticismus an bis auf uns herab.

Freiburg i. B., AVagner. (I u. II:) 1846. (III:) 1851. VIII u. 332; VHI u.

366; XXXII u. 530 S. 8°.

Pantheismus und Christentum. Mit Rücksicht auf die Erigena-Literatur der
neuesten Zeit.

Zeitschrift für Theologie, Bd. XV, 1846, S. 241—352.

i) Mit einigen Zusätzen und Erweiterungen wieder als 1. Band der Dogmatik.
-) Mit grösseren und kleineren Zusätzen in die Dogmatik übergegangen : Bd. II,

S. 4—53; 139—144; 53—135; 144—172.
3) Entspricht, mit Zusätzen und Erweiterungen, dem folgenden Buch, von Bd. I,

S. 142, bis Ende von Bd. II; von Bd. II, 212 an ist es derselbe Satz.



— 374 —

Die Grundfrage der Gegenwart. ')
Zeitschrift für Theologie, Bd. XVII, 1847, S. 51—132; Bd. XXI, 2. Heft,

1850, S. 167—363.

Die kirchliche Aufgabe der Gegenwart.
Freiburg, Wagner. 1849. VI u. 178 S. 8°.

Auch in der Zeitschrift für Theologie, Bd. XIX, 1848, S. 295—462.

Artikel im Kirchen-Lexikon von Wetzer und Weite. (Bd. I—IV,
1847—1850.)

Abänderlichkeit der Religion. I, 7.

Abendmahl. I, 13—19.

Abgott, Abgötterei. I, 40.

Abhängigkeit des Leibes von der Seele. I, 45.

Absolute, das. I, 64—67.

Adiaphora. I, 95—97.
Allgemeingültigkeit der Religion. I, 175.

Amalrich von Chartres. I, 192—194.

Anfang aller Dinge. I, 242 f.

Anschauen Gottes. I, 262—264.
Antichrist. I, 273—275.

Apostel. I, 369—371.

Apotheose. I, 374—376.

Auferstehung der Todten. I, 504—510.

Berengar von Tours. I, 818—826.
Christenthum. II, 499—502.
Christus. II, 517-519.
Dogma. III, 191—200.

Dogmatik. III, 200—215.

Dogmengeschichte. III, 215—222.
Ebenbild Gottes. III, 353—355.
Erlöser. Erlösung, Erlöste. III, 668—681.

Gericht, göttliches, über die AVeit. IV, 445—457.
Gott. IV, 5S9—610.

Mit Zusätzen wieder im 3. Bd. des AA~erkes : „Zum religiösen Frieden der
Zukunft", S. 1—305. Im 2. Stück, S. 109-305 des Buches, ist der Satz derselbe. Das übrige
ist nicht mehr in der mit diesem Band endenden Zeitschrift erschienen ; das ganze
Buch mit den noch fehlenden Bogen als in wenigen Tagen erscheinend am Ende des
Abdrucks in derselben angekündigt.



375

Recensionen von Staudenmaier.

Im „Literatur-Blatt zur Katholischen Kirchen-Zeitung",
herausgegeben Aron Dr. Jac. Marian Göschl, 2. Jahrgang. Offenbach

1830:
Fr. Lorentz, Alcuins Leben. Halle 1829. Nr. 2, S. 9 f. (Unterzeichnet: F. A. St.) »)

Sengler's Kirchen - Zeitung für das kath. Deutschland,
2. Jahrg. 1831:

/. A. Möhler, Versuch über den Ursprung des Gnosticismus. Tüb. 1831. Nr. 192

u. 193, S. 767—771.

Theol. Quartalschrift 1831:
J. G. Mussmann, Grundriss der allgemeinen Geschichte der christlichen Philosophie.

Halle 1830. S. 445—495.2)

Theol. Quartalschrift 1832:
A. Günther, Vorschule zur speculativen Theologie des positiven Christenthums.

Wien 1828/29. S. 88—119.
A. Günther, Peregrins Gastmahl. AVien 1830. (Zusammen mit dem ATorausgehenden.)
J. H. Pabst, Der Mensch und seine Geschichte. AVien 1830. (Ebenso.)
Fr. Baader, Vorlesungen über religiöse Philosophie. I. München 1827. S. 119

bis 135.

A. D. Ch. Twesten, Vorlesungen über die Dogmatik der Evangelisch-Lutherischen
Kirche. I. Hamburg 1829. S. 552—583.

Theol. Quartalschrift 1833:
Fr. Schleiermacher, Der christliche Glaube. 2. Ausgabe. Berlin 1830/31. S. 296

bis 329; 496—524; 639-700.

Sengler's Religiöse Zeitschrift für das kath. Deutschland,
1833 (4 Bände;.:3)
J. S. v. Drey, Neue Untersuchungen über die Constitutionen u. Kanones der Apostel.

Tüb. 1S32. Bd. I, S. 110—112.
Fr. E. Beneke, Kant u. die philosophische Aufgabe unserer Zeit. Berlin 1832. Bd. I,

S. 112 f.
K. Rosenkranz, Encyklopädie der theol. Wissenschaften. Halle 1831. Bd. I,

S. 175—192; Bd. II, S. 286—314.

>) Die in der Theol. Quartalschrift 1830, S. 285—312 erschienene Recension des Buches
von Lorentz wird bei AVörner-Gams, J. A. Möhler, S. 225, ebenfalls Staudenmaier
zugeschrieben; Knöpfler, J. A. Möhler, S. 148, legt sie Möhter bei.

2) A'on St. als von ihm verfasst citiert in seinem Artikel in Sengler's Rei. Zeitschrift
1833, I, S. 139; II, S. 21.

3) Die grossen Recensionen über Rosenkranz u. Liebner mit vollem Namen
unterzeichnet, die kleinern mit St.



— 376 —

A. Liebner, Hugo von St. Victor. Leipzig 1832. Bd. I, S. 192—206; 297-312.
Dicta probantia Veteris et Novi Testamenti (zur Dogmatik von Wegscheider). Halae

1831. Bd. I, S. 223—226.
Versuch eines allgemeinen evangelischen Gesang- u. Gebetbuches. Hamburg 1833.

Bd. Ill, S. 196—201.

Theol. Quartalschrift 1834:

A. Günther und J. H. Pabst, Janusköpfe. Wien 1834. S. 522—539.
C. H Weisse, Die Idee der Gottheit. Dresden 1833. S. 661—716.

Jahrbücher für Theologie und christl. Philosophie, Bd. I,
1834:

Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion. Berlin 1832. S. 97—158.')
Fr. Brenner, Über das Dogma. Landshut 1832. S. 222—228.
C. Ulimann, Über die Sündelosigkeit Jesu. 2. Aufl. Hamburg 1833. S. 238—244.

Fr. Richter, Die Lehre von den letzten Dingen. I. Bd. Breslau 1833. S. 448

bis 460.

Jahrbücher für Theol. u. christl. Phil., Bd. II, 1834:

Fr. Baader, Über das Verhalten des AA^issens zum Glauben. Münster 1833. S. 179

bis 191.

J. H. Pabst, Gibt es eine Philosophie des positiven Christenthums? Köln 1832.

(Mit dem Vorausgehenden zusammen.)
J. Körner, Grundlinien zu einer Philosophie des Rationalismus. Schneeberg 1832.

S. 192—196.
Ed. Herzog, Die Karikaturen der Kirche. Augsburg 1833. S. 196—199.
E. Sartorius, Die Lehre von Christi Person und AArerk. Hamburg 1834. S. 199

bis 201.

Joh. Taulers Nachfolgung des armen Lebens Christi. (Herausgeg. von Schlosser.)
Frankfurt a. M. 1833. S. 218—220.

C. H. Weisse. Die philosophische Geheimlebre von der Unsterblichkeit des mensch¬

lichen Individuums. Dresden 1834. S. 220—227.
C. Daub, Die dogmatische Theologie jetziger Zeit. Heidelberg 1833. S. 374—412.

Jahrbücher für Theol. u. christl. Phil., Bd. III, 1834:

F. C. Baur, Der Gegensatz des Katholicismus und Protestantismus. Tüb. 1834.

Derselbe : Erwiderung auf Möhlers neueste Polemik. Tübinger Zeitschrift für
Theologie 1834. S. 139—196.

Th. Moore, Reisen eines Irländers. Übersetzt von M. Lieber. Aschaffenburg 1834.
S. 238—240.

Beantwortung der Frage : AVelches sind die Veränderungen, die in der gelehrten
Darstellung des dogmat. Lehrbegriffs der Protestanten in Deutschland gemacht
worden sind Merseburg 1833. S. 298 f.

F. Walter, Lehrbuch des Kirchenrechts. Bonn 1833. S. 397—403.

Aufgenommen in die „Darstellung u. Kritik des Hegeischen Systems'', S. 3-8;
673—C84; 748—750; 782—820.



— 377 —

Selbstanzeige : Johannes Scotus Erigena.
— Encyklopädie der theol. Wissenschaften. S. 403—411.

L. Helmuth, Über den Mysticismus. Braunschweig 1834. S. 411—426.
C. B. Hundeshagen, Über die mystische Theologie des Joh. Gerson. Leipzig 1834.

(Mit dem Vorausgehenden zusammen.)
G. Ch. R. Matthäi, Der Mysticismus. Göttingen 1832. (Ebenso.)

Heinroth, Geschichte u. Kritik des Mysticismus. Leipzig. (Ebenso.)
E. Fr. Gelpke, Evangelische Dogmatik. Bonn 1834. S. 470—474.

Jahrbücher für Theol. u. christl. Phil., Bd. IV, 1835:

Molitor, Philosophie der Geschichte. 2. Theil. Münster 1834. S. 193—205.

J. M. Sailer, Grundlagen der Religion. 3. Aufl. Sulzbach. S. 206—208.
Lehrbuch der Religionswissenschaft. Sulzbach 1834. S. 307—320.
C. J. H. Windischmann, Die Philosophie im Fortgang der Weltgeschichte. I. Theil.

Bonn 1827—1834. S. 342—352.
H. J. Schmitt, Uroffenbarung. Landshut 1834. S. 352—355.
F. Nork, Mythen der alten Perser. Leipzig 1835. S. 355—358.

D. Kümmich, Des Christen Glaube und Leben. Mainz 1835. S. 358—360.

J. Gläser, Handbuch zur katholischen Glaubenslehre. Regensburg. S. 360—362.
K. Rosenkranz, Hegel, Sendschreiben an Bachmann. Königsberg 1834. S. 405—434.
C. Hase, Hutterus redivivus. Leipzig 1833. |
Derselbe, Theologische Streitschriften. Leipzig 1834. j

Jahrbücher für Theol. u. christl. Phil., Bd. V, 1835:

J. P. Mynster, Betrachtungen über die christl. Glaubenslehren. Hamburg 1835.
S. 178—182.

G. Fr. Wiggers, Darstellung des Augustinismus u. Pelagianismus. II. Theil. Hamburg

1833. S. 182—201.
J. V. Höninghaus, AVanderungen auf das Gebiet der prot. Literatur. Aschaffen¬

burg 1835. S. 201—210.
C. Ackermann, Das Christliche im Plato. Hamburg 1835. S. 235—240.
K. R. Hagenbach, Encyklopädie u. Methodologie. Leipzig 1833. }
A. Gengier, Die Ideale der AVissenschaften. Bamberg 1834. /

Jahrbücher für Theol. u. christl. Phil., Bd. VI, 1836:

A. Berlage, Apologetik der Kirche. Münster 1834. S. 92—115.
/. B. Hirscher, Die christliche Moral. Bd. I. Tübingen 1835. S. 210—226.
Selbstanzeige: Der Geist des Christentums.

— Der Pragmatismus der Geistesgaben. S. 226—250.

Jahrbücher für Theol. u. christl. Phil., Bd. VII, 1836:

H. Beckers, Mittheilungen aus den merkwürdigsten Schriften der verflossenen Jahr¬
hunderte über den Zustand der Seele nach dem Tode. Augsburg 1835/36.
S. 202—210.

Revue intern, de Théologie. Heft 18, 1897. 25



— 378 —

(Freiburger) Zeitschrift für Theologie,1) Bd. I, 1839:

Hegel's Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Berlin 1837. Mit Rück¬
sicht auf dessen Phänomenologie des Geistes. 2. Aufl. Berlin 1832. Heft 1,
S. 116—204.3)

G. Fr. Daumer, Züge zu einer neuen Philosophie der Religion und Religions¬
geschichte. I. Nürnberg 1835. Heft 2, S. 140—181.3)

Zeitschrift für Theologie, Bd. II, 1839:
J. A. Möhler, Symbolik. 5. Aufl. Mainz 1838. S. 191—197.4)

Zeitschrift für Theologie, Bd. IV, 1840:
Selbstanzeige: Philosophie des Christentums. S. 204—229.

Zeitschrift für Theologie, Bd. VI, 1841 :

Joel Jacobys Schriften. S. 146—224.

Zeitschrift für Theologie, Bd. VIII, 1842:

L. Feuerbach, Das Wesen des Christenthums. Leipzig 1841. S. 151—243.5)

Zeitschrift für Theologie, Bd. IX, 1843 :

/. Görres, Die christl. Mystik. Regensb. 1836.

J. G. V. Engelhardt, Richard v. St. A'ictor u. J. Ruys-
broek. Erlangen 1838.

A. Helff'erich, Die christl. Mystik. Gotha 1842. { S. 171—306.6)
C. Schmidt, Joh. Tauler. Hamburg 1S41.

Th. Ratisbonne, Histoire de St. Bernard. Paris 1840.

H. Martensen, Meister Eckart. Hamburg 1842.

Zeitschrift für Theologie, Bd. X, 1843:

Selbstanzeige: Darstellung und Kritik des Hegeischen Systems. S. 408—410.

Zeitschrift für Theologie, Bd. XI, 1844:

Bilharz, Ist Plato's Spekulation Theismus Karlsruhe und Freiburg 1842. S. 180
bis 182. (Unterz. : St.)

F. K. Hasse, Anselm von Canterbury. I. Theil. Leipzig 1843. S. 182—184. (St.)
A. Siguier, Les grandeurs du Catholicisme. Paris 1841. (Und dessen deutsche

Übersetzimg, Schaffhausen 1843.) S. 416—423. (St.)

1) Die Recensionen in den früheren Bänden dieser Zeitschrift sind nicht
unterzeichnet; ich führe nur diejenigen auf, die ganz sicher Staudenmaier angehören, durch
sein eigenes Zeugnis anderwärts beglaubigt. Von Bd. XI an sind dieselben mit 8t.
unterzeichnet. Sehr wahrscheinlich sind noch manche andere van Staudenmaier verfasst.

2) Übergegangen in die ..Darstellung und Kritik des Hegeischen Systems", S. 563

bis 641.

3) A'gl. Philosophie des Christentums, S. 675.

4) Wahrscheinlich von St.; der Ree. giebt sich als einen früheren Zuhörer (in
Tübingen) und späteren Freund Möhlers zu erkennen.

5) Vgl. „Zum religiösen Frieden" III, 41 ff.
6) Die Gesamtanzeige dieser ü Schriften wird von St. als von ihm verfasst citiert

in der Dogmatik I, 263.



— 379 —

Zeitschrift für Theologie, Bd. XII, 1844 :

Fr. A. Scharpff, Nicolaus von Cusa, I. Theil. Mainz 1843. S. 199-207. (St.)

Zeitschrift für Theologie, Bd. XIII, 1845 :

Selbstanzeige: Das Wesen der katholischen Kirche. S. 227—232.

Möhler, Die Einheit der Kirche. 2. Aufl. Tübingen 1843. S. 493-495. (St.)
Leop. Schmid, Fünf Predigten. Giessen 1845. S. 495 f. (St.)
Förster, Der Feind kommt, wenn die Leute schlafen. Predigt. Breslau 1844.

S. 496. (St.)

Zeitschrift für Theologie, Bd. XIV, 1845:

Selbstanzeige : Der religiöse Friede der Zukunft. I. u. II. Theil. S. 189—195.

Zeitschrift für Theologie, Bd. XV, 1846:

Ernst v. Lasaulx, Religionsphilosophische Schriften (Gesamtbesprechung von
10 Schriften desselben). S. 177—193. (St r.)

Fr. Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Völker. Leipzig und Darmstadt
1837—1843. S. 193—208. (St r.) »)

Eine Vorrede schrieb Staudenmaier zu :

Oischtnger, Philosophie und Religion. Schaffhausen 1849.

Ein Brief Staudenmaiers an Günther, vom 1. AdArentsonn-

tag 1832, ist gedruckt bei Knoodt, Günther, I, S. 288 f.2)

A'on Staudenmaier sind in diesem Jahrgang der Zeitschrift auch die „Anmerkungen

der Redaktion" (S. 227—229) zu der von anderer Hand verfassten Ree. von Guhrauer.
Leibnitz.

-) Eine litterarische Arbeit Staudenmaier's, die ich nicht näher feststellen konnte,
ist die „kleine Abhandlung": „C'e&er die Ave-Maria-Glocke, oder die Stimme der Kirche",
auf die er in seinem „Geist des Christenthums'' zweimal hinweist (1. Aufl. S. 593 u. 635,
u. ganz ebenso an den entsprechenden Stellen in allen spätem Ausgaben), aber ohne jede
nähere Angabe von Erscheinungsort und Jahr. Die Angabe, St. habe an der „Bonner
Zeitschrift für Philosophie und kath. Theologie" mitgearbeitet, scheint sich nicht zu
bewähren. Es könnte sich höchstens um einen oder den andern anonymen Artikel in einem
der ersten Hefte der Zeitschrift handeln; von Heft 12 an ist jedoch eine Mitarbeit Staudenmaiers

an einer Zeitschrift ausgeschlossen, in der sein Name von nun an allerdings öfter
vorkommt, aber nur in passiver AAreise, als Zielscheibe für Angriffe und selbst
Verketzerungen von Seiten Hermesianischer Fanatiker.



— 380 —

n. Staudenmaiers Leben.1)

Franz Anton Staudenmaier wurde am 11. September 1800

zu Donzdorf in Württemberg geboren.2) Er besuchte 1815—1818
die lateinische Schule zu Gmünd, 1818—1822 das Obergymnasium

zu EllAvangen. Schon in diesen Schuljahren legte er
durch die mit Ernst und Eifer betriebene Lektüre ausgeAvählter
wissenschaftlicher Werke aus den Gebieten der Geschichte und
Philosophie Avie auch der Kunstgeschichte den Grund zu einem
soliden, über das Pensum der Schule hinausgehenden Wissen,
zu jener Belesenheit, Aron der Michelis (Staudenmaiers Avissen-

schaftliche Leistung, S. 9) mit vollem Recht sagt: „Seine
Belesenheit, die sich schon in seiner ersten kirchengeschichtlichen
Jugendarbeit ausspricht, ist später fast auf allen Gebieten der
Litteratur eine Avahrhaft staunensAverte ; Avenige Menschen
mögen überhaupt in so umfassender Weise die alte, die
mittelalterliche und die neue Litteratur beherrscht haben, Avie

Staudenmaier. Das ist der Eindruck, den jeder \Ton der Lesung
seiner Schriften bekommen Avird, die überall unmittelbares
Schöpfen aus den Quellen bezeugen."

Im Herbst 1822 wurde er in das Wilhelmsstift in Tübingen
aufgenommen. Seine Lehrer Avährend der Ader UniATersitäts-

jahre waren Drey, IHrscher, Herbst und Feilmoser, und Möhler

') Auf den äusseren Lebensgaug Staudenmaiers kann ich hier nicht ausführlicher

eingehen; neben Anführung der Ilauptdaten desselben kommt es hier besonders

darauf an, in kurzer Darstellung seines Bildungsganges und sodann seiner
akademischen Lehrthätigkeit dasjenige hervorzuheben, was zum A'erständnis seiner
litterarischen Thätigkeit beitragen kann. — Eine Biographie Staudenmaiers giebt
es bekanntlich bis heute nicht. Die ausführlichste Darstellung seines Lebens gab
J. König im Kirchen-Lexikon von Wetzer und Weite, Bd. XII, S. 1151—1156.
Kürzer derselbe in den Badischen Biographien von Weech, Bd. II (1875), S. 308
bis 311. Ferner die Artikel von Reusch in der Allgemeinen Deutschen Biographie,
Bd. 35 (1893), S. 510—512, und von Hamberger in Herzogs Real-Encyklopädie,
2. Aufl., Bd. 14 (1884), S. 645—048. Eine allgemeine Würdigung seiner
theologischen Bedeutung gab K. Werner in seiner Geschichte der katholischen Theologie,

S. 487—497. Vorzugsweise mit der AVürdigung seines philosophischen
Standpunkts befasst sich die Schrift von Michelis: Staudenmaiers wissenschaftliche
Leistung in ihrer Bedeutimg für die Gegenwart, Freiburg i. B. 1877. Vgl. auch
Lutterbeck, Geschichte der katholisch-theologischen Facultät zu Giessen (Giessen
1860), S. 34—36.

s) Jugenderinnerungen aus seiner Heimath, in der Beschreibung eines

Bittganges, s. in seinem „Geist des Christenthums", 1. Aufl. S. 402 ff. (8. Aufl. S. 559 ff.)



— 381 —

noch als Privatdocent. Unter diesen seinen Lehrern, denen
allen er immer ein dankbares Andenken bewahrte,*) zog ihn
zunächst besonders Möhler an, dessen in jenen Jahren (1825)
erscheinendes Buch von der Einheit der Kirche einen mächtigen

Eindruck auf ihn machte, wie er überhaupt den Einfluss
Möhlers auf ihn in der Vorrede der Geschichte der Bisehofswahlen

bezeugt: die mehr kirchliche Sprache in den
umgearbeiteten Teilen des Buches sei -nur ein Erzeugnis des
kirchlichen Geistes, den in mir gleich im Eingange zu den
theologischen Studien mein teurer Lehrer, der Herr Professor Möhler,
vielfach erregt und später durch sein geist- und ideenreiches
Buch über die Einheit in der Kirche gestärkt und gekräftigt
hat. Er hat überhaupt durch sein gesprochenes und geschriebenes

Wort meinem Leben die Richtung gegeben, die es bisher
verfolgte."3) Wenn aber Möhler ihn am meisten begeisterte,
so Avar auf der andern Seite Drey, der Begründer der
katholischen Tübinger Schule, der der Avissenschaftlichen Bearbeitung
der Dogmatik in dieser Schule die Richtung gab, derjenige, von
dem auch Staudenmaier für seine künftige Lebensarbeit am
meisten gelernt hat.

Das Jahr vom Herbst 1826 bis Herbst 1827 brachte Staudenmaier

im Priesterseminar in Rottenburg zu und erhielt am
15. September 1827 die Priesterweihe. Nur kurze Zeit war er
darauf in Ellwangen und Heilbronn in der Seelsorge thätig,
wurde aber schon am 11. Oktober 1828 zum Repetenten am
Wilhelmsstift in Tübingen ernannt. Im Herbst 1830 Avurde er
als ordentlicher Professor an die neugegründete
katholischtheologische Fakultät nach Giessen berufen, deren Glanzpunkt
die Jahre bilden, in denen er als Dogmatiker und Kuhn als
Exeget an derselben wirkten. Mit Kuhn und den andern

') Sein „Geist der göttlichen Offenbarung" und seine Dogmatik sind Drey
gewidmet; der „Pragmatismus der Geistesgaben" Herbst; der „Geist des Christenthums"

in der 1. Aufl. Hirscher.
2) Vgl. auch Staudenmaiers Recension der 2. Auflage des Möhlerschen Werkes,

Zeitschrift für Theologie XIII, S. 493 f. : „Der Referent könnte vieles über den

grossen und mächtigen Eindruck sagen, den die vorliegende geistvolle Schrift des

berühmten Arerfassers bei ihrem ersten Erscheinen auf ihn hervorgebracht hat.
Er jubelte in heiliger Freude auf über die katholische Kirche, dieses grosse
Werk des grossen Gottes, und dankte dem Himmel, in ihr geboren zu sein.
Möhler war mit seinem ebenso tiefen als milden Geiste in dieses göttliche Werk
eingedrungen, wie nicht leicht einer vor ihm."



— 382 —

Kollegen (Locherer und Luft) zusammen gründete er hier auch
die „Jahrbücher für Theologie und christliche Philosophie"
(1834—1836), die in den Avenigen Jahren ihrer Existenz
ebenbürtig als ein den gleichen AA'issenschaftlichen Geist vertretendes

Organ neben der Tübinger Quartalschrift standen. Seine
Vorlesungen umfassten hier die Dogmatik, die er je in 2

Semestern zu Ende brachte, wofür je ZAvischen 5 und 8 Stunden
angesetzt waren; daneben in jedem Wintersemester „Einleitung
in die gesamte Theologie", zuerst unter Zugrundelegung des
Buches von Drey: „Kurze Einleitung in das Studium der
Theologie", seit dem Erscheinen seiner eigenen Encyklopädie nach
dieser, jetzt als theologische Encyklopädie angekündigt, in
3 Stunden ; in den Sommersemestern neben der Dogmatik meist
Theorie der Religion und Offenbarung (Apologetik), in 3 Stunden,
in einzelnen Sommersemestern auch Dogmengeschichte oder
Symbolik. Mit allen diesen Vorlesungen war je ein einstündiges

Examinatorium verbunden.
Im Herbst 1837 wurde Staudenmaier zugleich mit seinem

Lehrer Hirscher an die theologische Fakultät in Freiburg
berufen, avo er dieselben Fächer vorzutragen hatte. Auch hier
A^ollendete er die Dogmatik in je 2 Semestern, dazu in den
ersten Jahren Dogmengeschichte mit Symbolik in besondern
Vorlesungen, später in Verbindung mit der Dogmatik; die
Stundenzahl schwankt; sie steigt zuerst von 6 auf 9. einmal
12 Stunden, wird nach dem Erscheinen seines Lehrbuchs (1844)
auf 5 Stunden herabgesetzt, um später Avieder auf 7, 8, auch
10 Stunden zu steigen. Ausserdem las er in den
Wintersemestern Encyklopädie, 2 Stunden, und in jedem zweiten
Sommersemester Theorie der Religion und Offenbarung, 3 Stunden.
Die nach seiner Übersiedlung nach Freiburg erfolgte Gründung
der Freiburger Zeitschrift für Theologie (1839) ist nach König
(Bad. Biogr. II, S. 309) ebenfalls AAie früher die der Giessener
Jahrbücher A'orzugsweise auf seine Anregung geschehen, und
er war auch neben Hug derjenige, der nicht nur die meisten
und umfangreichsten, sondern auch die AA-ertA"ollsten Beiträge
in diese Zeitschrift lieferte. 1843 Avurde er Domkapitular, 1840

grossherzoglicher Geistlicher Rat, 1848 Geheimer Rat; 1851

bis 1852 Avar er auch Mitglied der 1. badischen Kammer. Seit
1852 an einem Leiden erkrankt, das ihm die Fortsetzung seiner
wissenschaftlichen Thätigkeit unmöglich machte, liess er sich



— 383 —

1855 als Professor pensionieren. Er starb infolge eines Schlaganfalls

am 19. Januar 1856.

Schon die äussere Übersicht über die A'on Staudenmaier
in einem verhältnismässig so kurzen Leben geleistete Avissen-

schaftliche Arbeit zeigt einen erstaunlichen Reichtum. Noch
bewunderungswürdiger aber ist es, dass die Qualität seiner
Avissenschaftlichen Leistungen unter der grossen Fruchtbarkeit
nicht gelitten hat, und dass man nur das eine bedauern muss,
dass ihm kein längeres Leben vergönnt war, um gerade seine
beiden grossen Hauptwerke, die Dogmatik und die Philosophie
des Christentums, zu Ende zu führen, so grossartig, wie sie

angelegt sind. Wer näher zusieht, erkennt allerdings auch
bald, wie alle seine Werke, und besonders die grösseren, keines-

Avegs so leichthin aus dem Ärmel geschüttelt sind, sondern teils
aus seinen oft wiederholten Vorlesungen hervorgegangen, teils
durch die frühem in Zeitschriften veröffentlichten Artikel
vorbereitet sind. Wer auf der andern Seite ein \rollständiges Bild
seiner schriftstellerischen Thätigkeit gewinnen will, darf auch
seine zahlreichen Recensionen nicht übersehen, die ich deshalb
ebenfalls so vollständig verzeichnet habe, als es mir möglich
war. Es ist nicht nur interessant, aus der Zusammenstellung
(wenn sie auch für die Freiburger Zeit jedenfalls nicht
vollständig ist) zu sehen, mit welchen neuen Erscheinungen auf den
ihm nahe liegenden Avissenschaftlichen Gebieten sich Staudenmaier

näher beschäftigt hat, sondern es befinden sich unter
der Zahl dieser Recensionen auch solche, die nach Umfang
und innerer Bedeutung Avie selbständige Abhandlungen
erscheinen.

III. Staudenmaiers erste Arbeiten bis zum Erscheinen
der Encyklopädie.

Zwar nicht das erste, was ATon Staudenmaier im Druck
erschien, aber der Grundlage nach seine erste litterarische
Arbeit war seine „Geschichte der Bischofswahlen"- (Tübingen 1830).

Heiworgegangen Avar dieses Buch aus der Aron Staudenmaier
übernommenen Beantwortung der im Herbst 1824 von der
Universität Tübingen gestellten Preisaufgabe: „Quid auctori-
tatis quidque iuris fuerit principibus christianis circa episcoporum

electionem a Constantino Magno ad hodierna usque tem-



— 384 —

pora?" Seine Abhandlung erhielt im folgenden Herbst den
ersten Preis. Einer seiner Universitätslehrer, „dessen Ansehen
mir immer sehr wichtig ist", Avie er in der Vorrede sagt (S. V),
d. h. Avohl Möhler (vgl. auch den Artikel atoii König im Kirchen-
Lexikon XII, S. 1152), dem er das Buch AAddmete, veranlasste
ihn sodann, die Schrift nochmals zu überarbeiten, um sie dem
Druck zu übergeben. Fünf Jahre später erschien das Buch
im Druck, wTährend der Verfasser noch Repetent in Tübingen
A\rar. „Nicht leicht war eine Frage aus der Geschichte der
kirchlichen Verfassung der Aufgabe Avürdiger und eben darum
auch geeigneter, zur Beantwortung aufzumuntern", sagt er in
der Vorrede (S. V). Über die grundlegenden Prinzipien sagt
er Seite VIII: „Die Aufgabe fällt, wie es ihre Natur mit sich
bringt, beinahe ganz ins Gebiet der Geschichte und muss aus
ihr gelöst Averden. Doch AAdrd es nicht genügen, eine bloss
historische Darstellung zu geben. Es ist dem Geiste die Idee
des Rechtes eingeboren, an der er die Erscheinungen prüft.
Denn selbst Rechte können mit dem Rechtsgefühle streiten,
wenn sie mit Unrecht oder doch auf eine solche Weise
erworben sind, die eine Härte blicken lässt. Da hier A'on einem
Rechte die Rede sein Avird, das Fürsten an sich brachten,
welches aber zu vielen Zeiten und meistens immer die Kirche
als ihr zugehörig angesprochen : so müssen ATordcrsamst Grundsätze

aufgestellt Averden, mittelst welcher Rechte der Fürsten
bei den Wahlen der Bischöfe überhaupt zu beurteilen sind.
Wir suchen zu dem Behufe anzugeben, was Kirche und Staat
ihrer Idee und ihrer zeitlichen Erscheinung nach sind und Avie

sie zu einander stehen, sodann zu entAAdckeln, ob nach den
aufgestellten Prinzipien und nach dem aufgefundenen
Wechselverhältnisse zAvischen Staat und Kirche diesfallsige Rechte und
welche dem Fürsten zugestanden Averden können. Aus dieser
vorläufigen Untersuchung sollen für uns die Kriterien fliessen,
an welchen als an ihrem Massstabe die Thatsachen zu prüfen
sind." Diese prinzipiellen Untersuchungen Averden in der
Einleitung geführt (S. 1—17) : Kirche und Staat sind zwei
Gemeinschaften in der Menschheit, deren ZAvecke sich auf \-erschie-
denen Gebieten bewegen, auf denen sie sich unabhängig von
einander zu bethätigen haben; jede von beiden ist „eine
Einheit, ein geschlossenes Ganze, ein Organismus, der sein Leben
in sich selber trägt". (S. 7.) „Kirche und Staat sind eigene,



-- 385 —

selbständige Organismen, ATon einander getrennte Grundkräfte,
deren eigentümlicher Charakter durch Vermischung zerstört
würde. Und hätte jene Vermischung einmal völlig- stattgefunden,
so könnte der Staat auf etAvas Höheres sich nicht mehr stützen,
und musste seinen göttlichen Charakter und seine höhere Würde,
die nur in der Kirche zur Anerkennung kommen, notwendig-
verlieren, Avie sie alle heidnischen Staaten A-erloren haben."
(S. 9.) Insofern die Kirche nicht unmittelbar im Staate ist
(S. 9 f.), sondern sich frei selbst verwaltet, ist die BischofsAvahl
durchaus eine Gerechtsame der Kirche (S. 10 ff.). Der
Episkopat in der Nachfolge der Apostel ist unzertrennbar an die
Verfassung der christlichen Kirche geknüpft, er ist der Kirche
wesentlich, „seiner Entstehung nach göttlichen Rechtes, zur
Aufrechthaltung der christlichen Kirche schlechthin notwendig
und Glaubenssache". (S. 13.) Deshalb kommt auch das Recht
der Wahl ihrer Bischöfe „an sich und ursprünglich" der Kirche
zu. (S. 14.) Da die Kirche aber allerdings in gewissem Sinne
auch im Staate ist (S. 14 f.), so hat insofern der Staat ein „Recht
der zeitlichen Aufsicht" über dieselbe, kraft dessen auch in
Bezug auf die Bischofswahlen „der Fürst befugt und verpflichtet
ist, angemessenen Einfluss auf dieselben zu äussern". (S. 15.)
Dieses Recht kann aber nur ein negatives sein, das Recht der
eventuellen Nichtbestätigung des Gewählten. — Die Zeit von
Christus bis auf Konstantin den Grossen Avird als „Aror läufige
Periode" kurz überblickt (S. 17—24) und dabei der Begriff des

Episkopats entwickelt (S. 20) und die in dieser Zeit durch keine
fremden Einflüsse beeinträchtigte kanonische Weise der BischofsAvahl

durch Klerus und Volk der Einzelkirche, seit der festeren
Ausgestaltung der Metropolitaiwerbände unter Mitwirkung der
Bischöfe der Provinz, dargestellt. Von einem Verhältnis von
Kirche und Staat kann natürlich erst seit Konstantin die Rede

sein, und Aron dieser Zeit an beginnen nun alsbald auch in
Bezug auf die Frage der BischofsAvahlen die VerAvicklungen
und Schwierigkeiten, die bald heilsamen, bald verderblichen
Eingriffe der Staatsoberhäupter. Staudenmaier teilt die ganze
Zeit in fünf Perioden: I. Von Konstantin dem Grossen bis aut
Karl den Grossen (S. 24—94). IL Von Karl dem Grossen bis
Gregor VIL (S. 95—169). III. Von Gregor VII. bis Calixt IL
(S. 170—236). IV. Vom Calixtinischen Konkordat (Wormser
Konkordat von 1122) bis zum Konzil von Basel (S. 236—327).



— 386 —

V. Von den Konzilien atoii Konstanz und Basel bis auf unsere
Zeit (S. 327—476). Das historische Material im einzelnen ist mit
Eifer und Sorgfalt zusammengetragen; Staudenmaier zeigt dabei
eine reiche Kenntnis nicht nur der historischen Quellen, sondern
auch der neueren, zur Zeit vorliegenden historischen, kirchen-
und staatsrechtlichen Litteratur. Als ein historischer
Höhepunkt erscheint zunächst der Investiturstreit unter Gregor VII.
Sodann Avird besonders Avieder die Geschichte der Konkordate
in der neueren Zeit, soweit sie den Gegenstand berühren, sehr
eingehend behandelt. Seite 424—444 wdrd auch eine ausführliche

Beschreibung des Vorganges der Papstwahl gegeben,
Über der Zusammenstellung des historischen Details stehend
kommt im Eingang der einzelnen Hauptabschnitte auch die
pragmatische Geschichtsbetrachtung zur Geltung in allgemeinen
Überblicken und in der Darstellung der treibenden Ideen in
den einzelnen Perioden: so Seite 56 ff. über den Eintritt der
Germanen in das Christentum ; Seite 95 ff. über die Bedeutung
Karls des Grossen für die mittelalterliche Entwicklung in Kirche
und Staat, über das Kaisertum und das mittelalterliche Papsttum,
über das Feudalsystem und die durch dasselbe beeinflusste
Stellung der Bischöfe des Mittelalters; S. 170 ff. über Gregor VII.
und seine Zeit, über das mittelalterliche Papsttum auf seinem
Höhepunkt. Die Entwicklung des Primats des Bischöfe* atou
Rom Avird Seite 179 ff. im Geiste Möhlers nach dessen „Einheit

der Kirche" gezeichnet. Der Einfluss und Geist Möhlers
ist überhaupt durchgängig zu spüren ; in diesem Geiste tritt
Staudenmaier überall für die Rechte der Kirche ein, auch für
die Rechte der Päpste, wo er diese mit denen der Kirche
identifiziert, in derselben idealen Auffassung des Papsttums, Avie

sie auch diejenige Möhlers Avar. In der Geschichte Gregors VIT.
Aberkennt er nicht, dass dieser kraftvolle Papst Aveiter in die
Rechte der Fürsten und der Bischöfe eingegriffen habe, „als es

ihm in dem Zustande des Friedens gebührt hätte" (S. 190);
aber die durch das heillose Umvesen der Simonie ganz
zerrütteten kirchlichen Verhältnisse haben ein geAvaltsames und
geAvaltthätiges Eingreifen des Papstes zur Besserung der Dinge
zur Notwendigkeit gemacht. In diesem Sinne, Avie Gregor aus
seiner Zeit heraus zu ATerstehen ist, A~erteidigt ihn Staudenmaier
und ist mit seiner Sympathie in dem Kampfe durchaus auf seiner
Seite, in BcArunderung seines kraftA'ollen und zielbeAvussten



— 387 —

Wirkens. Aus der gleichen idealen Auffassung des Papsttums
heraus spricht er sich aber auch rückhaltlos mit Abscheu und
Empörung über persönlich unAvürdige Päpste aus. Die direkten
Eingriffe der Fürsten in den verschiedenen Perioden der
Geschichte Averden nach Billigkeit nach den jeweiligen
Zeitverhältnissen beurteilt und aus diesen da teilweise gerechtfertigt,
wo gute Absicht und gute Wirkung zu konstatieren ist. Nur
in Bezug auf die Geschichte des Orients seit der kirchlichen
Trennung lässt sich die Billigkeit vermissen, so in der ganz
tendenziös gefärbten Darstellung der Geschichte des Photios
(S. 160 ff.), Avobei er eben der im Abendlande herkömmlich
gewordenen Auffassung folgte. — Formell trägt das Buch wohl
teilweise den Charakter einer Erstlingsarbeit an sich ; auf eine

gewisse Ungleichartigkeit der Darstellung macht Staudenmaier
in der Vorrede selbst aufmerksam und entschuldigt sie damit,
class nicht alle Partien, wo es nicht aus sachlichen Gründen
erforderlich erschien, gleichmässig umgearbeitet Avurden ; zur
Zeit der ersten Ausarbeitung war Johannes Aron Müller das
bewunderte Vorbild des jungen Mannes, das er auch in der
Form nachzuahmen suchte, Avährend sich bei der Umarbeitung,
wie schon erwähnt, der Einfluss Möhlers stärker geltend machte,
besonders durch dessen atoii Staudenmaier so sehr bewundertes
Werk: „Die Einheit der Kirche." — So hat sich merkwürdiger-
weise der so vorzüglich für spekulatiA_e Theologie veranlagte
Theologe mit einer Arbeit in die gelehrte Welt eingeführt,
deren Gegenstand dem Gebiete seiner eigentlichen Begabung
ferner liegt: aber er hat sich, wenn auch das Buch seine Mängel
haben mag, mit demselben in einer Weise eingeführt, die dem
Adelleicht genialsten Schüler Möhlers Ehre macht. ')

Das selbstgeAvählte Thema der ZAveiten litterarischen
Arbeit Staudenmaiers, die zum Teil schon vor dem erstgenannten
Buch im Druck erschien, ist ein solches, A'on dem man
begreift, wie es einen Geist von seiner Art und Anlage anziehen
musste. Es war dies die Abhandlung: „Der Pragmatismus der
Geistesgaben oder das Wirken des göttlichen Geistes im Menschen
und in der Menschheit", die teilweise im Jahrgang 1828 der
Theologischen Quartalschrift erschien, vollständig als Buch

') Möhler selbst spricht später, bei Gelegenheit der Recension von Staudenmaiers

Erigena, von seinem ersten Buche als „seiner gelungenen, sehr gelehrten
Geschichte der Bischofswahlen". (Theol. Quartalschrift 1834, S. 470.)



— 388 —

1835. Über Veranlassung und Absicht dieser Arbeit sagt Staudenmaier

in der Vorrede des Buches folgendes : „Als ich im Herbste
des Jahres 1826 nach A^ollendeten akademischen Studien ATor

dem Priesterseminarium angekommen war, um in ihm zum
Geistlichen mich ATollends auszubilden, schienen mir über der
Pforte des Hauses die Worte des Herrn an seine Apostel wie
in Flammenschrift entgegen zu leuchten : » Ihr habet mich nicht
erwählt, sondern ich habe euch ericählt und bestimmt, class ihr
hingehet und P'rucht bringet, und eure Frucht bleibe. « Diese
Worte, schwer an Inhalt, waren geeignet genug, zu ihrer
tiefern Betrachtung den Geist einzuladen und insbesondere die
Sendung näher zu erwägen, die jedem Priester in seinem Berufe
von Gott geworden ist. Je unabweisbarer zu einer solchen
Betrachtung mich schon der Eintritt in das Seminarium
aufgefordert hatte, und je mehr sie durch die Natur der Sache
sich empfehlen musste, um desto eifriger gab ich mich ihr hin
und brachte die Resultate der Meditation zu Papier, nichts
weniger, als in der Absicht, sie zu veröffentlichen. Aber je
weiter die Betrachtung fortschritt, desto mehr fühlte ich mich
gedrungen, über die göttliche Berufung und Sendung im
allgemeinen zu meditieren und die Worte des Apostels zur Grundlage

des Ganzen zu machen : » Es sind mancherlei Gaben, aber
es ist nur Ein Geist; es sind mancherlei Amter, aber es ist nur
Ein Herr; es sind mancherlei Kräfte, aber es ist nur Ein Gott.
der da icirket Alles in Allen.« Gabe aber, Beruf und Kraft sind,
das musste mir bald deutlich Averden, miteinander in
demjenigen von Gott selbst verliehen und angekündigt, Avas wir
Individualität nennen; so wie hiiiAviederum die Individualität
erst dann recht in ihrer wahren Bedeutung erscheint, wenn
sie nach dem betrachtet Avird, Avas sie nach der Anschauung
der heiligen Schrift ATon Gabe, Beruf und Kraft aus Gott ist.
War mir einmal die Bedeutung der Individualität klar
geworden, so brachte es das eigene Interesse des Gegenstandes
mit sich, das Wesen der Individualität durch all ihre Erscheinungen

hindurch zu ATerfolgen, um sie sofort in denselben zu
ihrer Selbstoffenbarung zu bringen und in dieser darzustellen.
Denn Gott, der Allen Leben und Odem und Alles gegeben hat,
der hat auch die bestimmten Zeiten und die Grenzen der
Wohnungen der Menschen festgesetzt, Apostelg. XVII, 26, d. h. er
hat das Leben der Völker geordnet, in welchem eben so viele



— 3S9 —

Individualitäten A*or uns hintreten, Aveil die Nationalität nur die
Individualität des Volkes ist. Dieselbe Individualität trat auch
in den ATerschiedenen Temperamenten hervor, in den Geschlechtern

u. s. av\ Ist erst nur das IndiAdduelle recht erkannt und
begriffen, so wird das Allgemeine um so leichter zu begreifen
sein ; daher sich denn auch die Betrachtung auf dieses Avich-

tige Verhältnis Averfen musste. Ich liess mich die Mühe nicht
verdriessen, alle Zeit, die mir die Vorbereitung auf meinen
Beruf übrig liess, in jenem Einen Seminarsjahre auf die
allseitige Durchführung des IndiAddualitätsprinzips zu ATenvenden

und, AAde die Einleitung sagt, die Aufgabe zu lösen, Avie der
Mensch sich als individuelle, freie und bewusste Persönlichkeit,
als besondere göttliche Offenbarung und als lebendiges Glied des

göttlichen Reiches zu begreifen habe. An dieser Durchführung
lag mir um so mehr, je Aveniger sie in der angedeuteten Weise
Arorher stattgefunden hatte, und je deutlicher mir das grosse
praktische Moment der Lehre von den Geistesgaben in die
Augen gefallen Avar." — Auf Veranlassung eines seiner
ehemaligen Lehrer, Avie die Vorrede weiter erzählt (wohl Herbst,
dem das Buch geAvidmet ist), dem Staudenmaier den ersten
Entwurf vorgelegt hatte, arbeitete er denselben zur Veröffentlichung

in der Theologischen Quartalschrift aus, avo die
Abhandlung dann jedoch „nicht ganz so, Avie sie geschrieben
war", erscheinen konnte, sondern nur teilweise, da sie einen zu
grossen Umfang angenommen hatte. Die günstige Aufnahme
der Arbeit beAvog ihn, sie später noch „in der ganzen und
daher auch Avahren Gestalt erscheinen zu lassen". Dies
geschah aber, da ihn inzAAdschen andere Arbeiten beschäftigten,
erst nach mehreren Jahren (Tübingen 1835), nachdem inzAvischen
schon ein paar von seinen Avissenschaftlichen Hauptwerken
(Joh. Scotus Erigena, Encyklopädie) erschienen Avaren. Gleichwohl

entschloss er sich nicht dazu, die Schrift Aron neuem
umzuarbeiten, sondern wollte sie so lassen, wie er sie A7or acht
Jahren geschrieben hatte, da er an den Gedanken nichts
ändern Avollte und sich des „jugendlichen Gepräges" in der Form
nicht zu schämen brauchte, da er vielmehr gerade auch den
frischen Hauch jugendlicher Begeisterung, aus der das Ganze
heivorgegangen war, nicht A'erwischen Avollte. Die Vergleichung
der beiden Texte zeigt denn auch, dass die in der Quartalschrift

zuerst gedruckten Stücke fast durchgängig Wort für Wort



— 390 —

identisch sich im Buche wiederfinden. Was das Buch mehr
enthält, gehört jedenfalls zum weitaus grössten Teil ebenfalls
der ersten Niederschrift an und giebt weitere Ausführungen,
die, wie oben erwähnt, vom ersten Druck ausgeschlossen werden
mussten, der des Raumes Avegen nur diejenigen Stücke
umfassen konnte, welche den eigentlichen Hauptgedankengang
weiterführen.J) Einzelnes ATon den Stücken, die das Buch mehr
enthält, kann Avohl auch der spätem Zeit angehören ; doch
dürfte dies schwer im einzelnen auszuscheiden sein. Selten ist
in den gemeinsamen Stücken einmal etwas im Ausdruck
geändert, und dann etwa in der Absicht, einen schwärmerisch
unklaren, an Pantheismus anklingenden, wenn auch nicht in
solchem Sinne gemeinten Ausdruck durch einen korrekteren
zu ersetzen, so gleich im Eingang. In dem Streben, „jedem
Missverständnisse und jeder Missdeutung" in diesem Sinne

„schon zum A'oraus vorzubeugen", wo etAva noch formelle
Unklarheiten dieser Art stehen blieben, ist auch der Zusatz S. 15 ff.
wohl neu beigefügt, der allen Pantheismus entschieden
ablehnt.

Der Gedankengang des Werkes ist der folgende : Die
Einleitung (S. 1—23) handelt über das Christentum als Leben, den

heiligen Geist als Lebensprinzip des christlichen Lebens, die
Verschiedenheit der Gaben des Geistes nach I. Kor. 12, 4 —6,

') Es entspricht Quartalschrift S. 389—407 dem Buch S. 1—23. (Darin
als Zusätze, abgesehen von ganz kleinen: S. 9 Mitte — 10 Absatz; S. 15 Absatz
bis 18 letzter Abs.; S. 19 letzter Abs. — 20 Abs.; S. 21, Z. 2 v. u. — 22,
1. Abs. ; S. 22, Z. 3 v. u. — 24, 1. Abs.) Quartalschrift S. 407—432 Buch
S. 105 — 135. (In der Quartalschrift also an anderer Stelle als im Buch. Im
letzteren ist weiter ausgeführt S. 105—109. Zusätze : S. 111, Z. 2 v. o. — Z. 2

v. u.; S. 120, Z. 8 v. o. — 121 Abs. ; S. 128, Z. 7 v. u. — 130 Abs. ; S. 133 Mitte
bis 134, Z. 11; dazu am Schluss dieser Partie S. 135, letzter Abs. — 139 oben.)

Quartalschrift S. 60S—610 Buch S. 24—105. (Mit umfassenden Zusätzen :

S. 29 Mitte — 48 oben ; die Besprechung der alten Völker S. 48 ff. viel weiter

ausgeführt; zuerst im Buch das über die neuern Völker Gesagte, S. 55 Mitte
bis 103, Abs. 2.) Quartalschrift S. 619—621 Buch S. 139—140. Sodann S. 140,

letzter Abs. — 171 oben zuerst im Buch. Quartalschrift S. 621—640 Buch
S. 171—218. (Mit den Zusätzen: S. 171 Mitte — 175, Z. 2; S. 177, Z. 5 v. u.
bis 178 unten; S. 183, Z. 6 v. u. — 189, 1. Abs.; S. 189, Z. 12 — 190, letzter

Abs.; S. 194, Z. 2 v. u. — 201, 2. Abs.; S. 202, letzter Abs. — 207 Mitte; S. 209,
Z. 2 v. u. —210 Abs.; S. 211, Z. 9 —216, 1. Abs.) Endlich sind die jedenfalls
auch der ersten Niederschrift angehörigen Schlussermahnungen S. 218 ff. auch

zuerst im Buch gedruckt.



— 391 —

und der denselben entsprechenden Ämter, und über Wesen und
Bedeutung der Individualität in diesem Lichte. Sodann werden
zuerst die Verhältnisse betrachtet, die „in gewissem Verstände
IndiAidualitäten bilden helfen" (S. 23), nämlich die Temperamente

„und das Eigentümliche des Lebens der Geschlechter,
der Familien und der Völker". (S. 24—105.) Diese Verhältnisse
werden dargestellt nach dem, Avas sie a*ou Natur sind, und
was sie bei rechtem Gebrauch der besonderen Gaben und
Kräfte für das Reich Gottes sein können. Die Hauptsache in
diesem Abschnitt bildet die Übersicht über die Charaktere
der Völker und ihre A'erschiedenen Gaben (S. 45 ff.), wobei
ausser über ihre Stellung zur christlichen Religion auch viel
Gutes und Schönes über ihre verschiedene natürliche Begabung

gesagt Avird, besonders auch mit Rücksicht darauf, wie
sich diese (bei den neueren christlichen Völkern) in dem Geist
der verschiedenen National-Litteraturen und in der Kunst bei
den A'erschiedenen Völkern äussert, Avenn auch im einzelnen
vielleicht infolge vorgefasster Vorliebe oder Abneigung gegen
ein oder das andere Volk Licht und Schatten nicht überall
gleichmässig A'erteilt sein mögen. Sodann folgt als eigentlicher
Kern der xibhandlung (S. 105 ff.) die Betrachtung der
hauptsächlichsten Offenbarungen des Geistes im Leben, Avie sie zur
Erscheinung kommen in Wissenschaft (Philosophie, Geschichts-
AAissenschafti, Recht, Kunst und Priestertum als einer „Vicrheit
ATon bleibenden, nicht ATorübergehenden Gaben" (S. 105). Im
Anschluss daran Averden die Wirkungen des heiligen Geistes
auch in den andern Berufsarten betrachtet (S. 127 ff.). Ebenfalls

in Verbindung damit wird ein Wort A'on der rechten Idee
und dem ZAveck der Biographie bedeutender Persönlichkeiten
gesagt, und A'on der Nachahmung im rechten Sinne (S. 135 ff.).
Sodann (S. 138 ff.) ATon dem ZusammeiiAvirken der Geister, „dessen
belebende und bildende Kraft die Liebe ist", und von der
Bedeutung der Individualität des Einzelnen für das Ganze der
Menschheit, wrobei der Einzelne, um seine Avahre Bestimmung

zu erreichen, sich ebenso zu hüten hat ATor einer zum
Egoismus gesteigerten Subjekt!Aität, AAie A7or einer falschen Ob-

jektiAität, avo er im Strom der \~on aussen auf ihn AAirkenden
Dinge sich selbst, den eigenen Charakter \Terliert. Es folgt
(S. 150 ff.) eine philosophische Darstellung des Individualitätsprinzips,

mit Eingehen auf die gegensätzlichen Auffassungen



— 392 —

desselben in der platonischen und aristotelischen Philosophie.
S. 171 ff. über die Bedeutung der Individualität auf dem
Gebiete der Religion und der Sittlichkeit. Von der Sklaverei
der Sünde, die den Menschen von seinem wahren Berufe
fernhält: durch falsche Erziehung und falsche Bestimmung von
seiten der Eltern, durch falsche Selbstbestimmung aus
verkehrten Strebungen, und ATon den schlimmen Folgen davon.
Die höchste Entwicklung der Sünde mit der A'ollendeten
Verkennung der Geistesgaben brachte in der alten Welt das Kastensystem

und die SklaA'erei hervor. Im Gegensatz zu allen diesen

Wirkungen der geistigen Unfreiheit Avird Seite 183 ff. atoii der
wahren Freiheit und ihrer Beziehung zum Pragmatismus der
Geistesgaben gehandelt. Es folgt (S. 190 ff.) die „Zeichnung
des idealen Lebens, das in sich abgeschlossen und A'ollendet
ist", Avie sich dasselbe in seiner Vollendung als Charakter
darstellt ; von der Erreichung des in sicli harmonisch A'ollendeten
Charakters und Lebens durch Selbstbeschränkung' und
Selbstüberwindung und durch Thätigkeit (S. 196 ff.), und von der

Vollendung dieses Lebens durch Glauben, Hoffnung und Liebe
(S. 202 ff.). Nach dieser allseitigen Vollendung der Betrachtung
des Besondern Avendet sich zum Schluss die Betrachtung auf das
Ganze (S. 205 ff.), auf den Organismus des göttlichen Reiches
in der Menschheit, in der Einheit der geschaffenen Geister mit
Gott und unter sich durch die Liebe. Den Schluss des Ganzen
machen die praktischen Ermahnungen, die sich aus der ganzen
EntAvicklung ergeben. (S. 218 ff.) — Michelis (Staudenmaierswissenschaftliche

Leistung, S. 3) urteilt über diese beiden Erstlingsarbeiten

Staudenmaiers: „Wie in der Geschichte der Bischofswahlen

ein eingehendes und umfassendes Studium der Geschichte,
so ist in dem Pragmatismus der Geistesgaben die echt
philosophische Tendenz, die Entwicklung der Menschheit in ihrem
inneren Zusammenhange von dem erhabenen Standpunkte des

Christentums aus aufzufassen, ausgesprochen, und beide
zusammen legen ein herrliches Zeugnis ab nicht bloss A*on der
eminenten Begabung Staudenmaiers, sondern auch von dem
reinen und idealen Sinne, in Avelchem in jener schönen und
hoffnungsreichen Zeit der Kandidat des Priestertums das Wesen
und die Aufgabe der Kirche Christi in der Menschheit
aufzufassen angeleitet wurde."



— 393 —

Diesen Arbeiten schliesst sich noch das „Andenken an
Friedrich von Schlegel" an (Theol. Quartalschrift 1832). Es ist
dies kein biographischer Artikel, sondern eine Würdigung der
Bedeutung des am 11. Januar 1829 gestorbenen, Aielseitig her-
A'orragenden Schriftstellers. Staudenmaier hatte, wie seine
frühesten Schriften zu erkennen geben, in seinen Studienjahren
von Schlegels historischen und philosophischen Schriften wie
von seiner spätem Poesie mannigfache lebendige Anregung
empfangen, und so erschien es ihm Avohl als eine Pflicht der
Dankbarkeit, das Andenken des Verstorbenen litterarisch zu
ehren. Dieses lebendige persönliche Interesse zeigt der Avarme
Ton der ganzen Abhandlung. Daher erklärt es sich auch, wenn
er vielleicht geneigt ist, Schlegels Bedeutung nach einzelnen
Seiten zu überschätzen und über seine Schwächen hinwegzusehen.

Dafür hat er aber auch die Avirklichen Verdienste
Schlegels, auch abgesehen Aron seinen, allgemein anerkannten
Verdiensten auf dein Gebiete der Litteraturgeschichte, gerechter
und mit mehr Verständnis gewürdigt, als dies sonst zu
geschehen pflegt, besonders auch seine Verdienste um die christliche

Philosophie in seinen letzten philosophischen Werken,
für Avelche den vulgären Litteraturgeschichtschreibern das
Verständnis fehlt, eben Aveil sie eine Philosophie auf der Grundlage

der positiv christlichen Weltanschauung ATortragen. —
Um den frühesten Entwicklungsgang Schlegels zu ATerstehen,
wird zunächst eine allgemeine Schilderung der Zeit, in Avelcher

er aufwuchs, in religiöser und philosophischer Hinsicht gegeben.
Der Amigäre Rationalismus der Zeit konnte den tiefer
angelegten Geist Friedrich Schlegels so Avenig befriedigen, als ihm
die Kantsche Philosophie, das edelste Erzeugnis der Periode
des Rationalismus, das zu geben ATermochte, was er zunächst
unbewusst suchte, und ebensoAvenig die Nachfolger Kants in
der Philosophie. Was ihn schliesslich zu einer tiefern
Erforschung der Philosophie und des Christentums führte, das AA'ar

zunächst die Beschäftigung mit der Kunst und A'orzüglich mit
der Poesie. (S. 615 ff.) Besonders Avar es Göthe, der den
mächtigsten lebendigen Einfluss auf ihn ausübte; die lebendige Einheit

des geistigen Lebens in seinen A'erschiedenen Richtungen
und „die grosse geistige, Leben zeugende und Leben bildende
Kraft" war es, Avas ihn an Göthe so sehr anzog (S. 618 f.). In
seiner Begeisterung für Göthe, urteilt Staudenmaier selbst, Avar

Revue intern, de Théologie. Heft 18, 1S97. 26



— 394 —

Schlegel nur gerecht, sofern man eben Göthe nur von der einen
Seite betrachtet, nach seinen Verdiensten um Wissenschaft und
Bildung, auch wenn man auf der andern Seite, vom
Standpunkte des Christentums betrachtet, die Weltanschauung, die
sich in Göthes Werken kundgiebt, keineswegs billigt und nicht
verkennt, „dass der Geist, der in Göthes Werken weht, der
christliche gerade nicht ist" (S. 619). S. 620 ff. wird im
allgemeinen der Läuterungsprozess geschildert, durch den die
geistige Entwicklung Schlegels hindurchging, bis seine bessere
Natur aus der Zerfahrenheit und dem sinnlichen Lebensdrang
der jüngeren Jahre sich rettete und sich selber fand. Über
den Wendepunkt seines Lebens, die Konversion zum
Katholizismus, spricht sich Staudenmaier in sehr würdiger Weise
folgendermassen aus (S. 625 ffV : „Nur das einzige drängt der
Geist an diesem Orte auszusprechen, dass Friedrich ATon Schlegel
dieses Übertritts Avegen jene Avürclelose Anfeindung nicht A'er-

diente, die ihm atoii mehreren Seiten wirklich geAvorden ist.
Schon deswegen nicht, Aveil er ja dadurch einen Akt seiner
christlichen Freiheit ausübte, die ihm jene gerade am AA'enigsten
A^erkümmern sollten, \Ton Avelchen jene Anfeindung ausgegangen
ist. Er selbst hat sich in keiner Schrift dadurch zu rechtfertigen

gesucht, dass er die A^erlassene Kirche mit Schimpf und
Schmähworten überhäufte, wie es leider atoii mehreren
geschehen ist, die ihr Bekenntnis Avechselten. Überhaupt hat er
sich in dieser Beziehung mit sehr Adel Würde benommen. Man
lese nur das, Avas er in seinen Vorlesungen über neuere
Geschichte und in seiner Philosophie der Geschichte, avo er not-
Avendig vom Protestantismus sprechen musste, über diesen
vorbringt! Es geschieht mit so Aiel Anerkennung, als man nur
von einem Katholiken zu erAvarten berechtigt ist; mit so viel
Ruhe, so viel Ernst, Schonung, Unparteilichkeit, dass er schon
deshalb und ohne Rücksicht auf das andere alles Lobes würdig
ist. Die Polemik war ihm etAvas ganz Fremdes; sein stetes
Sehnen ging nur auf den Frieden, und zwar den wrahren und
viel tieferen Frieden, als er A^on Aielen geAvünscht oder auch
nur erkannt wird.... Nur das eine möchte ich nahe legen,
dass Friedrich A7on Schlegel desAvegen, dass er konsequent
verfolgte, was er für das Rechte hielt, etwras anderes verdient als
Tadel, der in dieser Beziehung nur den Inkonsequenten
gebühren kann. Im ganzen aber möchte ich den Wunsch meines



— 395 —

Herzens ausdrücken, jene, die eine Kirche verlassen und zu
einer andern übergehen, Gott und ihrem Gewissen zu
überlassen. Schweigen sie, so sollen auch wir, die wir nicht in
das Herz sehen, schweigen. Geben sie Gründe an, so prüfen
Avir sie und halten Gründe entgegen. Aber alles mit Ruhe und
Besonnenheit, für das Interesse der Religion und der christlichen

Wahrheit, und so, dass wir die Liebe nicht verletzen, denn
wrer diese verletzt, kann ja ohnehin keinen Anspruch darauf
machen, dass er den christlichen Geist habe; Aver aber diesen
nicht hat, ist zum Aroraus nicht berechtigt, in Sachen des christlichen

Geistes zu urteilen." — Schliesslich Averden Schlegels
Leistungen im besondern betrachtet und beurteilt, auf den A-erschie-
denen Gebieten seiner \ielseitigen Thätigkeit, als Dichter (S. 627 ff.),
Kritiker (S. 632 ff.), Historiker (S. 636 ff.), Philosoph (S. 641 ff.) und
christlicher Weiser (S. 646 ff.). Nach seiner Bedeutung für die
Philosophie, die er in seinen letzten Schriften A'on einer Avahren
Theorie des BeAAmsstseins aus auf christlichen Prinzipien
aufbaute (S. 643 ff.), beurteilt ihn Staudenmaier als einen Vorläufer
der von ihm, Avie in einem spätem Abschnitt zu behandeln ist,
sehr hochgeschätzten Güntherschen Philosophie (S. 650). Auf
den ganzen Entwicklungsgang Schlegels Avendet Staudenmaier,
„mit Hinsicht auf seine tiefe Sehnsucht und auf sein rastloses
Streben" nach der Wahrheit, das Wort des hl. Augustinus an
(Confess. I, 1) : Tu fecisti nos ad Te, et inquietum est cor
nostrum, donee requiescat in Te (S. 647).

Abgesehen von den angeführten grösseren Arbeiten
bestehen die Arbeiten der ersten Giessener Jahre, ATor dem Her-
ATortreten der ersten grossen Werke im Jahr 1834 und A'or der
gleichzeitigen Begründung der Giessener Jahrbücher, in Beiträgen
zu der \Ton seinem Freunde Sengier herausgegebenen „Kirchenzeitung"

und „Religiösen Zeitschrift" und einzelnen Recensionen
in der Tübinger Quartalschrift. In diesen ersten Jahren hat
sich Staudenmaier auch noch mit kirchenhistorischen
Gegenständen beschäftigt. Hierher gehört der Aufsatz über die Wal-
denser in Senglers Kirchenzeitung 1832, der weniger die
Geschichte der Waldenser im besondern A7erfolgen, als ihren Geist
charakterisieren will, „um aus ihm ihr Verhältnis zu Kirche
und Staat zu begreifen". Staudenmaier spricht hier besonders
auch über das Prophetentum in den Sekten und sodann über
die Ursache und Veranlassung der Sektenbildung im Mittel-



— 396 —

alter. Mit unbefangenem historischem Sinn erklärt er das
Hervorgehen Aron Sekten, wenigstens a^oii solchen wie die Wal-
denser, die sich nicht Avie andere aus pantheistischer Schwärmerei,

überhaupt zunächst nicht aus dogmatischen Gründen,
sondern aus Gründen des kirchlichen Lebens zuerst Aron der
Kirche getrennt haben, mit daraus, dass zu einer Zeit die
Organe der Kirche ihr Amt nicht erfüllten, wie sie sollten, so
dass sich manche unbefriedigt fühlten. Die Vorsteher der Kirche
sollen deshalb aus solchen historischen Erscheinungen lernen,
„Avie wenig es fromme, und Avie schlimme Folgen es bringe,
wenn das Lehramt nicht mit aller Strenge und mit aller
Salbung verwaltet wird, Avenn die heiligsten Bedürfnisse durch die
Priester der Religion unbefriedigt bleiben". (S. 332.) Und als
Schlussgedanke des Artikels (S. 334): „Aus dem Ganzen Avird

hervorgehen, welch grossen Beruf der Priester zu erfüllen habe,
wenn er ein solcher in jeder Hinsicht sein will. Möge er seine
wahre Stellung im Reiche Gottes nie vergessen." — Die, AAie

oben (S. 370) erwähnt, bisher irrtümlich Möhler zugeschriebene

Abhandlung über die Quäker in Bd. 34 (1829) des
Katholik stellt deren Geschichte und Lehre dar und prüft diese
Lehre im Verhältnis zur positiven Lehre der Kirche und auf
der andern Seite zum modernen Rationalismus.

Auch zur neutestamentlichen Exegese hat Staudenmaier in
diesen Jahren kleinere Beiträge geliefert, speciell zum Römerbrief,

über den er im Sommer 1831 ausserordentlicher Weise
Vorlesungen hielt (vgl. Senglers K.-Z. 1831, S. 461), was ihn
veranlasste, seine Erklärung einzelner Stellen auch in der
genannten Zeitschrift mitzuteilen. v) — Die Abhandlung über die

') Xach der Einleitung a. a. 0. hatte er eine grössere Anzahl von solchen
einzelnen Abhandlungen vorgesehen, als wirklich erschienen sind, und wollte er
zum Schlüsse „versuchen, in Kürze den Lehrbegriff Pauli zusammenhängend zu
geben, so weit er in diesem gewiss allseitigen Briefe dieses Apostels ausgesprochen
ist" ; diese Absicht hat er ebenfalls nicht ausgeführt. In der von Sengler am

Anfang des Jahrgangs 1832 in einem besondern Blatte veröffentlichten vorläufigen
Anzeige der für den Jahrgang in Aussicht genommenen Aufsätze sind noch eine

grössere Anzahl Aufsätze und Recensionen von Staudenmaier in Aussicht gestellt,
von denen das AVenigste erschienen ist. ATon jer darunter angekündigten
„Entwicklung der protestantischen Dogmatik von Luther und Calvin bis auf
unsere Zeit" erschienen in der Religiösen Zeitschrift 1833 die beiden ersten
Abschnitte unter dem Titel: „Die protestantische Dogmatik in ihrer geschichtlichen
Entwicklungf diese weitausholende Abhandlung kam aber über die Einleitung



- 397 —

Verklärung Christi in Bd. 33 (1829) des Katholik handelt von
Gesetz und Prophetentum als Vorbereitung auf Christus und
von der Erfüllung beider in Christus, Avie sie in der Verklärung
dargestellt ist. In der Verklärung ist „vorbildlich alles
enthalten, was die gesamte heil. Schrift von Christus aussagt".
(S. 282.) — Was St. aber hauptsächlich Avährend der Zeit
arbeitete, das zeigen die im Jahre 1834 zusammen erscheinenden
beiden grossen Werke, die Encyklopädie und das Buch über
Joh. Scotus Erigena. Ausserdem bezeugten aber seine intensive
Beschäftigung mit philosophischen und spekulativ-theologischen
Studien die in den vorausgehenden Jahren veröffentlichten dahin
gehörenden Arbeiten, neben den umfangreichen Recensionen in
den Jahrgängen 1831—1833 der Theologischen Quartalschrift
besonders auch die 1830 erschienene grössere Abhandlung
über die Lehre vom göttlichen Ebenbilde. Doch sollen diese

Arbeiten, insofern sie auf die späteren grossen dogmatischen
und religionsphilosophischen Werke Staudenmaiers hinweisen,
im Zusammenhang mit diesen in den folgenden Abschnitten
betrachtet Averden. — Der Aufsatz „über das katholische Kirchenjahr"

in Senglers Kirchenzeitung' 1831 giebt die Grundzüge des

späteren schönen Werkes: „Der Geist des Christenthums."
Zu erwähnen ist hier noch die Verteidigung der Giessener

katholisch-theologischen Fakultät gegen den gehässigen
Vorwurf eines anonymen Gegners, dieselbe sei „ein der Kirche
feindseliges Institut", in Senglers Kirchenzeitung 1831, Nr. 138.

Staudenmaier ATerteidigt im Zusammenhang die theologischen
Fakultäten überhaupt statt der A'on dem anonymen Gegner
be\-orzugten theologischen Specialschulen, die, avo sie ausser
Kontakt mit einer Universität stehen, den Zöglingen nicht die

Möglichkeit einer gleich umfassenden Avissenschaftlichen Bildung
geben können. S. 552 : „In unserer Zeit kann und darf der
Katholik gerade am Avenigsten der Wissenschaft entbehren,

nicht hinaus; der erste Artikel enthält nur allgemeine und prinzipielle Erörterungen,

ohne die specieile Anwendung auf den Protestantismus, und der zweite
Artikel giebt als historische Einleitung eine Darstellung der kirchlichen Zustände

vor der protestantischen Reformation des 16. Jahrhunderts; von der Behandlung
des eigentlichen Themas ist nichts mehr erschienen; ebenso wenig die für Senglers
Zeitschrift wiederholt angekündigte Darstellung der Geschichte der katholischen
Dogmatik; in anderer, knapperer Form, als es hier wohl geschehen wäre, ist
später beides in der Einleitung in die Dogmatik bebandelt.



— 398 —

wie dieses überhaupt nie der Fall sein soll. Wer die Gründe
hieiwon nicht einsieht, der sieht überhaupt nichts ein. Und
Avas ist für die Geistlichen mehr zu Avünschen, als dass sie
deutliche Begriffe und eine wohlbegründete Überzeugung von
der Wahrheit und Göttlichkeit ihrer Religion mitbringen zur
Verkündigung des Evangeliums und zur freudigen Ausübung
ihres wohlaufgefassten und tieferkannten schweren Amtes Was
AAird jener leisten, der sich atoii dem Winde der Lehre hin und
her treiben lässt? Wer AAird vor einem philosophischen Systeme
die Flügel nicht sinken lassen, wenn er es nicht kennt, Avenn

er überhaupt keine philosophische Bildung hat? Der Theologe
kann und soll zugleich Philosoph sein, soAveit beides miteinander

A'ereinigt Averden kann, denn dann, auf dem Christentum
und auf dem klaren Erkennen desselben unerschütterlich ruhend,
wird er nil admirari ; und darum ist es etwas Grosses. Die
grössten Lehrer der Kirche haben Aron jeher gesucht, die
Philosophie mit dem Christentum auszusöhnen. Warum soll dieses
nicht auch jetzt noch der Fall sein?"

Prof. Dr. F. Lauchert.
(Fortsetzung folgt.)


	Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt

