Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Le christianisme de Lamennais d'aprés ses écrits de 1834 a sa mort
(1854)

Autor: Chrétien, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403383

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE

CHRISTIANISME DE LAMENNAIS

D’APRES SES ECRITS DE 1834 A SA MORT (1854).

I

L’encyclique Singulari nos, qui parut en juillet 1834, con-
damna les écrits de L.amennais; mais on ne peut dire absolu-
ment ni que Lamennais ait été personnellement excommunié,
ni qu’il ait rompu formellement avec 1'Eglise a partir de
cette condamnation.

Voici ce qu’il écrivit & la comtesse de Senfft, le 20 juil-
let 1834, cinq jours aprés l'apparition de l'encyclique: «Ne
craignez pas que je sois abattu par le nouveau coup qui me
frappe; j'en suis affligé sans doute, mais bien moins pour moi
que pour ceux qui se sont faits si gratuitement mes persécu-
teurs. Je gémis qu'un pouvoir que jai tant aimé, que je res-
pecte toujours, soit descendu a4 un pareil exces d’ignominie....
Pense-t-il que le monde qui cingle avec une ardente espérance
vers l'avenir que Dieu lui prépare, repliera les voiles 4 sa
parole et rentrera pour jamais dans le passé? Pense-t-il qu'il
lui soit donné d’arréter le temps et les effets du temps?
Pense-t-il enfin que moi chétif, pleinement soumis dans 'ordre
religieux, je me croie délié dans 'ordre temporel des devoirs
les plus sacrés, parce qu'il se figure que tel est l'intérét de
sa politique? Il se trompe s'il a cette pensée. Jusqu'an dernier
soupir, je vesterar chrétien, mais je resterai homme aussi, et
quel moyen d’étre l'un sans l'autre? Je couvrirai de mon
silence, aussi longtemps qu’'on me le permettra, les faiblesses



— 388 —

et les injustices dont je serai seul victime; j'étendrai mon
manteau, en détournant les yeux, sur la nudité de mon pére,
mais je ne trahirai point 'humanité..... Je saurai, Dieu aidant,
faire en sorte que mon nom, pur de toute honte, n’ait point a
rougir de ses cicatrices devant la justice de I'avenir.»

Il écrivit 2 M. le marquis de Coriolis, le 27 juillet: « Quant
a moi, je garderai provisoirement le silence, je ne mentirai
point & ma conscience ni a mes convictions, et je laisserai
pour ce qu'il est, sans en dire un mot, un acte qui n'a d’ail-
leurs, selon les principes catholiques, aucune autorité de juge-
ment doctrinal, et que les théologiens & Rome méme regardent
uniquement comme l'expression de l'opinion personnelle de
Mauro Capellari. »

A M!te de Luciniere, le 2 aofit: «Vous vous trompez en
me supposant des troubles de conscience au sujet de l'ency-
clique du pape; je n'en éprouve pas l'ombre et mon projet
est bien de recomumencer a dive la sainte messe dés que j'au-
rai 'assurance de n’étre pas chassé du seul asile que j'aie en
ce monde par une interdiction publique.»

A Mme de Senfft, le 20 aofit 1834: «Un de mes amis,
homme d'un rare esprit et d'une conscience timorée au dela
de ce que la raison autorise & mon avis, m’écrivait derniére-
ment au sujet de Uencycligne: « fe comprends tres clairement
que pouyr étre catholiqie comme le pape l'ordonmne, il faut
venoncer a étre citoyen el méme @ étre homume, mais obéir ¢tant
le plus sir, je me résigne, quoi qu’il m’en cofite, & ce sacri-
fice.» Et le genre humain s'y résignera-t-il également? Treés
certainement non. Si c'est 14 le dernier mot de la papauté, il
marquera la derniére heure du catholicisme, tel qu'il est
aujourd’hui constitué. Proscrire tout ensemble et 'action sociale
et la philosophie, la pensée, la discussion, c’est proscrire
I'amour, lintelligence, la volonté; c’est faire le vide dans le
monde et aucun étre ne vit dans le vide..... Quand le Fils de
Dieu est venu sauver sa pauvre créature déchue, il s’est fait
homme et non pas brute, et comment la brute serait-elle un
membre du Christ? »

Nous ne nous étendrons pas sur les Affaires de Rome,
qui ne font que narrer, comme le nom l'indique, tout ce que
nous savons déja. Ce livre, qui parut en 1837, est un chef-
d’ceuvre de style; nous n'avons pas a l'étudier & ce point de



— 339 —

vue puisque nous nous bornons ici & scruter la pensée théo-
logique de Lamennais. Il se terminait ainsi: « Je désire qu’on
regarde ce court écrit comme destiné a clore la série de ceux
que j'ai publiés depuis vingt-cinq ans. J'ai désormais des de-
voirs plus simples et plus clairs. Le reste de ma vie sera, je
I'espere, consacré a les remplir selon la mesure de mes forces.
Il n'est demandé a personne rien de plus. Qu’on ne s’y trompe
pas: le monde a changé¢, il est las des querelles dogmatiques.
Le génie de la dispute, qui a ébranlé tant de vérités, n’en
affermit jamais une seule.»

En rapprochant le mot dogmatigie des mots querelle et
dispute, Lamennais a montré une fois de plus qu'il attribuait
au mot dogme le sens que lui donnent les incroyants et méme
encore beaucoup de protestants, & savoir, non pas la doctrine
enseignée par le Christ, mais la doctrine, souvent contradic-
toire, des théologiens, leurs gquerelles et leurs disputes. Clest
ainsi également qu'il a donné au mot catholicisme non son sens
exact, mais le sens ordinaire de catholicisme romain, que lui
donnent les catholiques-romains et méme encore beaucoup de
protestants. Mais, tout en combattant les querelles sur le dogme
et méme les formules dites dogmatiques, Lamennais n’a jamais
voulu combattre la vraie doctrine chrétienne. En outre, nous
attirons particulierement l'attention sur les paroles suivantes,
qui, & preés de quarante ans d'intervalle, étaient comme la
prédiction de I'avénement de l'ancien-catholicisme, de son his-
toire depuis vingt-sept ans et, Dieu le veuille, de son succes
définitif:

«Le monde qui maintenant semble méconnaitre le chris-
tianisme, reviendra a Iui, car c’est lui qui agite le monde:
Mens agitat molem. Mais si les hommes pressés de 'impérieux
besoin de renouer pour ainsi dire avec Dieu, de combler le
vide immense que la religion, en se retirant, a laissé en eux,
redeviennent chrétiens, qu'on ne Simagine pas que le christia-
nisme auquel ils se rvattacheront puisse éire jamais celui qu'on
leur présente sous le mwom de catholicisme (vomain)..... Ce ne
sera rien non plus qui ressemble aw protestantisme, sytéme
batard, inconséquent, étroit, qui, sous une apparence trom-
peuse de liberté, se résout pour les nations dans le despo-
tisme brutal de la force et pour les individus dans 1'égoisme.
— Nul ne saurait prévoir comment s'opérera cette transfor-



— 360 —

mation ou, comme on voudra l'appeler, ce mouvement nou-
veau du christianisme au sein de 'humanité; mais il s'opérera
sans aucun doute, et de grandes masses d’hommes y seront
entrainécs, non par une impulsion soudaine, ce qui ne serait
qu'un signe de perturbation passagere. Ce sera d'abord commne
un point qu'a peine on apercevra, une faible agrégation dont
on se rira peut-étre. Fen a peu ce point s'étendra, cette agré-
gation se dilatera, on v affluera de toutes parts, parce qu’elle
sera un refuge a tout ce qui souffre et dans I'dme et dans le
corps, et Uhumble plante deviendra un arbre dont les rameaunx
couvriront la tevre et sous le feuillage duguel viendront sabri-
ter les oiseanx du ciel. Voila ce que nous n'hésitons point a
annoncer avec une conviction profonde. Ceux qui se flattent
de ramener le genre humain en des voies qui le détournent
de son but, se trompent bien dangereusement. Mais il faut que
ce qui doit arriver arrive ¢t que chacun aille ol il doit aller.
Gloire & Dieu dans les hauteurs des cieux et Paix ici-bas aux
hommes de bonne volonté!»

Nous ne suivrons pas Lamennais pas a pas dans ses
¢crits purement politiques et sociaux: nous ne ferons, lorsqu'il
y aura lieu, qu'en extraire la pensée théologique, qui seule ici
nous occupe.

Dans son ZLivre die Peuple (1837), Lamennais recommande
de ne pas confondre la religion avec les diverses formes exté-
rieures qu'elle revét. «Celles-ci, dit-il, imparfaites, infirmes,
vieillissent et passent; ceuvres de l'homme, elles meurent
comme Iui. Le temps use l'enveloppe du principe divin, mais
il n'use point le principe divin.» — «Vous étes nés chrétiens,
dit-il aux enfants du peuple; bénissez-en Dieu. Ou il n’est point
de vraie religion, ou le christianisme, religion de 'amour et
de la fraternité, de l'égalité, d'ou dérive le droit comme le
devoir, est la vraie religion.» Dans ce Livre du Peuple, il se
montre sans doute fort attaché a la revendication des droits
du peuple, mais il tient plus encore a lui enseigner les devoirs
qui découlent de ses droits, et c'est dans la religion seule qu'il
trouve le principe et le moyen de ce perfectionnement indi-
viduel et social qui lui parait la fin derniére de I'humanité.

Nous ne voyvons rien, ni dans sa ZPolitique a l'usage du
Peuple (1838), publiée d’abord en articles dans le Monde, ni
dans son FEsclavage moderne (1839), ni dans Le PFays et le



— 361 —

Gouvernement (1840), nous ne voyons rien, disons-nous, qui révele
une modification dans la pensée de Lamennais: elle reste tou-
_jours chrétienne. «Ce que veut le peuple, dit-il, Dieu Iui-méme
le veut; car, ce gue veut le peuple, c'est la justice, c'est
Uordre essentiel, éternel, c’est 'accomplissement dans 'huma-
nité de cette sublime parole du Christ: «Qu'ils soient un, mon
Pere, comme vous et moi nous sommes un.» La cause du
peuple est donc la cause sainte, la cause de Dieu. (Esclavage
moderne.)»

Nous trouvons dans des termes divers les mémes asser-
tions dans Le Passé et U'Avenir du Peuple (1841), et dans
Une Voix de Prison (1846). 11 termine ainsi le premier de ces
opuscules: «Hommes du peuple, gardez-vous des systémes
trompeurs qui vous détourneraient des voies naturelles,
providentielles, divines: loin de soulager vos maux, ils les
aggraveraient... On ne lutte point sans douleur contre la na-
ture et contre Dieu, et toute loi violée renferme en soi la
punition inévitable de sa violation méme.» — Et dans Une
Voix de Prison.: «Celui qui a fait le monde et le remplit de
lui-méme, seul peut remplir le vide immense qu'il a creusé en
moi. »

Est-il besoin de prouver longuement, en regard de ces
textes, que Lamennais, en 1846, a gardé toute la vigueur
de sa foi religieuse? Or, il l'a dit plus haut, s'il est une
vraie religion, c’est le christianisme. Donc Lamennais est
chrétien.

L' Esquisse d'une Philosophie parut de 1841 a 1846, Clest
le plus grand ouvrage de Lamennais, et celui qui nous révéle,
sinon de la facon la plus précise, du moins de la facon la
plus étendue, sa pensée théologique. «Jusqu'a 1'époque, dit-il,
ou Rome exigea de moi un acte qui, & tort ou & raison, bles-
sait ma conscience, je m'¢tais appliqué, avec le soin le plus
attentif et la sincérité la plus parfaite, a2 me renfermer dans
les limites de la plus stricte orthodoxie, ne me permettant pas
en dehors de ces doctrines enseignées, aucun examen dont
ces doctrines mémes ne fussent le dernier critérium. Mais
quand je me vis contraint de renoncer a ce dernier critérium
ou a ce que ma conscience me représentait comme un devoir
sacré, je dus, pour sortir de 'anxiété oll me jetait cette oppo-
sition douloureuse, sonder les bases de lautorité qui avait été

Revue intern, de Théologie, Heft 18, 1897, 24



)0

62 —

(=

e

ma regle jusque-la. Je le fis avec une bonne foi dont on ne
m'Otera pas le sentiment, qui fait ma paix; je le fis par écrit
et mon unique réponse aux attaques passionnées dont je n'ai
cessé d'étre l'objet depuis quatre ans, sera de publier les
Réflexions écrites pour moi seul originairement, qui, avec celles
qu'on peut lire déja dans 1'Esquisse d'une Philosophie, ont dé-
terminé mes convictions présentes, »

Jules Simon a écrit dans la FHevwe des Deux Mondes :
«Qui ne voit au premier coup-d'eil, en lisant 1'Esquisse,
qu'elle a été concue dans un point de vue catholique, auquel
il a fallu, bon gré mal gré, substituer la raison..... 11 ne sera
jamais facile de faire admettre 1'unité d'un systéme de philo-
sophie qui va de saint Anselme & Jean-Jacques Rousseau, et
qui s'appuie sur le dogme de la Trinité pour arriver a la théo-
rie du progres indéfini.» Nous n’avons pas a réfuter ici Jules
Simon dans son appréciation. Nous enregistrons seulement son
témoignage. Le point de vue de V'Esquisse est catholique :
Lamennais s'y appuie sur le dogme de la Trinité. Donc il est,
en 1846, chrétien et catholigue, du moins dans le sens le plus
large de ces dénominations.

M. Feélix Ravaisson, dans son Rapport sur la Philosophic
en France air XIX® siecle, écrit: « N'est-ce rien pour ceux qui
croient aux conceptions métaphysiques que d'essaver de faire
voir comment, soit dans l'ordre physique, soit dans l'ordre
moral, tout est composé de principes identiques, lesquels ne
sont autres que les éléments nécessaires d'un premier et grand
principe de l'étre absolu et infini, Dieu?» — Et, plus loin,
critiquant Lamennais, il remarque que les principes dont tout
le reste dépend ou devrait dépendre, ne sont peut-étre pas
puisés a leur vraie source, ni scientifiquement déduits: «C'est
de la foi catholique que Lamennais a tiré ces premiers prin-
cipes, mais la critique a laquelle il les soumet est trop rapide
pour étre suffisante.» Nous n'avons pas a justifier Lamennais
de cette derniere critique, qu’elle soit fondée ou non; nous
pouvons néanmoins conclure que non seulement Lamennais
resta toute sa vie un ferme croyant en Dieu, mais encore que
son christianisme, voire son catholicisme, pénétra sa philoso-
phie et fixa ce qu’il appelle lui-méme, en 1846, ses convictions
présentes.



— 363 —

Et M. Paul Janet écrit & son tour, dans son FEtude sur la
Philosophie de Lamennais: « Une ontologie, une théologie, une
cosmologie, une anthropologie, une esthétique, une philosophie
des sciences, telles sont les différentes parties de son ccuvre
magistrale... Une conception aussi vaste, d'une pensée large
et compréhensive, d'une forme noble et sévere, sans déclama-
tion ni violence, de l'esprit philosophique le plus libre et asso-
cié aux convictions spiritualistes les plus hautes, c'est 1a cer-
tainement une des plus grandes ceuvres dont notre sigcle
aurait le droit de s’honorer, et l'on peut trouver que la France
est bien dédaigneuse de ses propres richesses philoso-
phiques, en dédaignant et en oubliant ce grand effort spécu-
latif dans lequel Lamennais a mis le meilleur de sa pensée et
de son ame.»

Nous ne pouvons évidemment entrer dans une analyse
détaillée des quatre volumes de 1'Esquisse: «C'est, dit le sa-
vant M. Ferraz, professeur de philosophie a la Faculté des
Lettres de Lyon, une explication générale de l'univers et de
ses phénomenes; c'est, en effet, son caractére synthétique qui
distingue ce livre et lui assigne un rang si élevé. »

Qu’'il nous suffise de citer quelques titres de chapitres
pour prouver que Lamennais, & l'époque ol il les écrivit,
n'avait rien perdu de sa foi de chrétien: — Livre I°r. —
Ch. VI, de Dieu. — Ch. VII et VIII, de la Trinité. — Ch. IX,
du Pére. — Ch. X, du Fils. — Ch. XI, du Saint-Esprit. —
Ch. XIV, de l'unité et de la multiplicité en Dieu. — Ch. XVII,
Que la philosophie de Dieu est la base nécessaire de toute
philosophie ultérieure. — Livre II. — Ch. VIII, du concours
des trois personnes divines dans la création.

Dans le deuxiéme volume de cet ouvrage, nous lisons (p.291):
«De méme que le vrai n'est que Dieu connu, le bien n'est
que Dieu possédé, et le sentiment de cette possession ou de
l'union avec l'objet de 'amour est le bonheur, qui n'est que
la plénitude de la vie. Cette plénitude de la vie ne saurait ici-
bas appartenir & 'homme, et pendant la durée sans fin de
som existence future, elle ne sera encore que l'éternel objet de
ses aspirations, le but dont il approchera perpétuellement et
qu'il n’atteindra jamais. »

Dans le troisitme volume, traitant de l'esthétique, La-
mennais est encore de méme, avant tout, religieux: «L’art



— 364 —

vient de Dieu et y retourne. De méme que le beau réel est
Dieu manifesté dans la nature qui lui sert de sanctuaire et de
temple, de méme le beau dans les arts a son origine dans le
temple humain, c’est-a-dire dans la demeure que 'homme a
élevée a Dieu. Le temple est 'expression de la Divinité. »

Le quatrieme volume consideére plus particulierement
I'homme dans la société politique.

Deés 1841, avant l'apparition des derniers volumes <de
I' Esquisse, Lamennais fit paraitre un recueil de fragmen:s
divers sur la religion et la philosophie, intitulé: Discussions
critiques et Pensces diverses sur la religion et la philosophie.
Ces discussions, rééditées avec additions aprés la mort de
l'auteur, constituent la plus grande et la plus sérieuse objec-
tion faite & ceux qui prétendent que Lamennais mourut chré-
tien. Nous nous proposons d'y répondre, sans atténuer en ricn
la difficulté, lorsque nous résumerons la pensée théologique de
Lamennais.

En 1843, Lamennais fit paraitre son livre ou plutét son
pamphlet intitulé : Amschaspands et Darvands. Cest une lutte
des bons génies contre les mauvais. C'est un ouvrage de po-
lémique, une satire exagérée des choses et des hommes de son
temps. Nous ne pouvons rien y glaner qui mette en évidence
sa pensée théologique.

C'est vers cette époque que Lamennais se décida & pu-
blier une traduction populaire des FEvangiles, avec des KRé-
Jlexions a la fin de chaque chapitre, comme celles qu'il avait
ajoutées a Umitation de Jésus-Chrisi. La pensée chrétienne le
remplissait : il sentait le besoin d'¢étudier de nouveau et de
comprendre parfaitement Jésus-Christ, afin de le faire com-
prendre a ses contemporains. Pour lui, 'ceuvre de Jésus-Christ
était éminemment simple, féconde, libérale, civilisatrice, sanc-
tifiante. Jésus-Christ n’était pas venu sur la terre pour appor-
ter d'étroites formules théologiques, il était venu précher
Vamour de Dieu et des hommes, et il avait laissé la liberté
pour les spéculations de l'esprit, pour le travail perpétuel de
la pensée, d’oll nait la science,

Lamennais envoya son livre 4 un de ses amis, Marion,
catholique-romain fervent, qui lui avait conservé une vive
affection, malgré leurs dissentiments religieux. Ce dernier lui
fit parvenir son appréciation, qui nous édifiera mieux que celle



— 365 —

des critiques non catholiques. «J'ai regu, et je vous en remer-
cie, dit-il, le livre des FEvangiles. Quoique vous m’ayez écrit
qu'il n’était pas susceptible d’étre traduit, j'ai trouvé votre
traduction admirable de style, comme tout ce qui sort de
votre plume. J'ai eu la curiosité de la suivre, le texte latin
sous les yeux, et j'ai vu que non seulement vous l'aviez
exactement rendu, mais que vous aviez su en reproduire la
divine simplicité et toute la naiveté qui caractérise en général
les Saintes-Ecritures. Que vous dirai-je maintenant des MNofes
et des Réflexions qui accompagnent chaque chapitre? Je vous
avouerai que je ne les cong¢ois pas bien et que je me perds
dans les interprétations que vous donnez aux actes et aux
paroles du Sauveur. Vous me jugerez peut-étre bien reculég,
mais il me semble que le christianisme de I'/mutation n’est pas
celui des Réflexions sur U'Evangile, je ne reconnais plus
dans le Christ tel que votre livre le représente, le Jésus-Christ
auteur de notre religion; c'est un nouvel étre, une transfot-
mation compléte. »

Lamennais répondit & cette lettre: « Vous avez tout a fait
raison de trouver peu d'accord entre mes Réflexions sur les
Fvangiles et celles que j'avais jointes & 1'/mitfation. Cela vient
de ce que ces deux livres respirent eux-mémes un esprit tout
difféerent. I.'/mitation, comme le christianisme du moyen age,
dont elle est la plus parfaite expression, ne s'occupe que de
l'individu, point de la société; elle tend a séparer les hommes
des hommes, par une sorte d'égoisme spirituel qui fait que
chacun, dans la quiétude et la solitude, ne s'occupe que de
soi, de ce qu’il appelle son salut, s’éloignant le plus possible
de toute vie active. L’Evangile, au contraire, pousse a l'ac-
tion, & tout ce qui rapproche les hommes et les dispose a con-
courir 4 une ceuvre commune, qui n'est autre que la transfor-
mation de la société, ou, selon le langage évangélique, 1'éta-
blissement du royaume de Dieu. Il y a un monde entre ces
deux tendances et ces deux esprits. De plus, Jésus-Christ,
selon moi, selon ma conviction la plus profonde, non seule-
ment n’a 1ié la loi qu’il annoncait 2 aucune conception dog-
matique, mais a voulu expressément qu’elle n'y fat pas liée.
J'en causais derniérement avec Chateaubriand, qui me répon-
dit: «Clest clair comme le jour.» Ce n'est pas ce qu'ils
pensent qui sauve ou perd les hommes, c'est ce qu'ils font. »



— 366 —

On le voit, par conceptions dogmatiques, Lamennais et
Chateaubriand entendaient « ce que pensent» les dogmatisants,
mais non «ce qu'a enseigné » le Christ.

Nous n’admettons pas entierement 1'idée de Lamennais
relative a I'Evangile purement social: car il nous semble
que le Christ a recommandé avant tout, dans son Evangile,
le salut individuel, «wunwume est necessartin », lequel n’est point
un égoisme spirituel, mais bien le plus siir moyen d’atteindre
le salut social: « Cherchez avant tout le royaume de Dieu et
sa justice, et le reste vous viendra par surcroit.» Mais il est
¢vident que ces réserves ne nous permettent aucunement de
dénier & Lamennais, pour cette conception particuliere du chris-
tianisme, le titre de chrétien.

Grégoire XVI mourut vers la fin de mai 1846, et il fut
remplac¢ sur le trone pontifical par Pie IX, qui s’annonca, on
le sait, comme empreint de libéralisme. Le Peére Ventura,
général des Théatins, écrivait a cette époque a Lamennais:
« J'ai une ambassade a vous faire: c'est de la part de l'ange
que le ciel nous a envoyé, de Pie IX, que j'ai vu ce matin,
I1 m’'a chargé de vous dire «qu'il vous bénit et vous attend
pour vous embrasser ». C'est le pasteur qui cherche sa bre-
bis, c’est le pere qui va a la recherche de son enfant. Aussi
je ne désespére pas de vous voir revenir a l'ancien drapeau,
pour travailler ensemble, comme nous l'avons déja fait, a la
gloire de la religion et au bonheur de la pauvre humanité. »
Cette démarche prouve le prix que Rome efit attaché a la
rentrée de Lamennais dans le giron de 1'Eglise romaine. Il
répondit au Peére Ventura: « Toujours unis par le caeur, nous
avons cessé de l'étre completement par les convictions de
l'esprit. Celles que vous savez étre les miennes — et que vous
ne pouvez partager, je le comprends — sont mon étre méme,
ma foi, ma conscience, et j'y trouve plus de bonheur que je
n’en gofitai jamais en aucun temps de ma vie. Elles me con-
solent des maux présents par l'espérance, certaine 4 mes yeux,
de Tavenir digne de lui, de sa puissance et de sa bonté, que
Dieu prépare au monde. Il s’agite et se transforme sous sa
main. Nous assistons & une grande mort et a une grande nais-
sance; seulement nous voyons la tombe, et le berceau est
encore voilé! Je prie de tout mon cceur Celui qui dispose sou-
verainement des choses humaines de bénir les desseins qu'il



— 367 —

inspire lui-méme au Pontife vénérable dont les peuples, en ce
moment, encouragent les efforts par leurs acclamations una-
nimes. La mission que la Providence a confiée a son zetle est
immense. Il ne marchera point en arriére; il marchera jus-
qu'au bout avec fermeté dans la route glorieuse ouverte
devant lui. Veuillez mettre a ses pieds mes voeux et mes
respects. »

De cette lettre, nous pouvons inférer d'abord le calme
parfait de conscience de Lamennais, et toute absence de haine
au fond de son cceur contre Rome. Croyant au christianisme
universel, il considérait 1'Eglise romaine, malgré ses ombres
et ses erreurs, comme faisant toujours partie de I'Eglise chré-
tienne. Il avait surtout et malgré tout 'espoir persistant qu'un
pape viendrait qui pourrait changer les destinées du monde
cn changeant la politique de I'Eglise de Rome. C'était aussi
U'espérance de Lacordaire, écrivant a M=¢ Swetchine aprés
I'avénement de Pie [X: «Il faudrait un homme plus énergique
que Sixte-Quint, capable de tout perdre pour tout sauver. »
C’est encore, malgré les expériences faites, la conviction de
plusieurs membres de 1'Eglise romaine actuelle, depuis le
P. Didon jusqu'a M. 'abbé Charbonnel. Nous ne partageons
pas leur maniére de voir, mais nous demandons que Lamen-
nais, tout comme eux, soit mis au bénéfice du titre de chré-
tien, titre qu'on ne peut lui arracher par le seul fait qu'il a
cru a4 la nécessité des réformes religieuses et ecclésiastiques.
On peut méme dire que plus il a cru a la nécessité de ces
réformes, plus il a été chrétien.

Nous ne suivrons pas Lamennais de 1848 a 1832. Journa-
liste et représentant du peuple, il est tout entier absorbé par
les luttes politiques. 1l fait paraitre successivement son Frojet
de constitution de la République frangaise, son Projet de con-
stitution du Crédit social, sa Question du travail, son livre
De la Fawmulle et de la Propriété, et dans une autre sphere
plus intéressante pour notre thése, son livre De la société pre-
miere et de ses lois, ol nous retrouvons les mémes idées reli-
gieuses que nous avons déja constatées et analysées dans la
plupart de ses écrits précédents.

Au commencement de 1852, Lamennais voulut se remettre
au travail, mais il était trop tard; il ne put achever son
Esquisse d’une Philosophie, ses forces le trahirent. Il termina



— 368 —

encore la 7raduction du Nouvearn Testament, dont il n’avait
donné que les Fwvangiles, puis il voulut encore — ce fut son
chant du cygne — traduire Dawnte, qu'il avait tant aimé durant
toute sa vie. La traduction de la Divine Comédie est précédée
d’'une longue introduction, dans laquelle Lamennais revient
encore sur la nécessité d'une réforme chrétienne, aprés avoir
passé en revue l'histoire méme du christianisme, qui fut d’a-
bord évangélique avant d'étre dénaturé par de faux dogmes.
A ce premier christianisme, il est resté fidele; mais il a com-
battu le second.

C'est au moment ou il complétait ce travail, qu’au mois
de janvier 1854, il fut atteint de cette pleurésie fatale, qui
devait le coucher sur le lit qui fut son lit de mort. Répétons
ici les deux grandes paroles qui nous révelent sa pensée théo-
logique a 'heure supréme: « Ce sont les bons moments... Nous
nous reltrouverons.» Clest ainsi qu’il s’adressa a ses amis
quelques heures avant de mourir. Ces seules paroles prouvent
suffisamment 1'état d’ame, la quié¢tude de conscience, la bonne
foi parfaite et surtout la vive foi chrétienne de Lamennais en
cette vie future ol nous nous retrouverons tous en Dieu.

Lamennais a vécu en chrétien; il est mort de la mort calme
et confiante du chrétien; et malgré certaines apparences exté-
rieures ou certaines expressions amphibologiques, c’est 1a pen-
sée chrétienne qui a pénétré sa vie et sa mort. Et si 'on nous
objecte ses obséques civiles, conformes & sa volonté expresse:
«Mon corps sera porté directement au cimetiére sans étre pré-
senté a aucune église», nous répondrons qu'en dehors de
I'Eglise romaine, il n'y avait, a cette époque, & Paris, aucune
autre Eglise que I'Eglise protestante, ou plutdt des Eglises
protestantes, vers lesquelles il ne s'était jamais senti inclinég,
qu’il avait méme combattues autrefois avec une certaine apreté.

Fidele & sa pensée que le christianisme était la grande
religion universelle, mais que le catholicisme romain en avait
perdu l'esprit évangélique et les traditions primitives, il remit,
sans l'intermédiaire d’aucun prétre, son ame a Dieu, confiant
en son avenir heureux et en celui des amis qui l'entouraient:
« Nous nous retrouverons », et saluant, nous en avons la con-
viction, a travers les ombres de la mort, cette réforme catho-
lique et chrétienne qu'il avait appelée tant de fois de ses voeux,
mais qu'il n’avait pas cru devoir entreprendre lui-méme for-



— 369 —

mellement, parce qu'il ne se sentait ni les forces, ni peut-étre les
qualités pratiques nécessaires pour la mener & bien.

Le jour méme de son enterrement, l'abbé Kermoalquin
écrivait a I’'abbé Jean de Lamennais: «Si la mort a tout ter-
miné, elle n'a pas brisé pour nous toute espérance pour le
salut d'une ame & laquelle tant de saints se sont si fortement
intéressés. Dieu a pu vouloir sauver secrétement cette chére
ame, et cependant laisser aux hommes un exemple propre a
nous tenir dans la plus profonde humilité; et pour mon compte,
je m’attache & cette pensée du salut secret de votre frére, qui
a fait tant de bien a I'Eglise et qui a contribué si efficacement
au salut de tant d'ames. Oh oui! Dieu lui a fait miséricorde,
mais & cause de nous il n’a pas voulu le manifester. Qu'im-
porte aprés tout une manifestation semblable? Dominus est qui
Judicat! C'est Celui dont il a dit tant de bien qui I'a jugé.
Espérons. »

Si ce prétre n'avait pas été convaincu que Lamennais
était au fond resté chrétien, comment aurait-il pu nourrir cette
espérance du salut de Lamennais? On ne s'étonnera pas que
nous, catholiques réformés, qui admettons que hors de 'Eglise
romaine il y a encore heureusement salut pour les hommes,
nous croyions fermement au christianisme de Lamennais sur la
terre et & son salut en Jésus-Christ dans le ciel.

Geneve. A. CHRETIEN.

(La fin prochainement.)




	Le christianisme de Lamennais d'après ses écrits de 1834 à sa mort (1854)

