
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Le christianisme de Lamennais d'après ses écrits de 1834 à sa mort
(1854)

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 357

LE

CHRISTIANISME DE LAMENNAIS
D'APRÈS SES ÉCRITS DE 1834 A SA MORT (1854).

I.

L'encyclique Singulari nos, qui parut en juillet 1834,
condamna les écrits de Lamennais ; mais on ne peut dire absolument

ni que Lamennais ait été personnellement excommunié,
ni qu'il ait rompu formellement avec l'Eglise à partir de

cette condamnation.
Voici ce qu'il écrivit à la comtesse de Senfft, le 20 juillet

1834, cinq jours après l'apparition de l'encyclique: «Ne
craignez pas que je sois abattu par le nouveau coup qui me
frappe ; j'en suis affligé sans doute, mais bien moins pour moi
que pour ceux qui se sont faits si gratuitement mes persécuteurs.

Je gémis qu'un pouvoir que j'ai tant aimé, que je
respecte toujours, soit descendu à un pareil excès d'ignominie....
Pense-t-il que le monde qui cingle aArec une ardente espérance
vers l'avenir que Dieu lui prépare, repliera les voiles à sa
parole et rentrera pour jamais dans le passé? Pense-t-il qu'il
lui soit donné d'arrêter le temps et les effets du temps?
Pense-t-il enfin que moi chétif, pleinement soumis dans l'ordre
religieux, je me croie délié dans l'ordre temporel des devoirs
les plus sacrés, parce qu'il se figure que tel est l'intérêt de

sa politique? Il se trompe s'il a cette pensée. Jusqu'au dernier
soupir, je resterai chrétien, mais je resterai homme aussi, et
quel moyen d'être l'un sans l'autre? Je couvrirai de mon
silence, aussi longtemps qu'on me le permettra, les faiblesses



— 358 —

et les injustices dont je serai seul victime; j'étendrai mon
manteau, en détournant les yeux, sur la nudité de mon père,
mais je ne trahirai point l'humanité Je saurai, Dieu aidant,
faire en sorte que mon nom, pur de toute honte, n'ait point à

rougir de ses cicatrices devant la justice de l'avenir. »

Il écrivit à M. le marquis de Coriolis, le 27 juillet: « Quant
à moi, je garderai provisoirement le silence, je ne mentirai
point à ma conscience ni à mes convictions, et je laisserai
pour ce qu'il est, sans en dire un mot, un acte qui n'a
d'ailleurs, selon les principes catholiques, aucune autorité de jugement

doctrinal, et que les théologiens à Rome même regardent
uniquement comme l'expression de l'opinion personnelle de
Mauro Capellari. »

A Mlle de Lucinière, le 2 août : « Vous vous trompez en
me supposant des troubles de conscience au sujet de l'encyclique

du pape ; je n'en éproin^e pas l'ombre et mon projet
est bien de recommencer à dire la sainte messe dès que j'aurai

l'assurance de n'être pas chassé du seul asile que j'aie en
ce monde par une interdiction publique. »

A Mme de Senfft, le 20 août 1834: «Un de mes amis,
homme d'un rare esprit et d'une conscience timorée au delà
de ce que la raison autorise à mon aAis, m'écrivait dernièrement

au sujet de l'encycliqne: «.Je comprends très clairement
que pour être catholique comme le pape l'ordonne, il faut
renoncer à être citoyen et même à être homme ; mais obéir étant
le plus sûr, je me résigne, quoi qu'il m'en coûte, à ce sacrifice.

» Et le genre humain s'y résignera-t-ii également? Très
certainement non. Si c'est là le dernier mot de la papauté, il
marquera la dernière heure du catholicisme, tel qu'il est

aujourd'hui constitué. Proscrire tout ensemble et l'action sociale
et la philosophie, la pensée, la discussion, c'est proscrire
l'amour, l'intelligence, la volonté ; c'est faire le vide dans le
monde et aucun être ne Ait dans le vide Quand le Fils de

Dieu est venu sauver sa pauvre créature déchue, il s'est fait
homme et non pas brute, et comment la brute serait-elle un
membre du Christ »

Nous ne nous étendrons pas sur les Affaires de Rome,
qui ne font que narrer, comme le nom l'indique, tout ce que
nous savons déjà. Ce livre, qui parut en 1837, est un chef-
d'œuvre de style; nous n'avons pas à l'étudier à ce point de



— 359 —

vue puisque nous nous bornons ici à scruter la pensée
théologique de Lamennais. Il se terminait ainsi: «Je désire qu'on
regarde ce court écrit comme destiné à clore la série de ceux
que j'ai publiés depuis A'ingt-cinq ans. J'ai désormais des
devoirs plus simples et plus clairs. Le reste de ma vie sera, je
l'espère, consacré à les remplir selon la mesure de mes forces.
Il n'est demandé à personne rien de plus. Qu'on ne s'y trompe
pas : le monde a changé, il est las des querelles dogmatiques.
Le génie de la dispute, qui a ébranlé tant de A'érités, n'en
affermit jamais une seule. »

En rapprochant le mot dogmatique des mots querelle et
dispute, Lamennais a montré une fois de plus qu'il attribuait
au mot dogme le sens que lui donnent les incroyants et même
encore beaucoup de protestants, à savoir, non pas la doctrine
enseignée par le Christ, mais la doctrine, souvent contradictoire,

des théologiens, leurs querelles et leurs disputes. C'est
ainsi également qu'il a donné au mot catholicisme non son sens

exact, mais le sens ordinaire de catholicisme romain, que lui
donnent les catholiques-romains et même encore beaucoup de

protestants. Mais, tout en combattant les querelles sur le dogme
et même les formules dites dogmatiques, Lamennais n'a jamais
voulu combattre la vraie doctrine chrétienne. En outre, nous
attirons particulièrement l'attention sur les paroles suivantes,
qui, à près de quarante ans d'intervalle, étaient comme la
prédiction de l'avènement de l'ancien-catholicisme, de son
histoire depuis vingt-sept ans et, Dieu le veuille, de son succès
définitif:

« Le monde qui maintenant semble méconnaître le
christianisme, reAiendra à lui, car c'est lui qui agite le monde :

Mens agitât molem. Mais si les hommes pressés de l'impérieux
besoin de renouer pour ainsi dire avec Dieu, de combler le
vide immense que la religion, en se retirant, a laissé en eux,
redeviennent chrétiens, qu'on ne s'imagine pas que le christianisme

auquel ils se rattacheront puisse être jamais celui qu'on
leur présente sous le nom de catholicisme (romain) Ce ne

sera rien non plus qui ressemble au protestantisme, sytème
bâtard, inconséquent, étroit, qui, sous une apparence
trompeuse de liberté, se résout pour les nations dans le despotisme

brutal de la force et pour les individus dans l'égoïsme.
— Nul ne saurait prévoir comment s'opérera cette transfor-



— 360 —

mation ou, comme on A^oudra l'appeler, ce mouvement
nouveau du christianisme au sein de l'humanité ; mais il s'opérera
sans aucun doute, et de grandes masses d'hommes y seront
entraînées, non par une impulsion soudaine, ce qui ne serait
qu'un signe de perturbation passagère. Ce sera d'abord comme
un point qu'à peine on apercevra, une faible agrégation dont
on se rira peut-être. Pen à peu ce point s'étendra, cette
agrégation se dilatera, on y affluera de toutes parts, parce qu'elle
sera un refuge à tout ce qui souffre et dans l'âme et dans le

corps, et l'humble plante deviendra un arbre dont les rameaux
couvriront la terre et sous le feuillage duquel viendront s'abriter

les oiseaux du ciel. Voilà ce que nous n'hésitons point à

annoncer avec une conviction profonde. Ceux qui se flattent
de ramener le genre humain en des voies qui le détournent
de son but, se trompent bien dangereusement. Mais il faut que
ce qui doit arriver arrive et que chacun aille où il doit aller.
Gloire à Dieu dans les hauteurs des cieux et Paix ici-bas aux
hommes de bonne volonté »

Nous ne suivrons pas Lamennais pas à pas dans ses
écrits purement politiques et sociaux : nous ne ferons, lorsqu'il
y aura lieu, qu'en extraire la pensée théologique, qui seule ici
nous occupe.

Dans son Livre du Peuple (1837), Lamennais recommande
de ne pas confondre la religion avec les diArerses formes
extérieures qu'elle reArêt. « Celles-ci, dit-il, imparfaites, infirmes,
Aieillissent et passent ; œuvres de l'homme, elles meurent
comme lui. Le temps use l'enveloppe du principe divin, mais
il n'use point le principe divin. » — « Vous êtes nés chrétiens,
dit-il aux enfants du peuple ; bénissez-en Dieu. Ou il n'est point
de vraie religion, ou le christianisme, religion de l'amour et
de la fraternité, de l'égalité, d'où dérive le droit comme le
devoir, est la vraie religion. » Dans ce Livre du Peuple, il se

montre sans doute fort attaché à la revendication des droits
du peuple, mais il tient plus encore à lui enseigner les devoirs
qui découlent de ses droits, et c'est dans la religion seule qu'il
trouve le principe et le moyen de ce perfectionnement
individuel et social qui lui paraît la fin dernière de l'humanité.

Nous ne A'oyons rien, ni dans sa Politique à l'usage du
Peuple (1838), publiée d'abord en articles dans le Monde, ni
dans son Esclavage moderne (1839), ni dans Le Pays et le



— 361 —

Gouvernement (1840), nous ne voyons rien, disons-nous, qui révèle
une modification dans la pensée de Lamennais : elle reste
toujours chrétienne. « Ce que veut le peuple, dit-il, Dieu lui-même
le veut; car, ce que veut le peuple, c'est la justice, c'est
l'ordre essentiel, éternel, c'est l'accomplissement dans l'humanité

de cette sublime parole du Christ : « Qu'ils soient un, mon
Père, comme vous et moi nous sommes un. » La cause du

peuple est donc la cause sainte, la cause de Dieu. (Esclavage
moderne.) »

Nous trouvons dans des termes divers les mêmes assertions

dans Le Passe et l'Avenir du Peuple (1841), et dans
Une Voix de Prison (1846). Il termine ainsi le premier de ces

opuscules : « Hommes du peuple, gardez-vous des systèmes
trompeurs qui Arous détourneraient des voies naturelles,
providentielles, divines: loin de soulager vos maux, ils les

aggraveraient... On ne lutte point sans douleur contre la
nature et contre Dieu, et toute loi Aiolée renferme en soi la
punition inévitable de sa Aiolation même. » — Et dans Une

Voix de Prison: «Celui qui a fait le monde et le remplit de

lui-même, seul peut remplir le vide immense qu'il a creusé en
moi. »

Est-il besoin de prouArer longuement, en regard de ces

textes, que Lamennais, en 1846, a gardé toute la vigueur
de sa foi religieuse? Or, il l'a dit plus haut, s'il est une
vraie religion, c'est le christianisme. Donc Lamennais est
chrétien.

L'Esquisse d'une Philosophie parut de 1841 à 1846. C'est
le plus grand ouvrage de Lamennais, et celui qui nous révèle,
sinon de la façon la plus précise, du moins de la façon la
plus étendue, sa pensée théologique. «Jusqu'à l'époque, dit-il,
où Rome exigea de moi un acte qui, à tort ou à raison, blessait

ma conscience, je m'étais appliqué, avec le soin le plus
attentif et la sincérité la plus parfaite, à me renfermer dans
les limites de la plus stricte orthodoxie, ne me permettant pas
en dehors de ces doctrines enseignées, aucun examen dont
ces doctrines mêmes ne fussent le dernier critérium. Mais
quand je me aìs contraint de renoncer à ce dernier critérium
ou à ce que ma conscience me représentait comme un devoir
sacré, je dus, pour sortir de l'anxiété où me jetait cette
opposition douloureuse, sonder les bases de l'autorité qui avait été

Revue intern, de Théologie. Heft 18, 1897. 24



— 362 —

ma règle jusque-là. Je le fis avec une bonne foi dont on ne
m'ôtera pas le sentiment, qui fait ma paix; je le fis par écrit
et mon unique réponse aux attaques passionnées dont je n'ai
cessé d'être l'objet depuis quatre ans, sera de publier les
Réflexions écrites pour moi seul originairement, qui, avec celles
qu'on peut lire déjà dans l'Esquisse d'une Philosophie, ont
déterminé mes convictions présentes. »

Jules Simon a écrit dans la Revue des Deux Mondes :
«Qui ne voit au premier coup-d'œil, en lisant l'Esquisse,
qu'elle a été conçue dans un point de vue catholique, auquel
il a fallu, bon gré mal gré, substituer la raison Il ne sera
jamais facile de faire admettre l'unité d'un système de
philosophie qui va de saint Anselme à Jean-Jacques Rousseau, et
qui s'appuie sur le dogme de la Trinité pour arriver à la théorie

du progrès indéfini. » Nous n'avons pas à réfuter ici Jules
Simon dans son appréciation. Nous enregistrons seulement son
témoignage. Le point de vue de l'Esquisse est catholique:
Lamennais s'y appuie sur le dogme de la Trinité. Donc il est,
en 1846, chrétien et catholique, du moins dans le sens le plus
large de ces dénominations.

M. Félix Ravaisson, dans son Rapport sur la Philosophie
en France au XIX" siècle, écrit: «N'est-ce rien pour ceux qui
croient aux conceptions métaphysiques que d'essayer de faire
voir comment, soit dans l'ordre physique, soit dans l'ordre
moral, tout est composé de principes identiques, lesquels ne
sont autres que les éléments nécessaires d'un premier et grand
principe de l'être absolu et infini, Dieu?» — Et, plus loin,
critiquant Lamennais, il remarque que les principes dont tout
le reste dépend ou devrait dépendre, ne sont peut-être pas
puisés à leur vraie source, ni scientifiquement déduits: «C'est
de la foi catholique que Lamennais a tiré ces premiers
principes, mais la critique à laquelle il les soumet est trop rapide
pour être suffisante. » Nous n'avons pas à justifier Lamennais
de cette dernière critique, qu'elle soit fondée ou non ; nous
pouvons néanmoins conclure que non seulement Lamennais
resta toute sa Aie un ferme croyant en Dieu, mais encore que
son christianisme, voire son catholicisme, pénétra sa philosophie

et fixa ce qu'il appelle lui-même, en 1846, ses conAictions
présentes.



— 363 —

Et M. Paul Janet écrit à son tour, dans son Etude sur la
Philosophie de Lamennais : « Une ontologie, une théologie, une
cosmologie, une anthropologie, une esthétique, une philosophie
des sciences, telles sont les différentes parties de son œuvre
magistrale... Une conception aussi vaste, d'une pensée large
et comprehensive, d'une forme noble et sévère, sans déclamation

ni Aiolence, de l'esprit philosophique le plus libre et associé

aux convictions spiritualistes les plus hautes, c'est là
certainement une des plus grandes œuvres dont notre siècle
aurait le droit de s'honorer, et l'on peut trouver que la France
est bien dédaigneuse de ses propres richesses
philosophiques, en dédaignant et en oubliant ce grand effort spéculatif

dans lequel Lamennais a mis le meilleur de sa pensée et
de son âme.»

Nous ne pouvons évidemment entrer clans une analyse
détaillée des quatre volumes de l'Esquisse : « C'est, dit le
savant M. Ferraz, professeur de philosophie à la Faculté des
Lettres de Lyon, une explication générale de l'univers et de
ses phénomènes ; c'est, en effet, son caractère synthétique qui
distingue ce livre et lui assigne un rang si élevé. »

Qu'il nous suffise de citer quelques titres de chapitres
pour prouver que Lamennais, à l'époque où il les écrivit,
n'avait rien perdu de sa foi de chrétien : — Livre Ie". —
Ch. VI, de Dieu. — Ch. VII et VIII, de la Trinité. — Ch. IX,
du Père. — Ch. X, du Fils. — Ch. XI, du Saint-Esprit. —
Ch. XIV", de l'unité et de la multiplicité en Dieu. — Ch. XVII,
Que la philosophie de Dieu est la base nécessaire de toute
philosophie ultérieure. — Livre IL — Ch. VIII, du concours
des trois personnes divines dans la création.

Dans le deuxième Arolume de cet ouvrage, nous lisons (p. 291):
«De même que le vrai n'est que Dieu connu, le bien n'est
que Dieu possédé, et le sentiment de cette possession ou de
l'union avec l'objet de l'amour est le bonheur, qui n'est que
la plénitude de la vie. Cette plénitude de la vie ne saurait ici-
bas appartenir à l'homme, et pendant la durée sans fin de
son existence future, elle ne sera encore que l'éternel objet de
ses aspirations, le but dont il approchera perpétuellement et
qu'il n'atteindra jamais. »

Dans le troisième volume, traitant de l'esthétique,
Lamennais est encore de même, avant tout, religieux : « L'art



— 364 —

vient de Dieu et y retourne. De même que le beau réel est
Dieu manifesté dans la nature qui lui sert de sanctuaire et de

temple, de même le beau dans les arts a son origine dans le

temple humain, c'est-à-dire dans la demeure que l'homme a

élevée à Dieu. Le temple est l'expression de la Divinité. »

Le quatrième volume considère plus particulièrement
l'homme dans la société politique.

Dès 1841, aA'ant l'apparition des derniers volumes de

l'Esquisse, Lamennais fit paraître un recueil de fragments
divers sur la religion et la philosophie, intitulé: Discussions
critiques et Pensées diverses sur la religion et la philosophie.
Ces discussions, rééditées avec additions après la mort de

l'auteur, constituent la plus grande et la plus sérieuse objection

faite à ceux qui prétendent que Lamennais mourut chrétien.

Nous nous proposons d'y répondre, sans atténuer en rien
la difficulté, lorsque nous résumerons la pensée théologique de

Lamennais.
En 1843, Lamennais fit paraître son livre ou plutôt son

pamphlet intitulé : Amschaspands et Darvancls. C'est une lutte
des bons génies contre les mauvais. C'est un omn'age de

polémique, une satire exagérée des choses et des hommes de son

temps. Nous ne potrvons rien y glaner qui mette en évidence
sa pensée théologique.

C'est A'ers cette époque que Lamennais se décida à

publier une traduction populaire des Evangiles, -àxec des

Réflexions à la fin de chaque chapitre, comme celles qu'il aA'ait

ajoutées à VImitation de Jésus-Christ. La pensée chrétienne le

remplissait : il sentait le besoin d'étudier de nouAreau et de

comprendre parfaitement Jésus-Christ, afin de le faire
comprendre à ses contemporains. Pour lui, l'œuA^re de Jésus-Christ
était éminemment simple, féconde, libérale, civilisatrice,
sanctifiante. Jésus-Christ n'était pas venu sur la terre pour apporter

d'étroites formules théologiques, il était Arenu prêcher
l'amour de Dieu et des hommes, et il avait laissé la liberté
pour les spéculations de l'esprit, pour le traATail perpétuel de

la pensée, d'où naît la science.
Lamennais envoya son livre à un de ses amis, Marion,

catholique-romain fervent, qui lui avait conservé une vive
affection, malgré leurs dissentiments religieux. Ce dernier lui
fit parvenir son appréciation, qui nous édifiera mieux que celle



— 365 —

des critiques non catholiques. «J'ai reçu, et je vous en remercie,

dit-il, le livre des Evangiles. Quoique vous m'ayez écrit
qu'il n'était pas susceptible d'être traduit, j'ai trouvé votre
traduction admirable de style, comme tout ce qui sort de

votre plume. J'ai eu la curiosité de la suivre, le texte latin
sous les yeux, et j'ai vu que non seulement vous l'aviez
exactement rendu, mais que vous aviez su en reproduire la
divine simplicité et toute la naïveté qui caractérise en général
les Saintes-Ecritures. Que vous dirai-je maintenant des Notes
et des Réflexions qui accompagnent chaque chapitre Je vous
avouerai que je ne les conçois pas bien et que je me perds
dans les interprétations que a^ous donnez aux actes et aux
paroles du SauAreur. Vous me jugerez peut-être bien reculé,
mais il me semble que le christianisme de l'Imitation n'est pas
celui des Réflexions sur l'Evangile ; je ne reconnais plus
dans le Christ tel que Arotre livre le représente, le Jésus-Christ
auteur de notre religion; c'est un nouvel être, une transformation

complète. »

Lamennais répondit à cette lettre : « Vous avez tout à fait
raison de trouver peu d'accord entre mes Réflexions sur les

Evangiles et celles que j'avais jointes à YImitation. Cela vient
de ce que ces deux livres respirent eux-mêmes un esprit tout
différent. D'Imitation, comme le christianisme du moyen âge,
dont elle est la plus parfaite expression, ne s'occupe que de

l'individu, point de la société ; elle tend à séparer les hommes
des hommes, par une sorte d'égoïsme spirituel qui fait que
chacun, dans la quiétude et la solitude, ne s'occupe que de

soi, de ce qu'il appelle son salut, s'éloignant le plus possible
de toute vie active. L'Evangile, au contraire, pousse à
l'action, à tout ce qui rapproche les hommes et les dispose à
concourir à une œuvre commune, qui n'est autre que la transformation

de la société, ou, selon le langage évangélique,
l'établissement du royaume de Dieu. Il y a un monde entre ces
deux tendances et ces deux esprits. De plus, Jésus-Christ,
selon moi, selon ma comviction la plus profonde, non seulement

n'a lié la loi qu'il annonçait à aucune conception
dogmatique, mais a voulu expressément qu'elle n'y fût pas liée.
J'en causais dernièrement avec Chateaubriand, qui me répondit

: « C'est clair comme le jour. » Ce n'est pas ce qu'ils
pensent qui sauve ou perd les hommes, c'est ce qu'ils font. »



— 366 —

On le voit, par conceptions dogmatiques, Lamennais et
Chateaubriand entendaient « ce que pensent» les dogmatisants,
mais non «ce qu'a enseigné» le Christ.

Nous n'admettons pas entièrement l'idée de Lamennais
relative à l'Evangile purement social : car il nous semble

que le Christ a recommandé avant tout, dans son EA^angile,
le salut individuel, «unum est necessarium y, lequel n'est point
un égoïsme spirituel, mais bien le plus sûr moyen d'atteindre
le salut social: « Cherchez aA~ant tout le royaume de Dieu et
sa justice, et le reste vous viendra par surcroît.» Mais il est
évident que ces réserves ne nous permettent aucunement de
dénier à Lamennais, pour cette conception particulière du
christianisme, le titre de chrétien.

Grégoire XVI mourut vers la fin de mai 1846, et il fut
remplacé sur le trône pontifical par Pie IX, qui s'annonça, on
le sait, comme empreint de libéralisme. Le Père Ventura,
général des Théatins, écrivait à cette époque à Lamennais :

«J'ai une ambassade à vous faire: c'est de la part de l'ange
que le ciel nous a envoyé, de Pie IX, que j'ai vu ce matin.
Il m'a chargé de vous dire « qu'il a7ous bénit et a'ous attend
pour vous embrasser». C'est le pasteur qui cherche sa brebis,

c'est le père qui ATa à la recherche de son enfant. Aussi
je ne désespère pas de vous voir revenir à l'ancien drapeau,
pour travailler ensemble, comme nous l'aA'ons déjà fait, à la
gloire de la religion et au bonheur de la pauvre humanité. »

Cette démarche prouve le prix que Rome eût attaché à la
rentrée de Lamennais dans le giron de l'Eglise romaine. Il
répondit au Père Ventura : « Toujours unis par le cœur, nous
avons cessé de l'être complètement par les conAictions de

l'esprit. Celles que vous saA-cz être les miennes — et que a-ous

ne pouA-ez partager, je le comprends — sont mon être même,
ma foi, ma conscience, et j'y trouve plus de bonheur que je
n'en goûtai jamais en aucun temps de ma vie. Elles me
consolent des maux présents par l'espérance, certaine à mes 37eux,
de l'avenir digne de lui, de sa puissance et de sa bonté, que
Dieu prépare au monde. Il s'agite et se transforme sous sa
main. Nous assistons à une grande mort et à une grande
naissance ; seulement nous voyons la tombe, et le berceau est
encore voilé Je prie de tout mon cœur Celui qui dispose sou-
A'erainement des choses humaines de bénir les desseins qu'il



— 367 —

inspire lui-même au Pontife vénérable dont les peuples, en ce

moment, encouragent les efforts par leurs acclamations
unanimes. La mission que la Providence a confiée à son zèle est
immense. Il ne marchera point en andere; il marchera
jusqu'au bout avec fermeté dans la route glorieuse ouverte
devant lui. Veuillez mettre à ses pieds mes vœux et mes
respects. »

De cette lettre, nous pouvons inférer d'abord le calme
parfait de conscience de Lamennais, et toute absence de haine
au fond de son cœur contre Rome. Croyant au christianisme
universel, il considérait l'Eglise romaine, malgré ses ombres
et ses erreurs, comme faisant toujours partie de l'Eglise
chrétienne. Il avait surtout et malgré tout l'espoir persistant qu'un
pape viendrait qui pourrait changer les destinées du monde
en changeant la politique de l'Eglise de Rome. C'était aussi
l'espérance de Lacordaire, écrivant à Mmo SAvetchine après
l'avènement de Pie IX : « Il faudrait un homme plus énergique
que Sixte-Quint, capable de tout perdre pour tout sauver. »

C'est encore, malgré les expériences faites, la conviction de

plusieurs membres de l'Eglise romaine actuelle, depuis le
P. Didon jusqu'à M. l'abbé Charbonnel. Nous ne partageons
pas leur manière de Aroir, mais nous demandons que Lamennais,

tout comme eux, soit mis au bénéfice du titre de chrétien,

titre qu'on ne peut lui arracher par le seul fait qu'il a

cru à la nécessité des réformes religieuses et ecclésiastiques.
On peut même dire que plus il a cru à la nécessité de ces
réformes, plus il a été chrétien.

Nous ne suivrons pas Lamennais de 1848 à 1852. Journaliste

et représentant du peuple, il est tout entier absorbé par
les luttes politiques. 11 fait paraître successivement son Projet
de constitution de la République française, son Projet de
constitution du Crédit social, sa Question du travail, son livre
De la Famille et de la Propriété, et dans une autre sphère
plus intéressante pour notre thèse, son livre De la société
première et de ses lois, où nous retrouvons les mêmes idées
religieuses que nous avons déjà constatées et analysées dans la
plupart de ses écrits précédents.

Au commencement de 1852, Lamennais voulut se remettre
au travail, mais il était trop tard ; il ne put achever son
Esquisse d'une Philosophie ; ses forces le trahirent. Il termina



— 368 —

encore la Traduction du Nouveau Testament, dont il n'avait
donné que les Evangiles, puis il voulut encore — ce fut son
chant du cygne — traduire Dante, qu'il avait tant aimé durant
toute sa vie. La traduction de la Divine Comédie est précédée
d'une longue introduction, dans laquelle Lamennais revient
encore sur la nécessité d'une réforme chrétienne, après aAToir

passé en revue l'histoire même du christianisme, qui fut
d'abord évangélique aA^ant d'être dénaturé par de faux dogmes.
A ce premier christianisme, il est resté fidèle; mais il a
combattu le second.

C'est au moment où il complétait ce traA^ail, qu'au mois
de janvier 1854, il fut atteint de cette pleurésie fatale, qui
devait le coucher sur le lit qui fut son lit de mort. Répétons
ici les deux grandes paroles qui nous réA'èlent sa pensée
théologique à l'heure suprême: «Ce sont les bons moments... Nous
nous retrouverons. » C'est ainsi qu'il s'adressa à ses amis
quelques heures aA^ant de mourir. Ces seules paroles prouvent
suffisamment l'état d'âme, la quiétude de conscience, la bonne
foi parfaite et surtout la Aive foi chrétienne de Lamennais en
cette vie future où nous nous retrouverons tous en Dieu.

Lamennais a vécu en chrétien ; il est mort de la mort calme
et confiante du chrétien ; et malgré certaines apparences
extérieures ou certaines expressions amphibologiques, c'est la pensée

chrétienne qui a pénétré sa Aie et sa mort. Et si l'on nous
objecte ses obsèques civiles, conformes à sa volonté expresse:
« Mon corps sera porté directement au cimetière sans être
présenté à aucune église », nous répondrons qu'en dehors de

l'Eglise romaine, il n'y a\rait, à cette époque, à Paris, aucune
autre Eglise que l'Eglise protestante, ou plutôt des Eglises
protestantes, vers lesquelles il ne s'était jamais senti incliné,
qu'il avait même combattues autrefois aATec une certaine âpreté.

Fidèle à sa pensée que le christianisme était la grande
religion universelle, mais que le catholicisme romain en avait
perdu l'esprit évangélique et les traditions primitives, il remit,
sans l'intermédiaire d'aucun prêtre, son âme à Dieu, confiant
en son avenir heureux et en celui des amis qui l'entouraient:
«Nous nous retrouverons», et saluant, nous en avons la
conviction, à travers les ombres de la mort, cette réforme catholique

et chrétienne qu'il avait appelée tant de fois de ses vœux,
mais qu'il n'avait pas cru devoir entreprendre lui-même for-



— 369 —

mellement, parce qu'il ne se sentait ni les forces, ni peut-être les
qualités pratiques nécessaires pour la mener à bien.

Le jour même de son enterrement, l'abbé Kermoalquin
écrivait à l'abbé Jean de Lamennais : « Si la mort a tout
terminé, elle n'a pas brisé pour nous toute espérance pour le
salut d'une âme à laquelle tant de saints se sont si fortement
intéressés. Dieu a pu vouloir sauver secrètement cette chère
âme, et cependant laisser aux hommes un exemple propre à

nous tenir dans la plus profonde humilité; et pour mon compte,
je m'attache à cette pensée du salut secret de votre frère, qui
a fait tant de bien à l'Eglise et qui a contribué si efficacement
au salut de tant d'âmes. Oh oui Dieu lui a fait miséricorde,
mais à cause de nous il n'a pas A^oulu le manifester. Qu'importe

après tout une manifestation semblable Dominus est qui
judicat C'est Celui dont il a dit tant de bien qui l'a jugé.
Espérons. »

Si ce prêtre n'avait pas été conAraincu que Lamennais
était au fond resté chrétien, comment aurait-il pu nourrir cette
espérance du salut de Lamennais? On ne s'étonnera pas que
nous, catholiques réformés, qui admettons que hors de l'Eglise
romaine il y a encore heureusement salut pour les hommes,
nous croyions fermement au christianisme de Lamennais sur la
terre et à son salut en Jésus-Christ dans le ciel.

Genève. A. Chrétien.

(La fin prochainement.)


	Le christianisme de Lamennais d'après ses écrits de 1834 à sa mort (1854)

