
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Was giebt den heutigen Universitäten Recht und Pflicht zu einer
Melanthonfeier?

Autor: Nippold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 335

Was giebt den heutigen Universitäten Recht und

Pflicht zu einer Melanthonfeier?^

Es wird wenige Orte in unserem Vaterlande geben, in denen
die kirchlichen Gemeinden, Avelche in Philipp Melanthon den
treuen Gehülfen Luthers, den neben ihm hervorragendsten
Reformator erblicken, sich nicht zu gemeinsamer kirchlich
geweihter Feier vereinigt haben. In den evangelischen Schulen
ist wohl durchweg das Gleiche geschehen. Aber eine
akademische Gedächtnisfeier kann naturgemäss keinen kirchlich
konfessionellen Charakter tragen. Denn die früheren Beziehungen
unserer staatHchen Universitäten zu bestimmten kirchlichen
Konfessionen sind entAveder von aussen gelöst oder innerlich
in der Lösung begriffen. Ja, es lässt sich geradezu die Frage
erheben: Was giebt den heutigen Universitäten Recht und
Pflicht zu einer Melanthonfeier

Handelte es sich nur um eine Gedächtnisfeier der
theologischen Fakultät, so wäre diese Frage leicht zu beantworten.
Für die eATangelische Theologie ist und bleibt Melanthon der
Urheber der Augsburgischen Konfession und ihrer Apologie,
der kirchenrechtlichen Grundlage aller deutsch-evangelischen
Kirchen. Er bleibt der Verfasser der „Loci theologici", des

ersten dogmatischen Systems der religiösen Erneuerung. Er
bleibt der Grundleger der neuen kirchlichen Ordnung durch die
sächsische Kirchenvisitation. Er bleibt der Begründer des
verbesserten Schulwesens, der in allen evangelischen Landen
gefeierte „Prseceptor Germanise". AU das aber scheint doch immer

*) Akademische Festrede am 16. Februar 1897.



— 336 —

erst Ansprüche einer einzelnen Fakultät auf ihn zu begründen.
Wenn daher der hohe akademische Senat eine allgemeine
Universitätsfeier angeordnet hat, so bedarf es dazu noch anderer
allgemeinerer Faktoren. Hier bleibt also nach wie vor die Frage:
Was giebt uns Recht und Pflicht zur Melanthonfeier?

Nach der zutreffenden Antwort auf diese Frage suchend,
bin ich unAvillkürlich dazu gekommen, die Frage selber als
solche zum Gegenstand unserer Erörterung zu Avählen. Denn
die Antwort führt uns zugleich zu einer bequemen Übersicht :

wie über die verschiedenen Seiten im Wesen des grossen
Mannes, so über das, was jeder heutige Universitätslehrer in
seiner eigenen Disciplin von Melanthons Idealen in Wirklichkeit

umsetzt.
Vergönnen Sie mir zu diesem Behufe zunächst noch ein

Wort über die schon genannten Werke spezifisch theologischkirchlichen

Charakters Denn es lohnt sich doch immerhin, zu
untersuchen, ob nicht auch bei ihnen ein allgemeinerer Hintergrund

in Betracht kommt.
Wir haben ATorher die Augsburger Konfession und die

Apologie derselben (gegenüber der Konfutationsschrift atoii Eck und
Genossen) unter den kirchenrechtlichen Gesichtspunkt gestellt.
Das Existenzrecht der neuen Kirchenbildungen beruhte ja auf
der Unterzeichnung derselben, stand und fiel mit ihrer
Anerkennung als Bekenntnisschrift. Aber dieser nachmalige Gebrauch
der Augustana muss von der ihrer Abfassung zu Grunde Hegenden
Absicht wohl unterschieden Averden. Wäre die Absicht der
deutschen Reichsstände, die sich zu dieser gemeinsamen
Eingabe an den Reichstag ATereinigten, erreicht Avorden, so Avurde
dieselbe nichts anderes geblieben sein, als „eine der vielen
Selbstbezeugungen der noch ungetrennten katholischen Kirche".
Ich gebrauche hier den Ausdruck eines unserer gelehrtesten
und unbefangensten Historiker, des — durch unseren Jenaer Fries
in ähnlicher Weise Avie de Wette allseitig philosophisch
geschulten — Marburger Henke. Henke fügt dann allerdings mit
ebensoviel Recht bei, dass die Augsburger Konfession das, was
sie aktiv nicht werden sollte, nachher passiv geworden ist. Es
ist dies aber erst die Folge des Tridenter Konzils gewesen.
Seitdem ist sie „das Glaubenszeugnis einer Fraktion der
lateinischen Kirche, der Ausdruck eines konfessionellen Gegensatzes
geworden".



— 337 —

Ich habe um so lieber einem Anderen über diese wichtige
Prinzipienfrage das Wort gegeben, Aveil Henkes ebenso einfache als
unwiderlegliche Nachweise eines der bis heute leider noch
seltenen Beispiele bieten für das, was der ATergleichenden
Konfessionsgeschichte obenan not thut: die Erkenntnis der — Avenn
auch gegensätzlichen, so doch zugleich gegenseitigen —
Beeinflussung der einander gegenübertretenden Kirchen. Zugleich
aber — und das ist der für unsere heutige Festbetrachtung
springende Punkt — Avird damit die eigene Auffassung des
Verfassers der Augsburger Konfession in ihrem Kernpunkte
getroffen.

Nicht eine infallible Instanz für die Kirche, nicht eine
Glaubensfessel für die Zukunft lag dem unablässig weiterarbeitenden

Manne im Sinn. Denn Avie hätte er sonst in Augsburg
selbst noch bis zur letzten Stunde den Text derartig immer
neu revidiert, dass bekanntermassen die lateinische und die
deutsche Ausgabe sich durchaus nicht vollständig decken? Wie
hätte er gar die nachmaligen bedeutsamen Veränderungen der
Konfession vornehmen können, wenn dieselbe in seinen Augen
eine obligatorische Geltung gehabt hätte Und er hat ja nicht
bloss in dem ihm obenanstehenden ironischen Interesse die
bekannte Umgestaltung des 10. Artikels über das Abendmahl
vorgenommen, welche wenigstens den Anhängern der cahini-
schen Lehre die Möglichkeit bot, sich zu den Augsburger Kon-
fessionsATerwandten zu zählen ; sondern auch alle die anderen
Unterschiede zwischen der IiiA^ariata von 1530 und der Variata
A"on 1540, welche nachmals durch die klugen jesuitischen
KontroA'ersisten als Erisapfel in die UnionsA*erhandlungen der
protestantischen Stände hineingeworfen Avurden, sind nichts
weniger als eine isoliert für sich stehende Thatsache. Schon
einige Jahre vor der Ausgabe der Variata stossen AAir auf Me-
lanthons und Bucers Bemühungen um das Zustandekommen
der Wittenberger Concordie atoii 1536 mit den Anhängern der
beiden andern Augsburger Konfessionen A'on 1530, derjenigen
Zwingiis und der Tetrapolitana. Und ebensosehr setzt Melanthon

auch noch nachher, und zwar gleichsehr nach der
katholischen Seite, seine Ausgleichsverhandlungen fort: Beweis
die Regensburger Übereinkunft mit dem reformfreundlichen
Legaten Contarmi, gegen die wir dann Luther und Cahin
ebenso opponieren sehen, als die inzwischen in Rom siegreich



— 338 —

geAvordenen Fraktionen von Loyola und Caraffa; BeAveis nicht
minder die auf der Anerkennung der bischöflichen Jurisdiktion
aufgebaute, aber Avieder von Melanthon und Bucer gemeinsam
getragene Reformation des Kölner Erzbischofs Hermann von
Wied.

Auch wenn Avir nur seine eigene Auffassung der Konfession

von 1530 im Auge behalten, sehen wir somit Melanthon
unablässig bemüht, sein eigenes Werk einer immer neu
aufgenommenen Verbesserung zu gunsten der Annäherung der zu
seinem Kummer immer Aveiter auseinandergehenden Parteien
zu unterziehen. In der wissenschaftlichen Theologie des

deutschen Katholizismus ist denn auch diese im alten Sinne des

Wortes katholische Haltung der Augustana wiederholt zur
Anerkennung gekommen. Bekannt ist die sympathische Stellung
der Tübinger katholisch-theologischen Fakultät (freilich zu den
Zeiten Hirschers und Möhlers) zu der von der
evangelischtheologischen begangenen Gedächtnisfeier im Jahre 1830.
Ebenso stimmte Döllinger von jeher mit Planck (so sehr dessen
Geschichte des protestantischen Lehrbegriffs ihn auch im
Anfang erschreckt hatte) darin überein, die wirkliche
Kirchentrennung erst von 1555 an beginnen zu lassen. Als daher der
gleiche Döllinger den berühmten Gewissensprotest erhob gegen
das (die gesamte katholisch-deutsche Theologie ATor dem Vatikankonzil

verurteilende) Infallibilitätsdogma, hat sogar ein so

scharfsichtiger Kirchenpolitiker Avie Luthardt dem Münchener
Kollegen den ernstgemeinten Vorschlag machen zu können
geglaubt, durch nunmehrige Zustimmung zu der Konfession A~on

1530 eine gemeinsame Grundlage für den deutschen Katholizismus

und Protestantismus zu schaffen. Die ablehnende
Antwort Döllingers hat nicht wenig beigetragen zu dem nachmaligen

Übehvollen der konfessionellen Lutheraner gegen die alt-
katholische Gewissensbewegung. Aber die bald nachher
begonnenen Bonner Unionskonferenzen zeigen den grössten
katholischen Theologen des 19. Jahrhunderts nichtsdestoweniger
auf ähnlichem Wege wie den Ireniker unter den Reformatoren
des 16.

Schon Melanthons eigenes späteres Verhalten zur
Augsburger Konfession giebt somit auch der heutigen konfessionsfreien

Universität ein bleibendes Anrecht auf ihn. Denn die

(ursprüngHch übrigens ebenfalls Apologie genannte) Konfession



— 339 —

ist danach wohl etwas ganz anderes als bloss die Grundlage
des nachmaligen Symbolzwanges in einer Partikularkirche.
Um nichts weniger aber wollen nun auch seine anderen
kirchlichen Lehrschriften von einer etwas höheren Warte aus
gewertet Averden, als von derjenigen irgend welcher Art Aron

Konfessionalismus.

Fast ein Jahrzehnt älter, als die — im Auftrag der
Unterzeichner des Speyrer Protestes von 1529 abgefasste — Augustana,
ist die erste xlusgabe der bekanntlich aus Melanthons
Vorlesungen über den Römerbrief erwachsenen Loci. Neben Luthers
gewaltigsten Reformationsschriften ATon 1520 (an den christlichen
Adel, \Ton der babylonischen Gefangenschaft und ATon der christlichen

Freiheit) ist und bleibt denn auch dies Büchlein von 1521

eine der lautersten Quellen aus der schönen Frühlingszeit der
ursprünglichen Reformation. Zugleich aber ist auch bei den
Loci gerade der Vergleich der A'erschiedenen Ausgaben in hohem
Grade lehrreich. Mit Avehmütiger und doch zugleich stolzer
Erinnerung darf ich über diesen Punkt die meisterhafte
Charakteristik unseres uirrergesslichen Kollegen Lipsius mir
aneignen: in der erst nach seinem Tode im Druck erschienenen
Melanthonrede. „In ihrer Urgcstalt vom Jahre 1521 beschränkten

die „Loci theologici" (die theologischen Hauptartikel) sich
streng auf eine Entwicklung derjenigen Lehrsätze, Avelche von
unmittelbar praktischer Bedeutung für das persönliche Heilsleben

sind. Da lesen wir noch kein Wort Aron Dreieinigkeit,
MenscliAverdung Gottes, den ZAvei Naturen, kein Wort Aron all
jenen transcendent-metaphysischen Dogmen, in Avelchen die alte
Kirche und übereinstimmend mit ihr die mittelalterliche
Scholastik den Kern des Christentums gefunden hatte. Statt dessen
stellt sich die Erörterung sofort in den religiösen Mittelpunkt
des Christentums, in die Lehren atoii Sünde und Gnade, Gesetz
und Evangelium, Rechtfertigung und Wiedergeburt hinein. Der
Wert der einzelnen Dogmen wird an ihrer praktischen
Wirksamkeit und beseligenden Kraft gemessen." „Der Inhalt der
göttlichen Offenbarung im Christentum Avird nicht in erstaunlichen

Aufschlüssen über Dinge, die über jede mögliche Erfahrung

hinaus liegen, sondern in praktisch-religiösen Wahrheiten
gefunden, deren der Christ zu seinem Seelenheile bedarf."
Indem ich Lipsius Worte mir vollinhaltlich aneigne, verbindet
sich mir damit zugleich der Blick auf unsere sogenannt mo-



— 340 —

derne Weltanschauung, getragen, Avie sie ist, von dem so

ausserordentlich geförderten Naturerkennen unserer Tage. Denn
gerade für die der heutigen Theologie obliegenden neuen
Aufgaben sind die „Loci" so A7orbildlich. In diesem echten Produkt
der Begeisterung der jungen Reformation sehen wir die
evangelische GlaubensAvahrheit vor der Wissenschaft ihrer Zeit
kräftig gerechtfertigt. Keinem Einwand des Wissens ist der
Mann ausgewichen, der in sich selbst die schönste Vermählung
A'on Glaubensfrömmigkeit und Welterkennen darstellt. Die
UniATersalität seines Wissens hebt sich hoch über alles kleinliche

Specialistentum hinaus. Die „universitas litterarum" hat
im Laufe der Jahrhunderte Avenige seinesgleichen gehabt.

In der späteren Umarbeitung der Loci ist freilich jener
Avunderbar frische, allseitige Zug der ersten Auflagen etAvas

ATerwischt. Der gleiche irenische ZAveck, der die Umarbeitung
der Augustana ATeranlasste, hat bei den nachmaligen Ausgaben
der Loci, ebenso wie schon bei den (unter den Grundlagen der
Augustana niemals ausser xicht zu lassenden) Marburger
Artikeln A'on 1529 dahin geführt, die dogmatische Übereinstimmung

mit der alten Kirche, avo es nur eben anging, in den

Vordergrund treten zu lassen. Auch unser Lipsius hat dies
durchaus nicht ausser Acht gelassen.

„Die späteren Ausgaben der Loci — bemerkt er im Avei-

teren Verlauf seiner Rede — lenken in die traditionellen Bahnen
zurück und ATerbreiten sich Avieder über das ganze A'on der
Scholastik angesammelte dogmatische Material." Und
ausdrücklich erklärt er: „Es mag zugestanden Averden, dass
Melanthon um des Friedens AAillen, und um die Einheit der Kirche,
dieses auch heute noch a~oii Vielen über alles hochgehaltene
Gut, zu retten, in seinem nachmaligen Wiederanschluss an die
Überlieferung Aveiter als nötig ging." Aber daneben Avird ebenfalls

Avieder von Lipsius noch ein anderer, nur zu oft
übersehener Punkt in den Veränderungen der Loci betont. „Immer
bestimmter hat Melanthon in jeder neuen Auflage seiner Loci
den sittlichen Geist des Christentums geltend gemacht. Wie die
anderen Reformatoren, so hat auch er anfangs mit aller Schärfe
die Prädestinationslehre Arertreten... Früher als alle Mitgenossen
der Reformation trat er ATon jener harten, den sittlichen
Charakter des Christentums gefährdenden Lehre zurück."



— 341 —

Mit alledem aber ist immer nur erst zum Teil die bleibende
Bedeutung der Loci auch für die Folgezeit zum Ausdruck
gebracht. Der gründlichste und allseitigste unserer Melanthon-
Biographen, der Strassburger Schmidt, schildert diese Seite der
Loci dahin: „Bisher hatten Luther und Melanthon meist nur
polemische Schriften herausgegeben, um einzelne Irrtümer zu
bekämpfen oder Anfeindungen abziuvehren ; der Grund der
reformatorischen Lehre fand sich ZAvar schon mehrfach in
denselben ausgesprochen, allein noch hatte es an einer zusammenfassenden

Darstellung dieser Lehre gefehlt, an methodischer
Zurückführung des Ganzen auf diesen Grund. Dies that nun
Melanthon in den Loci ; sie sind die frische, kräftige Frucht
eines klaren, die Gesammtheit der Theologie beherrschenden
Geistes, der, wenn auch im einzelnen noch fernerer Fortschritte
bedürftig, dennoch jetzt schon seines heilbringenden Glaubens
sicher und für die Sache des Evangeliums begeistert, auf
grossartige Weise die Grundzüge des Systems festzustellen Avusste."
GeAviss werden wir stets den Unterschied im Auge zu behalten
haben zwischen einem jeden dogmatischen System und'zAvischen
der Religion, für welche dieselben auf dem Forum des Intellekts
die jeweilen zutreffendste Ausdrucksweise anstreben. Auch die

Dogmatik des Apostels Paulus über Jesum den Christ ist etwas
anderes, als die Religion Jesu selbst. Aber so gut die Dogmatik
des Paulus das unentbehrliche Gehäuse Avar, um in der Synagoge
wie auf dem Areopag die Wahrheit des Evangeliums
wissenschaftlich zu erweisen, so gut aaüI das Gleiche in der Zeit der
Erneuerung dieses EArangeliums auch von der Erneuerung der
Gedanken des Römerbriefes bezeugt Averden. Auf reformiertem
Boden ist anderthalb Jahrzehnte später Cahins Institutio den
Loci ebenbürtig zur Seite getreten. Die Parallele beider Werke
hat nachmals W. Gass zu seinem grossartigen Überblick über
die Gesammtgeschichte der protestantischen Dogmatik geführt.

Als der erste Dogmatiker der Reformationskirchen hat
Melanthon somit eine ähnliche Aufgabe erfüllt AAie der gewaltige
Apostel, dessen bescheidener Ausleger er sein Avollte. Aber diese
Verwandtschaft ihrer beiderseitigen Arbeit drängt noch nach
einer anderen Seite sich auf. Auch das dritte der A-orge-
nannten Werke, die unscheinbaren Visitationsartikel an die
Pfarrherren, geAvinnt unter solchem Gesichtspunkt abermals
eine über alle konfessionelle Besonderheit sich erhebende Trag-



— 342 —

weite. Während der Gottesreichsgedanke Jesu Aveit über alle
kirchlichen Schranken hinausragt, darf man Paulus als den

Begründer der Kirche bezeichnen, d. h. der neuen Gemeinschaft,
in welcher Jude und Grieche sich als in einem „genus tertium"
zusammenfanden. Die Parallele dazu aber bildet wiederum der
kirchliche Neubau, der mit der Kirchenvisitation in Kursachsen
beginnt.

Es darf wohl als allerseits anerkannt gelten, dass der
positive Erfolg der reformatorischen Arbeit dadurch bedingt Avar,
dass sie sich nicht mehr begnügte, die schon axoii den
allgemeinen Konzilien des 15. Jahrhunderts als unabweisbar erkannte
Reformation an Haupt und Gliedern theoretisch zu definieren,
sondern dass sie die seit dem Scheitern der Konzilsreformen
noch furchtbar gesteigerten moralischen Schäden im Regular-
wie im Säkularklerus an der Wurzel angriff. Durch Predigt,
Kirchenlied und Katechismus hat Luther die Gemeinde zu den

lebendigen Wassern des Evangeliums zurückgeführt. Ihm zur
Seite aber hat wieder Melanthon sein Augenmerk auf die
Erziehung eines würdigeren Pfarrerstandes gerichtet.

Wer die thatsächlichen Beobachtungen der Visitatoren
wirklich kennt, der weiss auch, wie mannigfach ungenügend
das Material war, das sie vorfanden, und mit dem sie zu rechnen
hatten. Dass dem gegenüber das evangelische Pfarrhaus eine
so schlechthin einzigartige Bedeutung für die ganze deutsche
Kulturgeschichte gewann, hat seinen ersten Keim in der auf
den Ergebnissen jener Visitation neu aufgebauten kirchlichen
Ordnung. Wohl werden wir diesen kirchlichen Neubau, den
ersten Niederschlag des grossen Gährungsprozesses, nicht Arer-

wechseln dürfen mit dem viel umfassenderen Begriff des
Protestantismus. Denn es liegt auch hier derselbe Unterschied
vor, wie ZAvischen Kirche und Gottesreich. Aber die Unent-
behrlichkeit des irdischen Gelasses für den himmlischen Schatz
ergiebt sich sofort, wenn man das eine Avie das andere Mal mit
Paulus des Bildes von dem zu Christus hinführenden Pädagogen
gedenkt, Avelchen seine tief eindringende Geschichtsphilosophie
in dem jüdischen Gesetzgeber erkannte. Auch Melanthon ist
schon seinen Zeitgenossen als ein solcher Pädagoge, der zu
Christus hinführe, erschienen.

Die Betonung dieses pädagogischen Zwecks in Melanthons
Visitationsartikeln hat nun freilich zugleich die erste der neuen



— 343 —

dogmatischen Streitigkeiten zur Folge gehabt, welche die jungen
protestantischen Kirchenbildungen ebenso zerfleischen sollten,
wie die alte morgenländische Kirche seit Constantins Tagen.
Der nachmals zur Wiederherstellung der mittelalterlichen
Gesetzeskirche die Hand bietende Agricola hat damals Melanthon
gegenüber die Notwendigkeit der Gesetzespredigt bestritten und
diesen Einspruch auch noch ein Jahrzehnt später gegen Luther
aufrechterhalten. Aber die Abweisung der sogenannten Anti-
nomer hat nicht nur die verhängnisvollste Form der Schwarmgeisterei

von der Grundlegung der neuen Kirche ferngehalten ;

sondern auch die Nachwelt erkennt darin dankbar die Spuren
des unvergleichlichen Pädagogen Melanthon.

Seit Hartfelders Sammelwerk über den Prseceptor
Germanise ist das schon bei dem Jubelfest von 1860 mit besonderer
Liebe gezeichnete Bild dieses Präceptor ein noch viel klareres
geworden. Auch in dieser Beziehung hat Luther die erste
Anregung gegeben, so schon 1524 in der köstlichen Schrift an die
Ratsherren, dass sie christliche Schulen aufrichten sollen. Aber
abermals ist es Melanthon, auf welchen — von dem Strassburger
Sturm bis zu dem Siebenbürger Honterus ¦— alle die grossen
Lehrer als auf ihren gemeinsamen Lehrer zurückblicken. Durch
ihn ist eben der Humanismus selbst zum Träger der Reformation

geworden.
Wohl die gehaltreichste der zahlreichen Reden von 1860

ist die des grössten Ethikers unserer neueren Theologie, Richard
Rothe. Seine Heidelberger Festrede hat die Eigentümlichkeit
gerade der deutschen Reformation darauf zurückgeführt, dass

in ihr die beiden grossen, aber sonst so Aielfach auseinandergehenden

Geisteskräfte jener geAvaltigen Zeit dadurch vereinigt
sind, dass zu der tiefsinnigen mystischen Frömmigkeit Luthers
sich in Melanthon der geistesklare Humanismus gesellt. In
voller Übereinstimmung mit Rothe hat auch Lipsius die
weltgeschichtliche Grösse Melanthons mit dem einen Worte Humanismus

bezeichnen zu können geglaubt: „Er ist es gewesen,
der die Fluten der humanistischen Bewegung in das geregelte
Strombett der Reformation hineingeleitet und dadurch die
reichen Kräfte der humanistischen Bildung der evangelischen
Theologie und der neubegründeten evangelischen Kirche dienstbar

gemacht hat." Der dreifache Gesichtspunkt, unter welchen
Lipsius ihn und sein Wirken stellt, als Humanist, als Theolog



— 344 —

und als Kirchenreformator, geht darum stets Avieder auf diesen
einen Ausgangspunkt, Melanthons Humanismus, zurück. Und
noch sein Schlusswort betont es nachdrücklich : „Die Vereinigung

von Humanismus und evangelischem Glauben, von freier,
gründlicher, universaler, wissenschaftlicher Bildung und jener
wahrhaftigen Frömmigkeit, die sich nicht mit einem kirchlichen
Herdenbewusstsein begnügt, sondern nach persönlicher
Selbstgewissheit in Sachen des Heils begehrt: diese Vereinigung ist
in Melanthon verkörpert und in ihm vorbildlich geAvorden für
alle Folgezeit."

Auch in allen denjenigen Leistungen Melanthons also,
Avelche man gemeinhin so auffasst, dass sie nur jenem
protestantischen Kirchentum zu gute gekommen seien, Avelches in
unseren Tagen so sehr hat lernen müssen sich zu bescheiden,
durften wir eine Triebkraft erkennen, A'on Avelcher unser ge-
sammtes heutiges Universitätswesen immer noch zehrt. In dem
Geist der Gründlichkeit und Ordnung, Avelchen Ranke mit Recht
an ihm rühmt, ist Melanthon ganz besonders eines der edelsten
Vorbilder des deutschen Professors aller Fakultäten geblieben.
Wenn ich sage „des deutschen Professors", so will ich damit
keinem ausserdeutschen Kollegen sein Anrecht auf diesen

allseitigsten Vertreter des internationalen Humanismus rauben.
Aber als Glieder einer deutschen UniA'ersität, als gute Deutsche,
dürfen und Avollen wir uns doch immer aufs Neue darüber
freuen, dass der gleiche himmlische Vater, der im 18.

Jahrhundert Schiller und Goethe zu einander geführt hat, schon im
16. Jahrhundert Luther und Melanthon auf ihre gegenseitige
Ergänzung hiiiAvies. Denn auch heute Avürden wir schwerlich
ein passenderes Wort hierfür finden, als Melanthons Grabredner
Winsheim: „Gott ist es, der diese Werkzeuge mit einander
verbunden hat, deren Wesen sich so wunderbar ergänzte."

Eng mit einander verbunden, so stehen die beiden Wittenberger

Kollegen ATor uns, zumal seit den Tagen der Leipziger
Disputation von 1519. Schon gleich nach Melanthons
Amtsantritt liegen uns A~on jedem von ihnen begeisterte Zeugnisse
vor über das, Avas jeder in dem anderen gefunden, und avo-

gegen die eigene Leistung ihnen beiden gleich geringfügig
erscheint. Aber erst seit der Leipziger Disputation tritt dieses
Herzensbündnis auch in seinen Wirkungen nach auswärts zu
Tage. Vom formellen Standpunkt der Disputation aus ist Luther



— 345 —

in Leipzig der Besiegte geAvesen. Denn er hat die dahin
mitgebrachte Anschauung von der Unfehlbarkeit der Konzilien
nicht aufrecht zu erhalten vermocht, ist zu Konsequenzen
gedrängt Avorden, die er vorher nicht ahnte. Der in seiner Klopf-
fechterei aufgehende Eck hat daher nach der Leipziger Disputation

genau ebenso triumphiert, wie sieben Jahre später nach
der Badener Disputation, avo er Luthers Abendmahlslehre gegen
Ökolampad und Haller ausspielen konnte. Auch dieser letztere
wohlfeile Triumph ist freilich bald genug zum Anlass schwerster
Niederlage geworden. In noch höherem Grade aber überrascht
uns der schon so rasch zu Tage tretende Rückschlag nach der
Leipziger Disputation. Denn Aron da an schaaren sich alsbald
allerorten die gleichen Humanisten, die noch Aror kurzem als
die „Airi illustres" ihren Reuchlin gegen die „viri obscuri"
verteidigt, um den in ihrem Kreise vorher noch wenig geachteten
Mönch: Crotus und Hütten, Pirkheimer und Hess und ihre
zahlreichen Freunde. In ihrer aller Mitte aber, und sie alle mit
seiner eigenen religiösen Begeisterung erfüllend, erblicken wir
Melanthon als Ecks siegreichen Gegner.

Es ist der recht eigentliche Herzschlag der „Historia evan-
gelii renovati" (Avie schon der gelehrte Gerdes von Groningen
die Reformationsgeschichte auffassen lehrte"), den wir spüren,
wenn wir Melanthons Bericht an Ökolampad über die Leipziger
Debatte lesen. Ihr wichtigstes Ergebnis erblickt er darin, dass
sie den Unterschied zwischen der Theologie Christi und
derjenigen der aristotelischen Doktoren dargethan habe. Darauf
dann das leidenschaftliche Toben Ecks gegen den Grammatiker,
der über theologische Dinge nicht mitreden dürfe. Und nun
die herrliche Antwort des grossen Gelehrten, der das Wort
seines Herrn ATom Kindessinn Avie wenig andere wahr gemacht
hat : Es wäre besser, die Kleinen, zu denen ich mich zähle,
zum Lesen der Bibel aufzufordern, als sie davon abschrecken
zu Avollen.

Auch für unseren Kreis Avurde es geAAiss eine hochlohnende
Aufgabe sein, die A'on nun an nicht mehr getrennte Wirksamkeit

Luthers und Melanthons, A'on den Anfängen ihrer gemeinsamen

Arbeit an, durch ihre verschiedenen Stufen und Stadien
hindurch zu ATerfolgen. Aber es galt heute eine AusAvahl von
Wenigem aus Vielem. Und dabei geziemt es sich wohl am
ehesten, alle diejenigen an sich so erfreuenden und erhebenden

Revue intern, de Théologie. Heft 18, 1597. 23



— 346 —

Dinge, Avelche in der zahlreichen Festlitteratur wieder und
wieder behandelt sind, unsererseits bei Seite zu lassen. Statt
dessen sei vielmehr unser Blick einmal obenan auf die Schwächen
des Mannes, auf die Schranken des Zeitalters gerichtet, um
daran die Frage zu knüpfen, was sie uns Heutigen zu lernen
geben ; ob nicht gerade in dem, was sogar ein Mann AAie

Melanthon damals nicht zu erreichen vermochte, etwas atoh einer
Weissagung liegt, die nach Erfüllung drängte.

Nach dem Tode beider Reformatoren sind ihre Schulen auf
lange Zeit definitiv auseinander gegangen. Es ist im Grunde
die gleiche Erscheinung geAvesen, Avelche unser Jahrhundert
nach dem Tode Schleiermachers und Hegels erlebt hat. Die
wahrhaft grossen Männer fühlen die Notwendigkeit gegenseitiger
Ergänzung. Die Kleinen, die im Schatten jener sich noch selber
sonnen zu können vermeinen, gefallen sich in dem „iurare in
A'erba magistri". Wie im römischen Katholizismus nur zu A'iele
noch päpstlicher sein möchten als der Papst selber, so haben
die ausschliesslichen Lutheraner in Luthers Lehre die
ausschliessliche Wahrheit erblickt und mit dem Weimarer Con-
cordienbuch atoii 1559 als NachAvcis echten Luthergeistes die
Verdammung der philippistischen Häresie gefordert. Und es

war das nur die erste Phase in dem ersten traurigen Jahrzehnt
unserer Universität, in Avelchem dreimal nacheinander der in
der Hofluft eingetretene Wechsel die ihres Glaubens lebenden
Professoren und Pfarrer als ungläubig A'erjagte.

Wie aber muss denn unser heutiges Urteil ausfallen über
die Gegensätze der damaligen Schulen? Sogar am heutigen
Festtage werden wir es uns nicht A'erhehlen dürfen, dass nicht
Melanthons, sondern Luthers Geist die Segnungen der
Reformation in den Zeiten des Kampfes ums Dasein aufrechterhalten
hat. Ja, nicht erst nach Luthers Tode, sondern schon bei seinen
Lebzeiten müssen Avir da, wo prinzipielle Differenzen zAvischen
ihm und Melanthon heraustreten, immer wieder jenem die
klarere Erkenntnis dessen, was der Averdenden Kirche am ehesten

notthat, zusprechen. Das trifft schon zu bei dem „Leisetreten",
das Luther von Coburg aus bei den Augsburger Verhandlungen
beklagte. Es gilt nicht minder von der ReserA-ation, welche
Melanthon seiner Unterschrift der Schmalkaldischen Artikel
beigefügt hat, avo er auch dem Papst ein „ius humanuni" mit
Bezug auf den ersten Platz in der Kirche einräumen wollte,



— 347 —

Avährend Luthers Abschiedsgruss in dem berühmten Wort gipfelte:
Gott erfülle euch mit dem Hasse des Papsttums Bei den

Regensburger Verhandlungen ist der Unterschied der
beiderseitigen Grundgedanken noch schärfer. Nach allen diesen
älteren Gegensätzlichkeiten kann es uns somit gar nicht
verwundern, dass nach Luthers Tode der Mann, der sich auf ihn
zu stützen pflegte und in ihm die eigene Kraft fand, nun noch
mehr als früher des inneren Haltes entbehrte. Es hat daher
auch seine guten Gründe gehabt, wenn Avir schon in den Nöten
des schmalkaldischen Krieges, wenn wir dann weiter in dem

interimistischen, in dem adiaphoristischen, in dem osiandrischen,
in dem synergistischen Streite — mit den zahllosen ZAvischen-

fällen, die an die Namen Major und Strigel und Amsdorf und
Flacius sich anknüpfen —; wenn wir endlich wieder bei der
ersten Phase der sogenannten kryptocalvinischen Wirren die
Schüler Luthers immer schärfer gegen Melanthon zu Felde
ziehen sehen, und wenn schliesslich durch die Concorclienformel
Melanthons Anschauungsweise auf lange hinaus in der Lutherkirche

geächtet wurde.
Wer den Ursachen dieses tragischen Prozesses genauer

nachgeht, findet nämlich zunächst Avieder eine allgemeine Er
fahrung bestätigt. In Zeiten entscheidender Krisen sind Arer-

mittelnde Naturen die allerungeeignetstcn zur Führung der
Dinge. Entweder Averden sie selber zerrieben, oder sie
schädigen die Zukunft der Sache, für die sie doch im Grunde
eintreten möchten, durch kurzlebige Kompromisse. Die gleiche
Erfahrung, die wir so oft im politischen Leben zu machen
gehabt haben, hat in der Geschichte der Kirche dem Wort
„Vermittlungstheologie" eine Avenig schmeichelhafte Nebenbedeutung

gegeben. Allerdings: Wehe dem Staate, wehe der
Kirche, welcher das die beiden Flügel zusammenhaltende
vermittelnde Element auf die Dauer A'erloren ginge! Es kommen
auch gottlob immer Avieder Zeiten ruhigen friedlichen Bauens.
Da ist dies Element am Platze ; da baut es die Dämme, die den
kommenden Sturmfluten zu trotzen Arermögen. Leider ist die Zeit
nach Luthers Tode jedoch das gerade Gegenteil eines solchen
friedlichen Bauens gewesen.

Dieser allgemeinen Erfahrung aber entspricht zugleich der
Charakter der handelnden Persönlichkeiten. Die Motive von
Melanthons Handlungsweise haben ihm nicht nur in jedem ein-



— 34S —

zelnen Falle persönlich zur Ehre gereicht, sondern, wie wir
bald sehen werden, für die Folgezeit eine um Vieles erhöhte
Bedeutung bekommen. Aber unser geschichtliches Urteil darf
sich nicht dadurch bestechen lassen, dass unserem heutigen
Geschlecht Melanthon als der Liebenswürdigere erscheint, der
Begründer der Magdeburger Centimen als ein leidenschaftlicher
Streittheologe. Denn es sind und bleiben darum doch Flacius
und seine Freunde, Avelche das Prinzip des Protestantismus in
bessere Zeiten hinein gerettet haben. Jede Nachgiebigkeit dem
Interim gegenüber, jede Gleichgültigkeit gegen die Adiaphora,
die in Friedenszeiten gleichgültigen Dinge, in einer Zeit, wo
gerade sie das eigentliche Schibboleth im Kampfe waren, gab
die Zukunft ein für allemal preis. Der Sieg der Melanthonschen
Irenik würde daher zweifellos auch der Reformation des 16.
Jahrhunderts das gleiche Ende bereitet haben, wie derjenigen des
15. Das haben die ihm gleichgesinnten Naturen, die den Bruch
der kirchlichen Einheit vermeiden Avollten, einer wie der
andere erfahren: Heresbach und Cassander und Gropper so gut
Avie Maximilian IL Dieser Kompromisskatholizismus (avìc er
seit StieATes Forschungen richtig markiert ist) wurde schon bald
durch den jede Konzession A'erwerfenden Jesuitismus unter die
Füsse getreten. Was wir dagegen einem Flacius danken, das
kann uns am besten der unversöhnliche Hass zeigen, Avelcher
(Avie in Majunkes Geschichtslügen und Hiplers Christlicher
Geschichtsauffassung) die Magdeburger Centurien mit systematischer

Täuschung der Leser, mit Exzerpten à la Janssen
bekämpft.

Der Geist, der diese jüngste Geschichtsdarstellung beseelt,
ist die naturgemässe Konsequenz des Infallibilitätsdogmas. Für
sie haben die ex cathedra erlassenen Bullen Leos X. und seiner
Nachfolger über die Reformation und die Reformatoren das

unfehlbare, das allein gültige Urteil nicht nur in den questions
du droit, sondern auch in den questions du fait gesprochen, so

dass dem Neuhistoriker so gut Avie dem Neuscholastiker nur
die eine Aufgabe zusteht, nachträgliche Belege für jenes Urteil
zusammenzusuchen. Aber genau der gleiche Gegensatz, Avelchen
das vatikanische Dogma in den Katholizismus unserer Tage
hineingetragen hat, hat schon in den ersten Anfängen der
Reformation die gleiche Rolle gespielt. Von dem peripherischen
Punkte des Ablassunfugs hat Sylvester Prierias den Streit her-



— 349 —

übergetragen auf den Centralpunkt, der freilich damals noch
nicht als Dogma anerkannt war. aber doch allen Forderungen
der Curialisten zu Grunde lag: die pästliche Allgewalt und
Unfehlbarkeit. Diesem System hat schon Luthers scharfes Wort
in Schmalkalden gegolten, und Flacius hat den gleichen Kampf
fortgesetzt. Melanthons Friedensliebe aber hat ihn über die
Unversöhnlichkeit dieses Gegensatzes getäuscht.

Es sind die auch den bedeutendsten Menschen gesetzten
Schranken, innerhalb deren Melanthons Stellung zum Papsttum
begriffen sein will. Wir werden bald sehen, dass, wenn wir
nur zwischen Papstherrschaft und Katholizität zu unterscheiden
verstehen, er uns trotz jener Schranken schon in diesem Punkte
grosse Zukunftsgedanken hinterlassen hat. Indem Avir seine
Fehlgriffe vermeiden, lernen Avir erst den bleibend richtigen
Kern in seinen Idealen Aufwerten. Genau das Gleiche aber gilt
nun auch A'on seiner Haltung gegenüber dein entgegengesetzten
Pole jener gährungsvollen Zeit, der radikalen Strömung, die in den
Ketzerlisten als Anabaptismus, als Unitarismus u. s. w. figuriert,
während sie zugleich mehr oder weniger mit der SocialreA'o
lution verquickt ist. Für den objektiren Historiker aber steht
es trotzdem längst ausser Zweifel, dass auch diese radikalen,
über die kirchliche Reformation hinausgehenden Parteien zum
Teil Gesichtspunkte vertraten, für die selbst eine so
mächtigaufstrebende Zeit noch nicht reif Avar, die sich aber trotz aller
Unterdrückung nachmals Geltung ATerschafften und seit dem
18. Jahrhundert zum ABC der modernen Kulturwelt gehören.

Melanthons Stellung zu diesen Tendenzen — auf die es

uns heute allein ankommen kann — ist nun wieder zu A~er-

schiedenen Zeiten A-erschieden geAvesen. Während Luthers
Aufenthalt auf der Wartburg, als die sogenannten Zwickauer
Propheten nach Wittenberg kamen, die der Bibelautorität so gut
AAie der Papstautorität ihre inneren Offenbarungen gegenüberstellten,

hat bekanntlich Melanthon so mächtige Eindrücke von
ihrer GlaubenszuA^ersicht empfangen, dass er sich selber kein
Urteil zutraute und dringend nach Luthers Rückkehr A'erlangte.
Dann hat er Luthers scharfen Einspruch gegen die
Geisttreiberei so völlig adoptiert, dass er gleich ihm auch den mit
Karlstadt zusammengeAvorfenen ZAvingli unter die Schwarmgeister

einreihte. Endlich, in den Zeiten seines freundschaftlichen

Verkehrs mit Calvin, hat er sogar dessen entsetzliches



— 350 —

Verfahren gegen Servet gutgeheisscn. In die Zwischenzeit
ZAvischen der Abhängigkeit ATon Luther und der von Calvin aber
fällt noch ein besonders charakteristisches, wenngleich wenig
beachtetes Vorkommnis in Jena. Wer sich einmal die schöne

Aufgabe stellt, ebenso wie Eduard Grimm die „Acta Lutheri
Jenensia" und lipsius „Luther und Jena", so „Melanthon und
Jena" im Zusammenhang vorzuführen, darf an seiner Disputation

mit den hier gefangenen Wiedertäufern nicht A'orbei-

gehen. Natürlich ist auch dieses Religionsgespräch, Avie im
Grunde alle, ohne innere Einigung verlaufen. Und nicht lange
nachher — am 27. Januar 1536 — haben Heintz Krauth, Jobst
Moller und Hans Peissker, wie so Aiele Tausende ihrer
Genossen, ihren Glauben mit ihrem Blute besiegelt. Es war
Melanthon nicht gelungen, sie A^on der Irrigkeit ihrer Meinungen
zu überzeugen. Dagegen hat er selber seinem edlen
Kurfürsten, der persönlich ebenfalls die schwersten Opfer für seinen
Glauben hat bringen sollen, mit seltener Unbefangenheit und
Leidenschaftslosigkeit über Rede und Gegenrede berichtet. Das
Ergebnis hat er dahin zusammengefasst: „Wir haben sie freundlich
und christlich gebeten und vermahnet, sie sollten sich weisen
lassen, sollten doch die Sprüche, so wir ihnen angezeigt haben,
betrachten ; mit der Zeit würde sie Gott erleuchten, so sie sein Wort
vor sich nehmen und mit Fleiss bedenken Avürden. Aber sie sagen,
sie Avollen bei demjenigen bleiben, das sie Gott gelehret habe."
Hat der geistvolle englische Forscher Charles Beard etwa
Unrecht? AA'enn er in dem anregenden Werke über „die Reformation

des 16. Jahrhunderts in ihrem Verhältnis zum modernen
Denken und Wissen" sich über jenen unA'ersöhnlich gebliebenen
Gegensatz dahin ausspricht: „Seit jener Zeit hat die Welt Aiele
der Fragen, über Avelche Jobst Moller, der Aveder lesen noch
schreiben konnte, und der erste christliche Gelehrte Deutschlands

stritten, abgedroschen; das Resultat ist nicht in jeder
Hinsicht so, wie es die Theologen Wittenbergs erwartet haben
würden."

Der Standpunkt Melanthons den Sekten gegenüber, Avelche
dem Staatskirchentum jener Zeit im Grunde schon das Prinzip
der Trennung \Ton Kirche und Staat gegenüberstellten, leidet
deutlich genug an denselben Schranken, wie seine Kompromisse
mit dem papalen Prinzip. Und doch ist nichts leichter, als ihn
dadurch, dass man beides zusammenfasst, auch nach beiden



— 351 —

Seiten hin zu A-erstehen, wenn man sich nur das Eine ATor

Augen hält: Melanthon hat bis ans Ende seines Lebens sich
nicht darein finden können, dass die Reformation zu einer
bleibenden Kirchentrennung führen musste. Für uns Nach-
geborne ist es nicht schwer, uns die innere Notwendigkeit dieses

Entwicklungsprozesses klar vor Augen zu stellen. Wir müssen
nur die so oft zusammengeworfenen Begriffe Reformation,
Protestantismus, protestantische Kirchen reinlich auseinander halten.
Die Reformation auch des 16. Jahrhunderts ist nur ein weiteres
Glied der das ganze Mittelalter hindurch immer Avieder neu
aufgenommenen Versuche der Erneuerung des Evangeliums.
Das Prinzip des — aus dem Speyerer Protest erwachsenen —
Protestantismus lässt sich am einfachsten als das des christlichen
IndiAidualismus bezeichnen gegenüber dem christlichen
Universalismus oder Katholizismus. Die Unumgänglichkeit der
neuen Kirchenbildungen aber Avar durch die NotAvendigkeit der
Verteidigung gegen die päpstliche Weltpolitik geboten. So ist
die. Kirchentrennung das unentbehrliche Mittel geworden für das,
was jedem atou uns heute das Höchste unter den Segnungen
der Reformation ist, für Gewissensfreiheit und Duldung. Denn
die gleiche Kirchentrennung ist selber nur der erste Schritt
auf dem Wege jenes Übergangs der christlichen Gedankenwelt
aus der ausschliesslich religiösen, der kirchlichen Form in die
ausserkirchlichen Aveltlichen Formen.

Es ist nur ein einzelner Punkt, den ich hier herausgreife aus
der epochemachenden Geschichtsanschauung Rothes über das
Verhältnis Aron Kirche und Staat in der christlichen Kulturgeschichte.
Rothe hat aber gerade diesen Punkt mit gutem Grunde in seiner
Melanthonrede ganz besonders entwickelt. Nur dürfen wir das, was
sich erst allmählich entfalten konnte, nicht schon den Begründern
des Werks als ihre eigene Absicht zuschreiben. Darum ist es

Avieder der gleiche Rothe, der in der Sprache seiner mystischen
Frömmigkeit die Fragestellung so formuliert: „Wird denn bei
der Reformation der Herr Christus, der sie machte, etwa nicht
umfassendere, weitergreifende Gedanken gehabt haben, als Luther
und Zwingli, durch che er sie machte?" Und auch ein anderes
kurzes Wort von dem gleichen tiefen Denker ist nur zu wahr :

„Die eigentliche That Deutschlands ist so sehr die Reformation,
dass es sich an ihr für lange Zeit als Volk xerblutet hat."



— 352 —

Die Anfänge dieses Martyriums unseres ganzen Volkes hat
Melanthon noch selber erlebt in dem Kappeier und in dem
Schmalkaldischen Kriege. Und er sah noch Ärgeres kommen.
Versetzen Avir uns doch einmal recht in seine Stimmung in
solcher Zeit, in die Stimmung des Irenikers, des Unionsfreundes,
der auf seinem Sterbebett unter den Ursachen, warum er nach
dem Tode sich sehnt, ausdrücklich die Erlösung von der
„rabies theologorum" aufgeführt hat Es ist im Grunde die gleiche
Stimmung, die den grössten katholischen Theologen seit der
Reformation, die Döllinger so lange beherrscht, und die in
seinem ergreifenden Wort Ausdruck gefunden hat, wie er sich
in den Lauf der Dinge von 1517—1555 nicht hineinzufinden
vermocht habe. Es sind die Erfahrungen des Vatikankonzils
nötig geAvesen, um ihn auch in der Kirchentrennung „die Wege
der Vorsehung anbeten" zu lehren. Dann aber ist er mehr als
ein „Erasmus redivivus" (AAie ihn Schlottmann geschildert), dann
ist auch er ein „Melanthon redivivus" geworden.

Je mehr wir aber den Geist Melanthons gerade in der
Gegenwart nicht nur im Protestantismus, sondern nicht minder
im echten (von der päpstlichen Weltherrschaftspolitik
freigewordenen) Katholizismus nachwirken sehen, um so ernstlicher
ruht die Pflicht auf uns, die Dinge nicht zu vergessen, Avelche

Melanthon auch im damaligen Katholizismus nicht preisgeben
mochte. Dazu gehört obenan die Erkenntnis der Avohlthätigen
Wirkungen der altkirchlichen, bischöflichen Verfassung der
Kirche. Sie war ihm die Bürgschaft der kirchlichen Selbständigkeit

gegenüber den Eingriffen kleinfürstlicher oder magistratlicher

Souveränität. Wohl hat Lipsius auch zu diesem Punkte
mit Recht bemerkt, Luther habe klarer als Melanthon gesehen,
dass die Bischöfe nie in die Bedingungen Avilligen würden, unter
denen sie die entrissene Gewalt wiedererhalten sollten. Aber
Avie viele Erfahrungen der Folgezeit haben es uns Aviederum
lehren müssen, den richtigen Kern von Melanthons Gedanken
in dem Verfassungsideal der Kirche der Zukunft an die Spitze
zu stellen!

Wie Melanthon schon hier über die Gegensätze A'on
Katholizismus und Protestantismus hinaus zu einer höheren Einheit

beider erhebt, so dürfen wir nicht minder sein unablässiges

Streben, die dogmatischen Spitzen zu mildern, auf die

grösste Seite der mittelalterlichen Kirche zurückzuführen. Denn



— 353 —

dieselbe hat doch wahrlich noch ganz andere Gegensätze der
Schulen in ihrem Schoosse zu ertragen gewusst, als der
Dogmatismus der neuen Schulweisheit. Zugleich aber muthet das
Scheitern der unermüdlichen Ausgleichsversuche Melanthons
wie eine Vorahnung an für die sich uns Heutigen immer schärfer
aufdrängende Unthunlichkeit, alleinseligmachende Dogmen zu
formulieren in Fragen, ATon denen der liebe Gott uns Menschenkindern

schlechterdings kein Wissen gegeben hat.
Die Erkenntnis der schlechthinnigen Unmöglichkeit, auf dem

Boden dogmatischer Formulierungen den Weg zur Einigung
der Gemüther zu finden, war dem 16. Jahrhundert überhaupt,
Avar auch seinem gelehrtesten Theologen noch nicht gegeben.
Es gehörten noch viele schmerzliche Erfahrungen in allen
Kirchen dazu, um es ins Klare zu stellen, dass die dogmatischen
Streitigkeiten aller Zeiten sich im Grunde nur dadurch
unterscheiden welche a~ou ihnen das sittlich-religiöse Leben am
meisten geschädigt hat. Heute sagt uns einer der besonnensten
und erfahrensten Vertreter des Kirchenregiments, der
langjährige Präsident des badischen Oberkirchenrates at. Stösser :

„Durch das übermässige GcAvicht, welches unsere Kirche auf
die Feststellung der reinen Lehre legte, wurde das praktische
Christentum nicht selten A'ernachlässigt. Man beschäftigte sich
Aveniger mit der Seelsorge, mit jener Spendung des Trostes und
der Erbauung, Avelche daA'on ausgeht, dass das religiöse
Bedürfnis mehr Sache des Gemütes als des Verstandes ist, mit
der religiös-sittlichen Erfrischung des Volkes, überhaupt mit
Ausübung der christlichen Liebesthätigkeit auf allen Gebieten
des gesellschaftlichen Lebens. Mit solcher Bethätigung der aus
der Schrift quellenden Heilandsgesinnung wird fruchtbare
Propaganda für das Christentum gemacht, Avährend der oft sehr
persönliche Streit um die Lehre atou unserer Kirche abschreckt
oder doch gegen dieselbe gleichgültig macht." In der Weite
des Blicks eines solchen Kirchenregiments hat Melanthons tiefstes
Sehnen seine Erfüllung gefunden. Aber er ist zugleich der
Geschichtsforschung zum ersten Führer geAvorden in der gleich-
massigen Erhebung über jeden Konfessionalismus, in der
Erkenntnis des unbedingten Widerspruchs ZAAischen allem dog-
matistischen Infallibilismus hüben und drüben und dem einfachen
geschichtlichen Wahrheitssinn.



— 354 —

Ganz besonders aber dürfte endlich eine hoffentlich nicht mehr
ferne Zukunft sich selber seinen „weiten ökumenischen Sinn"
zum Vorbilde stellen, „der auch über grosse Differenzen hinweg
die Friedenshand ausstreckte". Ich kann es mir nicht
versagen, dieses echt Melanthonsche Ideal papstfreier Ökumeni-
zität oder Katholizität noch einmal in Lipsius Worten zum
Ausdruck zu bringen: „Derselbe Geist echt christlicher Weitherzigkeit,

welcher ihn trieb, in Verhandlungen mit den Nationalkirchen

von Frankreich, England, ja selbst mit der griechischen
Kirche sich einzulassen, machte ihm die Vereinigung der
evangelischen Kirchen zur Herzenssache. So ist er der eigentliche
Vater der eA'angelischen Union geAvorden, der brüderlichen
Gemeinschaft der eA-angelischen Kirchen des In- und Auslandes."
Aber ist es nicht abermals das gleiche Streben, nur in noch
umfassenderer, echt katholischer Form, Avelches in Döllingers
Vorträgen über die Wiedervereinigung christlicher Kirchen
seinen modernen Ausdruck gefunden hat?

Doch ich muss zum Schlüsse eilen. Gestatten Sie mir
daher nur noch, dieses höchste wissenschaftliche Ziel der Theologie

der Zukunft Ihnen etwas lebensvoller in dem Bilde eines

grossen Künstlers Aror Augen zu stellen!
Auf dem grossen Reformationsbilde Kaulbachs erblicken

wir Melanthon im Vordergründe des Ganzen: wie er die eine
Hand bittend gen Himmel erhebt, während die andere sich
segnend legt auf die bereits ineinander verschlungenen Hände
von Ulrich Zasius und Eberhard A*on der Tann, jenem als
Vertreter der Katholiken, diesem als Vertreter der Protestanten.
Es ist der Augsburger Religionsfriede, der als Abschluss des

eigentlichen Reformationszeitalters in dieser Gruppe dargestellt
wird. Dass die Kunstkritik anderer Schulen an diesem Bilde
allerlei Ausstellungen zu machen hat, ist auch mir nicht
unbekannt. Aber der Historiker Avird stets Avieder ATon der
Intuition, A'on dem Zusammenschauen des Künstlers zu lernen
haben. Es ist ein erhebender Gesammteindruck, wie ATon der
Empore herab die Vorreformatoren in die Halle der Kirche
hinabschauen, während in den Seitenschiffen das Zeitalter der
Entdeckungen und Erfindungen, das Zeitalter von Columbus
und Copernikus, Aron Gutenberg und Raffael, von Erasmus und
Reuchlin uns in markigen Gestalten ATor die Seele tritt. Luthers
geAvaltige Figur steht mit Recht in der Mitte, und wie er die



— GOD

Bibel emporhält, so teilen seine Gehülfen an der kirchlichen
Reformation das uirverstümmelte Abendmahl aus. Aber wer
möchte daneben die Scene missen, in welcher Melanthon seinerseits

handelnd eingreift?
Der Augsburger Religionsfriede hat der Gegenreformation

nur auf kurze Zeit Halt geboten. Die Triumphe des der deutschen
GewissensbeAvegung gegenübergestellten spanisch - politischen
Ordens fallen erst in die Folgezeit. Aber ist es nicht für
unsere Zeit doppelt vorbildlich, AAie derselbe Mann, dem die

Kirchentrennung ein so bitterer Schmerz war, doch als der
dritte im Bunde hinzutritt zu den Wortführern der A'on nun
an getrennt nebeneinander hergehenden, gesetzlich nebeneinander

anerkannten Kirchen Tritt darin nicht die grösste
religiöse Errungenschaft der Neuzeit, die durch keine momentanen

Erfolge der klerikalen Politik rückgängig gemacht averden

kann, als prophetisch geschaut vor unser Auge
Melanthons Geist lebt gleich fort im deutschen Katholizismus

und im deutschen Protestantismus. Ich durfte Ihnen vorher
den grössten katholischen Kirchenhistoriker als den einen „Melanthon

redivivus" bezeichnen. Als der andere „Melanthon
redivivus" reicht der grösste der protestantischen Kirchenhistoriker
ihm die Hand. Denn beide haben sich in der segensArollen
Geistesgemeinschaft mit dem Prseceptor Germanise einig ge-
AVUSSt.

Bedarf es noch eines BeAveises für das Recht, dem Kaul-
bachschen Bilde diese Anwendung zu geben? Darf ich doch,
Avas Döllinger betrifft, an Ihre eigene Erinnerung appellieren,
an die Adresse zahlreicher katholischer Kollegen an ihn nach
der von ihm als Christ, als Theolog, als Geschichtskundiger und
als Staatsbürger abgegebenen Erklärung; an den GlückAVunsch
auch unseres Jena zu seinem letzten Jubelfest; an die
Anerkennung, Avelche seine gesammelten Vorträge gerade im nicht-
theologischen Kollegenkreise gefunden haben. Was aber erst
unseren Hase angeht, da thut überhaupt gar keine Erinnerung-
Not. Denn hat er nicht in seinem ganzen reichen Leben
unentwegt dagestanden als der Humanist unter den Theologen des
19. Jahrhunderts im auszeichnendsten Sinne des Worts?

Die äussere Einheit der Kirche ist unwiderbringlich dahin.
Mit weiser Hand zu rechter Zeit hat der Meister die Form
zerbrochen. Gerade in der Vielheit der Kirchen liegt ein beson-



— 356 —

derer Segen. Denn jede A'on ihnen hat ihr eigentümliches
Charisma für das Volksleben. Aber nur, wenn hüben und drüben
Melanthon segnend die Hand darauf legt. Und das ist wieder
nur dann möglich, wenn unsere Universitäten, wie es schon
unsere Ausgangsfrage formuliert hat, in allen ihren Disciplinen
die Ideale des „Prseceptor Germanise" in Wirklichkeit umsetzen.

Das Avalte Gott!

Jena, NiPPOLD.


	Was giebt den heutigen Universitäten Recht und Pflicht zu einer Melanthonfeier?

