
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Les difficultés de l'union entre les Églises chrétiennes

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


276

LES DIFFICULTES DE L'UNION
ENTRE

LES EGLISES CHRETIENNES.

L'union entre les Eglises chrétiennes est-elle impossible ou
n'est-elle que difficile?

D'aucuns prétendent qu'elle est impossible, soit parce que
J.-C, disent-ils, n'a indiqué l'unité que comme un but et un
idéal, but et idéal qui seront réalisés dans le ciel, mais non
sur la terre ; soit parce que les passions et les divisions des
hommes sont inguérissables en ce monde, et que vrouloir
réaliser malgré elles la paix et l'unité, c'est poursuivre une
chimère.

Ces deux assertions nous paraissent erronées. D'abord,
J.-C. a recommandé l'unité à ses disciples non seulement pour
la Aie future, mais pour la Aie présente : Etenim in uno Spiritu

omnes nos in unum corpus baptisati sumus, sive Judaei,
sive Gentiles, sive servi, sive liberi, et omnes in uno Spiritu
potati sumus (I Cor. XII, 13). Ensuite, au milieu même des

passions et des divisions des hommes, une certaine unité est
possible, unité imparfaite, il est A*rai, mais cependant réelle et
vraie, unité de foi (una fides) et unité de charité (cor unum et

anima una). Cette unité, fondée sur la A'érité et la sainteté,
est le but même du christianisme. Donc, elle est possible ; et,

par conséquent, si elle paraît difficile et même très difficile à

quelques-uns, ils ne doivent pas se décourager. J'espère démontrer,

dans la présente étude, que toutes les difficultés qu'on



— 277 —

nous oppose, quelque grandes qu'elles soient (je ne les
atténuerai pas), sont cependant, en elles-mêmes, surmontables ;

qu'aucune ne saurait résister à notre Arolonté, si tous nous
voulons sincèrement l'union: omnia possum in eo qui me

confortât. En sorte qu'il sera évident une fois de plus que
la vérité est plus forte que l'erreur, et la charité chrétienne
plus forte que les divisions humaines.

M. le chanoine Meyrick, dans la Foreign Church Chronicle
(dec. 1895, p. 211-217), a signalé cinq obstacles ä l'union entre
l'Eglise anglicane et l'Eglise orientale ; puis, en les examinant
de près, il en a écarté trois: les questions du «filioque», de

l'eucharistie, du culte des Saints et des images, et il n'en a
maintenu que deux : l'œcuménicité du VIIe concile et l'infaillibilité

de l'Eglise uniA-erselle attribuée à l'Eglise orthodoxe
orientale seule. Je A'oudrais étendre la question de l'union au
delà des deux Eglises susdites, l'élever au-dessus des débats
habituels et des points sus-mentionnés et l'envisager à d'autres
points de vue, qui me semblent plus importants et plus
radicaux. Les ATrais obstacles sont peut-être tout autres que ceux
dont on parle d'ordinaire ; et si ceux que je vais indiquer
étaient une fois levés, les autres aussi auraient vite disparu,
surtout si l'on s'inspirait de l'esprit si élevé et si vraiment
chrétien qui a dicté la Lettre du patriarche Anthime *) et les
Réflexions de l'éminent écrivain du « Messager de l'Eglise » 2).

Les principes des anciens-catholiques sont si clairs, leur
critérium si précis, leurs chemins si nettement tracés — du
moins pour ceux qui les connaissent, — qu'il semble difficile
qu'ils ne réussissent pas à mener à bonne fin l'œuvre, entreprise

par eux dès le commencement de leur réforme, de l'union
des Eglises chrétiennes. Mais si cette grande centre, expliquée

comme ils l'expliquent, est en théorie très réalisable et
même facile, elle est, nous le reconnaissons, très difficile dans
la pratique, étant donnés les hommes tels qu'ils sont. Les
hommes, en effet, sont loin d'être toujours ce qu'ils devraient
être : ils ont d'inévitables préjugés et des habitudes routinières ;

ils sont lents à considérer les questions dans toute leur objectivité

; la paresse d'esprit et l'égoïsme se font souvent sentir,

l) Voir la Revue de 1896, n° 13, p. 1-13, et nQ 14, p. 217-223.
a) Voir la Revue de 1897, n° 17, p. 108-113.



— 278 —

même là où l'on n'aurait pas tout d'abord soupçonné leur
présence. On a beau convenir que toutes les Eglises chrétiennes
doivent être des soeurs véritables et non des sœurs ennemies;
que telle est la volonté du Christ, le seul chef de l'Eglise ;

qu'il faut, si l'on est réellement chrétien, tâcher de réaliser
l'état normal des Eglises particulières ou locales, à saAToir leur
union dans l'una fides; on a beau, dis-je, convenir de ces
évidentes vérités, il reste toujours des obstacles, obstacles
d'autant plus difficiles à surmonter que, tout en étant fondés
sur l'erreur, ils sont accompagnés, dans l'esprit de ceux qui
les suscitent, d'une plus grande bonne foi, et que, pour en
triompher, il faut avouer un tort, peut-être même des torts,
chose malaisée à tous, même aux savants et aux corporations
ecclésiastiques.

S'il ne s'agissait que d'une union sentimentale, comme
cela a lieu entre certaines Eglises qui n'exigent que « l'amour
fraternel » et qui proclament la liberté dans le reste, les obstacles

dont nous parlons n'existeraient pas. Mais comme il est
impossible de se contenter du sentiment là où le Christ a
enseigné une doctrine positiA7e, il faut que l'union des Eglises
vraiment chrétiennes se fasse dans l'unité de cette doctrine
positive révélée par le Christ ; si elle n'est pas cela, elle n'est
que fantaisie passagère, édifice construit sur le sable, paille
emportée à tout vent de doctrine, in nequitia hominum, in
astutia ad circumveutiouem erroris (Ephés. IV, 14). Les
protestants ont suffisamment tenté l'expérience de l'union dans le
sentiment; la démonstration de son insuffisance est faite. La
véritable et solide union se fera, nous en sommes conA"aincus,
dans l'unité de la foi, ou elle ne se fera pas.

C'est donc un devoir pour les anciens-catholiques et pour tous
ceux qui pensent ainsi, d'aborder franchement ces difficultés et
d'essayer courageusement de les résoudre. Tels obstacles viennent

de la diA^ersité des races, ou de la diversité des Eglises, ou
de la diversité des clergés ; tels autres de la défectuosité des
méthodes, de l'étude insuffisante des vraies sources, de la fausse
notion que l'on a de l'état exact des esprits et des doctrines
dans les différentes Eglises, etc. Examinons-les en toute
simplicité d'esprit et en toute sincérité de cœur. L'œuvre dont il
s'agit étant avant tout une œuvre de foi et de piété, et aussi
une œuvre de science et de sagesse, ne peut s'accomplir



— 279 —

qu'autant qu'on y apporte de toutes parts de l'humilité et de
la science : de l'humilité au triple point de vue national,
ecclésiastique et indiAiduel; de la science théologique, sûre et
vraie, appuyée sur une méthode rigoureuse.

I. — On a parlé des oppositions de races et de nationalités.

Il ne devrait pas en être question dans des affaires qui
sont d'elles-mêmes universelles et en dehors, ou plutôt au-dessus,
de toutes les races et de toutes les nationalités. L'Eglise
chrétienne, étant universelle, ne doit considérer ni les Juifs ni les
Gentils, ni les esclaves ni les hommes libres, non est Judaeus
neque Graecus {Gai. III, 28).

De fait, l'ancienne Eglise a tenu ses conciles œcuméniques
sans qu'il y eût entre leurs membres aucun conflit de races
ni de nationalités. L'opposition faite contre le concile de Chal-
cédoine (451) par les Egyptiens, les Syriens, les Arméniens, a
tenu à des considérations tout à fait étrangères à la question
des races. Les difficultés qui se sont élevées dans les Gaules
et en Allemagne au sujet du VIIe concile œcuménique (787),
ont été motivées par des malentendus de langues et par de

mauvaises rédactions de documents, mais non par des oppositions

de races.
Sommes-nous aussi sages sur ce point que nos aïeux? Il

est peut-être permis d'en douter. Depuis le IXe siècle, surtout
depuis le XVIe et plus encore depuis la révolution de 1789,
des compétitions politiques ont surgi en Europe, auxquelles se
sont adjointes des ambitions de races et de nationalités, et il
serait bien difficile de dire que tous les chrétiens d'aujourd'hui
placent leur religion avant tout et au-dessus de tout, même
au-dessus du rôle politique de leur patrie, de leur nation et de
leur race. Là est la première difficulté, difficulté que l'on
s'efforce de tenir latente, à laquelle les hommes profondément
religieux tâchent de se soustraire dans le fond de leur cœur,
mais qui n'en reste pas moins réelle dans un grand nombre
d'esprits. Sans doute, les chrétiens de races différentes ne
s'attaquent pas entre eux en prétextant ouvertement la différence
des races; mais, à l'occasion, ils se caricaturent et se raillent
volontiers: on impute à autrui des doctrines qu'il n'a pas ou
l'on exagère celles qu'il professe, et l'on ne veut pas voir ce
qu'il y a de vrai en elles. Bref, il y a encore entre les Eglises



- - 280 —

de races différentes plus d'antagonisme secret que de solidarité

réelle. Or, c'est la solidarité qui doit désormais régner et
faire disparaître toute trace et tout sentiment d'antagonisme.

Qu'il nous soit permis de reproduire ici une correspondance

publiée par le Catholique national du 5 octobre 1895,
sous ce titre: Races et religions (p. 98):

« On comprend que chaque race, chaque nation même, ait
ses tendances, ses goûts, ses besoins, ses aptitudes, ses
aspirations et, par conséquent, sa manière de concevoir la
religion et de la pratiquer, de voir surtout, dans le christianisme,
ce qui est de nature à la compléter, à la fortifier, à l'élever,
à la satisfaire, et de modeler sur cette règle ses actions
religieuses, ses cérémonies et sa discipline. Mais les variétés qui
en résultent ne sont que des formes et n'altèrent en rien le
fond du christianisme, qui est toujours un et toujours le même

pour toutes les races et pour toutes les nations chrétiennes.
Que ces variétés engendrent des Eglises diverses, rien de

mieux, rien de plus conforme à la nature. Mais que ces
Eglises, sous prétexte qu'elles sont diverses et nationales,
refusent de se considérer les unes les autres comme membres
de l'Eglise chrétienne universelle, ceci est inacceptable, à

moins toutefois qu'elles ne professent des dogmes différents et
qu'elles n'aient des symboles de foi opposés et contraires.
Dans ce cas, l'unité de l'Eglise est rompue, et avant de se
donner la main comme membres de la même Eglise, il faut,
en effet, rev^enir à la profession de la même foi, de la foi de

l'Eglise universelle. Ceci est de droit commun.
«Mais, autant j'approuve qu'on refuse de considérer

comme Eglise sœur une Eglise hérétique parce qu'elle est
hérétique, autant je désapprouve celui qui la repousse
uniquement parce qu'elle est de race différente ou de nationalité

différente. Faire primer la race ou la nation sur la
religion ne saurait être admis dans le christianisme, où il n'y a
ni Juifs, ni Gentils, mais où tous sont un en Jésus-Christ.
Faire de la race ou de la nation un critérium pour juger
des rapports d'union ou de désunion qu'on doit entretenu-
envers une Eglise, est un procédé erroné et inadmissible.

«Ne faisons pas de personnalités pour ne blesser
personne. Mais que dire de ce raisonnement qui s'est fait au
XVIe et au XVIIe siècle : « Tel professe la foi allemande, donc



— 281 —

il est protestant, donc il est hérétique, repoussons-le.»
Allemand et protestant étaient synonymes, pour celui qui raisonnait

ainsi et qui s'était habitué à détester tout protestant parce
que tout protestant était à ses yeux un Allemand. Que de
chrétiens qui sont aujourd'hui protestants de nom et qui ne
professent aucune hérésie, et qui ne sont nullement Allemands,
et que l'on devrait considérer comme d'excellents chrétiens
Mais ils sont protestants de nom! il suffit; c'est assez pour
qu'on les repousse sur leur simple titre, sans contrôler la
doctrine et la foi qui sont sous ce titre. N'est-ce pas absurde »

On m'assure qu'il est un pays en Europe où l'ancien-
catholicisme devrait être bien accueilli et favorisé, à cause
des traditions religieuses de ce pays, qui concordent très bien
avec les doctrines et les aspirations des anciens-catholiques.
Mais tel s'y oppose, parce que, n'étant pas de race allemande,
il ne saurait se rallier à l'ancien-catholicisme, qui, dit-il, est un
mouvement allemand; tel autre s'y oppose aussi, mais pour un
tout autre motif, à savoir, parce que, étant de race allemande,
il ne saurait consentir à ce qu'un mouvement allemand se

communiquât à un pays non allemand. Or ce sont là de grosses
erreurs. D'abord, il est inexact de prétendre que l'ancien-catholicisme

est un mouvement allemand. En effet, il y a des anciens-
catholiques suisses, hollandais, français, italiens, etc., qui ne sont
pas allemands. Ensuite, quand même il s'agirait d'un «mouvement

allemand», est-ce une raison pour ne pas considérer avant
tout son caractère chrétien et essentiellement catholique? Voilà
où nous en sommes encore, paraît-il Je serais heureux d'être
démenti. Mais il est honteux, disons-le hautement, de céder
encore à notre époque, à des préjugés de race et de nation,
dans une question aussi grave que celle du rétablissement de

l'union de l'Eglise chrétienne. Les Eglises qui placent leur
particularisme de race au-dessus des intérêts de l'Eglise une
et universelle, traAraillent contre elles et, à brève échéance,
elles sentiront les mauvais résultats de leur conduite. Elles
pousseront les autres Eglises non seulement à se détacher
d'elles, mais à rompre les cadres ecclésiastiques, qui, il faut le

remarquer, ne sont pas des choses de foi, pour sauver l'union,
la charité et la foi, choses qui valent mieux que tels ou tels
cadres ecclésiastiques. C'est inévitable et ce sera le châtiment;
qu'elles y prennent garde

Revue intern, de Théologie. Heft 18, 1897. 19



— 282 —

IL — Quoi qu'il en soit de la graAité plus ou moins
grande de cette première difficulté, il en est une autre qui la
touche de près et qui ne saurait malheureusement échapper à

personne : c'est la question de clocher. En général, dans chaque

Eglise il est des chrétiens, des ecclésiastiques surtout,
qui, toujours et en tout, et à l'exclusion de toute autre Eglise,
A-eulent aA'oir raison ; qui s'obstinent à maintenir cette prétention

et à vouloir que le soleil ne luise que dans leur cellule.
On nie l'infaillibilité du pape et de l'Eglise romaine, mais on
tient, de fait, son Eglise particulière à peu près pour infaillible. On
en fait une question d'amour-propre, sinon d'amour-propre
national, du moins d'amour-propre ecclésiastique '). On veut
bien que les autres Eglises fassent des mea culpa et des

concessions, on l'exige même, mais on ne consent pas à en faire
soi-même; ou, si l'on se résigne à faire le second pas, on se
refuse à faire le premier. On voit bien dans les autres Eglises
leurs divisions, leurs hommes de parti, leurs Garasses, leurs
Veuillots, mais on ne A7eut pas voir les siens ou, si on les
A'oit, on cherche à prendre leur défense et à atténuer leurs
torts. «L'Etat, c'est moi», disait Louis XIV; «l'Eglise, c'est
moi», disait Pie IX; un écrivain protestant disait dernièrement

: « C'est dans nos Eglises qu'il 3' a le plus grand nombre
de croyants autonomes, agissants el convaincus2)'»

Pour légitimer cette attitude, on met en avant, dans le
secret de son âme, l'ancienneté de son Eglise ; on suppute les
années, voire même les siècles, comme si les années et les
siècles étaient des raisons et des droits; on érige ainsi des

primautés non reconnues, inavouables même ; on éternise ainsi
ces misérables questions de préséance, qui ont été causes de

tant de dissensions et de tant de jalousies mesquines entre les
Eglises particulières. Ne serait-il pas plus simple d'avouer que
telle Eglise, à telle époque, a commis telle imprudence, telle
faute ; que tel document officiel, bon peut-être pour l'époque
qui lui a donné le jour, est aujourd'hui périmé, usé, inacceptable,

et qu'il est ridicule de vouloir le maintenir quand même,
surtout quand son maintien arrête par ailleurs tout le mouvement

de réunion? Ne suffit-il pas, dans une agglomération,

') Voir le Catholique national, du 5 octobre 1895, p. 98: Modestie chrétienne.
2) A'oir la Semaine religieuse de Geneve, 26 septembre 1896, p. i57-



— 283 —

qu'une seule voiture s'obstine à ne pas avancer pour qu'elle
arrête toutes les autres? On a parlé de Vodium theologicum,
on pourrait aussi parler de la jalousie ecclésiastique, c'est-à-
dire des jalousies de clochers et de sacristies; toutes choses

que l'on condamne aA~ec emphase dans de beaux discours de

circonstances, mais que l'on pratique de fait d'une manière
même souvent hautaine.

On oublie que c'est l'Eglise universelle qui seule est

l'Eglise collective et qui seule doit grouper les Eglises
particulières sous sa direction supérieure. On fait de sa propre
Eglise particulière une sorte d'Eglise universelle ; on lui en
attribue tous les droits, et volontiers on serait disposé à

prendre telle ou telle Eglise, plus petite et plus modeste,
sous sa protection, comme si devant le Christ il y avait de

grandes et de petites Eglises On oublie que le pusillus grex
de l'Evangile était le troupeau modèle, quoique petit.

Que chaque Eglise s'éprouve donc elle-même, qu'elle fasse

son examen de conscience, et il ne lui sera pas difficile,
croyons-nous, de reconnaître ses imperfections, peut-être même
sa culpabilité. Si elle n'est pas coupable dans la façon dont
elle a gardé le dépôt de la foi, ne l'est-elle pas dans la façon dont
elle a quelquefois enseigné la théologie, dont elle a épousé telle
spéculation, telle opinion, telle querelle, tel système, dans la
façon dont elle a réglé sa discipline, dont elle a administré
les sacrements, dont elle s'est occupée du salut des âmes?

Non seulement, si elle est sincère, il ne lui sera pas difficile

d'être humble, mais il lui sera difficile de ne l'être pas:
les meilleurs fruits n'ont-ils pas leur ver secret et rongeur?

Que toutes les Eglises se réunissent avec ce sentiment
de modestie et d'humilité, de repentir et de bon propos, et les
difficultés proA-enant des opinions théologiques, des divergences
disciplinaires, des ATariantes de rites, disparaîtront rapidement.
Elles seront toutes tolérantes, si elles sont toutes modestes;
elles ne seront intraitables que sur le dogme même, qui doit
effectivement être le même pour toutes ; mais, en dehors du
dogme, toutes laisseront à chacune la liberté d'agir au mieux
de ses intérêts spirituels. Ce sera là le véritable particularisme,

le seul permis ; car l'autre est manifestement coupable,
celui qui place une Eglise particulière au-dessus de l'Eglise
universelle, au-dessus même du Christ et du christianisme.



— 284 —

Sans doute, on doit aimer son Eglise particulière, qu'elle soit
nationale ou non ; mais toujours on doit la subordonner à

l'Eglise universelle, comme on doit, dans son amour,
subordonner même celle-ci au christianisme et au Christ. De même
que dans l'ordre temporel la société particulière dont on fait
partie n'est pas tout et qu'en dehors d'elle il y a encore le
vrai, le beau, le bien ; de même, dans l'ordre religieux, l'Eglise
particulière à laquelle on appartient n'est pas tout. Au-dessus
de toutes les Eglises particulières il y a l'Eglise universelle,
et au-dessus de l'Eglise universelle il y a le christianisme
même et Jésus-Christ même. Le christianisme, comme religion,
avec son dogme, avec sa morale, avec sa grâce et ses moyens
de salut, est supérieur à l'Eglise comme société : car une vérité
est supérieure à une société d'hommes imparfaits. Là où tout
est bien ordonné, c'est le Christ qui gouverne l'Eglise et non
l'Eglise qui gouArerne le Christ; c'est le christianisme qui détermine

la conduite de l'Eglise, et non l'Eglise qui détermine
l'essence du christianisme. Un vrai chrétien aime l'Eglise, mais
non au détriment du christianisme, encore moins contre l'esprit
du Christ, le maître de l'Eglise. Oublier le Christ et le
christianisme pour ne A'oir que son Eglise particulière, oublier le
but du christianisme et les préceptes du Christ sous prétexte de
mieux glorifier son Eglise, c'est faire de celle-ci une Eglise étroite
et fermée. Rome a commis cette erreur, et de son ecclésias-
ticisme aussi ambitieux qu'étroit est né le cléricalisme, non
moins ambitieux et non moins étroit. L'ecclésiasticisme étroit
et hautain est l'esprit de l'ancienne synagogue cherchant à se

perpétuer dans l'Eglise ; c'est l'esprit de Rome, exclusif et
dominateur, disant: Hors de moi, pas de salut. Pour nous,
disons plutôt aATec saint Paul: Omnia in Christo1).

III. — Ce qui vient d'être dit des Eglises particulières,
doit être dit aussi des clergés. Le clergé de chaque Eglise
particulière fait-il toujours tout son deAToir dans la question qui
nous occupe? Les théologiens — nous parlons en général —
se piquent aisément de science personnelle, même dans les
Eglises qui condamnent absolument l'individualisme protestant.

') Voir le Catholique national du 19 octobre 1895, p. I02: Individualisme et
Ecclésiasticisme.



— 285 —

Ils se flattent volontiers d'aA7oir leurs systèmes d'explications,
à eux. Reconnaissons-le, il est dans la nature humaine (et la
nature humaine existe aussi chez les théologiens), de tenir
beaucoup plus à ce qui est particulier et propre qu'à ce qui
est commun et général. Souvent on attache plus d'importance
à la doctrine qu'on s'est faite soi-même qu'à celle qu'on a

reçue d'autrui. Souvent même, tel prédicateur oublie de
prêcher les dogmes pour prêcher ses propres spéculations à lui.
On est feu et flamme pour ses propres conceptions, tandis
qu'on reste froid pour les dogmes proprement dits. Aussi
serait-il impossible aux théologiens de s'entendre, si l'entente
devait être faite en matière de spéculation théologique.
Heureusement, elle ne doit être faite que dans le dogme, una
fides.

Mais la difficulté est de déterminer chaque théologien à

ne pas imposer ses élucubrations personnelles comme des

dogmes. Il veut bien, en effet, rejeter celles des voisins, mais
il ne A'oudrait pas que les voisins rejetassent les siennes. Il
admet bien, en théorie, avec saint Vincent de Lérins que cela
seulement est dogme « qui a été cru toujours, partout et par
tous » ; mais, de fait, dans la pratique, il trouve toujours
moyen d'associer, d'assimiler même ce qu'il enseigne, lui, avec
ce qui a toujours été cru; il ne peut pas consentir à ce qu'on
ait cru autrement que lui, et il exige que son explication soit
la bonne, la seule bonne. C'est en vain qu'on lui en montre
l'origine récente ou relativement récente ; il est habitué à son
mot, à son système, à sa manière de dire et de penser, et il
ne veut pas en démordre; il faut que les autres acceptent son
dire et son vouloir. Saint Augustin disait : « Quaerite disputando,

cherchez en discutant». Mais lui, il ne discute pas
pour chercher la vérité, il discute pour discuter et pour faire
triompher, non la Arérité, qui le touche peu, mais uniquement
sa propre manière de voir.

Cette difficulté est plus grande qu'on ne pense.
Il serait cependant facile de la faire disparaître, si chacun

voulait considérer qu'il ne peut exiger d'autrui que l'acceptation

du vrai dogme et du Arrai dogme seulement; que cela
suffit, du reste, et amplement, pour la vitalité de l'Eglise et
l'extension du règne de Dieu; qu'en dehors du dogme, chacun
est libre d'avoir ses propres spéculations, libre même de les



— 286 —

faire A^aloir, mais sans aAroir aucunement le droit de les imposer

comme des dogmes; qu'en se tolérant tous ainsi les uns
les autres avec respect et fraternité, on honore la religion et

l'Eglise, on édifie les âmes; que le scandale commence, au

contraire, avec l'intolérance et les disputes acerbes. Sans

doute, l'adversaire qu'on attaque, on ne l'attaque que parce
qu'on est persuadé qu'il se trompe ; mais encore faudrait-il
que l'attaque fût du moins respectueuse et fraternelle. Et si
l'adversaire respecte lui-même le dogme, il n'appartient à aucun
particulier de s'adjuger le droit d'en faire justice ; non,
aucun particulier, si saA'ant et si haut placé soit-il, n'a le
droit de se substituer à l'Eglise; il doit saA'oir se taire, au
besoin, et laisser parler l'Eglise, et laisser aussi parler les
autres frères.

Que l'on se passionne dans les choses politiques et sociales,
on le conçoit; mais, clans les choses de Dieu, dans les choses

que le Christ a voulu laisser à notre liberté et à notre
conscience, pourquoi n'être pas toujours calme, toujours patient,
toujours digne, toujours fraternel, sauf toutefois peut-être contre
ceux qui se permettent de remplacer le calme et la fraternité
par l'arrogance et par l'exclusivisme hautain? Les habitudes
de discussions dans lesquelles les clergés sont élevés depuis
des siècles, les ont rendus —je parle en général — plus ou moins
militants, agressifs, subtils, entiers, entêtés, opiniâtres, cassants.
C'est là un défaut grave qui remplit l'histoire ecclésiastique et
qui a suscité contre les plus sages réformes et contre les
meilleures œuvres des obstacles souvent insurmontables. Que
de bien aurait été fait sans ce défaut!

Bref, si le cléricalisme politique est « l'ennemi » dans la
société temporelle, le cléricalisme théologique est plus encore
« l'ennemi » dans la société spirituelle. Si encore tous ces dis-

cuteurs passionnés et exclusifs étaient tous des travailleurs
disposés à remonter aux sources et à poursuivre des recherches

scientifiques sérieuses. Mais, hélas la plupart ne sont
que des échos de la scolastique ou de leurs premières leçons
élémentaires, portant encore leur premier bagage théologique,
n'en ayant pas d'autre, n'ayant rien contrôlé, rien corrigé,
rien amélioré et, disons le mot, n'étudiant rien à fond. Et,
presque toujours, ce sont ces prétendus théologiens qui,
avec quelques ouvrages de quatrième ou cinquième main,



— 287 —

font mouA-ement en arrière pour empêcher la marche en
aATant des travailleurs et le retour aux sources premières!

IV. — Après le triple amour-propre que nous venons
d'analyser et qui nous paraît constituer le principal obstacle à

l'union désirée et projetée, signalons l'obstacle, très considérable

aussi, provenant de l'absence ou de l'insuffisance de la
méthode.

En 1697, Leibniz a écrit: «On trouA'e dans le monde
plusieurs personnes bien intentionnées ; mais le mal est qu'elles
ne s'entendent point et ne travaillent point de concert. S'il y
avait moyen de trouver une espèce de glu pour les réunir, on
ferait quelque chose. Le mal est souvent que les gens de bien
ont quelques caprices ou opinions particulières, qui font qu'ils
sont contraires entre eux Il y a bien des personnes dont
on pourrait profiter, si on pouvait bannir l'esprit sectaire, qui
consiste proprement dans cette prétention de vouloir que les
autres se règlent sur nos maximes, au lieu qu'on se devrait
contenter de voir qu'on aille au but principal. »

Oui, on deA'rait se contenter d'aller au but principal ;

mais, au lieu de cela, on se perd dans des buts secondaires,
dans des sentiers de traverse, dans des broussailles même. Ce

qui conduirait au but principal, ce qui empêcherait les
ouA^riers de disperser leurs forces à droite et à gauche, la
« glu » qui les réunirait et les tiendrait fermement dirigés vers
le terme assigné et poursuivi, c'est la méthode. Rien ne vaut
une bonne méthode, et rien ne la remplace, ni l'érudition, ni
l'éloquence, ni même le zèle.

La bonne méthode, c'est d'abord la logique qui montre la
vérité, et la sagesse qui la réalise. Il faut être logique et il faut
être sage. Il paraît que ce n'est pas toujours facile puisque
c'est si rare. Savoir raisonner juste et ne pas sortir de la
question; savoir choisir son point de départ et régler sa
marche d'après le point où l'on doit arriver ; savoir résister
à l'attrait des déviations, des chemins de traverse, des écarts,
des incidents, des tangentes, et marcher toujours vers le but ;

savoir retrancher les inutilités et être toujours dans son sujet,
in re et ad rem; savoir envisager une question dans son
ensemble et dans ses détails, en montrer la vraie portée sans
l'amoindrir ni l'exagérer, résister aux duperies de l'imagination



— 288 -
et aux miroitements de l'esprit; savoir enchaîner les idées aux
idées, les faits aux faits, puis les idées aux faits, et les faits
aux idées, sans esprit de parti, ni d'école, ni d'Eglise, oui, cela
est difficile et rare.

On convient bien en théorie qu'il y a des règles de

critique historique, philologique, exégétique, règles qu'il faut
observer. Mais, de fait, on les observe rarement. On est et on
ATeut rester avant tout de son temps et de son pays, même
quand il s'agit de juger d'autres temps et d'autres pays. En
présence d'un lfvre oriental, écrit dans le style oriental, les
Occidentaux veulent le juger d'après les usages occidentaux
et d'après les styles occidentaux; un esprit précis et
mathématique veut prendre à la lettre et strictement telle phrase
qui n'avait dans la pensée de son auteur qu'une portée
poétique et morale; on met ainsi des équations là où il ne doit
y avoir que des analogies, et du littéralisme strict là où l'exactitude

exige le spiritualisme ou même le simple sens figuré.
C'est ainsi qu'avec la meilleure intention on commet des
contresens complets. Dans quels systèmes erronés n'est-on pas
tombé pour aAroir pris rigoureusement à la lettre certaines
paroles des Ecritures qui devaient être entendues selon
l'esprit! Littera occidit, Spiritus vivificai On convient de la

sagesse de cette parole, mais il est rare et difficile de ne pas
la Aioler.

C'est le cas, plus que jamais, de se rappeler que la langue
hébraïque, si apte à la poésie, ne saurait être traitée aA^ec la
même rigueur que les langues moins poétiques et plus exactes;
qu'il est dans l'Ecriture une quantité de maximes absolues et
de phrases imagées que le bon sens défend de prendre
strictement ; que, si les Tuifs se sont aveuglés en se rendant
esclaves de la lettre, les chrétiens doivent être assez éclairés
pour n'être les esclaves d'aucun mot, mais seulement les
esclaves des idées vraies et de l'esprit ; que la plupart des

hérésies, ainsi que des systèmes inextricables ourdis par
certains théologiens, ont pour origine le littéralisme étroit qui
confond l'idée aA7ec le mot et qui rapetisse celle-là au
matérialisme de celui-ci '). C'est le cas de se rappeler que, s'il y a

') Voir le Catholique national du 7 décembre 1895, p. 89-90: Littéralisme et
Matérialisme.



— 289 —

une différence essentielle entre le dogme, vérité divine, et la
spéculation théologique, doctrine humaine, il faut aussi établir
une différence entre un symbole de foi et une explication de la
foi, donc, ne pas confondre, dans un concile œcuménique, une
définition de la foi avec un document sur la foi, ni une confession

de foi avec un catéchisme ecclésiastique, etc.
Ce qui n'est pas moins rare et difficile, c'est de savoir

traiter une question d'après ses sources vraies, une époque
d'après ses documents propres; par exemple: de ne pas
étudier l'ancienne Eglise d'après les documents fantaisistes du

moyen âge ; de ne pas constater la croyance de l'ancienne
Eglise sur tel ou tel point, d'après les assertions du IXe siècle,
ou du XIe, encore moins du XIIIe ou du XVIe ; de ne pas mêler
indistinctement saint Basile et Thomas d'Aquin, saint Ambroise
et Paschase Radbert ; de ne pas attribuer à l'ancienne Eglise
la terminologie qui n'a pris naissance qu'au XIIe siècle, et
surtout de ne pas vouloir juger les doctrines de l'ancienne Eglise
d'après cette terminologie scolastique ; de ne pas chercher à

introduire dans les croyances d'une époque les croyances
d'une époque postérieure ; de ne pas chercher à faire passer
un simple concile proAincial ou régional pour un concile
œcuménique, ni un docteur qui parle en son nom privé pour un
docteur qui parle au nom de tous et comme témoin de la foi
de son Eglise ; de ne pas confondre une simple tradition
particulière et locale avec une tradition universelle ; de ne se laisser

surprendre par aucun mot à effet, par aucun terme absolu,
par l'abondance stérile et la phraséologie A^ague ; de se méfier
des idées en bloc et des mots en isme, de ne les admettre
qu'après une rigoureuse analyse et aATec toutes les réserves
nécessaires, de ne voir en eux ni des panacées, ni des épou-
A'antails, mais de les réduire à leur juste valeur par un examen
impartial et exact. La théorie du bloc est aussi erronée et
aussi fatale en religion et en théologie qu'en politique et en
histoire ; les conversions en bloc, les jugements en bloc, les
condamnations en bloc recouvrent plus d'erreur que de vérité1).

C'est encore le cas, plus que jamais, de se rappeler
qu'aujourd'hui, loin d'épouser les querelles d'autres âges, celles de

x) Voir le Catholique national du 16 novembre 1895, p. 109-110 : La théorie
du «Bloc» en religion.



— 290 —

notre époque ne nous suffisent que trop. Nous devons profiter
des fautes et des exagérations dans lesquelles sont tombés nos
prédécesseurs; nous devons éviter, comme de dangereux
écueils, les mots malheureux ou les systèmes contre lesquels
ils ont échoué. C'est le cas de nous rappeler que la diversité
des formules n'implique pas toujours la diversité des opinions,
et que tel groupe de chrétiens que nous tenons pour hostile
parce qu'il a une formule qui nous déplaît, partage au fond
peut-être notre croyance, malgré la diversité des termes. C'est
le cas de nous rappeler que la vraie théologie, ainsi que la
vraie religion, doit être sage, c'est-à-dire modérée, d'autant
plus modérée que Dieu est l'Etre ineffable, et que ceux-là le
connaissent d'autant mieux qui ont le sentiment de l'ignorer
davantage, scitur melius nesciendo ; que, comme l'a dit Leibniz,

« il ne faut pas toujours demander des notions adéquates
et qui ne contiennent rien qui ne soit expliqué » ; que « les

mystères reçoivent une explication, mais que cette explication
est imparfaite, et qu'il n'est point nécessaire que l'explication
aille aussi loin qu'il serait à souhaiter, c'est-à-dire qu'elle aille
jusqu'à la compréhension et au comment » ; qu'il est des questions

où il faut savoir suspendre son jugement, non pour y
renoncer, mais pour l'affermir.

Et puisque nous avons déclaré plusieurs fois, dans nos
conférences et nos congrès, qu'il était urgent, pour réaliser
l'union des Eglises dans la même foi, de préciser cette foi en
la dégageant des éléments étrangers qui y ont été introduits,
en traçant la ligne de séparation entre le vrai dogme et la

pure spéculation théologique, notre devoir est évidemment de

marcher dans cette voie, si laborieuse qu'elle soit ; notre devoir
est de ne jamais oublier notre précieux critérium catholique,
plus nécessaire que jamais, et de toujours nous souvenir que,
pour que la foi soit ce qu'elle doit être, il faut d'abord
s'imposer la tâche, coûte que coûte, de ne pas la mettre où elle
n'est pas ; notre devoir est de prendre chaque dogme en
particulier, de distinguer nettement toutes les questions qui lui
sont relatives, de recueillir sur ces questions les textes de l'Ecriture

et des Pères, de constater les points sur lesquels il y a

enseignement universel, constant et unanime, et ceux sur lesquels un
tel enseignement fait défaut. Telle est la méthode stricte, qui
seule peut nous conduire à la distinction que nous voulons



— 291 —

établir, et qui seule peut nous faire connaître quels ont été les

dogmes de l'Eglise indivisée et comment ils diffèrent des faux
dogmes et des fausses doctrines qui ont pris naissance après
la division des Eglises, à des époques très ignorantes ou très
passionnées, plus favorables par conséquent à la diffusion de

l'erreur qu'à celle de la vérité.
On nous objecte qu'en faisant ce travail, nous serons amenés

à saper les légendes et que, dès lors, nous faisons une
œuvre mauvaise et même irréligieuse : mauvaise, parce que
les peuples ont besoin de légendes, comme les petits enfants
demandent des contes pour s'endormir, et que c'est être cruel
que de leur en refuser ; irréligieuse, parce que la religion, au
fond, n'est qu'une légende. Cette objection est parfaitement
erronée. Il est faux que la vraie religion ne soit qu'une
légende ; elle est un fait historique, elle est une philosophie
profonde, elle est une Aderite divine et divinement rationnelle.
Que les peuples encore naïfs cherchent des rêves naïfs et

qu'ils s'y délectent, je ne m'y oppose pas; mais qu'ils doivent
être religieux à ce titre, c'est une erreur grossière et une
insulte à la religion. La religion grandira et se fortifiera d'autant

plus qu'elle sera davantage d'accord aArec la vérité et
avec la science. Les vérités positives font les hommes positi-
A'ement religieux, tandis que les légendes ne font que des

hommes crédules et superstitieux.
Si ce travail est magnifique, il est aussi difficile et il exige

beaucoup d'efforts d'application et de persévérance, efforts qui,
il faut le reconnaître, sont rares. Raison de plus pour redoubler

de courage et de prudence. Puisque nous avons la foi,
notre deAToir est de chercher non l'obscurcissement, mais
l'intelligence de ce que nous croyons : fides quaerens intellectum.
Puisque nous vivons selon l'esprit, notre deAToir est de
développer notre spiritualité, non par des actes matériels, mais

par des idées et des sentiments spirituels : Spiritus intus
altt. Et lorsque nous ne savons pas, confessons-le modestement,

et, à l'exemple de saint Augustin, instruisons-nous non
en affirmant, mais en cherchant, non afflrmando, sed quae-
rendo.

Bref, mesurons nos forces, et, puisqu'elles sont limitées,
très limitées, ne cherchons pas à tout savoir et n'exigeons pas
d'autrui qu'il nous explique ce que nous ne pourrions pas



292 —

expliquer nous-mêmes. Soyons curieux d'une curiosité légitime,
mais sachons adorer le mystère. Celui qui veut tout résoudre
avec sa raison ressemble à l'enfant qui veut tout prendre avec
ses doigts, même les étoiles.

Et de même qu'il y a des théologiens trop exigeants, soit

pour accumuler et exagérer les mystères, soit pour vouloir
les réduire à la petitesse de leur propre esprit, il y a aussi
des théologiens trop méticuleux, qui veulent AToir les choses
de trop près. S'obstiner à A-ouloir apercevoir les essences,
porte avec soi son châtiment : car on finit par ne plus rien
apercevoir. Il est des choses et des ATérités qui ne sont bien
vues qu'à une certaine distance. « L'idéal, disait Lamartine,
n'est que de la vérité à distance. » Peut-être est-ce pour cette
raison que les Eglises, même unies, doivent, ce semble, ne

pas se considérer de trop près les unes les autres. Elles
éviteront ainsi les minuties et les mesquineries. Puisqu'il y a de

l'immensité dans notre tâche, mettons-en aussi dans notre
esprit. Je veux dire : accomplissons notre tâche avec la largeur
nécessaire d'esprit et de cœur. Rappelons-nous la petitesse de

ce Philippe II d'Espagne, qui se croyait si grand, et qui, à

force d'orgueil et de sotte ambition, croyait devoir régler
toutes choses, même de ridicules minuties ; il n'a fait
qu'embarrasser et perdre sa puissance dans des toiles d'araignée.

Du théologien méticuleux au théologien chicaneur, il n'y
a qu'un pas. Hélas de même que certains avocats rapetissent
la science du droit jusqu'à l'art de la chicane, ainsi certains
théologiens réduisent la théologie, la science de Dieu et des
choses divines, à n'être plus qu'un encheA'êtrement de subtilités,

un ergotage creux et absurde, un amas de considérations
prétendues mystiques, qui font fuir le penseur et l'homme de
bon sens.

Avouons-le, trop nombreux sont les théologiens qui
compliquent la religion, qui compliquent le dogme, qui compliquent

la théologie, comme si la complication était la science
même La vraie science est simplicité, et la vraie religion
aussi, puisque Dieu, dans son infinité, est simplicité infinie.

Si nous avons fait précédemment l'éloge de la logique,
c'est de la vraie logique que nous avons voulu parler et non
de cette fausse logique qui, ne sachant pas se corriger par elle-
même, outre tout et force tout. Combien n'ont-ils pas nui à la



— 293 —

religion, ces théologiens qui, sous prétexte de logique à

outrance, ont tiré des principes chrétiens les conséquences les

plus antichrétiennes qu'il soit possible d'imaginer Partis d'une
vérité évangélique indiscutable, ils ont appliqué cette vérité de

l'ordre moral et religieux avec une rigueur mécanique et
algébrique, et ils ont abouti ainsi à des abîmes, poussant infatigablement

leur marche en avant à travers l'abstrait et l'absolu,
sans remarquer qu'il s'agissait de choses contingentes et
relates. Et c'est ainsi qu'on arrive à une théologie et à une
religion monstrueuses, lorsqu'on tombe, non de la méthode,
mais de l'abus de la méthode, dans l'abus du raisonnement,
lorsqu'on A'eut forcer le relatif à être l'absolu, et qu'on voit
dans les hommes non des âmes libres à éclairer, mais seulement

des théorèmes géométriques à résoudre.

V. —¦ L'union des Eglises étant une question d'ecclésiologie

et de dogmatique, puisqu'il s'agit d'unir des sociétés
religieuses dans le dogme et par le dogme, il en résulte qu'il
faut surtout éclaircir la notion de l'Eglise et la notion du

dogme, par conséquent tout ce qui touche, d'une part, à la
vie de l'Eglise, à la constitution de l'Eglise, à l'autorité et à

la liberté dans l'Eglise, aux relations entre les Eglises
particulières et l'Eglise universelle, aux droits des laïques et aux
devoirs des membres de la hiérarchie, etc., et, d'autre part,
aux procédés à suivre pour constater exactement le dogme,
aux sources à consulter, aux règles d'interprétation des

textes, etc.
Je n'ai point à faire ici une étude sur les sources du

dogme chrétien, pas plus qu'un traité de l'Eglise. Mais qu'il
me soit permis de rappeler qu'il y a des différences entre:
1° un symbole de foi défini par un concile œcuménique et

approuvé par l'Eglise universelle ; 2° une déclaration de foi
ou de principes, rédigée dans un concile non œcuménique et
adoptée seulement dans une ou plusieurs Eglises particulières;
3° un catéchisme, soit que ce catéchisme ne contienne que les
choses nécessaires (in necessariis unitas), soit qu'il soit étendu,
délayé, rempli de spéculations théologiques et de termes plus
ou moins heureux. — En appeler à un catéchisme de cette
sorte pour étayer un prétendu dogme; extraire de ce
catéchisme tel mot et en conclure que ce mot est un dogme, et



-- 294 —

un dogme admis comme tel par toute l'Eglise dans laquelle ce
catéchisme est en usage, c'est mal raisonner, c'est méconnaître

la nature même du dogme. J'insiste sur ces détails,
parce que beaucoup de théologiens habitués aux procédés
usités dans l'Eglise romaine, aux à peu près, aux fausses
assimilations, commettent journellement ces sortes de méprises.
Qu'on veuille donc bien se souvenir que l'exactitude dans la
pensée et dans le langage est la première condition à observer

entre gens qui veulent découvrir la vérité ou s'unir dans
la vérité; que ce n'est enrichir ni l'histoire, ni la théologie, que
de les encombrer d'hypothèses ou de termes nouveaux, ou

rares, ou amphibologiques, surtout quand il s'agit d'exprimer
le dogme qui, devant être une lumière pour tous, doit être,
par conséquent, aussi simple et aussi clair que possible.

Une exacte classification des sources et une juste attribution

à chaque source de sa valeur vraie, sont donc des devoirs
qui s'imposent à tous.

Autre obseiwation non moins importante.
Confondre la religion et l'Eglise est une erreur très répandue,

spécieuse par son apparente et naïve simplification des

choses, mais fatale à la religion et à l'Eglise. On le comprendra

aisément si l'on considère que la religion et l'Eglise sont
différentes de nature et d'essence, et que, lorsque les différences

des essences ne sont pas respectées, il y a forcément
dommage pour elles. La religion est un lien entre Dieu et
l'homme : lien d'idées, de sentiments, d'actions toujours
spirituelles, même quand elles sont exprimées matériellement ou

corporellement. L'Eglise n'est par elle-même ni une idée, ni
un sentiment, ni une action ; elle est essentiellement une société

d'hommes, société fondée, il est ATrai, sur des idées et des
sentiments dans le but de produire des actes spirituels ou
religieux, mais société d'hommes. La religion est l'âme de cette
société, mais cette société n'est pas plus la religion que le

corps n'est l'âme. On ne saurait confondre l'âme et le corps
sans porter préjudice à l'âme et au corps. On ne saurait
exiger du corps ce qu'on exige de l'âme; pareillement, on ne
saurait exiger de l'Eglise ce qu'on exige du christianisme
même. On est en droit d'exiger du christianisme, comme
Arérité, comme sentiment, comme morale, qu'il soit absolument
A-rai, juste, généreux, sublime, divin ; mais on ne saurait



— 295 —

exiger ces choses au même degré d'aucun homme, ni d'aucune
société d'hommes, ni par conséquent d'aucune Eglise. Le
christianisme, comme religion, est parfait et doit être parfait,
autant du moins que la perfection peut exister en ce monde ;

mais aucune société d'hommes ne peut être parfaite. L'Eglise
chrétienne doit être parfaitement une et parfaitement sainte ;

mais cette perfection est un idéal auquel elle doit tendre
toujours davantage, plutôt qu'une réalité déjà existante. De fait,
son unité et sa sainteté ne sont que des réalités imparfaites,
non que cette imperfection provienne du christianisme même,
mais des hommes, des membres de l'Eglise, qui sont forcément
imparfaits, divisés et coupables.

Que l'on traite le dogme aATec une rigueur philosophique,
avec une logique intransigeante, ce n'est que justice et
exactitude : car toute idée qui prétend être vraie doit satisfaire
strictement à la logique. Mais traiter une société d'hommes et
les questions relatives à cette société, en tant que société, les
traiter, dis-je, avec la même rigueur que le dogme, serait une
erreur profonde. Que d'hommes sont dans la vérité et ne sont
pas dans l'Eglise, et que de personnes sont dans l'Eglise et
ne sont pas dans la vérité Saint Augustin a écrit, sur les

imperfections de l'Eglise terrestre, soit au point de vue de
l'unité, soit au point de A'ue de la sainteté, des pages aussi
catégoriques que possiblev). Ceux-là ont donc tort qui, pour
réaliser l'union des Eglises particulières, exigent autre chose

que l'unité de la foi, et qui veulent que les questions de
discipline, de rite, d'administration soient traitées par toutes les
Eglises avec une rigueur inflexible et cassante, comme si la
discipline, le rite, l'administration étaient le dogme Pour être
dans la vérité, il faut respecter les essences des choses : donc
traiter le dogme comme le dogme, la discipline comme la
discipline, les cérémonies comme les cérémonies, l'administration
comme l'administration. De même, autant il faut être strict
dans le domaine religieux qui est avant tout vérité et justice,
autant on doit être charitable, bon, doux et humble de cœur,
dans les questions purement ecclésiastiques, et respecter la
liberté de chacun et l'autonomie de chaque Eglise.

') Voir la Revue, livraison 8, 1894, p. 607-626 (surtout les § 6, 12, 14, 21).



— 296 —

VI. — Relativement à la situation précise de l'Eglise
ancienne-catholique, peut-être y a-t-il quelque obscurité dans

l'esprit de plusieurs membres d'autres Eglises; et cette obscurité

pouvant faire naître des difficultés, il importe de la
dissiper.

Les anciens-catholiques ont toujours été catholiques dans
le vrai et bon sens du mot, même aA'ant le 18 juillet 1870; ils
ne sont jamais sortis de l'Eglise vraiment catholique, même

lorsqu'ils se sont constitués en Eglise particulière séparée de

Rome, et par conséquent ils n'ont pas à rentrer dans l'Eglise
catholique dont ils n'ont jamais cessé de faire partie. Ce sont
là des assertions qui doivent être tenues pour évidentes et

pour certaines.
A ceux qui les révoqueraient en doute, nous ferions observer

que, de tout temps, à mesure que la papauté romaine a
formulé ses prétentions, il s'est trouvé, en Occident, des catholiques

qui les ont repoussées; catholiques qui n'ont cessé de

réclamer le retour à l'Eglise primitive, la réforme de la
papauté, de l'épiscopat et du clergé; et que plus cette réforme
a été enrayée et combattue de fait par la papauté, plus ces
mêmes catholiques occidentaux se sont élevés contre la papauté,
même contre les désordres de la curie, contre les erreurs de

l'Index, contre les cruautés de l'Inquisition, contre les
scandales des casuistes. Ces catholiques ont été légion, et il n'est
pas difficile de retrouver dans l'histoire les textes mêmes de

leurs griefs, de leurs protestations, de leurs confessions de foi.
En France, sous le nom de gallicans, en Allemagne, en Italie,
en Espagne, en Angleterre, ils ont éleAré la voix, Aroix
puissante qui n'a jamais été étouffée avant le 18 juillet 1870, et
que les anciens-catholiques d'aujourd'hui, continuateurs de tous
les catholiques-libéraux d'autrefois, ont faite leur. Que ces

catholiques aient été appelés aussi romains, il importe peu,
leur romanisme n'a3^ant été qu'une étiquette secondaire, tandis

que leur catholicisme a toujours été la seule note caractéristique

et importante de leur Eglise : ils n'ont jamais accepté du

romanisme, en effet, que ce qui en était conciliable avec le vrai
catholicisme, et jamais celui-ci, chez eux, n'a été substantiellement

altéré par celui-là.
Qu'on veuille bien remarquer que les catholiques dont

nous parlons ne sont pas seulement ceux qui ont été traqués



— 297 —

par l'Inquisition et que Rome s'est efforcée de faire passer pour
hérétiques, comme les Vaudois, les Albigeois, les Fraticelles,
les Apostoliques, etc. ; nous entendons parler aussi des catholiques

qui n'ont jamais été expulsés de l'Eglise dite romaine,
qui ont vécu et sont morts dans son sein, qui y ont même

rempli des fonctions importantes et que les romanistes eux-
mêmes, par conséquent, ne sauraient récuser. Je me bornerai,
pour le moment, à un exemple entre cent. On sait que le
cardinal de Lorraine, venu au Concile de Trente, en 1562, avec
quatorze évêques français, trois abbés, dix-huit théologiens,
dont douze étaient docteurs de la Faculté de Paris, ne demandait

rien moins, au nom même de l'Eglise de France, que de

« corriger les cérémonies, retrancher les superstitions et tous
les autres abus qui ne servaient qu'à tromper le peuple ; mettre
un terme à la vie licencieuse des personnes ecclésiastiques
et arriver, s'il le fallait, à concéder le mariage des prêtres;
permettre aux fidèles la communion sous les deux espèces,
pratique de la primitive Eglise dont on demandait
énergiquement le retour ; réclamer l'administration des sacrements
dans la langue nationale ; rendre facultatif le culte des images
et réformer les indulgences. Il voulait, en outre, qu'on accordât
de fait aux hérétiques tout ce qui était possible, comme de

jouir légitimement des biens ecclésiastiques qu'ils avaient
usurpés *) ».

Bien plus, l'auteur catholique-romain auquel je viens
d'emprunter à dessein cet aveu, élève la question, la généralise et
dit expressément : « Il y aArait, au Concile de Trente, deux
grands partis en présence, reproduisant l'un et l'autre, dans
des conditions égales de conviction et d'énergie, les deux
tendances qui, avec quelques différences selon les temps, ont
toujours divisé les plus fidèles soutiens du catholicisme et de la
papauté. L'un était particulièrement représenté par les Italiens
et les Espagnols : c'était le parti de la résistance inébranlable,
de la lutte à outrance contre les hérétiques, de l'impossibilité
théorique d'arriver jamais à une transaction ou à un accommodement.

Appuyé sur le roi d'Espagne, le pape croyait
sincèrement qu'il lui était impossible de concéder le moindre

l) Voir G. Baguenault de Fuchesse, Jean de Morvillier, p. 159-160: Paris,
Didier, 1870.

Revue intern, de Théologie. Heft 18, 1897. 20



— 298 —

point, de condamner le plus léger abus sans ébranler l'autorité

du saint-siège et compromettre le sacré dépôt que l'Eglise
entière lui avait confié. L'autre fraction, moins nombreuse,
peut-être moins profondément A'ersée dans la science théologique

mais plus intelligente, plus acrive, plus pénétrée des

besoins de l'époque, se composait en grande partie des prélats

de France et d'Allemagne... Ils n'hésitaient point à avouer
qu'il était indispensable de relâcher quelque chose de l'ancien
absolutisme légué par la tradition du moyen âge, et de corriger

les abus qui s'étaient introduits dans l'exercice d'un pouvoir

si longtemps incontesté Leur attachement aux
principes catholiques était, du reste, si complet et si absolu qu'ils
cédèrent plus d'une fois avec soumission, mais non sans regret,
aux décisions de la majorité, aux exigences même de la cour de
Rome. Aussi est-il impossible de ne pas rendre un profond
hommage à leurs grandes et nobles tendances, à l'éléAration et
à la droiture de leurs intentions1)».

Donc on peut dire que, même depuis la rupture entre les
deux grandes fractions de l'Eglise universelle, entre la fraction
orientale et la fraction occidentale, il y a toujours eu des
anciens-catholiques dans l'Eglise d'Occident, c'est-à-dire des

catholiques restés fidèles aux dogmes et à l'esprit de l'ancienne
Eglise indiAisée, et cela malgré les serAitudes disciplinaires
auxquelles ils ont dû somment se soumettre pour éviter, croyaient-
ils, un plus grand mal2).

Ces anciens-catholiques, en croyant devoir rejeter les faux
dogmes du 18 juillet 1870 et en se séparant de l'Eglise romaine
qui, à leurs yeux, cessait d'être catholique et n'était plus
que romaine, n'ont jamais rompu aArec l'Eglise catholique
universelle. Bien plus, c'est par attachement au catholicisme
qu'ils ont rompu avec la papauté romaine devenue anticatholique.

De même, ils ne sont jamais sortis de l'Eglise universelle;

bien plus, c'est pour mieux rester dans l'Eglise universelle

qu'ils se sont séparés de l'Eglise particulière de Rome,
qui, elle, considérée du moins dans sa hiérarchie, se séparait
et sortait positfvement de l'Eglise universelle. Comprenant

') Ibid., p. 165-167.
2) Voir dans la Revue notre étude sur la Visibilité de VEglise catholique en

Occident, n° 14, 1896, p. 264-280.



— 299 —

alors mieux que jamais la vraie nature du catholicisme ou
universalisme, ils ont voulu, pour être plus catholiques encore
qu'avant le 18 juillet 1870, se reporter sur le terrain de
l'ancienne Eglise indivisée, c'est-à-dire de l'Eglise vraiment
universelle, composée et des Eglises orientales et des Eglises
occidentales, autonomes dans leur propre administration, et
professant toutes la même foi catholique définie par les mêmes
conciles œcuméniques. En se déclarant en union avec les
vénérables Eglises d'Orient, aA'ec celles du moins qui professent
les dogmes de l'ancienne Eglise universelle et qui sont restées

pures de toute innovation dogmatique inconnue à l'ancienne
Eglise, les anciens-catholiques ont donné la preuve authentique,

notoire, éclatante, de leur catholicisme. Ils attendent,
pour que l'union soit complète, que les Eglises orientales en
question fassent de leur côté le pas nécessaire ; mais, en attendant,

ils croient aA^oir fait leur devoir de catholiques et avoir
démontré au grand jour la catholicité de leurs principes et de

leur foi. Membres de l'Eglise catholique universelle, solidement

établis dans la foi de l'Eglise indivisée, intrépidement
armés du critérium catholique de Vincent de Lérins, ils ont
tout ce qu'il faut pour faire la réforme catholique, pour
préparer l'union des Eglises A'raiment chrétiennes, pour tracer la
ligne de démarcation entre les A*rais dogmes de l'ancienne
Eglise et les spéculations des théologiens, pour éviter les
fautes de leurs prédécesseurs et pour en profiter. C'est dans
cet esprit qu'ils travaillent, et c'est dans cet esprit seulement
que leur travail, croyons-nous, peut être béni.

Ceux qui l'entraATeraient seraient ceux qui, oubliant qu'il
s'agit non de l'unité des Eglises, mais de l'union des Eglises
particulières dans l'unité de l'Eglise catholique ou universelle,
voudraient abolir toute diversité et, au nom de l'unité de la
foi et de l'unité de l'Eglise, refuseraient aux Eglises particulières

leur droit à l'autonomie et à la diversité d'opinions, de
rites et de discipline. Que l'on dise que l'Eglise universelle,
tout en étant une, a été diverse et autonome en Orient,
diverse et autonome en Afrique, diverse et autonome dans
les Gaules, etc. ; ou que l'on dise que l'Eglise universelle, tout
en étant une, a été une confédération d'Eglises particulières
autonomes, unes par la profession de la même foi, diverses
par les divergences de la discipline, c'est au fond la même



— 300 —

idée exprimée de deux manières différentes. Ce qui importe,
c'est que l'union en question ne soit pas une absorption des

Eglises par une seule, et que la confédération susdite
n'implique aucune confusion dans la foi.

Ceux qui entraveraient l'union, ce seraient ceux qui
exigeraient qu'on fût absolument semblable pour s'entendre,
et qui ne comprendraient pas que, de même que des peuples
peuvent être uns, tout en ayant des traditions nationales
diverses, ainsi les Eglises nationales peuvent être unes par la
foi, tout en ayant des coutumes diverses.

Ceux qui entraAreraient l'union seraient ceux qui, oubliant
la A'raie notion de l'universalisme, proclameraient que l'Eglise
occidentale, à elle seule, est l'Eglise catholique, que ses
conciles sont œcuméniques, que ses décisions sont des dogmes
catholiques, etc. ; ou ceux qui proclameraient que l'Eglise
orientale, à elle seule, est l'Eglise catholique, que ses propres
conciles sont œcuméniques, que ses propres décisions sont des

dogmes catholiques, etc. Non, l'occidentalisme seul n'est pas
le catholicisme, l'orientalisme seul n'est pas non plus le
catholicisme ; le catholicisme vrai, ou l'universalisme vrai, est constitué

par l'union des Eglises orientales et des Eglises occidentales

professant la vraie foi orthodoxe, celle qui a été professée
«toujours, partout et par tous».

Ceux qui entraveraient l'union, ce seraient encore ceux
qui, au lieu de rester sur le terrain de l'Eglise indivisée, se

transporteraient sur celui du moyen âge ou sur celui de

l'époque moderne; ceux qui, au lieu d'invoquer les documents
de l'ancienne Eglise indivisée, les seuls admis à la fois par
l'Orient catholique et par l'Occident catholique, voudraient
définir la foi catholique par des documents que l'ancienne
Eglise n'a pas connus; ce seraient ceux qui voudraient imposer

comme dogmatiques des termes noirveaux qui ne sont ni
dans l'Ecriture sainte, ni dans la Tradition universelle, ni dans
le bon sens, ni dans la science; ceux qui, oubliant que la foi
n'est pas la spéculation théologique et, de même, que la
spéculation théologique n'est pas la foi, chercheraient à les
confondre et à faire passer l'une pour l'autre, soit à la façon
de certains protestants qui n'ont vu que des spéculations et
des opinions dans certains dogmes, soit à la façon des papistes
qui ont constamment transformé leurs opinions et leurs
spéculations en dogmes.



— 301 —

Ceux qui entraA'eraient l'union, ce seraient encore ceux
qui, méconnaissant le critérium catholique tel que saint Vincent

de Lérins l'a si heureusement formulé, et refusant de

l'appliquer strictement dans la pratique, chercheraient à faire
définir et à imposer comme dogmes de foi divine des doctrines
qui sourient à leur piété, mais qui scandalisent la piété
d'autres frères, et qui, en tout cas, n'ont pas été professées

comme doctrines divines par tous les Pères de l'Eglise
universelle.

Ceux qui entraveraient l'union, ce seraient encore ceux
qui, tout en professant de l'admiration pour les déclarations
et les décisions des conférences de Bonn de 1874 et de 1875,
ne tiendraient cependant, dans les discussions pendantes, aucun
compte de ces déclarations et de ces décisions, les violeraient
même sous prétexte que telle doctrine, ou tel rite, ou telle
tradition du moyen âge, est à leur convenance et à leur dévotion,

qu'ils ne sauraient s'en départir, et que, ne pouA-ant s'en
départir, ils voudraient aussi que les autres ne pussent pas en
faire abstraction. De telles prétentions seraient manifestement

anticatholiques, antiorthodoxes et même antichrétiennes,
puisque le vrai dogme de l'ancienne Eglise en serait positivement

altéré.
Enfin, ceux qui entraveraient l'union, ce seraient ceux qui,

l'union conclue, chercheraient à la discréditer, en prétendant
qu'il y a toujours entre les Eglises unies des opinions diverses
et que dès lors l'union n'a été de leur part qu'une affaire
d'arrière-pensées et de sous-entendus. Il va de soi qu'après
l'union comme avant chaque Eglise est autonome et libre dans
ses opinions et ses propres spéculations théologiques, comme
dans sa discipline et sa liturgie, et que ces divergences,
parfaitement conciliables avec l'unité dans la foi, ne sont nullement

ni des arrière-pensées, ni des sous-entendus, mais des

pensées de devant, avouables et avouées, et qui ne sauraient
blesser aucun frère : in dubiis llbertas.

Tels sont les principaux obstacles à l'œuvre entreprise.
Heureusement quelques-uns ont déjà été surmontés par beaucoup

d'entre nous. Espérons que tous le seront bientôt, et

par tous.
En tout état de choses, il est manifeste que les obstacles

à l'union ne tiennent nullement au fond même des choses, mais



— 302 --

seulement aux défauts des personnes et plus encore aux défauts
des méthodes de traA'ail. Il en est des Eglises et des questions
doctrinales comme des tableaux : souvent on ne les juge mal
que parce qu'on les \'oit mal, et on les voit mal soit parce
qu'on a des yeux défectueux, soit surtout parce qu'on se place
à un endroit mauvais. On a beau indiquer le meilleur point de

vue, celui où les choses et les personnes apparaissent dans
leur vrai jour ; peu de spectateurs se dérangent, on préfère la
lumière fausse et les lignes A'agues auxquelles on a été habitué
dès son enfance, ainsi que les jugements erronés qu'on a

entendu formuler par ses premiers éducateurs. Et c'est ainsi
que corriger son esprit et réformer ses jugements est aussi
difficile que corriger sa conduite et réformer ses actes. Que
chacun donc se corrige sincèrement et se réforme énergiquement,

et l'union sera vite accomplie. L'union, pas plus que la
réforme, ne doit être l'œuvre d'une seule Eglise, mais de toutes
et de chacune ; toute union vraie est bilatérale.

Je serais incomplet dans l'expression de ma pensée si, à

cette analyse sincère des obstacles qui entraA-ent l'union, je
n'ajoutais pas cette réflexion consolante que nous sommes
actuellement dans des conditions meilleures qu'autrefois pour
la réaliser ; qu'autrefois plusieurs tentatives d'union ont échoué

parce qu'elles n'étaient que politiques; qu'aujourd'hui la
politique est entièrement bannie, grâce à Dieu, de nos congrès et
de nos discussions ; que plusieurs questions, autrefois obscures,
sont aujourd'hui éclaircies; qu'on n'en est plus à se reprocher
des divergences en matière de rite ou de discipline ; que l'origine

de certains mots autrefois passionnants étant aujourd'hui
connue, ces mots sont jugés plus exactement; que les mots
systématiques ou formant étiquette ont notamment perdu de
leur A^aleur; et que, le terrain étant ainsi déblayé par la
disparition de plusieurs préjugés, l'œuvre de Dieu paraît, sous
beaucoup de rapports, moins difficile à réaliser.

Je dois enfin ajouter que, si les peuples chrétiens ne peuvent
se rapprocher que très lentement, à cause des extériorité
religieuses et des préjugés vulgaires et tenaces qui les séparent,
cependant, de fait, déjà maintenant, la vérité chrétienne
universelle commence enfin à réunir des théologiens et des laïques
dans une magnifique communauté d'efforts, qui est un fait d'une
immense portée, fait de plus en plus approuvé par les prêtres



— 303 —

et les laïques éclairés de toutes les Eglises indépendantes de
Rome. Oui, cette œuvre apparaît de plus en plus l'œuvre de

Dieu.
A chaque Eglise et à chaque fidèle de méditer sur ces

paroles de saint Paul : « Vigilate, state in fide, viriliter agite
et confortamini (1 Cor. XVI, 13) Omnia possum in eo qui
me confortât (Philip. IV, 13).»

E. MlCHAUD.


	Les difficultés de l'union entre les Églises chrétiennes

