Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Les difficultés de I'union entre les Eglises chrétiennes
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 276 —

LES DIFFICULTES DE L'UNION

ENTRE

LES EGLISES CHRETIENNES.

L’'union entre les Eglises chrétiennes est-elle impossible ou
n'est-elle que difficile?

D’aucuns prétendent qu'elle est impossible, soit parce que
J.-C., disent-ils, n'a indiqué l'unité que comme un but et un
idéal, but et idéal qui seront réalisés dans le ciel, mais non
sur la terre; soit parce que les passions et les divisions des
hommes sont inguérissables en ce monde, et que vouloir réa-
liser malgré elles la paix et l'unité, c’est poursuivre une
chimere.

Ces deux assertions nous paraissent erronées. D’abord,
J.-C. a recommand¢ 'unité & ses disciples non seulement pour
la vie future, mais pour la vie présente: Elenim in uno Spi-
vitu ommes nos in unum Covpus baptisati sumus, sive Judaei,
sive Gentiles, sive Servi, Sive liberi, et ommnes in uno Spiritu
potati sumus (I Cor. XII, 13). Ensuite, au milieu méme des
passions et des divisions des hommes, une certaine unité est
possible, unité imparfaite, il est vrai, mais cependant réelle et
vraie, unité de foi (uma fides) et unité de charité (cor unum et
anima una). Cette unité, fondée sur la vérité et la sainteté,
est le but méme du christianisme. Donc, elle est possible; et,
par conséquent, si elle parait difficile et méme trés difficile a
quelques-uns, ils ne doivent pas se décourager. J'espere démon-
trer, dans la présente étude, que toutes les difficultés qu’on



N -

nous oppose, quelque grandes qu’elles soient (je ne les atté-
nuerai pas), sont cependant, en elles-mémes, surmontables;
qu’aucune ne saurait résister a4 notre volonté, si tous nous
voulons sinceérement l'union: ommnia possum in eo qui me
confortat. En sorte qu'il sera ¢évident une fois de plus que
la vérité est plus forte que l'erreur, et la charité chrétienne
plus forte que les divisions humaines.

M. le chanoine Meyrick, dans la Foreign Church Chrownicle
(déc, 1895, p. 211-217), a signalé cing obstacles & I'union entre
I'Eglise anglicane et 'Eglise orientale; puis, en les examinant
de pres, il en a écarté trois: les questions du «filioque», de
I'eucharistie, du culte des Saints et des images, et il n'en a
maintenu que deux: l'cecuménicité du VII® concile et linfailli-
bilité de I'Eglise universelle attribuée a I'Eglise orthodoxe
orientale seule. Je voudrais étendre la question de l'union au
dela des deux Eglises susdites, 1'¢lever au-dessus des débats
habituels et des points sus-mentionnés et I'envisager a d'autres
points de vue, qui me semblent plus importants et plus radi-
caux. Les vrais obstacles sont peut-étre tout autres que ceux
dont on parle d’ordinaire; et si ceux que je vais indiquer
¢taient une fois levés, les autres aussi auraient vite disparu,
surtout si l'on s'inspirait de lesprit si élevé et si vraiment
chrétien qui a dicté la Lettre du patriarche Anthime?!) et les
Réflexions de 1'éminent écrivain du «Messager de I'Eglise » 2).

Les principes des anciens-catholiques sont si clairs, leur
critérium si précis, leurs chemins si nettement tracés — du
moins pour ceux qui les connaissent, — qu'il semble difficile
qu'ils ne réussissent pas a mener a bonne fin 'ceuvre, entre-
prise par eux dés le commencement de leur réforme, de 1'union
des Eglises chrétiennes. Mais si cette grande ceuvre, expli-
quée comme ils 'expliquent, est en théorie trés réalisable et
méme facile, elle est, nous le reconnaissons, tres difficile dans
la pratique, étant donnés les hommes tels qu'ils sont. Les
hommes, en effet, sont loin d'étre toujours ce qu'ils devraient
étre: ils ont d'inévitables préjugés et des habitudes routinieres;
ils sont lents a considérer les questions dans toute leur objec-
tivité; la paresse d’esprit et I'égoisme se font souvent sentir,

1) Voir la Revwe de 1896, n® 13, p. I-13, et n° 14, p. 217-223.
¥) Voir la Revue de 1897, n° 17, p. 108-113.



— 278 —

méme 12 ol I'on n'aurait pas tout d’abord soupc¢onné leur pré-
sence. On a beau convenir que toutes les Eglises chrétiennes
doivent étre des sceurs véritables et non des sceurs ennemies;
que telle est la volonté du Christ, le seul chef de I'Eglise;
qu’il faut, si l'on est réellement chrétien, tacher de réaliser
Iétat normal des Eglises particulieres ou locales, a savoir leur
union dans l'wna fides, on a beau, dis-je, convenir de ces
évidentes vérités, il reste toujours des obstacles, obstacles
d’autant plus difficiles 4 surmonter que, tout en étant fondés
sur 'erreur, ils sont accompagnés, dans l'esprit de ceux qui
les suscitent, d'une plus grande bonne foi, et que, pour en
triompher, il faut avouer un tort, peut-étre méme des torts,
chose malaisée a4 tous, méme aux savants et aux corporations
ecclésiastiques.

S'il ne s'agissait que d'une union sentimentale, comme
cela a lieu entre certaines Eglises qui n'exigent que «l'amour
fraternel » et qui proclament la liberté dans le reste, les obsta-
cles dont nous parlons n’existeraient pas. Mais comme il est
impossible de se contenter du sentiment 1a ol le Christ a
enseigné une doctrine positive, il faut que V'uwnion des Eglises
vraiment chrétiennes se fasse dans I'unité de cette doctrine
positive révélde par le Chrvist, si elle n’est pas cela, elle n’est
que fantaisie passagere, édifice construit sur le sable, paille
emportée 4 tout vent de doctrine, im wmequitia hominum, in
astutia ad circumventionem errvorvis (Ephés. 1V, 14). Les pro-
testants ont suffisamment tenté l'expérience de l'union dans le
sentiment; la démonstration de son insuffisance est faite. La
véritable et solide union se fera, nous en sommes convaincus,
dans l'unité¢ de la foi, ou elle ne se fera pas.

C’est donc un devoir pour les anciens-catholiques et pour tous
ceux qui pensent ainsi, d’aborder franchement ces difficultés et
d’essayer courageusement de les résoudre. Tels obstacles vien-
nent de la diversité des races, oude la diversité des Eglises, ou
de la diversité des clergés; tels autres de la défectuosité des mé-
thodes, de I'étude insuffisante des vraies sources, de la fausse
notion que 'on a de I'état exact des esprits et des doctrines
dans les différentes Eglises, etc. Examinons-les en toute sim-
plicité d’esprit et en toute sincérité de cceur. L’ceuvre dont il
s’agit étant avant tout une ceuvre de foi et de piété, et aussi
une ceuvre de science et de sagesse, ne peut s’accomplir



qu'autant qu'on y apporte de toutes parts de I'humilité et de
la science: de l'humilité au triple point de vue national,
ecclésiastique et individuel; de la science théologique, slre et
vraie, appuyée sur une méthode rigoureuse.

I. — On a parlé des oppositions de races et de nationa-
lités. Il ne devrait pas en étre question dans des affaires qui
sont d'elles-mémes universelles et en dehors, ou plutot au-dessus,
de toutes les races et de toutes les nationalités. LL'Eglise chré-
tienne, étant universelle, ne doit considérer ni les Juifs ni les
Gentils, ni les esclaves ni les hommes libres, #on est Judaeus
neque Graecus (Gal. 111, 28).

De fait, 'ancienne Eglise a tenu ses conciles cecuméniques
sans qu’'il y efit entre leurs membres aucun conflit de races
ni de nationalités. L’opposition faite contre le concile de Chal-
cédoine (451) par les Egyptiens, les Syriens, les Arméniens, a
tenu a4 des considérations tout a fait étrangéres a la question
des races. Les difficultés qui se sont élevées dans les Gaules
et en Allemagne au sujet du VII® concile cecuménique (787),
ont été motivées par des malentendus de langues et par de
mauvaises rédactions de documents, mais non par des opposi-
tions de races.

Sommes-nous aussi sages sur ce point que nos aleux? Il
est peut-étre permis d’en douter. Depuis le IX® siécle, surtout
depuis le XVI® et plus encore depuis la révolution de 1789,
des compétitions politiques ont surgi en Europe, auxquelles se
sont adjointes des ambitions de races et de nationalités, et il
serait bien difficile de dire que tous les chrétiens d’aujourd’hui
placent leur religion avant tout et au-dessus de tout, méme
au-dessus du role politique de leur patrie, de leur nation et de
leur race. La est la premiere difficulté, difficulté que 'on s’ef-
force de tenir latente, a laquelle les hommes profondément
religieux tachent de se soustraire dans le fond de leur cceur,
mais qui n’en reste pas moins réelle dans un grand nombre
d’esprits. Sans doute, les chrétiens de races différentes ne s’at-
taquent pas entre eux en prétextant ouvertement la différence
des races; mais, & l'occasion, ils se caricaturent et se raillent
volontiers: on impute a autrui des doctrines qu'il n'a pas ou
l'on exagere celles qu'il professe, et l'on ne veut pas voir ce
qu’il v a de vrai en elles. Bref, il y a encore entre les Eglises



de races différentes plus d'antagonisme secret que de solida-
rité réelle. Or, c’est la solidarité qui doit désormais régner et
faire disparaitre toute trace et tout sentiment d'antagonisme.

Qu'il nous soit permis de reproduire ici une correspon-
dance publiée par le Catholique national du 5 octobre 1895,
sous ce titre: Races et religions (p. 98):

«On comprend que chaque race, chaque nation méme, ait
ses tendances, ses gofits, ses besoins, ses aptitudes, ses aspi-
rations et, par conséquent, sa maniére de concevoir la reli-
gion et de la pratiquer, de voir surtout, dans le christianisme,
ce qui est de nature & la compléter, a la fortifier, a 1'élever,
4 la satisfaire, et de modeler sur cette régle ses actions reli-
gieuses, ses cérémonies et sa discipline. Mais les variétés qui
en résultent ne sont que des formes et n'altérent en rien le
fond du christianisme, qui est toujours un et toujours le méme
pour toutes les races et pour toutes les nations chréticnnes.
Que ces variétés engendrent des Eglises diverses, rien de
mieux, rien de plus conforme a la nature. Mais que ces
Eglises, sous prétexte qu'elles sont diverses et nationales,
refusent de se considérer les unes les autres comme membres
de UEglise chrétienne universelle, ceci est inacceptable, a
moins toutefois qu’elles ne professent des dogmes différents ct
qu'elles n’aient des symboles de foi opposés et contraires.
Dans ce cas, l'unité de 1'Eglise est rompue, et avant de se
donner la main comme membres de la méme Eglise, il faut,
en effet, revenir & la profession de la méme foi, de la foi de
I'Eglise universelle. Ceci est de droit commun.

« Mais, autant japprouve qu'on refuse de considérer
comme Eglise sceur une Eglise hérétique parce qu'elle est
hérétique, autant je désapprouve celui qui la repousse
uniquement parce qu’'elle est de race différente ou de nationa-
lité différente. Faire primer la race ou la nation sur la reli-
gion ne saurait étre admis dans le christianisme, ol il n'y a
ni Juifs, ni Gentils, mais ol tous sont un en Jésus-Christ.
Faire de la race ou de la nation un critérium pour juger
des rapports d’union ou de désunion qu'on doit entretenir
envers une Eglise, est un procédé¢ erroné et inadmissible.

«Ne faisons pas de personnalités pour ne blesser per-
sonne. Mais que dire de ce raisonnement qui s’est fait au
XVI® et au XVII°® siecle: «Tel professe la foi allemande, donc



— 281 —

il est protestant, donc il est hérétique, repoussons-le.» Alle-
mand et protestant étaient synonymes, pour celui qui raison-
nait ainsi et qui s'était habitué a détester tout protestant parce
que tout protestant était a4 ses yeux un Allemand. Que de
chrétiens qui sont aujourd’hui protestants de nom et qui ne
professent aucune hérésie, et qui ne sont nullement Allemands,
et que l'on devrait considérer comme d’excellents chrétiens!
Mais ils sont protestants de nom! il suffit; c’est assez pour
qu'on les repousse sur leur simple titre, sans contréler la
doctrine et la foi qui sont sous ce titre. N’est-ce pas absurde?»

On m'assure qu'il est un pays en Europe ou l'ancien-
catholicisme devrait étre bien accueilli et favorisé, a cause
des traditions religicuses de ce pays, qui concordent trés bien
avec les doctrines et les aspirations des anciens-catholiques.
Mais tel s’y oppose, parce que, n’étant pas de race allemande,
il ne saurait se rallier a 'ancien-catholicisme, qui, dit-il, est un
mouvement allemand; tel autre s’y oppose aussi, mais pour un
tout autre motif, a savoir, parce que, étant de race allemande,
il ne saurait consentir a ce qu'un mouvement allemand se com-
muniquit & un pays non allemand. Or ce sont 1a de grosses
erreurs. D'abord, il est inexact de prétendre que l'ancien-catho-
licisme est un mouvement allemand. En effet, il y a des anciens-
catholiques suisses, hollandais, francais, italiens, etc., qui ne sont
pas allemands. Ensuite, quand méme il s'agirait d'un «mouve-
ment allemand», est-ce une raison pour ne pas considérer avant
tout son caractére chrétien et essentiellement catholique? Voila
ol nous en sommes encore, parait-il! Je serais heureux d'étre
démenti. Mais il est honteux, disons-le hautement, de céder
encore A notre époque, a des préjugés de race et de nation,
dans une question aussi grave que celle du rétablissement de
I'union de I'Eglise chrétienne. Les Eglises qui placent leur
particularisme de race au-dessus des intéréts de I'Eglise une
et universelle, travaillent contre elles et, a bréve échéance,
elles sentiront les mauvais résultats de leur conduite. Elles
pousseront les autres Eglises non seulement & se détacher
d’elles, mais & rompre les cadres ecclésiastiques, qui, il faut le
remarquer, #e sont pas des choses de foi, pour sauver l'union,
la charité et la foi, choses qui valent mieux que tels ou tels
cadres ecclésiastiques. C'est inévitable et ce sera le chatiment;
qu'elles y prennent garde!

Revue intern. de Théologie, Heft 18, 1897, 19



— 282 —

II. — Quoi qu’il en soit de la gravité plus ou moins
grande de cette premiere difficulté, il en est une autre qui la
touche de prés et qui ne saurait malheureusement échapper a
personne: c'est la question de clocher. En général, dans cha-
que Eglise il est des chrétiens, des ecclésiastiques surtout,
qui, toujours et en tout, et & I'exclusion de toute autre Eglise,
veulent avoir raison; qui s’obstinent & maintenir cette préten-
tion et & vouloir que le soleil ne luise que dans leur cellule.
On nie l'infaillibilité du pape et de I'Eglise romaine, mais on
tient, de fait, son Eglise particuliére 4 peu prés pour infaillible. On
en fait une question d'amour-propre, sinon d'amour-propre
national, du moins d’amour-propre ecclésiastique!). On veut
bien que les autres Eglises fassent des wmea culpa et des con-
cessions, on l'exige méme, mais on ne consent pas a en faire
soi-méme; ou, si I'on se résigne a faire le second pas, on se
refuse & faire le premier. On voit bien dans les autres Eglises
leurs divisions, leurs hommes de parti, leurs Garasses, leurs
Veuillots, mais on ne veut pas voir les siens ou, si on les
voit, on cherche & prendre leur défense et a atténuer leurs
torts. «L’Etat, c’est moi», disait Louis XIV; «I'Eglise, c'est
moi», disait Pie IX; un écrivain protestant disait derniere-
ment: «C’est dans nos Eglises qu'il y a le plus grand nombre
de croyants autonomes, agissants et convaincus?)!»

Pour légitimer cette attitude, on met en avant, dans le
secret de son ame, 'ancienneté de son Eglise; on suppute les
annces, voire méme les sieécles, comme si les années et les
siecles ¢taient des raisons et des droits; on ¢rige ainsi des
primautés non reconnues, inavouables méme ; on éternise ainsi
ces miserables questions de préséance, qui ont été causes de
tant de dissensions et de tant de jalousies mesquines entre les
Eglises particulieres. Ne serait-il pas plus simple d’avouer que
telle Eglise, & telle époque, a commis telle imprudence, telle
faute; que tel document officiel, bon peut-étre pour l'époque
qui lui a donné le jour, est aujourd’hui périmé, usé, inaccep-
table, et qu’il est ridicule de vouloir le maintenir quand méme,
surtout quand son maintien arréte par ailleurs tout le mouve-
ment de réunion? Ne suffit-il pas, dans une agglomération,

1) Voir le Catholigue national, du § octobre 1895, p. 98: Modestie chrétienne.
2} Voir la Semaine religicise de Genive, 26 septembre 1896, p. 157.



qu'une seule voiture s’obstine & ne pas avancer pour qu'elle
arréte toutes les autres? On a parlé de Vodium theologicum,
on pourrait aussi parler de la jalousie ecclésiastique, c’est-a-
dire des jalousies de clochers et de sacristies; toutes choses
que l'on condamne avec emphase dans de beaux discours de
circonstances, mais que l'on pratique de fait d'une maniére
méme souvent hautaine.

On oublie que c'est I'Eglise universelle qui seule est
I'Eglise collective et qui seule doit grouper les Eglises parti-
culieres sous sa direction supérieure. On fait de sa propre
Eglise particuliere une sorte d'Eglise universelle; on lui en
attribue tous les droits, et wvolontiers on serait disposé a
prendre telle ou telle Eglise, plus petite et plus modeste,
sous sa protection, comme si devant le Christ il y avait de
grandes et de petites Eglises! On oublie que le pusillus grex
de I'Evangile était le troupeau modele, quoique petit.

Que chaque Eglise s’éprouve donc elle-méme, qu’elle fasse
son examen de conscience, et il ne lui sera pas difficile,
croyons-nous, de reconnaitre ses imperfections, peut-étre méme
sa culpabilité. Si elle n’est pas coupable dans la facon dont
elle a gardé le dépot de la foi, ne 'est-elle pas dans la fagon dont
elle a quelquefois enseigné la théologie, dont elle a épousé telle
spéculation, telle opinion, telle querelle, tel systéme, dans la
facon dont elle a réglé sa discipline, dont elle a administré
les sacrements, dont elle s'est occupée du salut des ames?
Non seulement, si elle est sincere, il ne lui sera pas diffi-
cile d'étre humble, mais il lui sera difficile de ne 1'étre pas:
les meilleurs fruits n’ont-ils pas leur ver secret et rongeur?

Que toutes les Eglises se réunissent avec ce sentiment
de modestie et d’humilité, de repentir et de bon propos, et les
difficultés provenant des opinions théologiques, des divergences
disciplinaires, des variantes de rites, disparaitront rapidement.
Elles seront toutes tolérantes, si elles sont toutes modestes;
elles ne seront intraitables que sur le dogme méme, qui doit
effectivement étre le méme pour toutes; mais, en dehors du
dogme, toutes laisseront a chacune la liberté d’agir au mieux
de ses intéréts spirituels. Ce sera la le véritable particula-
risme, le seul permis; car l'autre est manifestement coupable,
celui qui place une Eglise particuliere au-dessus de I'Eglise
universelle, au-dessus méme du Christ et du christianisme.



— 284 —

Sans doute, on doit aimer son Eglise particuliere, qu'elle soit
nationale ou non; mais toujours on doit la subordonner &
I'Eglise universelle, comme on doit, dans son amour, subor-
donner méme celle-ci au christianisme et au Christ. De méme
que dans l'ordre temporel la société particuliere dont on fait
partie n'est pas tout et qu'en dehors d’elle il y a encore le
vrai, le beau, le bien; de méme, dans l'ordre religieux, 'Eglise
particuliere a laquelle on appartient n’est pas tout. Au-dessus
de toutes les Eglises particulieres il y a I'Eglise universelle,
et au-dessus de I'Eglise universelle il y a le christianisme
méme et Jésus-Christ méme. Le christianisme, comme religion,
avec son dogme, avec sa morale, avec sa grace et ses moyens
de salut, est supérieur a 'Eglise comme société: car une vérité
est supérieure a une société d’hommes imparfaits. LLa ou tout
est bien ordonné, c’'est le Christ qui gouverne 1'Eglise et non
I'Eglise qui gouverne le Christ; c’est le christianisme qui déter-
mine la conduite de 1'Eglise, et non U'Eglise qui détermine
l'essence du christianisme. Un vrai chrétien aime 'Eglise, mais
non au détriment du christianisme, encore moins contre 'esprit
du Christ, le maitre de I'Eglise. Oublier le Christ et le chris-
tianisme pour ne voir que son Eglise particuliere, oublier le
but du christianisme et les préceptes du Christ sous prétexte de
mieux glorifier son Eglise, c’est faire de celle-ci une Eglise étroite
et fermée. Rome a commis cette erreur, et de son ecclésias-
ticisme aussi ambitieux qu’étroit est né le cléricalisme, non
moins ambitieux et non moins étroit. L'ecclésiasticisme étroit
et hautain est I'esprit de 'ancienne synagogue cherchant & se
perpétuer dans I'Eglise; c’est l'esprit de Rome, exclusif et
dominateur, disant: Hors de moi, pas de salut. Pour nous,
disons plutdt avec saint Paul: Omwnia in Christo?).

III. — Ce qui vient d’étre dit des Eglises particulieres,
doit étre dit aussi des clergés. Le clergé de chaque Eglise
particuliere fait-il toujours tout son devoir dans la question qui
nous occupe? Les théologiens — nous parlons en général —
se piquent aisément de science personnelle, méme dans les
Eglises qui condamnent absolument l'individualisme protestant.

1) Voir le Catholigue national du 19 octobre 1895, p. 102: /[ndividualisme et
Ecclésiasticisme.



— 285 —

I[1s se flattent volontiers d’'avoir leurs systémes d'explications,
A euX. Reconnaissons-le, il est dans la nature humaine (et la
nature humaine existe aussi chez les théologiens), de tenir
beaucoup plus a ce qui est particulier et propre qu'a ce qui
est commun et général. Souvent on attache plus d’'importance
a la doctrine qu'on s’est faite soi-méme qu’d celle qu'on a
recue d'autrui. Souvent méme, tel prédicateur oublie de pré-
cher les dogmes pour précher ses propres spéculations a lui.
On est feu et flamme pour ses propres conceptions, tandis
qu'on reste froid pour les dogmes proprement dits. Aussi
serait-il impossible aux théologiens de s'entendre, si I'entente
devait étre faite en matiére de spéculation théologique. Heu-
reusement, elle ne doit &étre faite que dans le dogme, wuna
fides.

Mais la difficult¢ est de déterminer chaque théologien a
ne pas imposer ses c¢lucubrations personnelles comme des
dogmes. Il veut bien, en effet, rejeter celles des voisins, mais
il ne voudrait pas que les voisins rejetassent les siennes. Il
admet bien, en théorie, avec saint Vincent de Lérins que cela
seulement est dogme «qui a été cru toujours, partout et par
tous»; mais, de fait, dans la pratique, il trouve toujours
moyen d’associer, d'assimiler méme ce qu'il enseigne, lui, avec
ce qui a toujours été cru; il ne peut pas consentir & ce qu'on
ait cru autrement que lui, et il exige que son explication soit
la bonne, la seule bonne. Clest en vain qu'on lui en montre
l'origine récente ou relativement récente; il est habitué a son
mot, 4 son systéme, a4 sa maniere de dire et de penser, et il
ne veut pas en démordre; il faut que les autres acceptent son
dire et son vouloir. Saint Augustin disait: «Quaerite dispu-
tando, cherchez en discutant». Mais lui, il ne discute pas
pour chercher la vérité, il discute pour discuter et pour faire
triompher, non la vérité, qui le touche peu, mais uniquement
sa propre maniére de voir.

Cette difficulté est plus grande qu'on ne pense.

Il serait cependant facile de la faire disparaitre, si chacun
voulait considérer qu'il ne peut exiger d’autrui que l'accepta-
tion du vrai dogme et du vrai dogme seulement; que cela
suffit, du reste, et amplement, pour la vitalité¢ de I'Eglise et
Pextension du regne de Dieu; qu’'en dehors du dogme, chacun
est libre d’avoir ses propres spéculations, libre méme de les



— 286 —

faire valoir, mais sans avoir aucunement le droit de les impo-
ser comme des dogmes; qu'en se tolérant tous ainsi les uns
les autres avec respect et fraternité, on honore la religion et
I'Eglise, on édifie les ames; que le scandale commence, au
contraire, avec lintolérance et les disputes acerbes. Sans
doute, l'adversaire qu'on attaque, on ne l'attaque que parce
quon est persuadé qu'il se trompe; mais encore faudrait-il
que l'attaque ftt du moins respectueuse et fraternelle. Et si
ladversaire respecte lui-méme le dogme, il n’appartient & aucun
particulier de s'adjuger le droit d'en faire justice; non,
aucun particulier, si savant et si haut placé soit-il, n’a le
droit de se substituer a I'Eglise; il doit savoir se taire, au
besoin, et laisser parler U'Eglise, et laisser aussi parler les
autres freres.

Que 1'on se passionne dans les choses politiques et sociales,
on le congoit; mais, dans les choses de Dieu, dans les choses
que le Christ a voulu laisser & notre liberté et a4 notre con-
science, pourquoi n'étre pas toujours calme, toujours patient,
toujours digne, toujours fraternel, sauf toutefois peut-étre contre
ceux qui se permettent de remplacer le calme et la fraternité
par l'arrogance et par l'exclusivisme hautain? Les habitudes
de discussions dans lesquelles les clergés sont ¢levés depuis
des siecles, les ont rendus —je parle en général — plus ou moins
militants, agressifs, subtils, entiers, entétés, opinidtres, cassants.
C'est 1a un défaut grave qui remplit I'histoire ecclésiastique et
gui a suscité contre les plus sages réformes et contre les
meilleures ccuvres des obstacles souvent insurmontables. Que
de bien aurait été fait sans ce défaut!

Bref, si le cléricalisme politique est «l'ennemi» dans la
société temporelle, le cléricalisme théologique est plus encore
«'ennemi» dans la société spirituelle. Si encore tous ces dis-
cuteurs passionnés et exclusifs étaient tous des travailleurs
disposés & remonter aux sources et 4 poursuivre des recher-
ches scientifiques sérieuses. Mais, hélas! la plupart ne sont
que des échos de la scolastique ou de leurs premiéres legons
élémentaires, portant encore leur premier bagage théologique,
n'en ayant pas d'autre, n'ayant rien contrélé, rien corrigé,
rien amélioré et, disons le mot, n’étudiant rien a fond. Et,
presque toujours, ce sont ces prétendus théologiens qui,
avec quelques ouvrages de quatrieme ou cinquidme main,



font mouvement en arriére pour empécher la marche en
avant des travailleurs et le retour aux sources premiéres!

IV. — Apres le triple amour-propre que nous venons
d'analyser et qui nous parait constituer le principal obstacle 4
l'union désirée et projetée, signalons l'obstacle, trés considé-
rable aussi, provenant de l'absence ou de l'insuffisance de la
méthode.

En 1697, Leibniz a écrit: «On trouve dans le monde plu-
sieurs personnes bien intentionnées; mais le mal est qu’elles
ne s'entendent point et ne travaillent point de concert. S'il y
avait moyen de trouver une espéce de glu pour les réunir, on
ferait quelque chose. Le mal est souvent que les gens de bien
ont quelques caprices ou opinions particulieres, qui font qu'ils
sont contraires entre eux..... Il y a bien des personnes dont
on pourrait profiter, si on pouvait bannir 1'esprit secfaire, qui
consiste proprement dans cette prétention de vouloir que les
autres se reéglent sur nos maximes, au lieu qu'on se devrait
contenter de voir qu'on aille au but principal. »

Oui, on devrait se contenter d'aller au but principal;
mais, au lieu de cela, on se perd dans des buts secondaires,
dans des sentiers de traverse, dans des broussailles méme, Ce
qui conduirait au but principal, ce qui empécherait les
ouvriers de disperser leurs forces & droite et a gauche, la
«glu» qui les réunirait et les tiendrait fermement dirigés vers
le terme assigné et poursuivi, c’est la méthode. Rien ne vaut
une bonne méthode, et rien ne la remplace, ni l'érudition, ni
I'éloquence, ni méme le ztle.

La bonne méthode, c’est d'abord la logique qui montre la
vérité, et la sagesse qui la réalise. Il faut étre logique et il faut
étre sage. Il parait que ce n'est pas toujours facile puisque
c'est si rare. Savoir raisonner juste et ne pas sortir de la
question; savoir choisir son point de départ et régler sa
marche d'aprés le point ott 'on doit arriver; savoir résister
a lattrait des déviations, des chemins de traverse, des écarts,
des incidents, des tangentes, et marcher toujours vers le but;
savoir retrancher les inutilités et étre toujours dans son sujet,
in ve et ad rvem,; savoir envisager une question dans son
ensemble et dans ses détails, en montrer la vraie portée sans
l'amoindrir ni 'exagérer, résister aux duperies de I'imagination



— IBE —

et aux miroitements de l'esprit; savoir enchainer les idées aux
idées, les faits aux faits, puis les idées aux faits, et les faits
aux idées, sans esprit de parti, ni d'école, ni d'Eglise, oui, cela
est difficile et rare.

On convient bien en théorie qu'il y a des regles de cri-
tique historique, philologique, exégétique, regles qu'il faut
observer. Mais, de fait, on les observe rarement. On est et on
veut rester avant tout de son temps et de son pays, méme
quand il s'agit de juger d’'autres temps et d'autres pays. En
présence d’'un livre oriental, écrit dans le style oriental, les
Occidentaux veulent le juger d’aprés les usages occidentaux
et d'apres les styles occidentaux; un esprit précis et mathé-
matique veut prendre & la lettre et strictement telle phrase
qui n'avait dans la pensée de son auteur qu'une portée poé-
tique et morale; on met ainsi des ¢quations la ou il ne doit
y avoir que des analogies, et du littéralisme strict 1a ou I'exac-
titude exige le spiritualisme ou méme le simple sens figuré.
C’est ainsi qu'avec la meilleure intention on commet des con-
tresens complets. Dans quels systémes erronés n'est-on pas
tombé pour avoir pris rigoureusement a la lettre certaines
paroles des Ecritures qui devaient étre entenduecs selon 1'es-
prit!  Littera occidit, spivitus wvivificat. On convient de la
sagesse de cetie parole, mais il est rare et difficile de ne pas
la violer.

C'est le cas, plus que jamais, de se rappeler que la langue
hébraique, si apte a4 la poésie, ne saurait &tre traitée avec la
méme rigueur que les langues moins poétiques et plus exactes;
qu’il est dans U'Ecriture une quantité de maximes absolues et
de phrases imagées que le bon sens défend de prendre stric-
tement; que, si les Tuifs se sont aveuglés en se rendant
esclaves de la lettre, les chrétiens doivent étre assez éclairés
pour n'étre les esclaves d’aucun mot, mais seulement les
esclaves des idées vraies et de Tesprit; que la plupart des
hérésies, ainsi que des systémes inextricables ourdis par cer-
tains théologiens, ont pour origine le littéralisme étroit qui
confond l'idée avec le mot et qui rapetisse celle-la au maté-
rialisme de celui-cil). Cest le cas de se rappeler que, s'ily a

1) Voir le Catholigue national du 4 décembre 1895, p. 89-9o: Littéralisme ef
Matérialisme.



— 289 —

une différence essentielle entre le dogme, vérité divine, et la
spéculation théologique, doctrine humaine, il faut aussi établir
une différence entre un symbole de foi et une explication de la
foi, donc, ne pas confondre, dans un concile ceccuménique, une
définition de la foi avec un document sur la foi, ni une confes-
sion de foi avec un catéchisme ecclésiastique, etc.

Ce qui n'est pas moins rare et difficile, c'est de savoir
traiter une question d'aprés ses sources vraies, une époque
d'apres ses documents propres; par exemple: de ne pas étu-
dier T'ancienne Eglise dapres les documents fantaisistes du
moyen Aage; de ne pas constater la croyance de l'ancienne
Eglise sur tel ou tel point, d’aprés les assertions du IXe® siecle,
ou du XIe, encore moins du XI[I®* ou du XVI¢; de ne pas méler
indistinctement saint Basile et Thomas d’Aquin, saint Ambroise
et Paschase Radbert; de ne pas attribuer a l'ancienne Eglise
la terminologie qui n'a pris naissance qu'au XII® siecle, ect
surtout de ne pas vouloir juger les doctrines de 'ancienne Eglise
d’aprés cette terminologie scolastique; de ne pas chercher a
introduire dans les croyances d'une ¢époque les croyances
d’'une époque postérieure; de ne pas chercher a faire passer
un simple concile provincial ou régional pour un concile cecu-
ménique, ni un docteur qui parle en son nom privé pour un
docteur qui parle au nom de tous et comme témoin de la foi
de son Eglise; de ne pas confondre une simple tradition par-
ticuliere et locale avec une tradition universelle; de ne se lais-
ser surprendre par aucun mot a effet, par aucun terme absolu,
par l'abondance stérile et la phraséologie vague; de se méfier
des idées en bloc et des mots en Zsme, de ne les admettre
qu'aprés une rigoureuse analyse et avec toutes les réserves
nécessaires, de ne voir en eux ni des panacées, ni des épou-
vantails, mais de les réduire a leur juste valeur par un examen
impartial et exact. I.a théorie du bloc est aussi erronée et
aussi fatale en religion et en théologie qu'en politique et en
histoire; les conversions en bloc, les jugements en bloc, les
condamnations en bloc recouvrent plus d’erreur que de vérité?).

C’est encore le cas, plus que jamais, de se rappeler qu'au-
jourd’hui, loin d’épouser les querelles d’autres ages, celles de

1) Voir le Catholigue national du 16 novembre 1895, p. I09-110: La théorie
du « Bloc» tn religion.



notre époque ne nous suffisent que trop. Nous devons profiter
des fautes et des exagérations dans lesquelles sont tombés nos
prédécesseurs; nous devons éviter, comme de dangereux
écueils, les mots malheureux ou les systémes contre lesquels
ils ont échoué. C'est le cas de nous rappeler que la diversité
des formules n'implique pas toujours la diversité des opinions,
et que tel groupe de chrétiens que nous tenons pour hostile
parce qu'il a une formule qui nous déplait, partage au fond
peut-étre notre croyance, malgré la diversité des termes. C'est
le cas de nous rappeler que la vraie théologie, ainsi que la
vraie religion, doit étre sage, c'est-a-dire modérée, d’autant
plus modérée que Dieu est I'Etre ineffable, et que ceux-la le
connaissent d’autant mieux qui ont le sentiment de l'ignorer
davantage, scitur wmielins nesciendo,; que, comme l'a dit Leib-
niz, «il ne faut pas toujours demander des notions adéquates
et qui ne contiennent rien qui ne soit expliqué»; que «les
mysteres re¢oivent une explication, mais que cette explication
est imparfaite, et qu'il n'est point nécessaire que l'explication
aille aussi loin qu'il serait & souhaiter, c'est-a-dire qu’elle aille
jusqu'a la compréhension et au comment»; qu'il est des ques-
tions ol il faut savoir suspendre son jugement, non pour y
renoncer, mais pour l'affermir.

Et puisque nous avons déclaré plusieurs fois, dans nos
conférences et nos congreés, qu’il était urgent, pour réaliser
I'union des Eglises dans la méme foi, de préciser cette foi en
la dégageant des éléments étrangers qui y ont été introduits,
en tracant la ligne de séparation entre le vrai dogme et la
pure spéculation théologique, notre devoir est évidemment de
marcher dans cette voie, si laborieuse qu’'elle soit; notre devoir
est de ne jamais oublier notre précieux critérium catholique,
plus nécessaire que jamais, et de toujours nous souvenir que,
pour que la foi soit ce gqu’elle doit étre, il faut d’abord s’im-
poser la tiche, cofite que cofite, de ne pas la mettre ol elle
n'est pas; notre devoir est de prendre chaque dogme en par-
ticulier, de distinguer nettement toutes les questions qui lui
sont relatives, de recueillir sur ces questions les textes de 1'Ecri-
ture et des Péres, de constater les points sur lesquels il y a ensei-
gnement universel, constant et unanime, et ceux sur lesquels un
tel enseignement fait défaut. Telle est la méthode stricte, qui
seule peut nous conduire a la distinction que nous voulons



— 291 —

¢tablir, et qui seule peut nous faire connaitre quels ont été les
dogmes de I'Eglise indivisée et comment ils different des faux
dogmes et des fausses doctrines qui ont pris naissance aprés
la division des Eglises, & des époques trés ignorantes ou treés
passionnées, plus favorables par conséquent a la diffusion de
l'erreur qu'a celle de la vérité.

On nous objecte qu’en faisant ce travail, nous serons ame-
nés a saper les légendes et que, dés lors, nous faisons une
ceuvre mauvaise et méme irréligieuse: mauvaise, parce que
les peuples ont besoin de légendes, comme les petits enfants
demandent des contes pour s’endormir, et que c'est étre cruel
que de leur en refuser; irréligieuse, parce que la religion, au
fond, n'est qu'une légende. Cette objection est parfaitement
erronée. Il est faux que la vraie religion ne soit qu'une
légende; elle est un fait historique, elle est une philosophie
profonde, elle est une vérité divine et divinement rationnelle.
Que les peuples encore naifs cherchent des réves naifs et
qu'ils s'y délectent, je ne m'y oppose pas; mais qu'ils doivent
étre religieux a ce titre, c’est une erreur grossi¢re et une
insulte a la religion. La religion grandira et se fortifiera d'au-
tant plus qu'elle sera davantage d'accord avec la vérité et
avec la science. Les vérités positives font les hommes positi-
vement religieux, tandis. que les légendes ne font que des
hommes crédules et superstitieux.

Si ce travail est magnifique, il est aussi difficile et il exige
beaucoup d’efforts d'application et de persévérance, efforts qui,
il faut le reconnaitre, sont rares. Raison de plus pour redou-
bler de courage et de prudence. Puisque nous avons la foi,
notre devoir est de chercher non l'obscurcissement, mais l'in-
telligence de ce que nous croyons: fides quaerens intellectum.
Puisque nous vivons selon l'esprit, notre devoir est de déve-
lopper notre spiritualité, non par des actes matériels, mais
par des idées et des sentiments spirituels: spiritus intus
alit. Et lorsque nous ne savons pas, confessons-le modeste-
ment, et, & 'exemple de saint Augustin, instruisons-nous non
en affirmant, mais en cherchant, non affirmando, sed quae-
rvendo.

Bref, mesurons nos forces, et, puisqu'elles sont limitées,
trés limitées, ne cherchons pas a tout savoir et n’exigeons pas
d’autrui qu'il nous explique ce que nous ne pourrions pas



— 292 —
expliquer nous-mémes. Soyons curieux d'une curiosité légitime,
mais sachons adorer le mystére. Celui qui veut tout résoudre
avec sa raison ressemble a 'enfant qui veut tout prendre avec
ses doigts, méme les étoiles.

Et de méme qu'il y a des théologiens trop exigeants, soit
pour accumuler et exagérer les mysteéres, soit pour vouloir
les réduire a la petitesse de leur propre esprit, il y a aussi
des théologiens trop méticuleux, qui veulent voir les choses
de trop preés. S'obstiner & vouloir apercevoir les essences,
porte avec soi son chatiment: car on finit par ne plus rien
apercevoir. Il est des choses et des vérités qui ne sont bien
vues qu'a une certaine distance. «L'idéal, disait Lamartine,
n'est que de la vérité a distance.» Peut-étre est-ce pour cette
raison que les Eglises, méme unies, doivent, ce semble, ne
pas se considérer de trop prés les unes les autres. Elles évi-
teront ainsi les minuties et les mesquineries. Puisqu’il y a de
I'immensité dans notre tiche, mettons-en aussi dans notre
esprit. Je veux dire: accomplissons notre tache avec la largeur
nécessaire d'esprit et de cceur. Rappelons-nous la petitesse de
ce Philippe Il d’Espagne, qui se croyait si grand, et qui, a
force d'orgueil et de sotte ambition, croyait devoir régler
toutes choses, méme de ridicules minuties; il n’a fait qu'em-
barrasser et perdre sa puissance dans des toiles d'araignée.

Du théologien méticuleux au théologien chicaneur, il n'y
a qu'un pas. Hélas! de méme que certains avocats rapetissent
la science du droit jusqu'a l'art de la chicane, ainsi certains
théologiens réduisent la théologie, la science de Dieu et des
choses divines, a n'étre plus qu'un enchevétrement de subtili-
tés, un ergotage creux et absurde, un amas de considérations
prétendues mystiques, qui font fuir le penseur et 'homme de
bon sens.

Avouons-le, trop nombreux sont les théologiens qui com-
pliquent la religion, qui compliquent le dogme, qui compli-
quent la théologie, comme si la complication était la science
méme! La vrale science est simplicité, et la vraie religion
aussi, puisque Dieu, dans son infinité, est simplicité infinie.

Si nous avons fait précédemment 1'éloge de la logique,
c'est de la vraie logique que nous avons voulu parler et non
de cette fausse logique qui, ne sachant pas se corriger par elle-
méme, outre tout et force tout. Combien n’ont-ils pas nui a Ia



— 293 —

religion, ces théologiens qui, sous prétexte de logique a
outrance, ont tiré des principes chrétiens les conséquences les
plus antichrétiennes qu'il soit possible d’imaginer! Partis d'une
vérité évangélique indiscutable, ils ont appliqué cette vérité de
l'ordre moral et religieux avec une rigueur mécanique et algé-
brique, et ils ont abouti ainsi & des abimes, poussant infatiga-
blement leur marche en avant 2 travers l'abstrait et l'absolu,
sans remarquer qu'il s'agissait de choses contingentes et rela-
tives. Et c’est ainsi qu'on arrive a une théologie et a une
religion monstrueuses, lorsqu'on tombe, non de la méthode,
mais de l'abus de la méthode, dans l'abus du raisonnement,
lorsqu'on veut forcer le relatif & étre 1'absolu, et qu'on voit
dans les hommes non des Ames libres a éclairer, mais seule-
ment des théorémes géométriques a résoudre.

V. — L'union des Eglises étant une question d'ecclésio-
logie et de dogmatique, puisqu’il s'agit d'unir des sociétés
religieuses dans le dogme et par le dogme, il en résulte qu'il
faut surtout éclaircir la notion de 1'Eglise et la notion du
dogme, par conséquent tout ce qui touche, d'une part, a la
vie de I'Eglise, & la constitution de I'Eglise, a l'autorité et a
la liberté dans I'Eglise, aux relations entre les Eglises parti-
culieres et I'Eglise universelle, aux droits des laiques et aux
devoirs des membres de la hiérarchie, etc., et, d'autre part,
aux procédés a suivre pour constater exactement le dogme,
aux sources a consulter, aux regles d'interprétation des
textes, etc.

Je n’ai point a faire ici une étude sur les sources du
dogme chrétien, pas plus qu'un traité de I'Eglise. Mais qu'il
me soit permis de rappeler qu’il y a des différences entre:
1° un symbole de foi défini par un concile cecuménique et
approuvé par 1'Eglise universelle; 2° une déclaration de foi
ou de principes, rédigée dans un concile non cecuménique et
adoptée seulement dans une ou plusieurs Eglises particuligres;
3° un catéchisme, soit que ce catéchisme ne contienne que les
choses nécessaires (7n necessariis unitas), soit qu'il soit étendu,
délayé, rempli de spéculations théologiques et de termes plus
ou moins heureux. — En appeler & un catéchisme de cette
sorte pour étayer un prétendu dogme; extraire de ce caté-
chisme tel mot et en conclure que ce mot est un dogme, et



e 20 e

un dogme admis comme tel par toute I'Eglise dans laquelle ce
catéchisme est en usage, c'est mal raisonner, c'est mécon-
naitre la nature méme du dogme. Jinsiste sur ces détails,
parce que beaucoup de théologiens habitués aux procédés
usités dans U'Eglise romaine, aux a peu pres, aux fausses assi-
milations, commettent journellement ces sortes de méprises.
Qu'on veuille donc bien se souvenir que l'exactitude dans la
pensée et dans le langage est la premiére condition & obser-
ver entre gens qui veulent découvrir la vérité ou s'unir dans
la vérité; que ce n'est enrichir ni 'histoire, ni la théologie, que
de les encombrer d’hypothéses ou de termes nouveaux, ou
rares, ou amphibologiques, surtout quand il s’agit d’exprimer
le dogme qui, devant étre une lumiére pour tous, doit étre,
par conséquent, aussi simple et aussi clair que possible.

Une exacte classification des sources et une juste attribu-
tion a chaque source de sa valeur vraie, sont donc des devoirs
qui s'imposent a tous.

Autre observation non moins importante.

Confondre la religion et I'Eglise est une erreur trés répan-
due, spécieuse par son apparente et naive simplification des
choses, mais fatale a la religion et a I'Eglise. On le compren-
dra aisément si l'on considére que la religion et I'Eglise sont
différentes de nature et d’essence, et que, lorsque les différen-
ces des essences ne sont pas respectées, il y a forcément
dommage pour elles. La religion est un lien entre Dieu et
'nomme: lien d’idées, de sentiments, d'actions toujours spiri-
tuelles, méme quand elles sont exprimées matéricllement ou
corporellement. L'Eglise n'est par elle-méme ni une idée, ni
un sentiment, ni une action; elle est essentiellement une société
d'hommes, société fondée, il est vrai, sur des idées et des sen-
timents dans le but de produire des actes spirituels ou reli-
gieux, mais société d’hommes. La religion est I'ame de cette
société, mais cette société n’est pas plus la religion que le
corps n'est 'ame. On ne saurait confondre I'ame et le corps
sans porter préjudice a l'ame et au corps. On ne saurait
exiger du corps ce qu'on exige de l'dme; pareillement, on ne
saurait exiger de I'Eglise ce qu'on exige du christianisme
méme. On est en droit d'exiger du christianisme, comme
vérité, comme sentiment, comme morale, qu'il soit absolument
vrai, juste, généreux, sublime, divin; mais on ne saurait



— 295 —

exiger ces choses au méme degré d’aucun homme, ni d’aucune
sociét¢ d'hommes, ni par conséquent d’aucune Eglise. Le
christianisme, comme religion, est parfait et doit étre parfait,
autant du moins que la perfection peut exister en ce monde;
mais aucune société d’hommes ne peut étre parfaite. L'Eglise
chrétienne doit étre parfaitement une et parfaitement sainte;
mais cette perfection est un idéal auquel elle doit tendre tou-
jours davantage, plutdot qu'une réalité déja existante. De fait,
son unité et sa sainteté ne sont que des réalités imparfaites,
non que cette imperfection provienne du christianisme méme,
mais des hommes, des membres de 'Eglise, qui sont forcément
imparfaits, divisés et coupables.

Que l'on ftraite le dogme avec une rigueur philosophique,
avec une logique intransigeante, ce n’est que justice et exac-
titude: car toute idée qui prétend étre vraie doit satisfaire
strictement a la logique. Mais traiter une socié¢té d’hommes et
les questions relatives & cette société, en tant que société, les
traiter, dis-je, avec la méme rigueur que le dogme, serait une
erreur profonde. Que d’hommes sont dans la vérité et ne sont
pas dans I'Eglise, et que de personnes sont dans I'Eglise et
ne sont pas dans la vérité! Saint Augustin a écrit, sur les
imperfections de 1'Eglise terrestre, soit au point de vue de
I'unité, soit au point de vue de la sainteté, des pages aussi
catégoriques que possible ). Ceux-12 ont donc tort qui, pour
réaliser I'union des Eglises particulieres, exigent autre chose
que l'unité de la foi, et qui veulent que les questions de dis-
cipline, de rite, d’administration soient traitées par toutes les
Eglises avec une rigueur inflexible et cassante, comme si la
discipline, le rite, I'administration étaient le dogme! Pour étre
dans la vérité, il faut respecter les essences des choses: donc
traiter le dogme comme le dogme, la discipline comme la dis-
cipline, les cérémonies comme les cérémonies, 'administration
comme l'administration. De méme, autant il faut étre strict
dans le domaine religieux qui est avant tout vérité et justice,
autant on doit étre charitable, bon, doux et humble de cceur,
dans les questions purement ecclésiastiques, et respecter la
liberté de chacun et autonomie de chaque Eglise.

) Voir la Revue, livraison 8, 1894, p. 607-626 (surtout les § 6, 12, 14, 2I).



— 296 —

VI. — Relativement & la situation précise de 1I'Eglise
ancienne-catholique, peut-étre y a-t-il quelque obscurité dans
l'esprit de plusieurs membres d’autres Eglises; et cette obscu-
rité pouvant faire naitre des difficultés, il importe de la dis-
siper.

Les anciens-catholiques ont toujours été catholiques dans
le vrai et bon sens du mot, méme avant le 18 juillet 1870; ils
ne sont jamais sortis de UEglise vraiment catholique, méme
lorsqu’ils se sont constitués en Eglise particulicre séparée de
Rome, et par conséquent ils n’ont pas & rentrer dans I'Eglise
catholique dont ils n'ont jamais cessé de faire partie. Ce sont
12 des assertions qui doivent étre tenues pour évidentes et
pour certaines.

A ceux qui les révoqueraient en doute, nous ferions obser-
ver que, de tout temps, & mesure que la papauté romaine a
formulé ses prétentions, il s’est trouvé, en Occident, des catho-
liques qui les ont repoussées; catholiques qui n'ont cessé de
réclamer le retour a I'Eglise primitive, la réforme de la
papauté, de V'épiscopat et du clergé; et que plus cette réforme
a été enrayée et combattue de fait par la papauté, plus ces
mémes catholiques occidentaux se sont ¢levés contre la papauté,
méme contre les désordres de la curie, contre les erreurs de
I'Index, contre les cruautés de Ulnquisition, contre les scan-
dales des casuistes. Ces catholiques ont été légion, et il n'est
pas difficile de retrouver dans l'histoire les textes mémes de
leurs griefs, de leurs protestations, de leurs confessions de foi.
En France, sous le nom de gallicans, en Allemagne, en Italie,
en Espagne, en Angleterre, ils ont élevé la voix, voix puis-
sante qui n’a jamais été étouffée avant le 18 juillet 1870, et
que les anciens-catholiques d’aujourd’hui, continuateurs de tous
les catholiques- libéraux d’autrefois, ont faite leur. Que ces
catholiques aient ét¢ appelés aussi romains, il importe peu,
leur romanisme n'ayant été qu'une étiquette secondaire, tandis
que leur catholicisme a toujours été la seule note caractéris-
tique et importante de leur Eglise: ils n'ont jamais accepté du
romanisme, en effet, que ce qui en était conciliable avec le vrai
catholicisme, et jamais celui-ci, chez eux, n’a été¢ substantielle-
ment altéré par celui-la.

Qu'on veuille bien remarquer que les catholiques dont
nous parlons ne sont pas seulement ceux qui ont été traques



— 297 —

par U'Inquisition et que Rome s’est efforcée de faire passer pour
hérétiques, comme les Vaudois, les Albigeois, les Fraticelles,
les Apostoliques, etc.; nous entendons parler aussi des catho-
liques qui n'ont jamais ¢été expulsés de I'Eglise dite romaine,
qui ont vécu et sont morts dans son sein, qui y ont méme
rempli des fonctions importantes et que les romanistes eux-
mémes, par conséquent, ne sauraient récuser. Je me bornerai,
pour le moment, & un exemple entre cent. On sait que le car-
dinal de Lorraine, venu au Concile de Trente, en 1562, avec
quatorze évéques francais, trois abbés, dix-huit théologiens,
dont douze étaient docteurs de la Faculté de Paris, ne deman-
dait rien moins, au nom méme de 1'Eglise de France, que de
« corriger les cérémonies, retrancher les superstitions et tous
les autres abus qui ne servaient qu’a tromper le peuple; mettre
un terme A la vie licencieuse des personnes ecclésiastiques
et arriver, s’il le fallait, & concéder le mariage des prétres;
permettre aux fideles la communion sous les deux especes,
pratique de la primitive Eglise dont on demandait énergi-
quement le retour; réclamer l'administration des sacrements
dans la langue nationale; rendre facultatif le culte des images
et réformer les indulgences. Il voulait, en outre, qu’on accordat
de fait aux hérétiques tout ce qui était possible, comme de
jouir légitimement des biens ecclésiastiques qu'ils avaient
usurpés 1) ».

Bien plus, 'auteur catholique-romain auquel je viens d’em-
prunter a dessein cet aveu, éléve la question, la généralise et
dit expressément: <«Il y avait, au Concile de Trente, deux
grands partis en présence, reproduisant l'un et l'autre, dans
des conditions égales de conviction et d'énergie, les deux ten-
dances qui, avec quelques différences selon les temps, ont foux-
Jours divisé les plus fideles soutiens du catholicisme et de la
papauté. L'un était particulierement représenté par les Italiens
et les Espagnols: c'était le parti de la résistance inébranlable,
de la lutte a outrance contre les hérétiques, de l'impossibilité
théorique d’'arriver jamais & une transaction ou & un accommo-
dement. Appuyé sur le roi d'Espagne, le pape croyait since-
rement (?) qu’il lui était impossible de concéder le moindre

1) Voir G. Baguenault de Puchesse, Fean de Morvillier, p. 159-160: Paris,
Didier, 1870.

Revue intern, de Théologie, Heft 18, 1897, 20



— 298 —

point, de condamner le plus léger abus sans ébranler l'auto-
rité du saint-siege et compromettre le sacré dépot que I'Eglise
entiere lui avait confié. L’autre fraction, moins nombreuse,
peut-étre moins profondément versée dans la science théolo-
gique (?), mais plus intelligente, plus active, plus pénétrée des
besoins de I'époque, se composait en grande partie des pré-
lats de France et d’Allemagne... Ils n’hésitaient point &4 avouer
qu'il était indispensable de relacher quelque chose de l'ancien
absolutisme 1légué par la tradition du moyen age, et de corri-
ger les abus qui s'étaient introduits dans l'exercice d’'un pou-
voir si longtemps incontesté (?)... Leur attachement aux prin-
cipes catholiques était, du reste, si complet et si absolu qu'ils
cédérent plus d'une fois avec soumission, mais non sans regret,
aux décisions de la majorité, aux exigences méme de la cour de
Rome. Aussi est-il impossible de ne pas rendre un profond
hommage a leurs grandes et nobles tendances, a 1'¢lévation et
4 la droiture de leurs intentions?)».

Donc on peut dire que, méme depuis la rupture entre les
deux grandes fractions de I'Eglise universelle, entre la fraction
orientale et la fraction occidentale, il y a toujours eu des
anciens-catholiques dans I'Eglise d'Occident, c'est-a-dire des
catholiques restés fideles aux dogmes et 4 1'esprit de 'ancienne
Eglise indivisée, et cela malgré les servitudes disciplinaires
auxquellesils ont dii souvent se soumettre pour éviter, croyaient-
ils, un plus grand mal?).

Ces anciens-catholiques, en croyant devoir rejeter ies faux
dogmes du 18 juillet 1870 et en se séparant de I'Eglise romaine
qui, a4 leurs yeux, cessait d’étre catholique et n’était plus
que romaine, n’'ont jamais rompu avec I'Eglise catholique
universelle. Bien plus, c’est par attachement au catholicisme
qu'ils ont rompu avec la papauté romaine devenue anticatho-
lique. De méme, ils ne sont jamais sortis de I'Eglise univer-
selle; bien plus, c'est pour mieux rester dans 1'Eglise univer-
selle qu'ils se sont séparés de 1'Eglise particuliere de Rome,
qui, elle, considérée du moins dans sa hiérarchie, se séparait
et sortait positivement de I'Eglise universelle. Comprenant

1) [bid., p. 165-167.

2) Voir dans la Revue notre étude sur la Visibilité de U Eglise catholigue e¢n
Occident, n° 14, 1896, p. 264-280.



299 —

alors mieux que jamais la vraie nature du catholicisme ou
untversalisme, ils ont voulu, pour étre plus catholiques encore
qu'avant le 18 juillet 1870, se reporter sur le terrain de l'an-
cienne Eglise indivisée, c’est-a-dire de I'Eglise vraiment uni-
verselle, composée et des Eglises orientales et des Eglises
occidentales, autonomes dans leur propre administration, et pro-
fessant toutes la méme foi catholique définie par les mémes
conciles cecuméniques. En se déclarant en union avec les véné-
rables Eglises d'Orient, avec celles du moins qui professent
les dogmes de l'ancienne Eglise universelle et qui sont restées
pures de toute innovation dogmatique inconnue a l'ancienne
Eglise, les anciens-catholiques ont donné la preuve authen-
tique, notoire, éclatante, de leur catholicisme. Ils attendent,
pour que 'union soit complete, que les Eglises orientales en
question fassent de leur co6té le pas nécessaire; mais, en atten-
dant, ils croient avoir fait leur devoir de catholiques et avoir
démontré au grand jour la catholicité de leurs principes et de
leur foi. Membres de I'Eglise catholique universelle, solide-
ment é€tablis dans la foi de I'Eglise indivisée, intrépidement
armés du critérium catholique de Vincent de Lérins, ils ont
tout ce qu’il faut pour faire la réforme catholique, pour pré-
parer 'union des Eglises vraiment chrétiennes, pour tracer la
ligne de démarcation entre les vrais dogmes de l'ancienne
Eglise et les spéculations des théologiens, pour ¢éviter les
fautes de leurs prédécesseurs et pour en profiter. Clest dans
cet esprit qu’ils travaillent, et c'est dans cet esprit seulement
que leur travail, croyons-nous, peut étre béni.

Ceux qui l'entraveraient seraient ceux qui, oubliant qu'il
s'agit non de Vunité des FEglises, mais de Vuwnion des Eglises
particulieres dans I'unité de U'Eglise catholique ou universelle,
voudraient abolir toute diversité et, au nom de l'unité de la
foi et de l'unité de I'Eglise, refuseraient aux Eglises particu-
lieres leur droit a l'autonomie et a la diversité d’opinions, de
rites et de discipline. Que l'on dise que I'Eglise universelle,
tout en <¢tant une, a ¢té diverse et autonome en Orient,
diverse et autonome en Afrique, diverse et autonome dans
les Gaules, etc.; ou que 'on dise que 'Eglise universelle, tout
en €tant une, a été une confédération d'Eglises particulieres
autonomes, unes par la profession de la méme foi, diverses
par les divergences de la discipline, c’est au fond la méme



— 300 —

idée exprimée de deux manieres différentes. Ce qui importe,
c'est que l'union en question ne soit pas une absorption des
Eglises par une seule, et que la confédération susdite n’im-
plique aucune confusion dans la foi.

Ceux qui entraveraient l'union, ce seraient ceux qui
exigeraient qu'on ft absolument semblable pour s’entendre,
et qui ne comprendraient pas que, de méme que des peuples
peuvent étre uns, tout en ayant des traditions nationales
diverses, ainsi les Eglises nationales peuvent étre unes par la
foi, tout en ayant des coutumes diverses.

Ceux qui entraveraient 'union seraient ceux qui, oubliant
la vraie notion de V'universalisme, proclameraient que 1'Eglise
occidentale, a elle seule, est lI'’Eglise catholique, que ses con-
ciles sont cecuméniques, que ses décisions sont des dogmes
" catholiques, ectc.; ou ceux qui proclameraient que TEglise
orientale, a elle seule, est I"Eglise catholique, que ses propres
conciles sont cecuméniques, que ses propres décisions sont des
dogmes catholiques, etc. Non, l'occidentalisme seul n’est pas
le catholicisme, l'orientalisme seul n’est pas non plus /e catho-
licisme; le catholicisme vrai, ou l'universalisme vrai, est cons-
titu¢ par l'union des Eglises orientales et des Eglises occiden-
tales professant la wvraie foi orthodoxe, celle qui a été professée
« toujours, partout et par tous».

Ceux qui entraveraient l'union, ce seraient encore ceux
qui, au lieu de rester sur le terrain de I'Eglise indivisée, se
transporteraient sur celui du moven Aage ou sur celui de
I'époque moderne; ceux qui, au lieu d'invoquer les documents
de l'ancienne Eglise indivisée, les seuls admis a la fois par
I'Orient catholique et par !'Occident catholique, voudraient
définir la foi catholique par des documents que l'ancienne
Eglise n'a pas connus; ce seraient ceux qui voudraient impo-
ser comme dogmatiques des termes nouveaux qui ne sont ni
dans I'Ecriture sainte, ni dans la Tradition universelle, ni dans
le bon sens, ni dans la science,; ceux qui, oubliant que la foi
n’est pas la spéculation théologique et, de méme, que la spé-
culation théologique n’est pas la foi, chercheraient & les con-
fondre et & faire passer l'une pour l'autre, soit a la facon
de certains protestants qui n'ont vu que des spéculations et
des opinions dans certains dogmes, soit & la fagon des papistes
qui ont constamment transformé leurs opinions et leurs spé-
culations en dogmes.



— 301 —

Ceux qui entraveraient l'union, ce seraient encore ceux
qui, méconnaissant le critérium catholique tel que saint Vin-
cent de Lérins l'a si heureusement formulé, et refusant de
l'appliquer strictement dans la pratique, chercheraient & faire
définir et & imposer comme dogmes de foi divine des doctrines
qui sourient a leur piété, mais qui scandalisent la piété
d'autres fréres, et qui, en tout cas, n'ont pas ¢€té profes-
sées comme doctrines divines par tous les Peres de ['Eglise
universelle.

Ceux qui entraveraient l'union, ce seraient encore ceux
qui, tout en professant de 'admiration pour les déclarations
et les décisions des confé¢rences de Bonn de 1874 et de 1875,
ne tiendraient cependant, dans les discussions pendantes, aucun
compte de ces déclarations et de ces décisions, les violeraient
méme sous prétexte quec telle doctrine, ou tel rite, ou telle
tradition du moyen Aage, cst a leur convenance et a leur dévo-
tion, qu’ils ne sauraient s’en départir, et que, ne pouvant s'en
départir, ils voudraient aussi que les autres ne pussent pas en
faire abstraction. De telles prétentions seraient manifeste-
ment anticatholiques, antiorthodoxes et méme antichrétiennes,
puisque le vrai dogme de l'ancienne Eglise en serait positive-
ment altéré.

Enfin, ceux qui entraveraient 'union, ce seraient ceux qui,
l'union conclue, chercheraient & la discréditer, en prétendant
qu'il y a toujours entre les Eglises unies des opinions diverses
et que des lors l'union n’a ¢été de leur part qu'une affaire
d'arriere-pensées et de sous-entendus. Il va de soi qu'aprés
I'union comme avant chaque Eglise est autonome et libre dans
ses opinions et ses propres spéculations théologiques, comme
dans sa discipline et sa liturgie, et que ces divergences, par-
faitement conciliables avec l'unit¢ dans la fo/, ne sont nulle-
ment ni des arriére-pensées, ni des sous-entendus, mais des
pensées de devant, avouables et avouées, et qui ne sauraient
blesser aucun frére: in dubiis libertas.

Tels sont les principaux obstacles a 'ceuvre entreprise.
Heureusement quelques-uns ont déja ¢été surmontés par beau-
coup d’entre nous. Espérons que tous le seront bientdt, et
par tous.

En tout état de choses, il est manifeste que les obstacles
a l'union wme tiennent nullement au fond méme des choses, mais



seulement aux défauts des personnes et plus encore aux défauts
des méthodes de travail. Il en est des Eglises et des questions
doctrinales comme des tableaux: souvent on ne les juge mal
que parce qu'on les voit mal, et on les voit mal soit parce
qu'on a des yeux défectueux, soit surtout parce qu'on se place
a un endroit mauvais. On a beau indiquer le meilleur point de
vue, celui oll les choses et les personnes apparaissent dans
leur vrai jour; peu de spectateurs se dérangent, on préfere la
lumiere fausse et les lignes vagues auxquelles on a été habitué
dés son enfance, ainsi que les jugements erronés qu'on a
entendu formuler par ses premiers éducateurs. Et c'est ainsi
que corriger son esprit et réformer ses jugements est aussi
difficile que corriger sa conduite et réformer ses actes. Que
chacun donc se corrige sincérement et se réforme énergique-
ment, et 'union sera vite accomplie. L'union, pas plus que la
réforme, ne doit étre 'ccuvre d'une seule Eglise, mais de toutes
et de chacune; toute union vraie est bilatérale.

Je serais incomplet dans I'expression de ma pensée si, a
cette analyse sinceére des obstacles qui entravent ['union, je
n'ajoutais pas cette réflexion consolante que nous sommes
actuellement dans des conditions meilleures qu’autrefois pour
la réaliser; qu'autrefois plusieurs tentatives d'union ont échoué
parce qu'elles n'étaient que politiques; guaujourd’hui la poli-
tique est entierement bannie, grace a Dieu, de nos congres et
de nos discussions; que plusieurs questions, autrefois obscures,
sont aujourd’hui éclaircies; qu'on n'en est plus & se reprocher
des divergences en matiere de rite ou de discipline; que l'ori-
gine de certains mots autrefois passionnants étant aujourd’hui
connue, ces mots sont jugés plus exactement; que les mots
systématiques ou formant étiquette ont notamment perdu de
leur valeur; et que, le terrain étant ainsi déblayé par la dis-
parition de plusieurs préjugés, I'ceuvre de Dieu parait, sous
beaucoup de rapports, moins difficile a réaliser.

Je dois enfin ajouter que, si les peuples chrétiens ne peuvent
se rapprocher que tres lentement, & cause des extériorit®s re-
ligieuses et des préjugés vulgaires et tenaces qui les séparent,
cependant, de fait, déja maintenant, la vérité chrétienne uni-
verselle commence enfin & réunir des théologiens et des laiques
dans une magnifique communauté d’efforts, qui est un fait d'une
immense portée, fait de plus en plus approuvé par les prétres



— 303 —

et les laiques éclairés de toutes les Eglises indépendantes de
Rome. Oui, cette ceuvre apparait de plus en plus 1'ceuvre de
Dieu.

A chaque Eglise et & chaque fidele de méditer sur ces
paroles de saint Paul: « Vigilate, state in fide, viriliter agite
et confortamini (1 Cor. XVI, 13)..... Omnia possum in eo qui
me confortat (Philip. IV, 13).»

E. MicHAUD.




	Les difficultés de l'union entre les Églises chrétiennes

