
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Zur christlichen Kulturgeschichte

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 238

ZUR
CHRISTLICHEN KULTURGESCHICHTE.

i.
Bei der christlichen Kirche haben Avir es Avie bei ihrem

göttlichen Stifter mit einem göttlichen und einem menschlichen
Elemente zu thun. Das göttliche ist Avie das Wesen der Gottheit

überhaupt nur ahnungsAToll zu erfassen. Die menschliche
Seite der Kirche und ihrer Entfaltung in der Geschichte
erscheint dagegen nicht bloss sichtbar bis zu einem geAvissen

Grade, sondern bleibt auch den Gesetzen alles Irdischen
unterworfen. Kein Auge hat es gesehen, und kein Ohr gehört, Avas

Gott mit den menschlichen Dingen will. Je mehr jemand
gedacht und gelernt hat — das aus den Büchern Gelernte bildet
nur das gröbste und niedrigste Material — desto besser
versteht er den Ausruf Pauli (Rom. XI, 33): „0 der Tiefe des

Reichtums der Weisheit und der Erkenntnis Gottes Wie un-
erforschlich sind seine Gerichte, und Avie unaufspürbar seine

Wege Denn wTer hat die Beschlüsse des Herrn erkannt, oder
wer ist sein Ratgeber gewesen?" In die göttlichen Gedanken
bei der Weltregierung und speciell der Leitung der Kirche
einzudringen, Aväre also A*ergeblich und selbst A'ermessen. Aber
der geschichtlichen Entwicklung der christlichen Religion, dem
innern Zusammenhang der Ereignisse, die sie betreffen, den
Licht- und Schattenseiten ihrer Gestaltungen, den Förderungen
und Hindernissen, denen sie auf Erden begegnete, den
Einwirkungen, die sie in der Welt ausübte und empfing, allem
diesem kann man nachspüren, Aveil es menschlich und irdisch ist.

Die Anfänge der Kirche Avaren unscheinbar. Was sich
unter dem verachteten Judenvolke in Galiläa und in Jerusalem



— 239 —

um das Jahr 30 unserer Ära abspielte, blieb der grossen Welt
unbekannt. Ein kleiner Aufruhr, meist unter der armen,
ungebildeten Landbevölkerung am See Genesareth, Avelche mit
ihrer social-politischen Lage unzufrieden, sehnsüchtig auf den
Messias harrte, AA'urde in weiteren Kreisen nicht beachtet.
Unruhen waren damals in Palästina sehr gewöhnlich. An jedem
Osterfeste pflegte der römische Prokurator von Cäsarea zur
jüdischen Hauptstadt zu kommen und die Besatzung der Burg
Antonia zu A*erdoppeln, weil er bei dem Zusammenströmen des

Volkes in Jerusalem leicht Aufstände zu befürchten hatte. Wie
der grössere, sehr unbeständige Anhang, den Christus fand, so

gehörten auch seine stetigen Nachfolger, die Apostel, dem
niederen, ungebildeten Volke an. Er selbst, der Sohn einer
Werkstätte, war schon bei der Geburt von den Kämpfen und
Unbilden der Armut umgeben. Dem eigenen Verhältnis zur
Welt entsprechend, waren seiner Lehre die gewöhnlichen
Begriffe von gering und vornehm, arm und reich, völlig fremd.
Wie er die, Avelche ihm folgten in der Erfüllung des göttlichen
Willens, für seine Mutter, Brüder und Schwestern erklärte,
an die Stelle der BlutsArerwandtschaft die des Geistes setzte,
so galten ihm bloss die für vornehm und reich, welche durch
die unvergänglichen Schätze des Geistes sich Plätze im Himmel
sicherten, und derjenige als der grösste, der am meisten diente.
Weil eben die Religion, die er verkündete und lebendig in sich
selbst zur Darstellung brachte, den schärfsten Gegensatz bildete
zu allem, was in der Welt zu gelten und zu herrschen pflegt,
musste sein Ende ein Ende sein in Schrecken und Schmach.
Doch gerade hierin Avar auch ihr rascher Fortschritt und ihr
Erfolg begründet, so weit sie einen solchen in der Welt, die
noch immer „im Argen liegt", erzielte. Das Erhabene,
Ungewöhnliche, ja absurd Scheinende übt am meisten auf
ausserordentliche, bedeutende Menschen einen Zauber aus, dem sie
sich nicht zu entziehen vermögen.

Auch in der apostolischen Zeit blieb das im Stillen freilich
Avachsende Senfkörnlein des Evangeliums noch ziemlich
unbeachtet. Nur ATon den Aposteln Petrus, Johannes und den
beiden Jakoben bringt der erste Teil der Apostelgeschichte
dürftige Nachrichten. Von den übrigen Aposteln aus der Zeit
Christi wissen Avdr nichts, da wir spätere Legenden nicht in
Betracht ziehen dürfen. Sie scheinen neben den zunächst in



— 240 —

Palästina wirkenden Sendboten allzu wenig Erfolg gehabt zu
haben, als dass geschichtliche Erinnerungen an sie sich hätten
erhalten können. Der Mangel natürlicher, gelehrter Bildung
A^ermochte durch übernatürliche Geistesgaben nicht in der Weise
ersetzt zu werden, dass die griechisch-römische Welt sich bald
von der Göttlichkeit der neuen Religion hätte überzeugen lassen.
Das verarmte und \rerzAveifelnde Judenland blieb zu\Törderst der
Schauplatz apostolischer Thätigkeit. Zumal in Samarien fand
dieselbe einen ergiebigen Boden, Aveil die Samariter, dem
Monotheismus ergeben und selbst eine reinere Gottes- und Messiaslehre

pflegend als die Juden, andererseits von deren Christus-
hass frei, zur Annahme des Christentums aufs günstigste
vorbereitet waren. Der verzweifelten socialen Lage des Landes
kam die unter den Christen allgemein herrschende Envartung
des Weltendes, der baldigen Wiederkunft des Messias zum
Gerichte über das sündhafte Heidentum anziehend und tröstend
entgegen. Die Armen und Ungebildeten waren es darum
besonders, denen „das Evangelium gepredigt" wurde, während
die Vornehmen unter Verachtung des veralteten Judentums ein
neues Leben römischen Glanzes und hellenischer Bildung
erhofften.

Ein frisches, fremdartiges Element trat in die Verkündigung
des Evangeliums mit dem Apostel Paulus ein. Er hatte Christus
im Leben nie gesehen. Auch den Aposteln A'on Jerusalem Avar

er unbekannt, sofern sie nicht von dem jungen Pharisäer gehört
hatten, der sich von dem Synedrium eine Legitimation hatte
geben lassen, die Christen in Damaskus aufzuspüren und Aror

das jüdische Gericht zu ziehen. Nach seiner auf gewöhnliche
Weise nicht zu erklärenden Bekehrung gesellte er sich
eigenmächtig, ohne menschliche Beauftragung, bloss auf seine Visionen
und seine Wirksamkeit sich berufend, erst später durch
Handauflegung amtlich unter die Apostel aufgenommen, den
Verkündigern des Evangeliums zu. Es dauerte nicht lange, so
durfte er sich rühmen, mehr für das Evangelium gearbeitet zu
haben, als die andern Apostel zusammen. In der That : Petrus,
Johannes, Jakobus mühten sich in dem herabgekommenen
Judenlande ab, unter Christen, welche durch Gütergemeinschaft,
durch die von Paulus in der Heidenwelt gesammelten Almosen
unterhalten wurden, und deren Streit um Unterstützungen die
Einsetzung des Diakonates herbeiführte; die andern Apostel



— 241 —

Avaren A'erschollen. Aber Paulus zog Avie ein Triumphator des

neuen Geistes fast durch das ganze römische Reich, christliche
Gemeinden zu gründen und mit der „Kraft Gottes" die „Weisheit

dieser Welt" zu überwinden. Freilich gelang es auch ihm
selten, hervorragende Männer und Frauen, Reiche und
Vornehme zu gewinnen. Er selbst bezeugt es, dass nur wenige
aus den sog. bessern und gebildeten Kreisen zu den Gläubigen
zählten, und dass das Kreuz den Heiden eine Thorheit sei.
Aber sein ganzes Auftreten, äusserlich zwar unscheinbar,
verbunden mit der hinreissenden Beredsamkeit seiner Briefe, musste
auch bei manchem blasierten Kulturmenschen ernste Erwägungen

erzeugen. Nur denke man ihn sich nicht als scharfen
Dialektiker, der den griechischen Schulen mit Argumenten und
Syllogismen entgegengetreten Aväre. Nicht Redekünste waren
es, auf die er sich stützte, sondern „BeAveise des Geistes und
der Kraft", d. h. Wunder, Visionen und Offenbarungen, die er
mit der Begeisterung eines Gottesgesandten ATerkündete. Als
ein Organ der Gottheit wollte er erscheinen, sich selbst seiner
menschlichen Unzulänglichkeit bewusst. Durchaus mystisch
gestimmt, ein Mann des Glaubens, immerfort lebend im Be-
Avusstsein der jenseitigen Welt bis zur Verzückung und körperlichen

Ohnmacht, stiftete er keine neue Philosophenschule,
sondern predigte er eine neue Religion. Neu Avar diese Religion
insofern, als er dem Grundgedanken vTon der Erlösung, den
auch die E\Tangelien enthalten, eine neue theologische Wendung
gab, und deshalb war er berechtigt, A^on „seinem EArangelium"
zu sprechen. Das irdische Leben Christi, an dem er selbst
keinen Teil gehabt, übergeht er mit Stillschweigen. Nur der
Kreuzestod und die Auferstehung als die grossen Erlösungs-
thatsachen, und im Zusammenhang damit die Stiftung der
Eucharistie erregen sein Interesse. Die christliche Theologie
ist es, die er begründete, weniger nach der metaphysischen als
nach der anthropologischen Seite. Nicht der auf Erden
wandelnde, Wunder verrichtende, Sittensprüche und Parabeln ATor-

tragende Christus bildet den Mittelpunkt seines Denkens, sondern
der verklärte, ihm in Visionen erscheinende, und, wie er
vermutete, bald in Herrlichkeit zum Gerichte herabkommende
Christus. Sein „Evangelium" aber, wie er es am vollständigsten

im Römerbrief entwickelte, bestand in der einfachen
Lehre, dass die ganze Menschheit durch die Sünde Adams der



— 242 —

Verdamnis anheimgefallen sei, und dass es für Juden und Heiden
kein anderes Heilmittel gebe, als die völlige Hingabe (m'orig)
an den die Erlösung bcAvirkenden neuen Stammvater unseres
Geschlechtes, dass die Rechtfertigung vor Gott, d. i. die absolute
moralische Tadellosigkeit nicht durch eigenes Thun, auch nicht
etwa durch die dem schAvachen Menschen unmögliche Befolgung
des mosaischen Gesetzes, sondern nur durch die um Christi
willen A'erzeihende, Gerechtigkeit spendende Gnade Gottes zu
erreichen sei.

Mit diesem Prinzip durchbrach Paulus die Schranken des

Judentums, wurde zum Völkerapostel und zum Begründer der
Juden und Heiden umfassenden einheitlichen Kirche der Welt.
Es muss als eine der grossartigsten Erscheinungen in der
Geschichte der Menschheit betrachtet Averden, dass die sich so

feindlich gegenüberstehenden Elemente, Juden und Heiden zu
Einer religiösen Gemeinschaft sich verbinden Hessen. Ohne

tiefgreifende Änderung, ohne unerwartete Selbstüberwindung
auf beiden Seiten wäre dies natürlich unmöglich geAvesen. Man
A-ergegemvärtige sich nur den aus dem Alten Testament
bekannten, durch das Vordringen hellenischer Bildung und der
römischen Macht bis zum Fanatismus gesteigerten Hass der
Juden gegen das Heidentum, das odium generis Immani, wie
Tacitus es nennt, und anderseits die tiefe Verachtung, in welcher
sie wegen dieses Hasses, wegen ihrer ganzen Weltanschauung
und ihrer „abergläubischen, lächerlichen" Ceremonien bei ihren
Zeitgenossen standen. Sofort lässt sich begreifen, dass hier
jede Annäherung unmöglich schien. Und zwar lag der tiefste
Grund des gegenseitigen Abscheues gerade auf dem religiösen
Gebiete. Diesen also zu überwinden, war die erste Vorbedingung
für die Stiftung einer universellen Kirche. Dass die Über-
Avindung keine augenblickliche und vollkommene sein konnte,
leuchtet ein. Die Apostel von Jerusalem selbst waren auch
nach dem Pfingstfeste noch zu sehr von den Gewohnheiten
ihres Lebens beeinflusst, als dass sie sich in den grossen
Gedanken des paulinischen „Evangeliums" hätten finden können.
Sie beobachteten immer noch das mosaische Gesetz, sie nahmen
am Opferdienst des jüdischen Tempels teil. Sogar Petrus
bedurfte einer besondern Vision, ehe er es wagte, Heiden in die
christliche Kirche aufzunehmen, und die Verletzung jüdischer
Sitte in heidenchristlichem Kreise veranlasste ihn noch später



— 243 —

in Antiochien zu einem Verhalten den Judenchristen gegenüber,

Avelches der amvesende Paulus geradezu als einen Abfall
vom „Evangelium" gebrandmarkt hat. Die Judenchristen in
Palästina dürfen Avir uns nur als Juden vorstellen, welche an
Christus als den Messias glaubten, der nun bald zum Gerichte
wiederkommen werde, sich taufen Hessen, die Eucharistie
empfingen, aber im übrigen die väterlichen Überlieferungen
aufzugeben nicht gesonnen waren. Den Heiden war die ganze
Religions- und Weltanschauung der Juden nicht bloss fremd,
sondern in tiefster Seele Arerhasst. Sie fassten das Christentum
als reine Gottes- und Sittenlehre, als Hingabe an Christus
als den Erlöser der Menschheit Aron Sünde und innerem
Elend und trafen äusserlich mit den Judenchristen bloss
zusammen in der Annahme der Taufe, dem Empfang der Eucharistie

und Avas sonst das Gemeindeleben ausmachte. Von
tiefgehenden Kämpfen zwischen ihnen und den Judenchristen
legen die neutestamentlichen Schriften, besonders die
Apostelgeschichte und die Briefe an die Römer und die Galater deutlich

Zeugnis ab. Den Organismus der Offenbarung, den er
selbst in seiner Missionsthätigkeit verwirklichte, hat Paulus
auch in dieser Hinsicht tiefsinnig geschildert. Überall begann
er mit seiner Predigt in den Synagogen, und dort meist
abgewiesen, wandte er sich an die Heiden. Er begründete dies
Verfahren damit, dass auch die letzte und höchste Offenbarung
in Christus in erster Linie für das Volk der Offenbarung, die
Juden bestimmt sei, und dann erst für die Heiden. Sinnig
vergleicht er beide Teile mit dem zahmen und dem AAilden
Ölbaum. Dass ersterer Früchte bringt, ist natürlich, aber
letzterer bedarf erst einer Einpfropfung auf jenen, um an seiner
Fruchtbarkeit teil zu nehmen. Das heisst : auf dem Boden des

Alten Testamentes erwächst das Neue, die Juden brauchen
ihrer frühern Offenbarung nur die letzte in dem Messias
erschienene hinzuzufügen, und den vorbereitenden alten Bund durch
den vollendenden neuen zu ersetzen, so befinden sie sich im
Besitze des Heiles. Die Heiden dagegen müssen ihr Heidentum
völlig aufgeben, auf den Boden der Offenbarung übertreten
und so das Judentum in seiner Arollendung sich zu eigen machen.
Den Juden Avar also die Annahme des Christentums etAvas

Normales, den Heiden etwas Unnatürliches. Angesichts der
Thatsache, dass die Christengemeinden meist sich aus Heiden



— 244 —

bildeten, giebt Paulus sich grosse Mühe, aus der Offenbarungsgeschichte

zu zeigen, dass oft das Unnatürliche und
Unerwartete sich A'erwirklicht habe, dass so auch jetzt die Heidenwelt

nach dem Ratschlüsse Gottes vor dem auserwählten Volke
den Vorzug habe bei der Berufung zum Reiche Gottes. Aber
er hegt die feste Überzeugung, dass später auch das Judenvolk

dem Rufe folgen werde, und dann erst das Reich Gottes
in seinem ATollen Glänze erscheine.

Mit dieser Theorie begnügte sich aber der gewöhnliche
Judenchrist nicht. Wie er selbst den Alten Bund durch den
Neuen nicht ersetzt, sondern nur ergänzt Avissen Avollte, so

verlangte er auch vom Heiden den völligen Übertritt zum
Judentum, ehe er denselben als ebenbürtiges Glied der
christlichen Kirche anerkannte. Die Streitfrage über diesen Punkt
drohte die Gemeinschaft zu sprengen, und da war es Paulus
wieder, der auf der Versammlung der Apostel zu Jerusalem
sein „Evangelium" rettete, mit Hülfe des Petrus die Freiheit

der Heidenchristen von dem mosaischen Gesetze zum
Prinzip erhob und nur zugab, dass, um die Judenchristen
zu A'ersöhnen, die Heidenchristen nach den Regeln der
jüdischen Proselyten leben sollten. Diese Auskunft war
ausserordentlich Aveise, weil durch dieselbe der judenchristlichen
Forderung, dass die Heidenchristen zum Judentum übertreten
mussten, einigermassen Genüge geschah, und anderseits den
Heidenchristen nichts anders abverlangt wurde, als die
Beobachtung des natürlichen Sittengesetzes : Enthaltung von Götzendienst,

Unzucht u. s. w. Nur Ein Verbot gehörte nach
jüdischer Auffassung zu jenem aus der A'ormosaischen, noachischen
Periode stammenden Gesetze, Avelches eine richtigere Denkweise

nicht mehr gelten lässt, die Enthaltung vom Essen des

Tierblutes. Dieses Avar in der Idee begründet, dass in dem
Blute die Seele sich befinde, Avelche durch Essen in den Menschen
übergehe. Mit jenem Verbote zahlte also das Apostelkonzil
einer jüdischen Zeitanschauung seinen Tribut, welche später
unter veränderten Zeitverhältnissen der Occident fallen liess,
während die Orientalen bis heute mechanisch an dem Verbote

festhalten. Auf diese Weise blieben, freilich nicht ohne

beständige Reibungen, Juden- und Heidenchristen \-erbunden,
bis durch die Zerstörung des Tempels (70) und die völlige
Vernichtung Jerusalems und des jüdischen Staates (135) die Frage



— 245 —

aus der Geschichte verschAvand. Die ATon ihrer jüdischen
Vergangenheit niedergehaltenen Christen schieden in judaisierenden
Sekten aus der allgemeinen Kirche aus, Avelche in dieser
Beziehung nun einen völlig einheitlichen Charakter erhielt.

Nennt auch Paulus die ängstlich an den mosaischen
Satzungen festhaltenden Judenchristen die „Schwachen im Glauben"
und rühmt er den naturgemäss dieser Gefahr entrückten
Heidenchristen eine bessere Erkenntnis seines Evangeliums nach, so

warnt er diese doch, sich nicht zu überheben. Selbst den ihn
A'erfolgenden Juden stellt er das Zeugnis aus, dass sie „Eifer
für Gott" besässen, nur keinen erleuchteten. Und so Avar es

in der That. Im allgemeinen besässen Juden und Judenchristen
trotz ihrer mangelhaften Einsicht mehr religiösen Sinn als die.

frühern Heiden. Von Jugend auf an strenge Gesetzesbeobachtung

gewöhnt, zehrten die „Gläubigen" unter ihnen, welche
die Pharisäerpartei bildeten, immer noch an dem frommen
Erbe ihrer Väter. Der Apostel Jakobus, der erste Bischof von
Jerusalem, der Metropole der damaligen Gemeinden, wurde
Avegen seiner Askese und Frömmigkeit auch Aron den Juden
Avde ein Heiliger verehrt. Den Heiden, an heidnisches Leben
gewöhnt, wurde es schwerer, die Sittenstrenge zu befolgen,
welche die christliche Lehre Aron ihnen Arerlangte. Aus Sündern,
wie die Juden sie nannten, sollten sie sich in „Heilige"
verwandeln, wie die Apostel die Gläubigen zu nennen liebten.
Hier zeigte es sich deutlich, class sie auf einen andern, ihnen
nicht naturgemässen Boden zu überpflanzen waren, dass sie
Gewohnheiten abzulegen, einen ihnen fremden Sinn sich
anzueignen, ein neues Leben zu beginnen hatten. Die
neutestamentlichen Briefe legen deutliches Zeugnis davon ab, dass die
„ersten Christen" noch lange nicht lauter „Heilige" waren,
sondern oft zu dem schärfsten Tadel, sogar zu den strengsten
Massregeln Veranlassung boten. Es ist bekannt, wie sogar in
der Muttergemeinde Jerusalem Judenchristen den Apostel Petrus
zu betrügen suchten, Avie in dem an Judenchristen gerichteten
Jakobusbrief die Verachtung der Armen den Reichen gegenüber

gerügt wird, welche gegen die moralische Grundlehre
der christlichen Religion verstiess. Eitelkeit und Ehrgeiz schien
oft unter den Judenchristen die Liebe zu A*erdrängen und
Streitigkeiten zu erzeugen. Ganz anders aber noch sah es unter
den Heidenchristen aus. In dem lasterhaften Korinth hielten



— 246 —

sich auch die Christen nicht frei von den gröbsten Ausschreitungen.

Einen Blutschänder schloss Paulus selbst von der
Gemeinde aus, er tadelt die Christen, dass sie ihre Streitigkeiten
vor die heidnischen Gerichte brächten, dass sie, die Einheit
verletzend, in Parteien auseinander gingen, und rügt die
frevelhaftesten Missbräuche selbst bei der Feier der Eucharistie. Die
Armen Hessen sie hungern bei den „Liebesmahlen", und die
Wohlhabenden übernähmen sich an Speise und Trank, und feierten
in solchem Zustande den Opfertod Christi. Eine Reihe von
Verbrechen zählt er auf, Avelche den Ausschluss aus den
Gemeinden nötig machten. Eine allgemeinere Schilderung der
Zustände in Kleinasien erhalten Avir von authentischer Seite in
den berühmten Briefen der Apokalypse. Die Gemeinde von
Ephesus wird (II, 1 ff.) getadelt, dass sie von ihrem frühern,
höchst rühmenswerten Eifer abgewichen sei, und, wenn sie

nicht Busse thue, ihr mit dem Verluste der ErAvählung gedroht.
Den Pcrgamiten Avird der Greuel der Unzucht ArorgeAvorfen,
den sie von ihrer heidnischen Umgebung angenommen, der
Gemeinde A'on Thyatira, dass sie einer falschen Prophetin nicht
energisch genug Aviderstehe, Avelche die Christen zu Unzucht
und Götzendienst xerführe. In der Gemeinde zu Sardis scheint
die Verführung noch stärker geAvesen zu sein. Lauheit aber
war der Charakter der Gemeinde atoh Laodicea.

Man sieht, dass die ersten christlichen Gemeinden durch
Stürme und Wogen mit grosser Umsicht hindurchzuführen
Avaren, und ihre Kämpfe mit dem Geiste dieser Welt nicht ohne
Wunden und Niederlagen A~erliefen. Aber ausser den sittlichen
Gefahren hatten sie auch solche zu bestehen, welche die Lehre
betrafen. Wie jede Erscheinung in der Geschichte knüpfte
auch das Christentum an Vergangenes und Gegenwärtiges an.
Zunächst an das Judentum, auf dessen Boden es erwuchs. Aber
dieses sah selbst auf eine lange Entwicklung zurück. Trotz
seiner grossen StabiHtät Avar es den Einflüssen von aussen nicht
entzogen geblieben. Ägypten, Babylonien, Persien hatten es

mit ihren Elementen befruchtet; besonders aber in den letzten
Jahrhunderten der Hellenismus. Seitdem unter den Ptolomäern
in Ägypten das Alte Testament ins Griechische übersetzt worden,
in Alexandrien eine jüdisch-griechische Schule blühte, Avelche
das Judentum mit platonischen und stoischen Lehren durchdrang,

wurde dasselbe befähigt, einer ungeahnten Geistesent-



— 247 -
faltung entgegengefahrt zu werden. Das Neue Testament redet
die Sprache des griechischen Judentums, sein Wortschatz stammt
zum Teil aus der griechischen Übersetzung des Alten
Testamentes. Sein historischer Hintergrund, Avesentlich der jüdische,
zeigt doch auch Elemente hellenischer DenkAveise auf, welche
von den Meistern der christlichen Theologie später zu
grossartigen Systemen verarbeitet werden sollten. Am meisten tritt
in dieser Beziehung die reinere, philosophisch höhere Gotteslehre

hervor, Avelche die Anthropomorphismen des hebräischen
Alten Testaments verdrängte. Dann aber, Avas womöglich von
noch grösserer Bedeutung Avar, erhielt in der griechisch-jüdischen

Litteratur die Anthropologie einen weit schärfern und
deutlichem Ausdruck. In den altern hebräischen Büchern wurde
der Blick des Juden im wesentlichen auf dieses Leben gerichtet.
Die Hinweisungen auf ein Jenseits gingen nicht über knappe
und allgemeine Andeutungen hinaus, ähnlich denen, welche wir
bei den alten griechischen Dichtern finden. Das Jenseits war
ein Toten- und Schattenreich, das Gute und Böse wurde schon
im Diesseits nach Gerechtigkeit belohnt und bestraft. Ganz
anders wurde es, als pythagoreische und platonische Ideen ins
Judentum eindrangen. Jene allgemeinen Andeutungen nahmen
nun eine klarere Gestalt an ; das Toten- und Schattenreich ATer-

wandelte sich allmählich durch konsequenteres Denken in das
Land der Vergeltung. Lohn und Strafe wurde mit Hülfe der
Wahrnehmung, dass im Diesseits eine ausgleichende Gerechtigkeit

nicht zu finden sei, im Jenseits erwartet. Fremder,
hellenischer Elemente bediente sich die Offenbarung, um bei der
weitern geistigen und kulturgeschichtlichen Entwicklung des

Volkes dasselbe auf die Annahme und Verwertung des Höchsten
vorzubereiten, was an religiöser Erkenntnis dem sinnlichen
Menschen fassbar ist. Der scharfe Dualismus zwischen Leib
und Geist, Avie Pythagoras und Plato ihn aufstellten, fand
wenigstens bei den orthodoxen Juden Eingang, zum Teil selbst
mit der in spätem christlichen Jahrhunderten A-erderblich
ausgebildeten Übertreibung, dass die Sinnlichkeit böse sei und vom
Geiste, nicht geläutert, sondern möglichst unterdrückt werden
müsse. Im Neuen Testament wird die dualistische Lehre, und
die Idee, dass das diesseitige Leben nur eine Vorbereitung auf
das zukünftige sei, zur Grundlage der ganzen Weltanschauung
gemacht. Ohne diese Grundlage ist die christliche Religion
undenkbar.



— 248 —

Dieselbe trat also, wie dem verknöcherten orthodoxen
Judentum, dem Pharisäismus, so auch dem Unglauben mit der
Lehre Aron der Verantwortung im Jenseits entgegen. Dadurch
aber nahm sie den Kampf auf gegen die heidnische Wissenschaft.

Wie die alte Philosophie über den Pantheismus nicht
hinauszukommen A^ermochte, so blieb sie auch hinsichtlich der
Lehre von der Unsterblichkeit und der Verantwortung in einem
jenseitigen Leben bei der alten Unklarheit stehen, wenn sie
nicht gar zu völliger Leugnung fortschritt. Selbst Cicero, den
man nicht einer extremen Richtung beschuldigen kam, der
Sinn für römische Frömmigkeit besass, erklärte den Glauben
an die Verantwortung im Jenseits nach der allgemeinen
Annahme für eine ungereimte Fabel. Nur zu einer Vermutung'
brachte es Plutarch, Avenn er äusserte, aller Wahrscheinlichkeit

nach sei die Lehre der alten Dichter und Weisen wahr,
dass die Frommen nach ihrem Tode Belohnungen zu erwarten
hätten, einen besonderen Aufenthaltsort für ihre Seelen.

Oft hat man auf vielfache Übereinstimmungen hingewiesen,
welche zwischen neutestamentlichen Stellen und solchen aus
rabbinischen und klassischen Schriftstellern existieren. Allein
dieselben bestehen nur in Einzelheiten, und beruhen, was letztere
angeht, bloss auf einem zufälligen Zusammentreffen, wenn sie
sich nicht durch die damalige Religionsvermischung im
römischen Reiche erklären lassen. Ein zwar paulinischer, aber
auch allgemein menschlicher Gedanke ist es, wenn z. B. Plutarch
das Los der Sterblichen bejammert, was rechi sei zu verstehen,
aber nie es zu vollziehen; wenn er die christlich klingende
Idee Piatos wiederholt, Gott habe sich selbst als Muster aller
Vollkommenheit und Tugend hingestelt, und die Tugend, durch
die man ihm ähnlich werde, dem Menschen mitgeteilt. Wieder
an biblische Vorstellungen erinnert es, Avenu Plutarch
ausführt: Die die Dämonen leugnen, heben alle Gemeinschaft und
Verbindung zwischen Göttern und Menschen auf, weil sie die
vermittelnde und dienende Kraft aufheben, wie Plato sie nennt.
Sie zwingen, Göttliches mit Menschlichem zu vermischen und
die Gottheit in menschliche Leidenschaften zu verwickeln und
zu unsern Bedürfnissen herabzuziehen. Wir müssen also
Dämonen annehmen, Avelche als Diener und Schreiber der Götter
bei den Wahrsagungen und Opferfesten oder Mysterien ihre
Stelle vertreten. Einige A^on ihnen gehen als Rächer des Über-



— 249 —

muts und der Ungerechtigkeit auf Erden herum, andere sind

gute Geister, Avelche den Menschen wohlthun. Wieder, wenn
Plutarch die Äusserung Menanders tadelt : Zu jedem Menschen

tritt, wrenn er geboren ist, ein guter Schutzgeist, der ihn auf
des Lebens Pfad begleitet. Er meint demgegenüber, der Mensch
werde von A^erschiedenen Geistern, teils guten, teils bösen
begleitet. Dass die Götter sich herumziehender böser Geister als
Henker und Peiniger gegen böse Menschen bedienten, lehrte
auch die Schule des Chrysippus. Und während Paulus nach
jüdischer Weise die Luft als den Aufenthaltsort der bösen Geister
betrachtet, beATölkerten die Griechen sie mit Göttern und
Halbgöttern, weshalb Plutarch nichts Ungeziemendes unter freiem
Himmel Arorgenommen wissen will.

Was speciell die Sittenlehre betrifft, so stand die stoische
Schule dem Christentum am nächsten. Seneca, Epictet, Marc
Aurei stellen ethische Forderungen, Avelche sich nahe mit den
christlichen berühren. Fiel doch die Ähnlichkeit der
beiderseitigen Erhabenheit und Strenge so sehr auf, dass man schon
frühe legendarisch Seneca zum Schüler PauH machte. In
Wirklichkeit aber besteht das weltberühmte Erbauungsbuch des

Tliomas A'on Kempis zum Teil aus Gedanken des alten Stoikers,
die nur ein christliches GeAvand erhalten haben. Doch liegen
die beiderseitigen Prinzipien, Avelche zu ähnlichen oder gar
gleichen Schlussfolgerungen führten, ausserordentlich Aveit
auseinander. Zu dem stoischen Stolze und Selbstvertrauen des

Weisen steht die Demut des Christen im geradesten Gegensatz,
weil er, seiner eigenen Nichtigkeit sich bewusst, alles Gute auch
in ihm selbst ATon der göttlichen Gnade erwartet. Hoffnung
auf Ehre und Furcht A'or der Strafe stellten die alten
Philosophen als Motive für die Tugend hin; aber alles hatte nur
irdischen Bezug. Da trat die christliche Lehre vor die Welt
und ATerlangte Verachtung des Irdischen im Hinblick auf
jenseitige Belohnung, einen Wandel, „wde im Himmel", die Nachfolge

Christi in Selbstverleugnung, um auch an seiner jenseitigen
Verklärung teil zu nehmen. Mit um so grösserer Begeisterung
ward diese neue Lehre wie verkündet so aufgenommen, weil nach
jüdischer Hoffnung irdisches Elend und irdischer Genuss nun
bald zu Ende sein sollte, um der eAvigen Seligkeit im Messiasreiche

Platz zu machen. Nicht niederdrückender Pessimismus,
Verzweiflung an menschlichem Glücke war das Prinzip der

Revue intern, de Théologie. Heft 18, 1897. 17



— 250 —

christlichen Weltanschauung, sondern die grosse Hoffnung auf
ein besseres, jenseitiges Dasein. Nur zur Hälfte, lehrte Paulus,
Averde die Erlösung hier auf Erden \TerAvdrklicht. Er sehnt sich
nach der Befreiung von diesem Todesleibe, um als Erlöster in
jenseitiger Verklärung ATollendet zu Averden. Ein gehobener,
freudiger Gemütszustand, Begeisterung bis zur Ekstase war
darum der Charakter der echten Christen in der apostolischen
Zeit, der Zustand der „ersten Liebe", die Aufregung des
anbrechenden Frühlings, die in den Gemeinden durch verschiedene
Avunderbare Gaben sich kund that. So trat die christliche
Religion, Avährend sie mit ihrer menschlichen Seite durchaus in
der Geschichte wurzelte, mit einem ganz neuen, grossen Prinzip
in die Menschheit ein, gerade in ihrer schönsten Jugendblüte,
in der Naivität ihres ersten Erscheinens von den meisten
unbeachtet, „den Juden ein Ärgernis, den Heiden eine Thorheit".
Darüber ging das erste Jahrhundert hin, und da Christus zum
Gerichte immer noch nicht erschien, fragte es sich, was nun
fernerhin werden sollte.

IL
Die Zeit des berauschenden Enthusiasmus Avar vorüber.

Die grossen Ideen der allgemeinen Menschenliebe, speciell aber
der hingebenden, selbstlosen Liebe gegen die Glaubensgenossen,
reichten nicht mehr aus, die immer zahlreicher werdenden
Gemeinden in Ordnung zu halten. Die patriarchalische Einrichtung,

dass angesehene, ältere Männer aus dein Volke, die ihre
gewohnte Beschäftigung beibehielten, in gleichberechtigter Weise
der Gemeinde vorstanden und die durch Handauflegung der
Apostel ihnen übertragenen kirchlichen Vollmachten ausübten,
war durch eine festere Organisation zu ersetzen. Namentlich
schien dies notwendig, um die einfache apostolische Lehre
unverändert aufrecht zu halten gegen die gnostischen Phantasien,
Avelche schon in dem ersten Zeitalter die Reinheit der
Überlieferung bedrohten. Abgesehen von der monarchischen
Regierung der Mutterkirche Jerusalem durch den Jüngern Jakobus,
die in dessen PersönHchkeit begründet lag, sehen wir gerade
in Kleinasien anfangs des 2. Jahrhunderts das monarchischbischöfliche

Regiment entstehen, avo das Vordringen des Gnosti-
cismus zuerst gefährlich Avurde. Erst etAvas später trat unter
den Leitern der Kirche in Rom Einer sichtlich und rechtlich



— 251 —

als der „Bischof" an die Spitze. Denn hier waren, vvde der
Römerbrief des Apostels Paulus zeigt, in der ältesten Zeit die
Verhältnisse nicht anders gestaltet, als auch in den andern
Kirchen. Aber, wie es scheint, unter Trajan konsolidierte sich
die Verfassung immer mehr. In Rom wurde die Bewahrung
der Einheit besonders erschwert durch die stetige Reibung
zwischen Juden- und Heidenchristen. Zuerst in dem armen,
schmutzigen Judenviertel hatte das Christentum Anklang
gefunden, natürlich in der mangelhaften, judaisierenden Weise
des Mutterlandes, bald aber war es wohl in den Kreisen der
Proselyten, hin und wieder selbst unter den römischen
Vornehmen bekannt geworden. Wie die Inschriften und Grab-
mäler der ältesten Katakomben beAveisen, war es aber auch
in Rom zumeist die ärmere Bevölkerung, Avelche sich zum
Christentum bekannte.

Eine grosse Umwälzung, die sich besonders in Jerusalem
und Rom bemerklich machte, fand statt, als Hadrian 135
Jerusalem vom Erdboden vertilgte, und die Juden sich in alle Welt
zerstreuten. An die Stelle der Mutterkirche Jerusalem trat nun
nach dem Verschwinden des Judenchristentums die kleine
Gemeinde der römischen Kolonie Älia, Avelche nur aus
Unbeschnittenen bestand. Der Mittelpunkt der Christenheit, wenigstens

für das römische Reich, wurde nun immer deutlicher die
römische Kirche als die Kirche der Hauptstadt. Was sich alles
hieran geknüpft hat, daA'on weiss die Geschichte Europas und
selbst der Orient zu erzählen.

Aber auch in anderer Beziehung vollzog sich um die Mitte
des zweiten Jahrhunderts ein bedeutsamer Umschwung in der
Kirche. Die mündliche Überlieferung der Apostel erlosch. Nicht
bloss die Apostel, auch der zuletzt lebende Johannes, sondern
ebenfalls deren unmittelbare Schüler starben weg. Als den
letzten Träger der mündlichen Lehre der Apostel können wir
den Johannesjünger Bischof Polykarp von Smyrna betrachten,
der unter Marc Aurei (f 180) \~erbrannt wurde. Den Gnosti-
kern gegenüber konnte man sich nun nicht mehr auf noch
lebende Zeugen der Apostellehre berufen. Es blieb von jetzt
an nichts mehr übrig, als die schriftlichen Urkunden zur Hand
zu nehmen, Avelche man aus der apostolischen Zeit besass, wenn
es galt, die ursprüngliche, unveränderte Lehre festzustellen.
So entstand nach und nach der neutestamentliche Kanon als



— 252 —

Sammlung dogmatischer BeAveisurkunden, welche man dem
alttestamentlichen hinzufügte. Litterarisch erfüllte sich nun, was
Paulus in völkergeschichtlichem Sinne geweissagt, dass durch
Zusammenführung des Judentums mit der letzten Offenbarung
in Christus der göttliche Organismus des Heilswerkes in seiner
ganzen Fülle und Pracht erschien. Fortan galt die Bibel als
die einzige Glaubensquelle, welche durch die in der Kirche
bestehende mündliche Überlieferung zu erläutern sei. Das
Fundament für die ganze zukünftige Lehrentwicklung Avar

gegründet. Merkwürdiger Weise geschah dies unter dem Kaiser,
der als stoischer Philosoph mit einer gewissen Wehmut seine
Lehre darlegte, als hätte er geahnt, dass es mit der bisherigen
Weltanschauung zu Ende gehe. Gerade damals trat auch in
Wirklichkeit die abendländische Menschheit in ein neues
Stadium ein. Auf vielen Gebieten fand gleichzeitig ein gewisser
Abschluss statt, als hätte man den zukünftigen Geschlechtern
ein sicheres Erbe zu weiterer Überlieferung hinterlassen Avollen :

Ptolemäus konstruierte sein die patristische und mittelalterliche
Theologie beherrschendes Weltsystem, Galen fasste die ganze
Medizin, zum Teil in spekulativ-scholastischer Weise zusammen
und wurde neben Aristoteles die Quelle der naturwissenschaftlichen

Lehren der Scholastiker, und endlich entstand das Corpus
iuris, gewissermassen das Alte Testament für das Kirchenrecht
der Päpste.

Je mehr sich die Kirche in dieser Art nach aussen und
innen konsolidierte, desto gefährlicher wurde sie dem römischen
Staatswesen. Seit der Zerstörung des jüdischen Staates konnten
die Christen nicht mehr als jüdische Sekte betrachtet werden
und den Schutz einer religio licita geniessen. Sie mussten
vielmehr als eine ATerbotene geheime Gesellschaft gelten, gegen
welche die römischen Behörden mit Strafmitteln vorzugehen
berechtigt oder eigentlich verpflichtet Avaren. Mit dem
überlieferten Refigionswesen Avar im Altertum jeder Staat, namentlich

aber der römische unzertrennlich verAvachsen. Weigerte
sich jemand prinzipiell, dem Standbilde eines Kaisers zu opfern,
oder bezeigte er seine Missachtung gegen religiöse Heiligtümer
und Gebräuche, so war es eine selbst wieder strafbare
Nachlässigkeit oder Impietät, wenn solcher FreATel ungeahndet blieb.
Daher denn die Erscheinung, dass seit Trajan, welcher das
erste Gesetz gegen die Christen erliess, diejenigen römischen



— 253 —

Kaiser, denen die Erhaltung der altrömischen Kultur am Herzen
lag, gegen die Kirche einschritten, und nur unfähige oder unter
orientalischem Einfluss stehende Herrscher sich gegen das
Christentum gleichgültig verhielten, oder dasselbe sogar
förderten. Marc Aurei und Septimius Severus Avollten dasselbe
nicht aufkommen lassen ; Decius gegen die Mitte des 3.
Jahrhunderts beschloss es zu A'ertilgen. InzAAischen Avar nämlich
der Einfluss des Orientes im römischen Reiche im Wachsen
begriffen. Schon Ende des 2. Jahrhunderts hatte sich dies unter
Commodus gezeigt, da es auch unter den Vornehmen allmählich
Mode Avurde, aus Liebhaberei für orientalische Kultur sich zum
Christentum zu bekennen. Weit stärker trat diese Neigung
anfangs des 3. Jahrhunderts hervor, als 218 der durch
Ausschweifung erschöpfte Heliogabalus den römischen Thron
bestieg. Selbst Priester des syrischen Sonnengottes, wollte er
seinen Kultus über das ganze Reich verbreiten und damit die
jüdische, samaritanische und christliche Religion verschmelzen.
Unter Alexander Sewcrus, von den Zeitgenossen spöttisch
jüdischer Synagogenvorsteher genannt, einem Verehrer Christi wie
Abrahams, Orpheus', Apollonius' atoii Tyana, konnten die Christen
vermutlich schon anfangen, öffentliche Kirchen zu bauen, und
von dem Kaiser Philippus, einem Araber (f 249), ging bald
das Gerücht, er habe sich bei dem römischen Bischöfe zur
Annahme des Christentums gemeldet. So lagen zwischen
einzelnen Verfolgungen lange Friedenszeiten für die Kirche, in
denen sie äusserlich erstarkte, innerlich aber geschwächt ward.
Oft kamen sogar Verheiratungen A^on Christen mit Heiden vor.
Schon die Gründe des Friedens AAraren nicht sehr ehreiwoll.
Durch den Einfluss des lasterhaften Orientes, gleichsam mit
andern schmählichen Erzeugnissen desselben emporgehoben, in
die kaiserlich - orientalische Religionsvermischung venvickelt,
verlor das Christentum nicht bloss die Strenge der Disciplin,
sondern auch die moralische Selbstachtung, mit Avelcher es sich
im schneidendsten Kontraste zu allen übrigen Religionen wusste.
Je mehr das christliche Bekenntnis Hof- und Modeartikel Avurde,
desto mehr hörte es auf, das christliche zu sein. Was Christus
selbst von den Höfen der Könige gesagt, galt unter Heliogabal
noch mehr als unter Herodes. Wie es unter jenem mit der
römischen Kirche bestellt war, wissen wir jetzt seit einigen
Decennien urkundlich aus den Philosophumena des Hippolytus.



— 254 —

Die strenge und ehrliche Minorität trennte sich ATon dem Bischof
Kallistus, der nach einer sehr ZAveifelhaften Vergangenheit, aus
dem Sklavenstande hervorgegangen, Disciplin und Dogma mit
sträflicher Frivolität behandelte. Kein Wunder also, dass als
Decius (249—251) die christliche Religion auszurotten beschloss,
um das altrömische Staatswesen zu erneuern, ein Schrecken
durch die ganze Kirche ging. Die wirklichen Christen fanden
noch den Todesmut des Bekenntnisses. Aber nach den Schilderungen

der Zeitgenossen, besonders des KircheiiA'aters und
Bischofs Cyprian, waren nach jener Verfolgung A'on der mächtigen

Kirche nur noch Ruinen übrig. Er hielt es für nötig,
nach vorhergegangener Busse die, Avelche in irgend einer Form
den Glauben verleugnet, in die Kirche wieder aufzunehmen,
eine Neuerung, Avelche von dem gesunkenen Zustand christlicher

Sittenstrenge Zeugnis giebt. Nicht anders als im Occident
stand es im Orient. War es doch in Antiochien nach der Mitte
des 3. Jahrhunderts möglich, dass ein Paul Aron Samosata auf
dem bischöflichen Stuhle sass, der nicht bloss Christus für einen
gewöhnlichen, nur mit göttlicher Kraft ausgerüsteten Menschen

erklärte, und den Dekreten der Synoden trotzte, sondern auch
in der Kirche Loblieder auf seine eigene Person singen liess
und ein unerhört weltliches Leben führte. Er hielt als
Schatzmeister seiner Königin Zenobia Hof wie ein Fürst und stand
mit weiblichen Schönheiten im Verkehr. Die Christen fanden
es angezeigt, nach Vertreibung Zenobias sich an den heidnischen

Kaiser Aurelian zu wenden mit der Bitte, auch Paul A'on

dem bischöflichen Stuhle zu entfernen. Wie Rom und Italien
für das ganze Reich massgebend war, so sollte nun nach dem
Willen des Kaisers gemäss demselben Prinzip auch über
die Rechtmässigkeit des antiochenisch en Bischofs entschieden
werden.

Dieses Prinzip Avar kein anderes, als welches die Christen
in ihren äussern Einrichtungen selbst geltend machten. Die
Einteilung in Provinzen, die Abhaltung A'on Synoden, die
Besetzung der Kirchenämter, selbst die Nomenklatur in diesen

Dingen, alles dies Avar dem nachgebildet, was man im
römischen Reiche auf profanem Gebiete bereits besass. Die Kirche
fing an, ein Staat im Staate zu Averden, hierdurch aber um so

mehr die Aufmerksamkeit derjenigen Herrscher auf sich zu
lenken, denen die Erhaltung des altrömischen Wesens über



— 255 —

alles ging. War die decisehe Verfolgung der Zerstörung
Jerusalems im Jahre 70 Arergleichbar, so musste ein letzter
Versuch völliger Vernichtung des neuen Religionsstaates, Avie der
des Judentums unter Hadrian mit Sicherheit erwartet Averden.
Die diokletianische Verfolgung war bereits in Sicht.

Fleissig waren in dieser Zeit wechselnden Geschickes Apologeten

thätig, das Christentum zu verteidigen, Männer, die meist
platonisch gebildet, die christliche Religion Aielfach als eine
neue Philosophenschule empfahlen und die Übereinstimmung
oder Ähnlichkeit zwischen manchen christlichen und griechisch-
philosophischen Lehren zur Ausbildung neuer Systeme benutzten.
Die ganze Vergangenheit solcher aus dem Heidentum
hervorgegangener gelehrter Christen brachte es mit sich, dass die
paulinische „Überpflanzung" auf einen fremden Boden sich
sehr wahrnehmbar machte. Die Tiefen der christlichen Lehre
blieben häufig nicht recht erkannt; platonische Spekulationen
wurden auf sie übertragen ; das Tugendleben und das menschliche

Erkenntnisvermögen bezüglich der göttlichen Dinge nach
Art der spätem Humanisten als die Hauptsache behandelt. Wie
unter den Griechen Justinus vom Apostel Paulus keine Notiz
nimmt, so thut der Lateiner Arndbius nicht einmal der Bibel
irgend welche Erwähnung. In den gebildeten Kreisen der
Christen war also vieles auch hinsichtlich der Lehre noch in
unsicherm Flusse.

III.
Wie sehr die christliche Religion bereits zu einer solchen

Kulturmacht im römischen Reiche geworden, dass sie mit
GeAvalt nicht mehr auszurotten war, gestand der Cäsar Galerius,
der in der diokletianischen Verfolgung der Hauptführer
gewesen, in seinem Toleranzedikt 311 offen ein. Der leidenschaftlichste

Feind des Christentums bekannte, dass das Reich sich
mit der Kirche abzufinden habe. Er dachte wohl nicht, dass

er damit den ersten Spatenstich that am Grabe des heidnischen
Rom. Der Cäsar Konstantin wares, der die Situation durchschaute.
In dem Palais seines Vaters Konstantius Chlorus in einer
milden Beurteilung des Christentums erzogen, bildete er nach
dem Tode des Galerius dessen Toleranzedikt Aveiter aus (312
und 313) und liess dann als Beherrscher des Occidents deutlich

erkennen, dass er das Christentum für die Religion der



— 256 —

Zukunft hielt und für das festeste, weil die Geister einigende
Band, welches den aus so ganz verschiedenartigen Bestandteilen

bestehenden Koloss des römischen Reiches zusammenzuhalten

im stände sei. Alleinherrscher geworden (324), dehnte
er alle zu gunsten der Kirche von ihm erlassenen Gesetze auch
auf den Orient aus und that so die ersten Schritte, das
heidnische Rom in das christliche zu verwandeln. Konstantin
begriff sehr Avohl, dass Gesinnungen, namentlich religiöse, nicht
im Handumdrehen zu ändern, noch weniger mit Gewaltmitteln
herbeizuführen sind, wenn auch äusserlich hierdurch Aieles zu
erreichen ist. Den heidnischen Kultus verfolgte er darum nicht ;

das Prinzip der religiösen Freiheit hielt er aufrecht bis zum
Ende. Aber jeder sah, wohin der Alleinherrscher steuerte,
und das genügte. Seine Gunst zu erwerben, drängten sich
Adele zur Taufe ohne innere Bekehrung, manche sogar in den
Klerus, nur um an dessen Privilegien teil zu nehmen.
Ehrgeizige Bischöfe, Avie Konstantins Biograph, der Kirchenhistoriker

Eusebius, antichambrierten und machten als Emporkömmlinge

den Hof unsicher für die Patrizier aus den alten
römischen Geschlechtern, welche in unbeugsamem Stolze ihre
heidnischen Familienüberlieferungen vertraten. Die Kirche siegte,
aber der Sieg Avurde teuer erkauft. Nicht lange nachher, als
sie unter dem Drucke der arianischen Nachfolger Konstantins
seufzte und in ihren edleren Gliedern selbst Blut vergoss,
sehnten sich die noch christlich gesinnten Bischöfe nach den
Zeiten der Verfolgung zurück, in denen die Kirche wenigstens
innerlich frei gewesen. Chrysostomus klagte : Früher hätten
goldene Bischöfe sich hölzerner Kelche bedient, nun seien die
Kelche aus Gold, und die Bischöfe seien hölzern geAvorden. Das

ganze Mittelalter hindurch wurde ATon den kirchlich gesinntesten
Männern die Legende wiederholt, als Konstantin die Kirche
bereichert, sei die Stimme eines Engels vom Himmel ertönt:
Heute ist der Kirche Gift eingegossen worden. Allerdings hatte
man dabei die unechte konstantinische Schenkungsurkunde im
Auge ; aber diese brachte nur in überschwenglicher Weise und
speciell den päpstlichen Herrschaftsgelüsten dienend die Ver-
Aveltlichung der Kirche zum Ausdruck, wie sie unter Konstantin
in Wirklichkeit eintrat. Nicht die Lehre vom Priestertum war
es, wie man vielfach irrig behauptet, was die christliche Religion

verdarb, sondern die sociale und politische Machtstellung



— 257 —

der Priester, Avie Konstantin sie begründet. Die Priester mit
den hölzernen Kelchen bildeten keine Gefahr für das EATange-

lium; aber wie die goldenen Kelche und Throne in den Kirchen
die Religion geschädigt haben, werden wir später noch
betrachten müssen. Dass Konstantin mit seinem Bündnis zwischen
„Thron und Altar" politische Zwecke verfolgte, unterliegt keinem
Zweifel mehr. Die Idee der Einheit des Reiches beherrschte
ihn völlig. Was Diokletian für unmöglich gehalten, ein Reich
von Spanien bis Mesopotamien, von Britannien bis Afrika mit
dem kaum übersehbaren Gemisch von Völkerschaften und
Kulturen zu vereinigen, das wollte der herrschbegierige Konstantin
namentlich erreichen durch die Verbindung der Gemüter in
der christlichen Religion. Ein Christ war er selber nicht.
Die Verbrechen, welche er an seiner eigenen Familie beging,
beweisen es. Auch verschob er die Taufe bis auf das Todesbett.

Aber in dem steten Umgang mit seinen Hofbischöfen mager

allmählich mit den kirchlichen Lehren vertrauter geAvorden
sein, als in der Zeit seiner Berufung des ersten ökumenischen
Konzils, da er die über den ganzen Gehalt des Christentums
entscheidende arianische Streitfrage für Wortgezänke hielt,
welches die Einheit der Kirche nicht stören dürfe. Doch
bebestimmte ihn Avenige Jahre nachher die Wahrnehmung, dass
die Majorität der Bischöfe Gegner des Athanasius waren, selbst
auch diesen fallen zu lassen und schliesslich Aron der Hand
des arianischen Bischofs Eusebius atoii Nikomedien die Taufe
zu empfangen. So Avurde der SchAvärmer für die kirchliche
Einheit zum Schöpfer der Christenblut fordernden arianischen
Wirren. Und als ob Gott auch hier wieder menschliche Klugheit

hätte zu Schanden machen wollen, so war Konstantins
Verlegung der Residenz von Rom nach Konstantinopel, im Interesse

der Reichseinheit vorgenommen, der Keim der bis heute
fortdauernden Trennung zwischen der abendländischen und der
morgen ländischen Kirche. Ungeachtet der grossen kulturellen,
also auch religiösen Unterschiede zAvischen Orient und Occident
hätte doch die kirchliche Einheit geAvahrt bleiben können, Aväre
nicht durch jene Verlegung eine durchgreifende Umwälzung
der Verfassung herbeigeführt worden. Der Bischof atoii Rom,
Avenn auch der angesehenste unter allen, hätte es nicht gewagt,
unter den Augen des Kaisers päpstliche Ansprüche zu erheben,
und der Bischof der kleinen Stadt Byzanz Avurde nur durch



— 258 —

deren Verwandlung in das „neue Rom" nach damaliger
Anschauung veranlasst, seinem römischen Kollegen als
gleichberechtigt gegenüberzutreten. Konstantin konnte Rom
verlassen, aber die Idee der Weltherrschaft blieb mit diesem Namen
verknüpft. Und wie die Ansprüche seiner Bischöfe sich
steigerten, so wuchs die Rivalität der Bischöfe a^oii Konstantinopel.
Ahnungslos hatte der Kaiser auch hierdurch der Kirche das
Gift der Herrschsucht eingegossen, den Grundstein zum Papsttum

gelegt — die innere Wahrheit, die sich hinter der
Konstantinischen Schenkungsurkunde verbirgt — und damit der
Zerreissung der Kirche in die beiden Hälften vorgearbeitet.

Trotz der grossen Umwälzung, die sich auf diese Weise
in dem römischen Reich vollzogen, war der antike Geist noch
lange nicht erloschen. Mochte die äussere Gestaltung des Lebens,
mochten die öffentlichen Einrichtungen andere geworden sein,
das den ganzen Körper der kultivierten Welt durchdringende
Lebensprinzip hellenischer Weisheit und römischer Überlieferung
wirkte im Stillen noch immer fort. Unter dem Neffen
Konstantins, dem Kaiser Julian (f 363), der streng christlich
erzogen war, aber an der hohen Schule A'on Athen sich mit
Begeisterung für den Hellenismus erfüllt, erzeugte jenes Prinzip
noch eine kurze, verkrüppelte Nachblute, um dann in den
christlichen Schulen mit der neuen Lehre sich zu vermählen
und in anderer Form die kommenden Jahrhunderte zu
beherrschen bis auf den heutigen Tag. Und leben nicht auch
römische Überlieferungen in der Form des Papsttums fort, wer
Aveiss, bis zu welchem Ende? Die seltsamste Vermischung von
Christlichem mit Heidnischem hat in jener Übergangszeit
stattgefunden. Wie aus einem neuerdings veröffentlichten Briefe
Julians erhellt, erklärte ihm der Bischof Pegasius von Ilion, im
Stillen bete er zu Helios und sei nur Bischof geworden, um die
Tempel und Götterbilder zu schützen. Julian A*eiiieh ihm nach
Besteigung des Thrones ein heidnisches Priesteramt. Der
Bischof Heliodor Aron Tricca in Thessalien schrieb Romane und
soll deshalb \"on einer Synode zur Abdankung gezwungen
worden sein. Der berühmteste Schüler der von den Christen
gemarterten neuplatonischen Philosophin Hypatia zu Alexandrien,

Synesius ATon Cyrene bestieg 410 den bischöflichen Stuhl
A'on Ptolemais, nachdem er sich vorbehalten, seine Ehe
fortzusetzen, seinem Jagdvergnügen nicht zu entsagen, und nur



— 259 —

dem Volke gegenüber sich an die christliche Lehre zu binden,
aber als Philosoph im stillen seine neuplatonischen Ideen
festhalten zu diuien. Im Gegensatz zu solchen Bischöfen Avaren

es die grossen Verteidiger der Orthodoxie, Athanasius, die beiden
Gregore, Basilius u. s. w., welche von klassischer Bildung
durchtränkt, zum Teil persönlich aus den Schulen von Athen oder
Alexandrien hervorgegangen, platonische Lehren mit dem
Inhalt der Bibel Arerbanden, ohne denselben zu A7erletzen. Sie
wurden in der Kirche als die Meister der Theologie gefeiert,
welche die griechische Weltweisheit in den Dienst der
Offenbarung stellten.

Nirgendwo aber stiessen die Gegensätze schärfer aufeinander
als in Rom, „der Versammlung des Erdkreises", Avie man das
machtvolle Centrum der damaligen Kulturwelt nannte. Dort
residierte der nach der Übersiedelung des Kaisers bald zum
angesehensten Einwohner emporsteigende erste der Bischöfe. Aber
die Stadt regierte der Senat, der, Namen der berühmtesten
römischen Geschlechter aufweisend, mit Fanatismus die
heidnischen Überlieferungen aufrecht hielt. Unter das Unvermeid-
liche sich beugend, trachtete er aber doch stets, eine gewisse
Mitwirkung bei den Vorkommnissen in der römischen Kirche
sich zu sichern, bis er selbst nicht mehr umhin konnte, sich
zum Christentum zu bekennen, und nun um so mehr mit dem
römischen Klerus die Kirche zu regieren sich berufen fühlte.
Aber wir brauchen nicht bis in so späte Zeit hinabzusteigen,
um uns von der Verweltlichung der römischen Kirche zu
überzeugen. Schon Ende des 4. Jahrhunderts, als zum erstenmal
zwischen ZAvei Rivalen um den heiligen Stuhl (Damasus und
Ursinus) in Strassen und Kirchen blutig gekämpft wurde,
äusserte sich der unparteiische heidnische Zeitgenosse Ammianus
Marcellinus (XXVII, 3): „Ich leugne nicht, dass die, welche
danach trachteten, mit Anstrengung aller Kräfte danach ringen
mussten, weil, wenn sie das Gewünschte erlangten, sie sicher
sein konnten, durch die Geschenke der Matronen bereichert
zu werden, auf Wagen einherzufahren in glänzenden Gewändern,

üppige Mahlzeiten zu halten, welche selbst die der Fürsten
übertreffen. Sie konnten in Wahrheit glücklich sein, wenn sie,
die Grösse der Stadt verachtend, nach dem Beispiele mancher
Provinzialbischöfe lebten, welche die Genügsamkeit im Essen
und Trinken, die Einfachheit der Kleidung und die zur Erde ge-



— 260 —

senkten Augen der ewigen Gottheit und ihren wahren
Verehrern als rein und keusch empfehlen." Was hätte der fromme
Heide, der diese ersten blutigen Anfänge des Papsttums sah,
— sie erinnern lebhaft an das alte Dichterwort über Romulus

und Remus: Fraterno primi maduerunt sanguine muri —
wohl zu den noch zu schildernden heidnischen Zuständen des
10. und 15. Jahrhunderts gesagt! Kein Wunder, class nach
dem Berichte des heiligen Hieronymus der vornehme Römer
Prätextatus oft scherzend zu dem Bischöfe Damasus sagte, wenn
man ihn zum römischen Bischöfe machen Avolle, werde er
sofort Christ Averden. Hieronymus, der damals längere Zeit bei
Damasus weilte, bis sein übergrosser Eifer für das asketische
und klösterliche Leben vornehmer Damen ihn von Rom
vertrieb, hat Aviederholt in drastischer Weise die dortigen
Zustände beschrieben. Die grosse Weltstadt ist ihm immer noch
das Babylon der Apokalypse mit dem Hof und dem Hoflager,
den Dirnen, den Schauspielern, den Possenreissern und allem
Verderben (Ep. 58, 4). Aber er sieht doch allmählich das Heidentum

weichen. „Selbst in der Stadt Rom, schreibt er (Ep. 107, 2),
ist das Heidentum vereinsamt. Die einstigen Götter der Völker
sitzen mit den Eulen und Uhus nur noch auf den höchsten
Spitzen." Und widerum (Ep. 66, 4): „Zu unsern Zeiten besitzt
Rom, was die Welt vorhin nicht kannte. Früher gab es nur
wenige gelehrte, mächtige, vornehme Christen, jetzt viele
gelehrte, mächtige, vornehme Mönche." Doch mit dem heidnischen
Kultus sieht Hieronymus das heidnische Leben nicht schwinden.
Täglich, sagt er (Ep. 22), kämen christliche Jungfrauen zu Fall
und vergingen sich Witwen, und dazu wendeten sie oft ATer-

brecherische Mittel an, der Leibesfrucht sich zu entledigen.
Häufig seien sie berauscht und machten dann darüber
sakrilegische Witze, Avie : sie dürften sich doch nicht des Blutes
Christi (d. i. des Weines) enthalten. Begegneten sie einer blass
und niedergeschlagen aussehenden Jungfrau, so schimpften sie

dieselbe Manichäerin, Aveil sie Fasten als Ketzerei betrachteten.
Durch ATerlockende Gewandung, aufgelöste Flechten, lüsterne
Blicke, koketteii Gang zögen sie Scharen ATon Stutzern hinter
sich her. Die Pest der „Geliebten" sei in die Kirche eingeführt,

indem sie, dem Namen nach Jungfrauen, unter dem Vor-
wande geistlichen Trostes, mit Klerikern ein vollständiges
Zusammenleben führten bis zur Gemeinschaft des Bettes, und dann



— 261 —

\Ton böswilligem Misstrauen redeten, Avenu man sie \Terbotenen
fleischlichen Umganges beschuldige. Witwen betrügen sich nicht,
als ob sie einen Mann ATerloren hätten, sondern als ob sie einen
suchten. Wohlgenährt Hessen sie sich in Sänften umhertragen,
von Eunuchen umgeben. Ihre Häuser und Gastmähler seien

von zahlreichen Schmeichlern besucht. Selbst Geistliche fänden
sich dort ein, welche solchen Matronen das Haupt küssten, und
dann in ihre, wie zum Segnen ausgestreckte Hand Belohnungen
für den Kuss empfingen. Auf diese Weise würden sie hochmütig-
gemacht, weil die Priester sich unter ihren Schutz begäben. Und
nach zweideutigem Mahle träumten die A*orgeblichen „Nonnen"
von ihren „Aposteln". Es gebe scheinheilige Jungfrauen, welche,
um für strenge Fasterinnen gehalten zu Averden, seufzten,
sobald sie jemand bemerkten, die Augen zur Erde senkten und
das Gesicht verhüllten, dass kaum noch ein Auge freibleibe
zum Sehen. Mit Bussgewändern seien sie bekleidet und schmutzig
an Händen und Füssen. So trügen sie alle Merkmale des
Fastens zur Schau ; der Magen allein — brodle über von Speisen.
Andere schämten sich ihres Geschlechtes, trügen Männerkleider,
abgeschnittene Haare und schauten schamlos mit ihren Eunuchengesichtern

in die Welt. Wieder andere kleideten sich, um als
Kinder zu erscheinen, in härene Gewänder und kunstreiche
Kapuzen, und sähen aus Avie Eulen und Uhus. Männer belüden
sich mit Ketten, hätten lange Haare wie Weiber, Barte Avie

Böcke, schwarze Mäntel und nackte Füsse. So schlichen sie
in vornehme Häuser ein und bethörten namentlich die Frauen
durch ihre vorgebüchen Busswerke, ermöglichten sich aber
durch heimliches Essen bei Nacht tagelanges Fasten. Selbst
Kandidaten des Priesterstandes und Diakonates erstrebten diese
Würden bloss, um die Frauen mit grösserer Freiheit sehen zu
können. Sie ATerwendeten die höchste Sorgfalt auf ihre Kleidung,
dufteten stets nach wohlriechendem Öle, sorgten, dass die Haut
an ihren Füssen glatt und gespannt sei bei jeder BeAvegung.
Sie Hessen sich die Haare brennen und steckten ihre Finger
vToll Ringe. Um sich auf den Strassen nicht zu beschmutzen,
hüpften sie auf den Zehen einher. Man sollte sie eher für
Bräutigame als für Geistliche halten. Ihr Sinn sei lediglich
darauf gerichtet, die Namen, Häuser und GeAvohnheiten der
Matronen zu kennen. Ein solcher Geistlicher führe folgendes
Leben: mit Sonnenaufgang erhebt er sich vom Lager, entwirft



— 262 —

sich einen Plan für seine Besuche und beginnt dann sofort mit
diesem TageAverke, beinahe bis zum Gemach der noch Schlafenden

A7ordringend. Sieht er ein Kissen, Tuch oder Hausgerät,
das ihm gefällt, so preist er es, bis er es hat, er erpresst es

mehr, als er es erbettelt. Denn keine avüI diesen Stadtkurier
verletzen. Keuschheit und Fasten sind ihm verhasst. Er freut
sich über prächtige Mahlzeiten mit gemästeten Kapaunen. Er
hat einen sehr losen Mund, um jeden Klatsch bekümmert er
sich. Mit der in prunksüchtiger Weise in diesen Kreisen
geübten Freigebigkeit, bemerkt Hieronymus, verbinde sich häufig
Geiz. Kürzlich habe er in St. Peter eine sehr vornehme Frau
unter Vortritt A'on Eunuchen Almosen austeilen sehen. Ein
altes, in Lumpen gehülltes Weib habe sich zum zweitenmale
in die Reihe gedrängt. Da habe sie Aron jener frommen Dame
statt eines zweiten Geldstückes einen Faustschlag empfangen,
dass ihr das Blut heruntergeflossen. Ähnliche Klagen führt ein
römischer Schriftsteller, der sog. Ambrosiaster, über den Hochmut

der Diakonen Avie über die Gefallsucht und Geschwätzigkeit
der „gottgeAveihten Jungfrauen". Anderseits schildert nun

AAieder Hieronymus, im Gegensatz zu den Zuständen mancher
durch fanatische Streitsucht zerrissenen Kirchen im Orient, den
starken und frommen Kirchenbesuch in Rom, und im Gegensatz

zu den Feinden des Mönchtums, die ihn aus der Stadt \Ter-

trieben, die asketische Hingebung seiner hocharistokratischen
Freundinnen und deren Kreise.

Ähnliche Schilderungen des Sittenverderbnisses finden Avir
bei fast allen Vätern, Avelche Predigten hinterhessen. So klagt
Augustinus, dass selbst in Rom im Anschluss an heidnische
Gebräuche auf den Gräbern geschmaust Averde, dass Adele sich
zur Feier des Osterfestes und der Martyrerfeste betränken,
dass der Gottesdienst schlecht besucht werde u. s. w. (Nov.
Patr. Bibl. I, 171 ff.). Als er einst an einem heidnischen Festtage

die Kirche leer fand, weil seine Gemeinde sich an den
Vergnügungen der heidnischen Bevölkerung beteiligte, und er
dann die Gläubigen zur Rechenschaft zog, erhielt er die naive
Antwort: sie seien Christen um des jenseitigen Lebens willen,
aber Heiden in den Freuden dieser Welt (Enarr. in ps. XXVI, 19).
Ende des 5. Jahrhunderts findet Salvian in Gallien die Menschheit

so A'erdorben, dass er nur noch ihren Untergang erwartet.
Was ist fast die ganze Christenheit anders, ruft er aus (De
gubernat. IH, 9), als eine Kloake atoii Lastern!



— 263 —

Im Orient ging der Hof von Konstantinopel mit dem schlechtesten

Beispiel A'oran. Wie der dortige Patriarch, der heilige
Chrysostomus, durch seine öffentlichen Rügen dieses Treibens
sich selbst den Untergang bereitete, ist bekannt. Eine drastische,
detaillierte Beschreibung der Zustände Ende des 6. Jahrhunderts
besitzen wir noch A'on Anastasius vom Sinai (Orat. de synaxi) :

Ganze Tage bringen wir in den Theatern zu und A'ernach-

lässigen die nötigsten Dinge. Aber in der Kirche Avollen wir
nicht einmal eine Stunde dem Gebet oder der Lesung widmen
und bei Gott verweilen, sondern so bald als möglich suchen
wir von der Kirche loszukommen wie A'on einem brennenden
Scheiterhaufen, und wenn eine längere Perikope des Evangeliums

verlesen wird, werden wir ärgerlich, und wenn der
Priester etwas langsamer betet, werden wir traurig und
langweilen wir uns, und Avenn der, Avelcher das unblutige Opfer
darbringt, etwas zögert, ekelt es uns an, und suchen Avir so rasch wie
möglich aus der Kirche wegzukommen. Die einen sind weniger
besorgt, mit welcher Reinheit und Busse sie zum hl. Tisch
gehen, als mit welchen Kleidern sie sich schmücken sollen.
Die andern verschmähen es, bis zum Ende zu bleiben und
erkundigen sich. Avie weit die Messe vorgeschritten, und ob

der Zeitpunkt der Kommunion schon da sei. Dann kommen
sie wie Hunde hereingesprungen und, das geheimnisvolle Brot
schnappend, laufen sie Avieder hinaus. Andere bringen die
Zeit mit Plaudern zu. Wieder andere belasten sich sogar mit
Sünden, indem sie die schönen Formen der Frauen betrachten
und die Kirche durch ihre zügellosen Begierden in ein Bordell
verwandeln. Auch werden Geschäfte verhandelt und die Kirche
zu einem Kaufhause gemacht. So der fromme Mönch vom
Sinai.

Das Mönchtum war freilich auch keine gesunde, sondern eine
höchst einseitige und exaltierte Ausbildung christlicher Ideen.
Wenn Christus von denen redet, die sich beschneiden um des

Himmelreichs willen, wenn er auffordert, auf alles Irdische zu
verzichten und ihm zu folgen, so sprach sich hierin der schroffste
Gegensatz zu der heidnischen Auffassung des Lebens aus.
Derselbe wurde in dem richtigen Masse den Christen schon
nahegebracht, da sie Aron allen Seiten und mit allen Mitteln
befeindet, jeden Augenblick auf Leiden und Tod gefasst sein
mussten. So lernten sie es von selbst, was es hiess, um Christi



— 264 —

willen allem, selbst dem Leben zu entsagen. Christiani, so
definiert darum Tertullian, hominum genus morti expeditum.
Als die Annahme der christlichen Religion Modesache Avurde,
und die Auffassung des irdischen Lebens unter dem Gesichtspunkt

der Busse und des blossen Schattenbildes jenseitiger
Verklärung zurücktrat, entwickelte sich in ernstern Kreisen natur-
gemäss das freiwillige Asketentum, durch welches man den
Ausfall irdischer Trübsale zu ersetzen dachte. Der Widerspruch
zu der nur auf Genuss und Besitz gerichteten heidnischen Welt
erhielt auf diese Weise eine andere, selbstgewählte, aber darum
auch unnatürliche Form. Wie wir schon aus Cyprian und
\ielen Synodalbeschlüssen wissen, rief das atoii der
Volksanschauung den Geistlichen aufgedrängte Asketentum, welches
sich besonders durch den Cölibat charakterisierte, grosse moralische

Missstände bereits im 3. Jahrhundert herATor. Wie in
dem folgenden Jahrhundert schon die römischen Bischöfe die
geschlechtlichen Verhältnisse halbmanichäisch auffassten und
bei Erwähnung der Ehe A'on „Befleckung" redeten, haben wir
noch in dem letzten Hefte dieser Zeitschrift dargestellt. Diese
Auffassung Avurde nun besonders durch das Mönchtum gefördert.

Die Idee der christlichen Weltflucht Avurde karikiert,
indem die Asketen in die syrische und ägyptische Wüste flohen,
zum Teil hierzu auch durch die unerträglichen socialen
Zustände getrieben, AAie sie sich in dem christlich-römischen Reiche
immer drohender gestalteten. Um nicht ganz zu A-envildern,
sahen sich die Eremiten genötigt, allmählich bei einander zu
Avohnen und Klöster zu bilden, trieben aber auch in dieser
Gestalt die Weltverachtung bis zu geistiger und körperlicher
Verkommenheit. Mangel an aller Kultur sahen sie für die höchste
Tugend an, und in dem Kampfe gegen das sterbende Heidentum

sowohl als in den kirchlichen Streitigkeiten bildeten sie

die ungebildete Masse, deren rohe Gewaltthätigkeiten auch die
hochgestelltesten Kirchenlehrer zu fürchten hatten. Selbst
Männer wie Hieronymus, Gregor von Nazianz und andere preisen
den leiblichen Schmutz der Eremiten und Mönche als deren
höchsten geistigen Schmuck. Dem hl. Hilarion wird nachgerühmt,

dass er den Sack, in dem er Tag und Nacht
verbrachte, nie in seinem Leben Avechselte. Mit dem heidnischen
Cynismus des Diogenes in der Tonne oder der bettelnden
Derwische oder Buddhisten stimmte dieses „Christentum" in seinen



— 265 —

praktischen Forderungen A'ollkommen übereilt. Desgleichen
natürlich auch in den psychischen Resultaten. Keine
Mahnungen finden sich häufiger in den Mönchsregeln und in den an
Mönche gerichteten Reden, als die Warnung Aror der cixrdâ{«,

acedia, d. h. dem geistigen und moralischen Stumpfsinne, der
dieser Lebensweise notwendig entspringen musste. Das Neiwen-
system wurde zerrüttet, Lebensüberdruss und Schwachsinn
traten an die Stelle sittlicher Kraft und Thätigkeit. Die
Biographen der sog. Wüstenäter bis zu Athanasius hinauf, wenn
er der Biograph des hl. Antonius ist, besonders aber der im
Orient hochgepriesene hl. Nilus (um 390), wissen von den
abenteuerlichsten geschlechtlichen Versuchungen ihrer Helden durch
Dämonen zu erzählen, Avelche natürlich nichts anderes waren,
als Ausgeburten krankhaft gereizter Phantasie. Aber gerade
das Exaltierteste scheint den grössten Beifall, und nicht bloss
bei der Menge gefunden zu haben. Der grösste Heilige seiner
Zeit war im Orient der berühmte Säulensteher Symeon, dessen

Biograph erzählt : Er Avand sich ein Seil um den Leib, Avelches
bis auf die Knochen schnitt und Wunden erzeugte, welche
bald von Würmern wimmelten. Der Satan schlug ihn mit einer
grossen Wunde am Schenkel, aus der die Würmer herabfielen :

er liess sie aufheben und setzte sie wieder an ihre Stelle mit
den Worten Jobs: esset, was euch der Herr gegeben hat
(cap. 3, 7). Und zu diesem Heiligen pilgerten Fürsten und
Bischöfe ; selbst Theodosius der Grosse brachte ihm seine

Huldigungen dar und bat ihn um Fürsprache, dass seine
Unionsversuche mit Antiochien Avegen des Utoróxo; (431) mit
Erfolggekrönt Averden möchten.

Aber auch abgesehen A*on solchen krankhaften AusAvüchsen
finden Avir in dem Mönchtum der alten Kirche die übertriebenste
Askese. Ein so heiworragender Mann. wie der hl. Basilius,
nach dem sich noch die heutigen Mönche des Orients benennen,
folgert in mechanischer Weise aus Luk. VI, 25, das Lachen
sei dem Christen durchaus A'erboten (Reg. breA*. n. 31). Dem
entsprechen denn auch seine sonstigen moralischen Forderungen.
In der richtigen Erkenntnis, dass es nur Eine christliche Sittenlehre

geben könne für die Mönche Avie für die Eheleute, weiss
er sich hinsichtlich der Ehe nur mit der gewöhnlichen halb-
manichäischen Auffassung der Väter zu helfen, dass dieselbe
eigentlich sündhaft sei. Er meint, für ihre Unenthaltsamkeit

Revne int,-rn. da Théologie, Heft IS, 18M7. 18



— 266 —

und Begierde nach dem Weibe, welche das EvangeHum
verbiete, Averde den Eheleuten Verzeihung zu teil (De renunt.
ssec. n. 2). Im Occidente, avo man anfangs che Mönche wegen
ihres rohen Auftretens verabscheute, hatte die Regel des hl. Benedikt

ihnen Eingang und Ruf ATerschafft, und indem sie das
mönchische Leben den Bedürfnissen des Abendlandes
anzupassen suchte, die grosse Wirksamkeit des Benediktinerordens
in späterer Zeit vorbereitet. Aber wer wissen will, welche
übertriebene Askese in den Anfängen auch dieses Ordens
herrschte, kann sich an der Nonnenregel des Erzbischofs Leander
A'on Sevilla, des Freundes Gregors des Grossen, davon
hinreichend überzeugen. Man vermochte sich von der auf nicht-
christlichem Boden erwachsenen Idee nicht zu befreien, dass
die Schwächung des Körpers zur Stärkung des Geistes diene.
Nur selten und aus besondern Anlässen kommt in damaliger
Zeit die natürliche Anschauung zu Tage, wie bei dem Benedikt

des Orientes, dem hl. Basilius, der Ep. 189, 1 an einen
Arzt Eusthatius schreibt, die ärztliche Wissenschaft sei unter
den menschlichen die höchste, da das Leben ohne Gesundheit
ein Übel sei: „eine Führerin der Gesundheit ist eure Kunst."
Wie zur Korrektur seiner übertriebenen asketischen Lehren aber
scheint ihm noch im 4. Jahrhundert die Schrift de virginitate
unterschoben worden zu sein, welche (c. 3 f.) eine ausführliche
und schöne Darstellung des Verhältnisses der beiden Geschlechter
zu einander enthält. Und auffaUenderweise ordnete auch Pa-
chomius, einer der Gründer des Mönchtums (Reg. 29), an, wenn
Besuch an der Pforte sich einfinde, solle er anständig
aufgenommen, besonders Frauen mit grösserer Ehrerbietung und
Aufmerksamkeit behandelt werden (precipue feminas majori
honore et diligentia curabunt). Ganz prinzipiell aber infolge
seiner hellenischen Bildung lehrt Isidor A*on Pelusium (Ep. III,
320), das iir^ir uyuv (nicht zu Aiel) gelte A-on der Frömmigkeit
so gut, wie die Philosophen es A*on der Tugend lehrten ; denn
sie halte die Mitte zwischen der Gottlosigkeit und dem
Aberglauben, indem sie beide A'on sich Aveise.

Neben der halbmanichäischen Auffassung der Sinnlichkeit,
welche in einer Übertreibung des neutestamentlichen Dualismus
bestand, Avar der zweite Hauptgrundsatz des Mönchtums die
Armut. Dieser lässt sich Aiel leichter auf neutestamentliche
Aussprüche zurückführen, als die Lehre A'on der Ehe als einer



— 267 —

Befleckung. Schien doch ursprünglich Armut und Christentum
unzertrennlich miteinander verbunden zu sein, und Christus
prinzipiell zu lehren, dass das Himmelreich nur für die Armen
sei. Wenn der Apostel Paulus schreibt, wer reich werden
wolle, falle in die Schlingen des Satans, so Avar das derselbe
Gedanke, den ein Kommentator des 4. Jahrhunderts zu Is. II, 8

in die Worte kleidet: Die Armut ist die Erzieherin zur
Frömmigkeit, der Reichtum aber der Antrieb zum Übermut. Als
darum in der konstantmischen Zeit Adele Reiche und Vornehme
Modechristen wurden, flüchtete sich das Evangelium der Armut
in die Wüste. Und unbefangenei'Aveise muss man eingestehen,
dass hier, abgesehen A*on den krankhaften Auswüchsen, sich
viel mehr atoii dem ursprünglichen christlichen Geiste versam-
melte, als in den glänzenden Weltstädten Rom, Konstantinopel,
Alexandrien, Antiochien, den hohen Schulen des Hochmutes
und des Luxus auch in den kirchlichen Kreisen. Dass es aber
eine doppelte christliche Moral nicht gebe, fand sich auch eine
Synode A'on Aachen (816) veranlasst einzuschärfen. Die
Aussprüche der hl. Schrift, lehrt sie, welche ein strenges Leben
vorschrieben, bezögen sich nicht bloss auf Geistliche und Mönche,
wie viele meinten, sondern auf alle Christen. So sehr aber war
die Verachtung der irdischen Güter mit der Lehre der christlichen

Religion verwachsen, dass ungeachtet des „Giftes, welches
Konstantin der Kirche eingegossen", die Väter fortfuhren, an
die Verderblichkeit der irdischen Güter zu erinnern bis zur
teilweisen Bestreitung des Eigentums. Der starre Eigentumsbegriff

des römischen Rechtes, dass der Eigentümer über das

Seinige zu verfügen habe Avie der Jupiter Optimus Maximus,
wurde als heidnisch und durchaus unchristlich venvorfen. Der
Christ wurde nicht als wirklicher Eigentümer, sondern nur
als Verwalter seines Besitzes betrachtet, atoii dem alles, was
er nicht zu seiner Notdurft gebrauche, den Armen gehöre. Man
ging dabei A*on der Beantwortung der Frage aus, wie denn
ein Mensch zu einem Sondereigentum gelange, da alle, nackt
geboren, mit dem gleichen Rechte in der Welt erschienen.
Zunächst leitete man die Verschiedenheit ATon der Sünde her, die
den gemeinsamen Besitz gestört habe. Die Natur, äussert
Ambrosius, hat Gleichheit eingeführt; das Privateigentum beruht
auf widerrechtlicher Besitzergreifung. Alles Eigentum, meint
ebenfalls Hieronymus, rührt von Diebstahl her, wenigstens mittel-



— 26S —

bar, indem der jetzige Besitzer es atoii seinen Vorfahren
geerbt, die es sich unberechtigterweise angeeignet. Chrysostomus

glaubt, die beste Einrichtung würde der Kommunismus sein;
derselbe werde aber einigermassen ersetzt durch Mitteilung
des Überflusses an die Armen. Von diesem Standpunkt aus
nimmt er wie Basilius und andere Väter keinen Anstand, die

Reichen, die nicht so handelten, Diebe und Räuber zu schelten,
und den Armen in diesem Sinne das Recht auf Almosen
zuzusprechen. So wenig die Väter beabsichtigten, durch diese gegen
die antik-römische Denkweise gerichteten christlichen Lehren
eine socialistische Empörung zu bewirken, so wenig kann mar.
sich verhehlen, dass solche unreife, die Bedeutung des Kapitals
und der Arbeit A'erkennencle Doktrin die Unzufriedenheit, Trägheit,

Revolutionssucht der damals sehr zahlreichen Besitzlosen
nährte. Ein Gegengewicht bot die alte Kirche durch die reichen
Almosen, welche sie auf diese Weise veranlasste und durch
die Wohlthätigkeitsanstalten, welche sie ins Leben rief. Dieses

Gegengewicht war um so stärker, als solche Einrichtungen
nicht bloss auf dem humanitären Boden der christlichen Bruderliebe

wurzelten, sondern auch von dem religiösen Motiv der
Erlangung des Sündennachlasses und der ewigen Seligkeit
getragen wurden. Das waren wieder tiefgreifende, dem Heidentum

fremde Kulturelemente, welche die alte Welt mit neuem
Geist erfüllten.

Von der alten Welt war nämlich noch Aieles vorhanden.
Wir meinen nicht bloss ausserhalb der Kirche, besonders im
Abendlande, trotz des Druckes, selbst der Gewalttätigkeiten der
„christlichen" Herrscher. Auch in der Kirche machte sich die
antike Kultur, und sogar verwerfliche Denk- und Handlungsweise

geltend. Wie die Väter sich der griechischen Philosophie
zur Ausbildung der kirchlichen Lehre bedienten, wurde bereits
erwähnt. Bedenklicher erschien in der konstantinischen Zeit
ihre Nachgiebigkeit gegen das Gewaltverfahren der Kaiser mit
Ungläubigen und Häretikern. Bis dahin hatte man
übereinstimmend an dem Grundsatz Christi und der Apostel
festgehalten, dass Irrende zu belehren, aber nicht durch äussere
Gewalt zu „bekehren" seien. Als Konstantin anfing,
moralischen Druck auszuüben und seine Nachfolger sogar zu
Gewaltmitteln griffen gegen Heiden, Juden und diejenigen Christen,
Avelche sie für Häretiker hielten, Hessen sich leider auch die



— 269 —

meisten Bischöfe und Kirchenlehrer zur Billigung dieses un
christlichen Verfahrens verleiten. Der grosse Augustin, der
früher die christliche Lehre von der Verwerflichkeit äusserer
Gewalt in Sachen der Religion vertreten, wurde durch deren
Erfolglosigkeit in dem afrikanischen Donatistenstreit, der freilich

auch zu einem socialen Kampfe ausartete, bewogen, die
weltliche Gewalt gegen die Donatisten aufzurufen. Edel und
milde handelte er dagegen, da er eine eherne Statue des
Herkules, welche die Christen zerschlagen, umgiessen und den
Heiden zurückgeben liess. Fanatischer trat in einer ähnlichen
Sache sein Lehrer Ambrosius auf. Als Theodosius der Grosse
den Christen befahl, eine Synagoge, Avelche sie niedergebrannt,
wieder aufzubauen, schrieb der Bischof A*on Mailand heftig an
ihn, eine Stätte des Unglaubens dürfe nicht mit christlichem
Gelde errichtet werden, wichtiger als die Rechtsfrage sei das
Interesse der Religion. Die Dinge standen bereits so, dass der
mächtige Kaiser sich genötigt sah, auf diese Erklärung des

frühern Statthalters von Ligurien hin, seinen Befehl zurückzuziehen.

Die Bischöfe wussten in solchen Augenblicken, bethört
vom Umschwünge der Zeiten, auch nicht mehr, „Avess Geistes
Kinder sie waren". Nicht bloss rohe Mönche und der Pöbel der
grossen Städte sind es gewesen, welche die prachtvollsten
Kunstwerke des Altertums, auch Bibliotheken mit ihren Litte-
raturschätzen A'ernichteten. Als eine der berühmtesten Kulturstätten,

das Serapeion in Alexandrien '391 der ZerstörungsAvut
der Christen anheimfiel, geschah dies nicht ohne MitAvissen des

dortigen machtvollen Patriarchen Theophilus.
Wie tief aber noch antike Überlieferungen in den

Gemütern Avurzelten, sollte sich bald nachher (410) bei der
Vernichtung Roms unter Alarich bewähren. Ergreifend sind die
Klagen des hochasketischen, aber unbewusst noch A'on dem
Erbe der Vorzeit zehrenden Hieronymus über den Fall der
Weltstadt, nicht etwa als Sitz des obersten Bischofs, sondern
als des Centrums der kultivierten Menschheit, „des Hauptes
des Erdkreises". „Die Stimme stockt, ruft er aus, und Seufzer
unterbrechen meine Worte bei dem Diktieren. Genommen wird
die Stadt, welche den ganzen Erdkreis nahm." „Wehe, der
Erdkreis bricht zusammen. Die berühmte Stadt, das Haupt
des römischen Reiches Avard durch Einen Brand vernichtet."
„Wer sollte es glauben, dass das auf Triumphe über den ganzen



— 270 —

Erdkreis gegründete Rom in Trümmer ging? Dass die Mutter
der Völker ihnen auch zum Grabe Avurde?" So hätte auch ein
alter Römer jammern können; nur die Erwähnung der Sünden
und der zerstörten Kirchen verraten den Christen. Da griff
der Afrikaner Augustinus anders zur Feder. Statt zu klagen
über den Fall der Hauptstadt des Reiches, sucht er in seinem

grossartig angelegten Werke De Civitate Dei zu beweisen,
dass nicht das Verlassen des heidnischen Kultus, Avie die Heiden
den Christen vorwarfen, sondern die Lasterhaftigkeit des alten
„Babylon" dessen Untergang verschuldet habe. Seit dieser
Katastrophe siechte das weströmische Reich immer mehr dahin,
bis es 70 Jahre später den germanischen Stämmen ganz erlag.
Noch lange erhielten sich in Rom Reste heidnischer Gebräuche,
wie eine Verbeugung vor der Sonne bei dem Eintritt in die
Kirche, welche Leo I. verbietet, und die Feier der Luperealien,
deren Ende des 5. Jahrhunderts Gelasius I. gedenkt ; aber das
alte „Babylon" war die Stadt nun nicht mehr. Allmählich fing
sie an, sich zum päpstlichen Rom zu entwickeln und in
kirchlichem Sinne zum „Haupte des Erdkreises" zu Averden, wie
410 der klagende Hieronymus es noch nicht für möglich
gehalten hätte.

Durch die grössere Gewaltthätigkeit der oströmischen
Herrscher hatte die heidnische Kultur im Orient der christlichen

rascher weichen müssen. Dafür ward aber auch eine
freie Entwicklung letzterer weit stärker gehemmt. In den
endlosen dogmatischen Streitigkeiten wurden die orientalischen
Bischöfe mehr oder weniger gezwungen, dem Willen des jeweiligen

Kaisers zu folgen. Schon Konstantin machte hiermit den

Anfang, da er zehn Jahre nach dem nieänischen Konzil, welches
sich für die Lehre des Athanasius ausgesprochen, auf der
Synode von Tyrus die Bischöfe nötigte, Athanasius fallen zu lassen.
Nicht ohne Grausamkeit verfuhr sein Sohn Konstantius, indem
er ein Symbolum nach dem andern zu Gunsten seines halb-
arianischen Bekenntnisses von den Bischöfen unterschreiben
Hess, und die wenigen hervorragenden Männer, welche standhaft
blieben, mit der Verbannung bestrafte. Die Verhandlungen der
ökumenischen Konzilien Hessen die Kaiser durch ihre Kommissare
leiten, mitunter die Bischöfe durch Soldaten und Polizei bewachen,
und den von ihnen bestätigten Exkommunikationen fügten sie

Absetzung und Exil hinzu. Niemals ging es so gewaltthätig



— 271 —

zu, als 449 auf der sog. Räubersynode Aron Ephesus, welche
Theodosius IL als ökumenisch berufen, und der Papst Leo I.
durch drei Legaten beschickt hatte. Hier wurden viele
Bischöfe durch körperliche Drohungen und Misshandlungen zur
Anerkennung des Eutychianismus gezwungen, Widerstrebende,
wie der Patriarch Fla\ian atoii Konstantinopel selbst
festgenommen und misshandelt. Während damals die ganze Kirche
ungefähr 6000 Bischöfe zählte, w^aren auf diesem „ökumenischen
Konzil" nur gegen 135 anwesend ; ZAvei von diesen Hessen, weil
des Schreibens unkundig, andere für sich unterzeichnen. Einen
erhebenden Eindruck macht es, dass bei diesen Zuständen im
Orient, der sklavischen Gesinnung, Avie dem Mangel an Bildung
Aieler Bischöfe, ein Mann Avie Leo L, genährt noch mit
altrömischer Kultur und frei von dem Druck des hinsiechenden
Aveströmischen Kaisertums jener auch Aron ihm beschickten
„ökumenischen" Synode für ewige Zeiten den Namen „Räubersynode"
gab und dem Kaiser Theodosius ins Angesicht Aviderstand. Die
Autorität des römischen Stuhles auch im Orient konnte dadurch
nur gefördert werden. Um so mehr, als dort die Knechtschaft
des Episkopates ihren Fortgang nahm. Erst nach dem Tode
Theodosius IL schüttelte der Orient das ihm aufgezwungene
Joch der Räubersynode auf dem Konzil von Chalcedon (451)
unter Avesentlicher Mitwirkung des Papstes ab. Kaum Avar aber
der dies veranlassende Kaiser Leo I. gestorben, als Basiliskus
durch 500 Bischöfe das Konzil von Chalcedon wieder
verwerfen liess. Nach dessen Sturze folgten fast ausnahmslos die
orientalischen Bischöfe dem Kaiser Zeno, der 482 durch eine
vermittelnde Formel jenes Konzil in Vergessenheit zu bringen
dachte. Wiederum fügten sich die Bischöfe Avillenlos dem Kaiser
Justinian, als dieser auf dem fünften ökumenischen Konzil den
Streit durch zweideutige Dekrete beizulegen versuchte. Der
beschämende Gegensatz der orientalischen Bischöfe zu dem
römischen fiel nur in dieser traurigen Zeit hinweg, Aveil (wohl
bemerkt, nach der Einverleibung Italiens in das oströmische
Reich) auch der Papst Vigilius wankelmütig und charakterlos
in seinem Verhalten gegen das Kaiserpaar während dieser
Wirren das Abendland in Mitleidenschaft zog, so dass ganze
ProAinzen ihm den Gehorsam kündigten und ihn als Ketzer
verdammten. Wenn dann in dem Streite über die beiden Willen
in Christus im 7. Jahrhundert die Kaiser Heraklius und Kon-



— 272 —

stanz II. Glaubensedikte erHessen, so gab es im Orient nur
Avenige, Avie Sophronius und Maximus, Avelche Widerstand
leisteten, selbst zum Martyrium bereit. Die Masse der Bischöfe,
Geistlichen und Mönche verhielten sich der kaiserlichen Macht
gegenüber passiA' Avie die ganze Herde des in seiner Stupidität

den Kaiser fast anbetenden Volkes. Der Patriarch
Pyrrhus spielte förmlich mit seinem Bekenntnis. In Rom Avider-

rief er seinen Monotheletismus um des Papstes AAillen : nach
seiner Abreise, schon in RaATenna bei dem byzantinischen
Statthalter bekannte er sich wieder zu demselben. Und vergebens
unterschrieb jetzt der Papst die Bannbulle gegen ihn mit einer
in das „Blut Christi" d. h. den konsekrierten Messwein
getauchten Feder. Als der Kaiser Konstantin Pogonatus 680
durch ein ökumenisches Konzil zu Konstantinopel in Verbindung

mit dem Papst Agatho dem Streit durch Widerruf der
frühem kaiserlichen Edikte ein Ende zu machen suchte, lag
der ganze Orient ihm wieder willenlos zu Füssen, bis 711 der
Usurpator Bardanes auf einer neuen Synode \Ton Konstantinopel

den Monotheletismus noch einmal zu kurzen Ehren brachte.
Nach seinem Tode (713) musste alles wieder an die ZAvei Willen
glauben und 715 sanktionierte ein drittes Konzil von Konstantinopel

das ökumenische von 680. Das Schwert in der Hand
machten die byzantinischen Kaiser in dieser schrecklichen Weise
den Grundsatz wahr: Cujus regio, illius et religio. Wie
demoralisierend ein solches Gewaltverfahren in Sachen der Religion
wirken musste, wie stark die Grundlagen des Glaubens dadurch
erschüttert Avurden, vermag das Auge des Historikers nicht zu
sehen. Das Innere der menschlichen Herzen bleibt ihm
verborgen. Nur die Symptome unsichtbarer Vorgänge legen
Schlüsse nahe. Und bald freilich sollten die Symptome schwerer
innerer Erkrankung deutlich genug werden. Noch ehe die

christologischen, drei Jahrhunderte beherrschenden Streitigkeiten

zu Ende waren, überfiel die junge Macht des Islam das

byzantinische Reich, und in der Zeit A'on 633—651 fielen ihm
Syrien, Palästina, Ägypten in die Arme. Man hat sich oft ge-
Avundert, wie rasch und leicht sich diese einst blühenden
Provinzen mit den ältesten christlichen Kirchen ATon den Moslemin
erobern Hessen. Ägyptische Gräber gaben in neuester Zeit
Antwort auf diese berechtigte Frage. In ihnen aufgefundene
Papyrusrollen belehren uns, dass man sich nach Erlösung von



— 273 —

dem unerträglichen byzantinischen Steuerdruck wie von der
Glaubenstyrannei der Kaiser sehnte. Unter der Herrschaft des

Islam Avar man der Toleranz sicher und hatte nicht immer
neue dogmatische Edikte zu befürchten. Wie weit es aber in
den höhern Kreisen gekommen war, entnimmt man aus der
Thatsache, dass in dem 726 beginnenden Bilderstreit, der recht
eigentlich ein Kulturkampf im tiefsten Sinne des Wortes Avar,
ein Streit um den christlichen Glauben selbst nach byzantinischer

Auffassung, man am Hofe sich nicht scheute, im
trunkenen Zustande Kirchenkleider anzulegen und die
kirchlichen Ceremonien zu verspotten.

Mit der Kultur war es allerdings in dieser Zeit sowohl im
Orient wie im Occident übel bestellt. Als der Papst Agatho
seine Legaten 680 zu dem ökumenischen Konzil nach Konstantinopel

schickte, schrieb er dem Kaiser, er möge keine tiefe
Wissenschaft atou ihnen erwarten, weil seine Geistlichen durch
ihre Händearbeit ihr Brot verdienen mussten und darum zu
Studien keine Zeit besässen. Die orientalischen Bischöfe aber
erklärten auf dem 7. ökumenischen Konzil (787; A'on sich selbst,
im Verhältnis zu den Vätern mangle es ihnen an Einsicht und
Vernunft, weil es mit der Welt zu Ende gehe. Allerdings konnte
weder im Abend- noch im Morgenland sich irgend jemand mit
den Vätern der kirchlichen Glanzperiode vergleichen. Statt den
Geist mit den besten Erzeugnissen griechischer Philosophie zu
befruchten, hatte man sich schon längere Zeit die niedern
Elemente des Heidentums, selbst dessen Aberglauben angeeignet
und in christliches Gewand gehüllt. Während der Jahrhunderte
des Überganges beschränkte sich naturgemäss die Vermischung
von Heidnischem und Christlichem nicht auf das äussere
Zusammenleben, sondern heidnische Sitten und Formen drangen
in die Kirche ein, umgestaltet, aber doch auch trübend und
verwirrend. So ging es mit dem Recht, der Kunst, der
gesamten Kultur. Die Gesetzbücher konnten nicht ohne christliche

Veränderungen und Zusätze bleiben ; aber vieles Avurde
doch beibehalten, was mit dem ursprünglichen christlichen
Geiste nicht Arereinbar Avar. Kunstrichtungen mussten fallen,
aber manche heidnische Darstellungen schlichen sich schon
in die Katakomben ein. Der heidnischen Rhetorik entnahm
man Wortschatz und Methode. Gebräuche und Anschauungen
des heidnischen Volkes übertrug man in Kirchen und Grab-



— 274 —

stätten. Heidnische Amulette A7erwandelten sich in christliche ;

Festtage und Bittgänge wurden durch kirchliche verdrängt.
Götzen wurden zu Dämonen gestempelt oder durch Heilige und
Engel ersetzt. Bekannt ist, wie Gregor der Grosse nicht etwa der
Volksseele diesen Umwandlungsprozess überlässt, sondern seinen
Missionaren für Britannien geradezu derartige Anweisungen giebt.
Und Innocenz III. bezeugt (serm. 12 de sanct.) ausdrücklich,
weil die Väter das heidnische Fest nicht hätten ATerdrängen

können, welches mit Lichteranzünden sei gefeiert Avorden zur
Erinnerung an das Aufsuchen der Proserpina durch Ceres,
hätten sie angeordnet, das Fest Maria Reinigung durch Lichter
zu feiern (Maria Lichtmess). Anderseits darf man nicht A*er-

kennen, dass, avo die Einschmuggelung heidnischer Ware unter
christlicher Flagge gar zu sichtbar Avurde, die Kirche ihre
Verbote dagegen erliess. Die Synoden A'on Vannes (465) und
Agcle (506) verboten den Aberglauben, dem selbst ein Augustinus

seinen Tribut entrichtet hatte, einen zuerst in die Augen
fallenden Satz eines hl. Buches als Orakel zu betrachten.
Arabische Synoden untersagten einen übertriebenen Mariendienst,
der an den A'errufenen Astartekultus erinnerte. Auch einzelne
Väter eiferten gegen abergläubische, dem Heidentum entstammende

Lehren. So (gleich den spanischen Synoden zu Toledo 447,
zu Braga xo\\ 563) Prokopius A'on Gaza (in Gen. I, 14) gegen
Astrologie, Johannes von Damaskus (De strygibus) gegen die
Annahme Aron Hexen, die er geradezu häretisch nennt. Namentlich

aber bürgerten sich Adele Vorstellungen und Übungen
heidnischen Totenkultus bei den Christen ein. Mit der Heilighaltung
der Gräber verband man die heidnische Idee, dass hierdurch
auch die Seelenruhe der Verstorbenen garantiert Averde. Wenn
dann AAieder Augustinus (ad Dulcit. I, 2) meinte, die Beerdigung
in der Nähe eines Martyrergrabes nütze dem Verstorbenen
ebenso wie das kirchliche Gebet, so haben sich hierauf das

ganze Mittelalter hindurch Adele Einrichtungen, Avie Pilgerfahrten,
Kirchenstiftungen u. s. w. aufgebaut. Mitunter schlössen sich
schon frühe solche Missbräuche an die mit Heiligen- und
Reliquienverehrung Arerknüpften religiösen Übungen an, dass selbst
so mönchisch gesinnte Männer wie Hieronymus diesen Äusser-
lichkeiten gegenüber an die Avahre, innere Frömmigkeit zu
erinnern für nötig hielten. Und in der That wurde schon damals
die Volksfrömmigkeit, Avie im Heidentum, durch überwuchernde



— 275 —

Sinnlichkeit \Ton der Höhe christlichen Geistes zu Thorheit und
Unwissenheit herabgezogen. Derselbe Chrysostomus, der Pilger
erwähnt, die nach Arabien gingen, den Misthaufen zu küssen,
auf dem Job gesessen, klagt (hom. VIII, 4), dass es Christen
gebe, die nicht einmal etwas ATon der Existenz der Bibel wàissten.

J. Langen in Bonn.

(Schluss in der nächsten Nummer.)


	Zur christlichen Kulturgeschichte

