Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Zur christlichen Kulturgeschichte
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR

CHRISTLICHEN KULTURGESCHICHTE.

I.

Bei der christlichen Kirche haben wir es wie bei ihrem
gottlichen Stifter mit einem géttlichen und einem menschlichen
Elemente zu thun. Das gottliche ist wie das Wesen der Gott-
heit tiberhaupt nur ahnungsvoll zu erfassen. Die menschliche
Seite der Kirche und ihrer Entfaltung in der Geschichte er-
scheint dagegen nicht bloss sichtbar bis zu einem gewissen
Grade, sondern bleibt auch den Gesetzen alles Irdischen unter-
worfen. Kein Auge hat es gesehen, und kein Ohr gehort, was
Gott mit den menschlichen Dingen will. Je mehr jemand ge-
dacht und gelernt hat — das aus den Biichern Gelernte bildet
nur das grobste und niedrigste Material — desto besser ver-
steht er den Ausruf Pauli (Rom. XI, 33): ,0 der Tiefe des
Reichtums der Weisheit und der Erkenntnis Gottes! Wie un-
erforschlich sind seine Gerichte, und wie unaufspilirbar seine
Wege! Denn wer hat die Beschliisse des Herrn erkannt, oder
wer ist sein Ratgeber gewesen?® In die gottlichen Gedanken
bei der Weltregierung und speciell der Leitung der Kirche ein-
zudringen, wire also vergeblich und selbst vermessen. Aber
der geschichtlichen Entwicklung der christlichen Religion, dem
innern Zusammenhang der Ereignisse, die sie betreffen, den
Licht- und Schattenseiten ihrer Gestaltungen, den Foérderungen
und Hindernissen, denen sie auf Erden begegnete, den Ein-
wirkungen, die sie in der Welt ausiibte und cmpfing, allem
diesem kann man nachspiiren, weil es menschlich und irdisch ist.

Die Anfiange der Kirche waren unscheinbar. Was sich
unter dem verachteten Judenvolke in Galilda und in Jerusalem



— 239 —

um das Jahr 30 unserer Ara abspielte, blieb der grossen Welt
unbekannt. Ein kleiner Aufruhr, meist unter der armen, un-
gebildeten Landbevélkerung am See Genesareth, welche mit
ihrer social-politischen Lage unzufrieden, sehnsiichtig auf den
Messias harrte, wurde in weiteren Kreisen nicht beachtet.
Unruhen waren damals in Palidstina sehr gewohnlich. An jedem
Osterfeste pflegte der romische Prokurator von Cisarea zur
jiudischen Hauptstadt zu kommen und die Besatzung der Burg
Antonia zu verdoppeln, weil er bei dem Zusammenstrémen des
Volkes in Jerusalem leicht Aufstinde zu befiirchten hatte. Wie
der grossere, sehr unbestindige Anhang, den Christus fand, so
gehorten auch seine stetigen Nachfolger, die Apostel, dem
niederen, ungebildeten Volke an. Er selbst, der Sohn einer
Werkstitte, war schon bei der Geburt von den Kédmpfen und
Unbilden der Armut umgeben. Dem eigenen Verhiltnis zur
Welt entsprechend, waren seiner Lehre die gewohnlichen Be-
griffe von gering und vornehm, arm und reich, véllig fremd.
Wie er die, welche ihm folgten in der Erfiillung des gottlichen
Willens, fiir seine Mutter, Briider und Schwestern erklirte,
an die Stelle der Blutsverwandtschaft die des Geistes setzte,
so galten ihm bloss die fiir vornehm und reich, welche durch
die unverginglichen Schitze des Geistes sich Plitze im Himmel
sicherten, und derjenige als der grosste, der am meisten diente.
Weil eben die Religion, die er verkiindete und lebendig in sich
selbst zur Darstellung brachte, den scharfsten Gegensatz bildete
zu allem, was in der Welt zu gelten und zu herrschen pflegt,
musste sein Ende ein Ende sein in Schrecken und Schmach.
Doch gerade hierin war auch ihr rascher Fortschritt und ihr
Erfolg begriindet, so weit sie einen solchen in der Welt, die
noch immer .im Argen liegt“, erzielte. Das Erhabene, Unge-
wohnliche, ja absurd Scheinende tibt am meisten auf ausser-
ordentliche, bedeutende Menschen einen Zauber aus, dem sie
sich nicht zu entziehen vermogen.

Auch in der apostolischen Zeit blieb das im Stillen freilich
wachsende Senfkornlein des Evangeliums noch ziemlich un-
beachtet. Nur von den Aposteln Petrus, Johannes und den
beiden Jakoben bringt der erste Teil der Apostelgeschichte
durftige Nachrichten. Von den iibrigen Aposteln aus der Zeit
Christi wissen wir nichts, da wir spitere Legenden nicht in
Betracht ziehen diirfen. Sie scheinen neben den zunichst in



— 240 —

Palistina wirkenden Sendboten allzu wenig Erfolg gehabt zu
haben, als dass geschichtliche Erinnerungen an sie sich hétten
erhalten konnen. Der Mangel natirlicher, gelehrter Bildung
vermochte durch iibernatiirliche Geistesgaben nicht in der Weise
ersetzt zu werden, dass die griechisch-rémische Welt sich bald
von der Gottlichkeit der neuen Religion hitte tiberzeugen lassen.
Das verarmte und verzweifelnde Judenland blieb zuvoérderst der
Schauplatz apostolischer Thiitigkeit. Zumal in Samarien fand
dieselbe einen ergiebigen Boden, weil die Samariter, dem Mono-
theismus ergeben und selbst eine reinere Gottes- und Messias-
lchre pflegend als die Juden, andererseits von deren Christus-
hass frei, zur Annahme des Christentums aufs glinstigste vor-
bereitet waren. Der verzweifelten socialen Lage des Landes
kam die unter den Christen allgemein herrschende Erwartung
des Weltendes, der baldigen Wiederkunft des Messias zum Ge-
richte tiber das stindhafte Heidentum anziehend und trostend
entgegen. Die Armen und Ungebildeten waren es darum be-
sonders, denen ,das Evangelium gepredigt® wurde, wihrend
die Vornehmen unter Verachtung des veralteten Judentums ein
neues Leben romischen Glanzes und hellenischer Bildung er-
hofften.

Ein frisches, fremdartiges Element trat in die Verkiindigung
des Evangeliums mit dem Apostel Paulus ein. Er hatte Christus
im Leben nie gesehen. Auch den Aposteln von Jerusalem war
er unbekannt, sofern sie nicht von dem jungen Pharisier gehort
hatten, der sich von dem Synedrium eine Legitimation hatte
geben lassen, die Christen in Damaskus aufzuspiiren und vor
das judische Gericht zu ziehen. Nach seiner auf gewohnliche
Weise nicht zu erklirenden Bekehrung gesellte er sich eigen-
maéchtig, ohne menschliche Beauftragung, bloss auf seine Visionen
und seine Wirksamkeit sich berufend, erst spidter durch Hand-
auflegung amtlich unter die Apostel aufgenommen, den Ver-
kiindigern des Evangeliums zu. Es dauerte nicht lange, so
durfte er sich rithmen, mehr fiir das Evangelium gearbeitet zu
haben, als die andern Apostel zusammen. In der That: Petrus,
Johannes, Jakobus miihten sich in dem herabgekommenen
Judenlande ab, unter Christen, welche durch Giitergemeinschaft,
durch die von Paulus in der Heidenwelt gesammelten Almosen
unterhalten wurden, und deren Streit um Unterstiitzungen die
Einsetzung des Diakonates herbeifiithrte; die andern Apostel



— DAY

waren verschollen. Aber Paulus zog wie ein Triumphator des
neuen Geistes fast durch das ganze romische Reich, christliche
Gemeinden zu grinden und mit der ,Kraft Gottes“ die ,Weis-
heit dieser Welt“ zu tiberwinden. Freilich gelang es auch ihm
selten, hervorragende Mianner und Frauen, Reiche und Vor-
nehme zu gewinnen. Er selbst bezeugt es, dass nur wenige
aus den sog. bessern und gebildeten Kreisen zu den Glaubigen
zédhlten, und dass das Kreuz den Heiden eine Thorheit sei.
Aber sein ganzes Auftreten, dusserlich zwar unscheinbar, ver-
bunden mit der hinreissenden Beredsamkeit seiner Briefe, musste
auch bei manchem blasierten Kulturmenschen ernste Erwig-
ungen erzeugen. Nur denke man ihn sich nicht als scharfen
Dialektiker, der den griechischen Schulen mit Argumenten und
Syllogismen entgegengetreten wire. Nicht Redekiinste waren
es, auf die er sich stiitzte, sondern ,Beweise des Geistes und
der Kraft“, d. h. Wunder, Visionen und Offenbarungen, die er
mit der Begeisterung eines Gottesgesandten verkiindete. Als
ein Organ der Gottheit wollte er erscheinen, sich selbst seiner
menschlichen Unzulidnglichkeit bewusst. Durchaus mystisch
gestimmt, ein Mann des Glaubens, immerfort lebend im Be-
wusstsein der jenseitigen Welt bis zur Verziickung und koérper-
lichen Ohnmacht, stiftete er keine neue Philosophenschule, son-
dern predigte er eine neue Religion. Neu war diese Religion
insofern, als er dem Grundgedanken von der Erlosung, den
auch die Evangelien enthalten, eine neue theologische Wendung
gab, und deshalb war er berechtigt, von ,seinem Evangelium*
zu sprechen. Das irdische Leben Christi, an dem er selbst
keinen Teil gehabt, ubergeht er mit Stillschweigen. Nur der
Kreuzestod und die Auferstehung als die grossen Erlosungs-
thatsachen, und im Zusammenhang damit die Stiftung der
Eucharistie erregen sein Interesse. Die christliche Theologie
ist es, die er begriindete, weniger nach der metaphysischen als
nach der anthropologischen Seite. Nicht der auf Erden wan-
delnde, Wunder verrichtende, Sittenspriiche und Parabeln vor-
tragende Christus bildet den Mittelpunkt seines Denkens, sondern
der verklirte, ihm in Visionen erscheinende, und, wie er ver-
mutete, bald in Herrlichkeit zum Gerichte herabkommende
Christus.  Sein ,Evangelium“ aber, wie er es am vollstéin-
digsten im Romerbrief entwickelte, bestand in der einfachen
Lehre, dass die ganze Menschheit durch die Siinde Adams der



— 242 —

Verdamnis anheimgefallen sei, und dass es fiir Juden und Heiden
kein anderes Heilmittel gebe, als die vollige Hingabe (miozi)
an den die Erlosung bewirkenden neuen Stammvater unseres
Geschlechtes, dass die Rechtfertigung vor Gott, d. i. die absolute
moralische Tadellosigkeit nicht durch eigenes Thun, auch nicht
etwa durch die dem schwachen Menschen unmogliche Befolgung
des mosaischen Gesetzes, sondern nur durch die um Christi
willen verzeihende, Gerechtigkeit spendende Gnade Gottes zu
erreichen sei.

Mit diesem Prinzip durchbrach Paulus die Schranken des
Judentums, wurde zum Volkerapostel und zum Begriinder der
Juden und Heiden umfassenden einheitlichen Kirche der Welt.
Es muss als eine der grossartigsten Erscheinungen in der Ge-
schichte der Menschheit betrachtet werden, dass die sich so
feindlich gegeniiberstehenden Elemente, Juden und Heiden zu
Einer religitsen Gemeinschaft sich verbinden liessen. Ohne
tiefgreifende Anderung, ohne unerwartete Seclbstiiberwindung
auf beiden Seiten wire dies natiirlich unméglich gewesen. Man
vergegenwartige sich nur den aus dem Alten Testament be-
kannten, durch das Vordringen hellenischer Bildung und der
romischen Macht bis zum Fanatismus gesteigerten Hass der
Juden gegen das Heidentum, das odium generis humani, wie
Tacitus es nennt, und anderseits die tiefe Verachtung, in welcher
sie wegen dieses Hasses, wegen ihrer ganzen Weltanschauung
und ihrer ,aberglaubischen, licherlichen® Ceremonien bei ihren
Zeitgenossen standen. Sofort lisst sich begreifen, dass hier
jede Anndherung unméglich schien. Und zwar lag der tiefste
Grund des gegenseitigen Abscheues gerade auf dem religiosen
Gebiete. Diesen also zu iiberwinden, war die erste Vorbedingung
fur die Stiftung einer universellen Kirche. Dass die Uber-
windung keine augenblickliche und vollkommene sein konnte,
leuchtet ein. Die Apostel von Jerusalem selbst waren auch
nach dem Pfingstfeste noch zu sehr von den Gewohnheiten
ihres Lebens beeinflusst, als dass sie sich in den grossen Ge-
danken des paulinischen ,Evangelinums* hitten finden konnen.
Sie beobachteten immer noch das mosaische Gesetz, sie nahmen
am Opferdienst des jiidischen Tempels teil. Sogar Petrus be-
durfte einer besondern Vision, ehe er es wagte, Heiden in die
christliche Kirche aufzunehmen, und die Verletzung jidischer
Sitte in heidenchristlichem Kreise veranlasste ihn noch spiter



— 243 —

in Antiochien zu einem Verhalten den Judenchristen gegen-
tiber, welches der anwesende Paulus geradezu als einen Abfall
vom ,Evangelium®“ gebrandmarkt hat. Die Judenchristen in
Palistina diirfen wir uns nur als Juden vorstellen, welche an
Christus als den Messias glaubten, der nun bald zum Gerichte
wiederkommen werde, sich taufen liessen, die KEucharistie
empfingen, aber im tibrigen die viiterlichen Uberlieferungen auf-
zugeben nicht gesonnen waren. Den Heiden war die ganze
Religions- und Weltanschauung der Juden nicht bloss fremd,
sondern in tiefster Seele verhasst. Sie fassten das Christentum
als reine Gottes- und Sittenlehre, als Hingabe an Christus
als den Erloser der Menschheit von Siinde und innerem
Elend und trafen &usserlich mit den Judenchristen bloss zu-
sammen in der Annahme der Taufe, dem Empfang der Eucha-
ristie und was sonst das Gemeindeleben ausmachte. Von tief-
gehenden Kiampfen zwischen ihnen und den Judenchristen
legen die neutestamentlichen Schriften, besonders die Apostel-
geschichte und die Briefe an die Romer und die Galater deut-
lich Zeugnis ab. Den Organismus der Offenbarung, den er
selbst in seiner Missionsthitigkeit verwirklichte, hat Paulus
auch in dieser Hinsicht tiefsinnig geschildert. Uberall begann
er mit seiner Predigt in den Synagogen, und dort meist abge-
wiesen, wandte er sich an die Heiden. FEr begriindete dies
Verfahren damit, dass auch die letzte und hochste Offenbarung
in Christus in erster Linie fiir das Volk der Offenbarung, die
Juden bestimmt sei, und dann erst fiir die Heiden. Sinnig ver-
gleicht er beide Teile mit dem zahmen und dem wilden Ol-
baum. Dass ersterer Friichte bringt, ist natiirlich, aber letz-
terer bedarf erst einer Einpfropfung auf jenen, um an seiner
Fruchtbarkeit teil zu nehmen. Das heisst: auf dem Boden des
Alten Testamentes erwéchst das Neue, die Juden brauchen
ihrer frithern Offenbarung nur die letzte in dem Messias er-
schienene hinzuzufligen, und den vorbereitenden alten Bund durch
den vollendenden neuen zu ersetzen, so befinden sie sich im
Besitze des Heiles. Die Heiden dagegen miissen ihr Heidentum
vollig aufgeben, auf den Boden der Offenbarung tbertreten
und so das Judentum in seiner Vollendung sich zu eigen machen.
Den Juden war also die Annahme des Christentums etwas
Normales, den Heiden etwas Unnatiirliches. Angesichts der
Thatsache, dass die Christengemeinden meist sich aus Heiden



= O e

bildeten, giebt Paulus sich grosse Miihe, aus der Offenbarungs-
geschichte zu zeigen, dass oft das Unnatiirliche und Uner-
wartete sich verwirklicht habe, dass so auch jetzt die Heiden-
welt nach dem Ratschlusse Gottes vor dem auserwiihlten Volke
den Vorzug habe bei der Berufung zum Reiche Gottes. Aber
er hegt die feste Uberzeugung, dass spiter auch das Juden-
volk dem Rufe folgen werde, und dann erst das Reich Gottes
in seinem vollen Glanze erscheine.

Mit dieser Theorie begniigte sich aber der gewdhnliche
Judenchrist nicht. Wie er selbst den Alten Bund durch den
Neuen nicht ersetzt, sondern nur erginzt wissen wollte, so
verlangte er auch vom Heiden den volligen Ubertritt zum
Judentum, ehe er denselben als ebenbiirtiges Glied der christ-
lichen Kirche anerkannte. Die Streitfrage tiber diesen Punkt
drohte die Gemeinschaft zu sprengen, und da war es Paulus
wieder, der auf der Versammlung der Apostel zu Jerusalem
sein ,Evangelium“ rettete, mit Hiilfe des Petrus die Frei-
heit der Heidenchristen von dem mosaischen Gesetze zum
Prinzip erhob und nur zugab, dass, um die Judenchristen
zu versbhnen, die Heidenchristen nach den Regeln der judi-
schen Proselyten leben sollten. Diese Auskunft war ausser-
ordentlich weise, weil durch dieselbe der judenchristlichen
Forderung, dass die Heidenchristen zum Judentum ubertreten
miissten, einigermassen Geniige geschah, und anderseits den
Heidenchristen nichts anders abverlangt wurde, als die Beob-
achtung des nattirlichen Sittengesetzes: Enthaltung von Gotzen-
dienst, Unzucht u. s. w. Nur Ein Verbot gehorte nach judi-
scher Auffassung zu jenem aus der vormosaischen, noachischen
Periode stammenden Gesetze, welches eine richtigere Denk-
weise nicht mehr gelten lisst, die Enthaltung vom Essen des
Tierblutes. Dieses war in der Idee begrindet, dass in dem
Blute die Seele sich befinde, welche durch Essen in den Menschen
tibergehe. Mit jenem Verbote zahlte also das Apostelkonzil
einer jidischen Zeitanschauung seinen Tribut, welche spiter
unter verianderten Zeitverhiltnissen der Qccident fallen liess,
wahrend die Orientalen bis heute mechanisch an dem Ver-
bote festhalten. Auf diese Weise blieben, freilich nicht ohne
bestindige Reibungen, Juden- und Heidenchristen verbunden,
bis durch die Zerstorung des Tempels (70) und die vollige Ver-
nichtung Jerusalems und des jiidischen Staates (135) die Frage



o BE =

aus der Geschichte verschwand. Die von ihrer jitidischen Ver-
gangenheit niedergehaltenen Christen schieden in judaisierenden
Sekten aus der allgemeinen Kirche aus, welche in dieser Be-
ziehung nun einen vo6llig einheitlichen Charakter erhielt.
Nennt auch Paulus die édngstlich an den mosaischen Satz-
ungen festhaltenden Judenchristen die ,Schwachen im Glauben“
und rithmt er den naturgeméss dieser Gefahr entriickten Heiden-
christen eine bessere Erkenntnis seines Evangeliums nach, so
warnt er diese doch, sich nicht zu tiberheben. Selbst den ihn
verfolgenden Juden stellt er das Zeugnis aus, dass sie ,Eifer
fiir Gott* beséssen, nur keinen erleuchteten. Und so war es
in der That. Im allgemeinen besassen Juden und Judenchristen
trotz ihrer mangelhaften Einsicht mehr religivsen Sinn als die
frithern Heiden. Von Jugend auf an strenge Gesetzesbeob-
achtung gewoshnt, zehrten die ,Glaubigen“ unter ihnen, welche
die Pharisierpartei bildeten, immer noch an dem frommen
Erbe ihrer Viter. Der Apostel Jakobus, der erste Bischof von
Jerusalem, der Metropole der damaligen Gemeinden, wurde
wegen seiner Askese und Frommigkeit auch von den Juden
wie ein Heiliger verehrt. Den Heiden, an heidnisches Leben
gewohnt, wurde es schwerer, die Sittenstrenge zu befolgen,
welche die christliche Lehre von ihnen verlangte. Aus Siindern,
wie die Juden sie nannten, sollten sie sich in ,Heilige* ver-
wandeln, wie die Apostel die Gldubigen zu nennen liebten.
Hier zeigte es sich deutlich, dass sie auf einen andern, ihnen
nicht naturgemissen Boden zu tuberpflanzen waren, dass sie
Gewohnheiten abzulegen, einen ihnen fremden Sinn sich an-
zueignen, ein neues Leben zu beginnen hatten. Die neutesta-
mentlichen Briefe legen deutliches Zeugnis davon ab, dass die
sersten Christen® noch lange nicht lauter ,Heilige* waren,
sondern oft zu dem schiirfsten Tadel, sogar zu den strengsten
Massregeln Veranlassung boten. Es ist bekannt, wie sogar in
der Muttergemeinde Jerusalem Judenchristen den Apostel Petrus
zu betriigen suchten, wie in dem an Judenchristen gerichteten
Jakobusbrief die Verachtung der Armen den Reichen gegen-
iber geriigt wird, welche gegen die moralische Grundlehre
der christlichen Religion verstiess. Eitelkeit und Ehrgeiz schien
oft unter den Judenchristen die Liebe zu verdringen und Strei-
tigkeiten zu erzeugen. Ganz anders aber noch sah es unter
den Heidenchristen aus. In dem lasterhaften Korinth hielten



— 246 —

sich auch die Christen nicht frei von den groébsten Ausschreit-
ungen. Einen Blutschinder schloss Paulus selbst von der Ge-
meinde aus, er tadelt die Christen, dass sie ihre Streitigkeiten
vor die heidnischen Gerichte brichten, dass sie, die Einheit
verletzend, in Parteien auseinander gingen, und riigt die frevel-
haftesten Missbriauche selbst bei der Feier der Eucharistie. Dic
Armen liessen sie hungern bei den ,Liebesmahlen®, und die Wohl-
habenden tberniahmen sich an Speise und Trank, und feierten
in solchem Zustande den Opfertod Christi. Eine Reihe vou
Verbrechen z#hlt er auf, welche den Ausschluss aus den Ge-
meinden notig machten. Eine allgemeinere Schilderung der
Zustdande in Kleinasien erhalten wir von authentischer Seite in
den berithmten Briefen der Apokalypse. Die Gemeinde von
Ephesus wird (II, 1 ff.) getadelt, dass sie von ihrem frihern,
hochst rihmenswerten Eifer abgewichen sei, und, wenn sic
nicht Busse thue, ihr mit dem Verluste der Erwihlung gedroht.
Den Pergamiten wird der Greuel der Unzucht vorgeworfen,
den sie von ihrer heidnischen Umgebung angenommen, der
Gemeinde von Thyatira, dass sie einer falschen Prophetin nicht
energisch genug widerstehe, welche die Christen zu Unzucht
und Gotzendienst verfithre. In der Gemeinde zu Sardis scheint
die Verfilhrung noch stiarker gewesen zu sein. Lauheit aber
war der Charakter der Gemeinde von Laodicea.

Man sieht, dass die ersten christlichen Gemeinden durch
Stirme und Wogen mit grosser Umsicht hindurchzufiihren
waren, und ihre Kampfe mit dem Geiste dieser Welt nicht ohne
Wunden und Niederlagen verliefen. Aber ausser den sittlichen
Gefahren hatten sie auch solche zu bestehen, welche die Lehre
betrafen. Wie jede Erscheinung in der Geschichte kniipfte
auch das Christentum an Vergangenes und Gegenwiirtiges an.
Zunichst an das Judentum, auf dessen Boden es erwuchs. Aber
dieses sah selbst auf eine lange Entwicklung zuriick. Trotz
seiner grossen Stabilitit war es den Einfliissen von aussen nicht
entzogen geblieben. Agypten, Babylonien, Persien hatten es
mit ihren Elementen befruchtet; besonders aber in den letzten
Jahrhunderten der Hellenismus. Seitdem unter den Ptolomiern
in Agypten das Alte Testament ins Griechische tibersetzt worden,
in Alexandrien eine judisch-griechische Schule blithte, welche
das Judentum mit platonischen und stoischen Liehren durch-
drang, wurde dasselbe befdhigt, einer ungeahnten Geistesent-



e= DAT =

faltung entgegengefiihrt zu werden. Das Neue Testament redet
die Sprache des griechischen Judentums, sein Wortschatz stammt
zum Teil aus der griechischen Ubersetzung des Alten Testa-
mentes. Sein historischer Hintergrund, wesentlich der judische,
zeigt doch auch Elemente hellenischer Denkweise auf, welche
von den Meistern der christlichen Theologie spiiter zu gross-
artigen Systemen verarbeitet werden sollten. Am meisten tritt
in dieser Beziehung die reinere, philosophisch hohere Gottes-
lehre hervor, welche die Anthropomorphismen des hebriischen
Alten Testaments verdrdngte. Dann aber, was womoglich von
noch grosserer Bedeutung war, erhielt in der griechisch-judi-
schen Litteratur die Anthropologie einen weit schirfern und
deutlichern Ausdruck. In den édltern hebriischen Blichern wurde
der Blick des Juden im wesentlichen auf dieses Leben gerichtet.
Die Hinweisungen auf ein Jenseits gingen nicht liber knappe
und allgemeine Andeutungen hinaus, ihnlich denen, welche wir
bei den alten griechischen Dichtern finden. Das Jenseits war
ein Toten- und Schattenreich, das Gute und Bose wurde schon
im Diesseits nach Gerechtigkeit belohnt und bestraft. Ganz
anders wurde es, als pythagoreische und platonische Ideen ins
Judentum eindrangen. Jene allgemeinen Andeutungen nahmen
nun eine klarere Gestalt an; das Toten- und Schattenreich ver-
wandelte sich allméhlich durch konsequenteres Denken in das
Land der Vergeltung. Lohn und Strafe wurde mit Hilfe der
Wahrnehmung, dass im Diesseits eine ausgleichende Gerech-
tigkeit nicht zu finden sei, im Jenseits erwartet. Fremder, hel-
lenischer Elemente bediente sich die Offenbarung, um bei der
weitern geistigen und Kkulturgeschichtlichen Entwicklung des
Volkes dasselbe auf die Annahme und Verwertung des Hochsten
vorzubereiten, was an religiéser Erkenntnis dem sinnlichen
Menschen fassbar ist. Der scharfe Dualismus zwischen Leib
und Geist, wie Pythagoras und Plato ihn aufstellten, fand
wenigstens bei den orthodoxen Juden Eingang, zum Teil selbst
mit der in spiatern christlichen Jahrhunderten verderblich aus-
gebildeten Ubertreibung, dass die Sinnlichkeit bose sei und vom
Geiste, nicht geliautert, sondern moglichst unterdriickt werden
miisse. Im Neuen Testament wird die dualistische Lehre, und
die Idee, dass das diesseitige Leben nur eine Vorbereitung auf
das zuktinftige sei, zur Grundiage der ganzen Weltanschauung
gemacht. Ohne diese Grundlage ist die christliche Religion
undenkbar.



Dieselbe trat also, wie dem verknocherten orthodoxen
Judentum, dem Pharisidismus, so auch dem Unglauben mnit der
Lehre von der Verantwortung im Jenseits entgegen. Dadurch
aber nahm sie den Kampf auf gegen die heidnischie Wissen-
schaft. Wie die alte Philosophie tber den Pantheismus nicht
hinauszukommen vermochte, so blieb sie auch hinsichtlich der
Lehre von der Unsterblichkeit und der Verantwortung in einem
jenseiticen Leben bei der alten Unklarheit stehen, wenn sie
nicht gar zu vélliger Leugnung fortschritt. Selbst Cicero, den
man nicht einer extremen Richtung beschuldigen kann, der
Sinn flir romische Frommigkeit besass, erkliarte den Glauben
an die Verantwortung im Jenseits nach der allgemeinen An-
nahme fir eine ungereimte Fabel. Nur zu einer Vermutung
brachte es Plutarch, wenn er iusserte, aller Wahrscheinlich-
keit nach sei die l.ehre der alten Dichter und Weisen wahr,
dass die Frommen nach ihrem Tode Belohnungen zu erwarten
héatten, einen besonderen Aufenthaltsort fiir ihre Seelen.

Oft hat man auf vielfache Ubereinstimmungen hingewiesen,
welche zwischen neutestamentlichen Stellen und solchen aus
rabbinischen und klassischen Schriftstellern existieren. Allein
dieselben bestehen nur in Einzelheiten, und beruhen, was letztere
angeht, bloss auf einem zufilligen Zusammentreffen, wenn sie
sich nicht durch die damalige Religionsvermischung im roémi-
schen Reiche erkliren lassen. Kin zwar paulinischer, aber
auch allgemein menschlicher Gedanke ist es, wenn z. B. Plutarch
das Los der Sterblichien bejammert, was rechi sei zu verstehen,
aber nie es zu vollzichen; wenn er die christlich klingende
Idee Platos wiederholt, Gott habe sich selbst als Muster aller
Vollkommenheit und Tugend hingestelt, und die Tugend, durch
die man ihm &ahnlich werde, dem Menschen mitgeteilt. Wieder
an biblische Vorstellungen erinnert es, wenn Plutarch aus-
fihrt: Die die Dimonen leugnen, heben alle Gemeinschaft und
Verbindung zwischen Gottern und Menschen auf, weil sie die
vermittelnde und dienende Kraft aufheben, wie Plato sie nennt.
Sie zwingen, Gottliches mit Menschlichem zu vermischen und
die Gottheit in menschliche Leidenschaften zu verwickeln und
zu unsern Bediirfnissen herabzuziehen. Wir miissen also Dé-
monen annehmen, welche als Diener und Schreiber der Gotter
bei den Wahrsagungen und Opferfesten oder Mysterien ihre
Stelle vertreten. Einige von ihnen gehen als Richer des Uber-



. 249 —

muts und der Ungerechtigkeit auf Erden herum, andere sind
gute Geister, welche den Menschen wohlthun. Wieder, wenn
Plutarch die Ausserung Menanders tadelt: Zu jedem Menschen
tritt, wenn er geboren ist, ein guter Schutzgeist, der ihn auf
des Lebens Pfad begleitet. Er meint demgegeniiber, der Mensch
werde von verschiedenen Geistern, teils guten, teils biésen be-
gleitet. Dass die Gotter sich herumziehender boser Geister als
Henker und Peiniger gegen bose Menschen bedienten, lehrte
auch die Schule des Chrysippus. Und wihrend Paulus nach
judischer Weise die Luft als den Aufenthaltsort der bosen Geister
betrachtet, bevolkerten die Griechen sie mit Gottern und Halb-
gottern, weshalb Plutarch nichts Ungeziemendes unter freiem
Himmel vorgenommen wissen will.

Was speciell die Sittenlehre betrifft, so stand die stoische
Schule dem Christentum am nichsten. Seneca, Epictet, Marc
Aurel stellen ethische Forderungen, welche sich nahe mit den
christlichen beriithren. Fiel doch die Ahnlichkeit der beider-
seitigen Erhabenheit und Strenge so sehr auf, dass man schon
frithe legendarisch Seneca zum Schiiler Pauli machte. In Wirk-
lichkeit aber besteht das weltberithmte Erbauungsbuch des
Thomas von Kempis zum Teil aus Gedanken des alten Stoikers,
die nur ein christliches Gewand erhalten haben. Doch liegen
die beiderseitigen Prinzipien, welche zu &hnlichen oder gar
gleichen Schlussfolgerungen fiithrten, ausserordentlich weit aus-
einander. Zu dem stoischen Stolze und Selbstvertrauen des
Weisen steht die Demut des Christen im geradesten Gegensatz,
weil er, seiner eigenen Nichtigkeit sich bewusst, alles Gute auch
in ihm selbst von der gottlichen Gnade erwartet. Hoffnung
auf Ehre und Furcht vor der Strafe stellten die alten Philo-
sophen als Motive fiir die Tugend hin; aber alles hatte nur
irdischen Bezug. Da trat die christliche Lehre vor die Welt
und verlangte Verachtung des Irdischen im Hinblick auf jen-
seitige Belohnung, einen Wandel, ,wie im Himmel®, die Nach-
folge Christi in Selbstverleugnung, um auch an seiner jenseitigen
Verklarung teil zu nehmen. Mit um so grosserer Begeisterung
ward diese neue Lehre wie verkiindet so aufgenommen, weil nach
judischer Hoffnung irdisches Elend und irdischer Genuss nun
bald zu Ende sein sollte, um der ewigen Seligkeit im Messias-
reiche Platz zu machen. Nicht niederdriickender Pessimismus,
Verzweiflung an menschlichem Glicke war das Prinzip der

Revue infern, de Théologie. Heft 18, 1897, 17



— 250 —

christlichen Weltanschauung, sondern die grosse Hoffnung auf
ein besseres, jenseitiges Dasein. Nur zur Halfte, lehrte Paulus,
werde die Erlosung hier auf Erden verwirklicht. Er sehnt sich
nach der Befreiung von diesem Todesleibe, um als Erloster in
jenseitiger Verklidrung vollendet zu werden. Ein gehobener,
freudiger Gemiitszustand, Begeisterung bis zur Ekstase war
darum der Charakter der echten Christen in der apostolischen
Zeit, der Zustand der ,ersten Liebe“, die Aufregung des an-
brechenden Friihlings, die in den Gemeinden durch verschiedene
wunderbare Gaben sich kund that. So trat die christliche Re-
ligion, wéahrend sie mit ihrer menschlichen Seite durchaus in
der Geschichte wurzelte, mit einem ganz neuen, grossen Prinzip
in die Menschheit ein, gerade in ihrer schonsten Jugendbliite,
in der Naivitiit ihres ersten Erscheinens von den meisten un-
beachtet, ,den Juden ein Argernis, den Heiden eine Thorheit.
Dartiber ging das erste Jahrhundert hin, und da Christus zum
Gerichte immer noch nicht erschien, fragte es sich, was nun
fernerhin werden sollte.

L

Die Zeit des berauschenden Enthusiasmus war vortiber.
Die grossen Ideen der allgemeinen Menschenliebe, speciell aber
der hingebenden, selbstlosen Liebe gegen die Glaubensgenossen,
reichten nicht mehr aus, die immer zahlreicher werdenden Ge-
meinden in Ordnung zu halten. Die patriarchalische Einrich-
tung, dass angesehene, dltere Minner aus dem Volke, die ihre
gewohnte Beschiftigung beibehielten, in gleichberechtigter Weise
der Gemeinde vorstanden und die durch Handauflegung der
Apostel ihnen iibertragenen kirchlichen Vollmachten ausiibten,
war durch eine festere Organisation zu ersetzen. Namentlich
schien dies notwendig, um die einfache apostolische Lehre un-
verandert aufrecht zu halten gegen die gnostischen Phantasien,
welche schon in dem ersten Zeitalter die Reinheit der Uber-
lieferung bedrohten. Abgesehen von der monarchischen Re-
gierung der Mutterkirche Jerusalem durch den jiingern Jakobus,
die in dessen Personlichkeit begriindet lag, sehen wir gerade
in Kleinasien anfangs des 2. Jahrhunderts das monarchisch-
bischofliche Regiment entstehen, wo das Vordringen des Gmosti-
cismus zuerst gefahrlich wurde. Erst etwas spédter trat unter
den Leitern der Kirche in Rom Einer sichtlich und rechtlich



— 231 —

als der ,Bischof“ an die Spitze. Denn hier waren, wie der
Romerbrief des Apostels Paulus zeigt, in der altesten Zeit die
Verhiltnisse nicht anders gestaltet, als auch in den andern
Kirchen. Aber, wie es scheint, unter Trajan konsolidierte sich
die Verfassung immer mehr. In Rom wurde die Bewahrung
der Einheit besonders erschwert durch die stetige Reibung
zwischen Juden- und Heidenchristen. Zuerst in dem armen,
schmutzigen Judenviertel hatte das Christentum Anklang ge-
funden, natiirlich in der mangelhaften, judaisierenden Weise
des Mutterlandes, bald aber war es wohl in den Kreisen der
Proselyten, hin und wieder selbst unter den rémischen Vor-
nehmen bekannt geworden. Wie die Inschriften und Grab-
miler der iltesten Katakomben beweisen, war es aber auch
in Rom zumeist die &drmere Bevolkerung, welche sich zum
Christentum bekannte.

Eine grosse Umwalzung, die sich besonders in Jerusalem
und Rom bemerklich machte, fand statt, als Hadrian 135 Jeru-
salem vom Erdboden vertilgte, und die Juden sich in alle Welt
zerstreuten, An die Stelle der Mutterkirche Jerusalem trat nun
nach dem Verschwinden des Judenchristentums die kleine Ge-
meinde der romischen Kolonie Alia, welche nur aus Unbe-
schnittenen bestand. Der Mittelpunkt der Christenheit, wenig-
stens fiir das romische Reich, wurde nun immer deutlicher die
rémische Kirche als die Kirche der Hauptstadt. Was sich alles
hieran gekniipft hat, davon weiss die Geschichte Europas und
selbst der Orient zu erzihlen.

Aber auch in anderer Beziehung vollzog sich um die Mitte
des zweiten Jahrhunderts ein bedeutsamer Umschwung in der
Kirche. Die mindliche Uberlieferung der Apostel erlosch. Nicht
bloss die Apostel, auch der zuletzt lebende Johannes, sondern
ebenfalls deren unmittelbare Schiiler starben weg. Als den
letzten Trager der miindlichen Lehre der Apostel kénnen wir
den Johannesjiinger Bischof Polykarp von Smyrna betrachten,
der unter Marc Aurel (+ 180) verbrannt wurde. Den Gnosti-
kern gegeniiber konnte man sich nun nicht mehr auf noch
lebende Zeugen der Apostellehre berufen. Es blieb von jetzt
an nichts mehr tibrig, als die schriftlichen Urkunden zur Hand
zu nehmen, welche man aus der apostolischen Zeit besass, wenn
es galt, die urspriingliche, unverédnderte Lehre festzustellen.
So entstand nach und nach der neutestamentliche Kanon als



— 252 —

Sammlung dogmatischer Beweisurkunden, welche man dem alt-
testamentlichen hinzufiigte. Litterarisch erfiillte sich nun, was
Paulus in volkergeschichtlichem Sinne geweissagt, dass durch
Zusammenfithrung des Judentums mit der letzten Offenbarung
in Christus der gottliche Organismus des Heilswerkes in seiner
ganzen Fille und Pracht erschien. Fortan galt die Bibel als
die einzige Glaubensquelle, welche durch die in der Kirche be-
stehende miindliche Uberlieferung zu erliutern sei. Das Fun-
dament fur die ganze zukiinftige Lehrentwicklung war ge-
griindet. Merkwtirdiger Weise geschah dies unter dem Kaiser,
der als stoischer Philosoph mit einer gewissen Wehmut seine
Lehre darlegte, als hitte er geahnt, dass es mit der bisherigen
Weltanschauung zu Ende gehe. Gerade damals trat auch in
Wirklichkeit die abendldndische Menschheit in ein neues Sta-
dium ein. Auf vielen Gebieten fand gleichzeitig ein gewisser
Abschluss statt, als hitte man den zukinftigen Geschlechtern
ein sicheres Erbe zu weiterer Uberlieferung hinterlassen wollen :
Ptolemdius konstruierte sein die patristische und mittelalterliche
Theologie beherrschendes Weltsystem, Galen fasste die ganze
Medizin, zum Teil in spekulativ-scholastischer Weise zusammen
und wurde neben Aristoteles die Quelle der naturwissenschaft-
lichen Lehren der Scholastiker, und endlich entstand das Corpus
iuris, gewissermassen das Alie Testament fiir das Kirchenrecht
der Péapste.

Je mehr sich die Kirche in dieser Art nach aussen und
innen konsolidierte, desto gefdhrlicher wurde sie dem romischen
Staatswesen. Seit der Zerstorung des jiidischen Staates konnten
die Christen nicht mehr als juidische Sekte betrachtet werden
und den Schutz einer religio licita geniessen. Sie mussten
vielmehr als eine verbotene geheime Gesellschaft gelten, gegen
welche die romischen Behorden mit Strafmitteln vorzugehen
berechtigt oder eigentlich verpflichtet waren. Mit dem iiber-
lieferten Religionswesen war im Altertum jeder Staat, nament-
lich aber der romische unzertrennlich verwachsen. Weigerte
sich jemand prinzipiell, dem Standbilde eines Kaisers zu opfern,
oder bezeigte er seine Missachtung gegen religiose Heiligtiimer
und Gebriuche, so war es eine selbst wieder strafbare Nach-
lassigkeit oder Impietdt, wenn solcher Frevel ungeahndet blieb.
Daher denn die Erscheinung, dass seit Trajan, welcher das
erste (xesetz gegen die Christen erliess, diejenigen romischen



Kaiser, denen die Erhaltung der altromischen Kultur am Herzen
lag, gegen die Kirche einschritten, und nur unfihige oder unter
orientalischem Einfluss stehende Herrscher sich gegen das
Christentum gleichgtiltig verhielten, oder dasselbe sogar for-
derten. Marc Aurel und Septimius Severus wollten dasselbe
nicht aufkommen lassen; Decius gegen die Mitte des 3. Jahr-
hunderts beschloss es zu vertilgen. Inzwischen war némlich
der Einfluss des Orientes im romischen Reiche im Wachsen be-
griffen. Schon Ende des 2. Jahrhunderts hatte sich dies unter
Commodus gezeigt, da es auch unter den Vornehmen allméhlich
Mode wurde, aus Liebhaberei fiir orientalische Kultur sich zum
Christentum zu bekennen. Weit stirker trat diese Neigung
anfangs des 3. Jahrhunderts hervor, als 218 der durch Aus-
schweifung erschopfte Heliogabalus den rémischen Thron be-
stieg. Selbst Priester des syrischen Sonnengottes, wollte er
seinen Kultus liber das ganze Reich verbreiten und damit die
jidische, samaritanische und christliche Religion verschmelzen.
Unter Alexander Severus, von den Zeitgenossen spottisch judi-
scher Synagogenvorsteher genannt, einem Verehrer Christi wie
Abrahams, Orpheus’, Apollonius’ von Tyana, konnten die Christen
vermutlich schon anfangen, offentliche Kirchen zu bauen, und
von dem Kaiser Philippus, einem Araber (7 249), ging bald
das Geriicht, er habe sich bei dem rémischen Bischofe zur An-
nahme des Christentums gemeldet. So lagen zwischen ein-
zelnen Verfolgungen lange Friedenszeiten fiir die Kirche, in
denen sie dusserlich erstarkte, innerlich aber geschwiicht ward.
Oft kamen sogar Verheiratungen von Christen mit Heiden vor.
Schon die Griinde des Friedens waren nicht sehr ehrenvoll.
Durch den Einfluss des lasterhaften Orientes, gleichsam mit
andern schméihlichen Erzeugnissen desselben emporgehoben, in
die kaiserlich-orientalische Religionsvermischung verwickelt,
verlor das Christentum nicht bloss die Strenge der Disciplin,
sondern auch die moralische Selbstachtung, mit welcher es sich
im schneidendsten Kontraste zu allen tibrigen Religionen wusste.
Je mehr das christliche Bekenntnis Hof- und Modeartikel wurde,
desto mehr horte es auf, das christliche zu sein. Was Christus
selbst von den Hoéfen der Konige gesagt, galt unter Heliogabal
noch mehr als unter Herodes. Wie es unter jenem mit der
romischen Kirche bestellt war, wissen wir jetzt seit einigen
Decennien urkundlich aus den Philosophumena des Hippolytus.



234 —

Die strenge und ehrliche Minoritiit trennte sich von dem Bischof
Kallistus, der nach einer sehr zweifelhaften Vergangenheit, aus
dem Sklavenstande hervorgegangen, Disciplin und Dogma mit
striflicher Frivolitit behandelte. Kein Wunder also, dass als
Decius (249—251) die christliche Religion auszurotten beschloss,
um das altromische Staatswesen zu erneuern, ein Schrecken
durch die ganze Kirche ging. Die wirklichen Christen fanden
noch den Todesmut des Bekenntnisses. Aber nach den Schilder-
ungen der Zeitgenossen, besonders des Kirchenvaters und Bi-
schofs Cyprian, waren nach jener Verfolgung von der mich-
tigen Kirche nur noch Ruinen itibrig. Kr hielt es fir nétig,
nach vorhergegangener Busse die, welche in irgend einer Form
den Glauben verleugnet, in die Kirche wieder aufzunehmen,
eine Neuerung, welche von dem gesunkenen Zustand christ-
licher Sittenstrenge Zeugnis giebt. Nicht anders als im Occident
stand es im Orient. War es doch in Antiochien nach der Mitte
des 3. Jahrhunderts moglich, dass ein Paul von Samosata auf
dem bischoflichen Stuhle sass, der nicht bloss Christus fiir einen
gewohnlichen, nur mit gottlicher Kraft ausgeriisteten Menschen
erklirte, und den Dekreten der Synoden trotzte, sondern auch
in der Kirche Loblieder aut seine eigene Person singen liess
und ein unerhort weltliches Leben fithrte. Er hielt als Schatz-
meister seiner Kénigin Zenobia Hof wie ein First und stand
mit weiblichen Schonheiten im Verkehr. Die Christen fanden
es angezeigt, nach Vertreibung Zenobias sich an den heidni-
schen Kaiser Aurelian zu wenden mit der Bitte, auch Paul von
dem bischoflichen Stuhle zu entfernen. Wie Rom und Italien
fiir das ganze Reich massgebend war, so sollte nun nach dem
Willen des Kaisers gemiss demselben Prinzip auch {ber
die Rechtmiissigkeit des antiochenischen Bischofs entschieden
werden.

Dieses Prinzip war kein anderes, als welches die Christen
in ihren d#ussern Einrichtungen selbst geltend machten. Die
Einteilung in Provinzen, die Abhaltung von Synoden, die Be-
setzung der Kirchenimter, selbst die Nomenklatur in diesen
Dingen, alles dies war dem nachgebildet, was man im romi-
schen Reiche auf profanem Gebiete bereits besass. Die Kirche
fing an, ein Staat im Staate zu werden, hierdurch aber um so
mehr die Aufmerksamkeit derjenigen Herrscher auf sich zu
lenken, denen die Erhaltung des altromischen Wesens iiber



— 255 —

alles ging. War die decische Verfolgung der Zerstérung Jeru:
salems im Jahre 70 vergleichbar, so musste ein letzter Ver-
such volliger Vernichtung des neuen Religionsstaates, wie der
des Judentums unter Hadrian mit Sicherheit erwartet werden.
Die diokletianische Verfolgung war bereits in Sicht.

Fleissig waren in dieser Zeit wechselnden Geschickes Apolo-
geten thitig, das Christentum zu verteidigen, Méanner, die meist
platonisch gebildet, die christliche Religion vielfach als eine
neue Philosophenschule empfahlen und die Ubereinstimmung
oder Ahnlichkeit zwischen manchen christlichen und griechisch-
philosophischen Lehren zur Ausbildung neuer Systeme benutzten.
Die ganze Vergangenheit solcher aus dem Heidentum hervor-
gegangener gelehrter Christen brachte es mit sich, dass die
paulinische ,Uberpflanzung“ auf einen fremden Boden sich
sehr wahrnehmbar machte. Die Tiefen der christlichen Lehre
blieben haufig nicht recht erkannt; platonische Spekulationen
wurden auf sie {ibertragen; das Tugendleben und das mensch-
liche Erkenntnisvermogen beziiglich der gottlichen Dinge nach
Art der spitern Humanisten als die Hauptsache behandelt. Wie
unter den Griechen Justinus vom Apostel Paulus keine Notiz
nimmt, so thut der Lateiner Arnobius nicht einmal der Bibel
irgend welche Erwihnung. In den gebildeten Kreisen der
Christen war alse vieles auch hinsichtlich der Lehre noch in
unsicherm Flusse.

IIL.

Wie sehr die christliche Religion bereits zu einer solchen
Kulturmacht im rémischen Reiche geworden, dass sie mit Ge-
walt nicht mehr auszurotten war, gestand der Céasar Galerius,
der in der diokletianischen Verfolgung der Hauptfiihrer ge-
wesen, in seinem Toleranzedikt 311 offen ein. Der leidenschaft-
lichste Feind des Christentums bekannte, dass das Reich sich
mit der Kirche abzufinden habe. Er dachte wohl nicht, dass
er damit den ersten Spatenstich that am Grabe des heidnischen
Rom. Der Casar Konstantin war es, der die Situation durchschaute.
In dem Palais seines Vaters Konstantius Chlorus in einer
milden Beurteilung des Christentums erzogen, bildete er nach
dem Tode des Galerius dessen Toleranzedikt weiter aus (312
und 313) und liess dann als Beherrscher des Occidents deut-
lich erkennen, dass er das Christentum fiir die Religion der



Zukunft hielt und fiir das festeste, weil die Geister einigende
Band, welches den aus so ganz verschiedenartigen Bestand-
teilen bestehenden Koloss des romischen Reiches zusammen-
zuhalten im stande sei. Alleinherrscher geworden (324), dehnte
er alle zu gunsten der Kirche von ihm erlassenen Gesetze auch
auf den Orient aus und that so die ersten Schritte, das heid-
nische Rom in das christliche zu verwandeln. Konstantin be-
griff sehr wohl, dass Gesinnungen, namentlich religiése, nicht
im Handumdrehen zu andern, noch weniger mit Gewaltmitteln
herbeizufithren sind, wenn auch dusserlich hierdurch vieles zu
erreichen ist. Den heidnischen Kultus verfolgte er darum nicht;
das Prinzip der religiosen Freiheit hielt er aufrecht bis zum
Ende. Aber jeder sah, wohin der Alleinherrscher steuerte,
und das geniigte. Seine Gunst zu erwerben, dringten sich
viele zur Taufe ohne innere Bekehrung, manche sogar in den
Klerus, nur um an dessen Privilegien teil zu nehmen. Ehr-
geizige Bischofe, wie Konstantins Biograph, der Kirchenhisto-
riker Eusebius, antichambrierten und machten als Emporkémm-
linge den Hof unsicher fiir die Patrizier aus den alten romi-
schen Geschlechtern, welche in unbeugsamem Stolze ihre heid-
nischen Familientiberlieferungen vertraten. Die Kirche siegte,
aber der Sieg wurde teuer erkauft. Nicht lange nachher, als
sie unter dem Drucke der arianischen Nachfolger Konstantins
seufzte und in ihren edleren Gliedern selbst Blut vergoss,
sehnten sich die noch christlich gesinnten Bischofe nach den
Zeiten der Verfolgung zuriick, in denen die Kirche wenigstens
innerlich frei gewesen. Chrysostomus klagte: Frither hétten
goldene Bischofe sich holzerner Kelche bedient, nun seien die
Kelche aus Gold, und die Bischofe seien holzern geworden. Das
ganze Mittelalter hindurch wurde von den kirchlich gesinntesten
Mannern die Legende wiederholt, als Konstantin die Kirche
bereichert, sei die Stimme eines Engels vom Himmel ertoént:
Heute ist der Kirche Gift eingegossen worden. Allerdings hatte
man dabei die unechte konstantinische Schenkungsurkunde im
Auge; aber diese brachte nur in iiberschwenglicher Weise und
speciell den papstlichen Herrschaftsgeliisten dienend die Ver-
weltlichung der Kirche zum Ausdruck, wie sie unter Konstantin
in Wirklichkeit eintrat. Nicht die Lehre vom Priestertum war
es, wie man vielfach irrig behauptet, was die christliche Reli-
gion verdarb, sondern die sociale und politische Machtstellung



— 257 —

der Priester, wie Konstantin sie begriindet. Die Priester mit
den holzernen Kelchen bildeten keine Gefahr fir das Evange-
lium; aber wie die goldenen Kelche und Throne in den Kirchen
die Religion geschidigt haben, werden wir spéter noch be-
trachten miissen. Dass Konstantin mit seinem Biindnis zwischen
»,Thron und Altar* politische Zwecke verfolgte, unterliegt keinem
Zweifel mehr. Die Idee der Einheit des Reiches beherrschte
ihn vollig. Was Diokletian fiir unmoglich gehalten, ein Reich
von Spanien bis Mesopotamien, von Britannien bis Afrika mit
dem kaum iibersehbaren Gemisch von Vélkerschaften und Kul-
turen zu vereinigen, das wollte der herrschbegierige Konstantin
namentlich erreichen durch die Verbindung der Gemdiiter in
der christlichen Religion. Ein Christ war er selber nicht.
Die Verbrechen, welche er an seiner eigenen Familie beging,
beweisen es. Auch verschob er die Taufe bis auf das Todes-
bett. Aber in dem steten Umgang mit seinen Hofbischofen mag
cr allméhlich mit den kirchlichen Lehren vertrauter geworden
sein, als in der Zeit seiner Berufung des ersten okumenischen
Konzils, da er die iliber den ganzen Gehalt des Christentums
entscheidende arianische Streitfrage fir Wortgezinke hielt,
welches die Einheit der Kirche nicht stéren durfe. Doch be-
bestimmte ihn wenige Jahre nachher die Wahrnehmung, dass
die Majoritat der Bischife Gegner des Athanasius waren, selbst
auch diesen fallen zu lassen und schliesslich von der Hand
des arianischen Bischofs Eusebius von Nikomedien die Taufe
zu empfangen. So wurde der Schwirmer fir die kirchliche
Einheit zum Schopfer der Christenblut fordernden arianischen
Wirren. Und als ob Gott auch hier wieder menschliche Klug-
heit hitte zu Schanden machen wollen, so war Konstantins Ver-
legung der Residenz von Rom nach Konstantinopel, im Inter-
esse der Reichseinheit vorgenommen, der Keim der bis heute
fortdauernden Trennung zwischen der abendlindischen und der
morgenlindischen Kirche. Ungeachtet der grossen kulturellen,
also auch religiésen Unterschiede zwischen Orient und Occident
hétte doch die kirchliche Einheit gewahrt bleiben kénnen, wire
nicht durch jene Verlegung eine durchgreifende Umwilzung
der Verfassung herbeigefiihrt worden. Der Bischof von Rom,
wenn auch der angesehenste unter allen, hatte es nicht gewagt,
unter den Augen des Kaisers péapstliche Anspriiche zu erheben,
und der Bischof der kleinen Stadt Byzanz wurde nur durch



— 258 —

deren Verwandlung in das ,neue Rom“ nach damaliger An-
schauung veranlasst, seinem romischen Kollegen als gleich-
berechtigt gegeniiberzutreten. Konstantin konnte Rom ver-
lassen, aber die Idee der Weltherrschaft blieb mit diesem Namen
verkniipft. Und wie die Anspriiche seiner Bischofe sich stei-
gerten, so wuchs die Rivalitit der Bischofe von Konstantinopel.
Ahnungslos hatte der Kaiser auch hierdurch der Kirche das
Gift der Herrschsucht eingegossen, den Grundstein zum Papst-
tum gelegt — die innere Wahrheit, die sich hinter der Kon-
stantinischen Schenkungsurkunde verbirgt — und damit der
Zerreissung der Kirche in die beiden Hilften vorgearbeitet.
Trotz der grossen Umwilzung, die sich auf diese Weise
in dem roémischen Reich vollzogen, war der antike Geist noch
lange nicht erloschen. Mochte die dussere Gestaltung des Lebens,
mochten die offentlichen Einrichtungen andere geworden sein,
das den ganzen Korper der kultivierten Welt durchdringende
Lebensprinzip hellenischer Weisheit und rémischer Uberlieferung
wirkte im Stillen noch immer fort. Unter dem Neffen Kon-
stantins, dem XKaiser Julian (7 363), der streng christlich er-
zogen war, aber an der hohen Schule von Athen sich mit Be-
geisterung fiir den Hellenismus erfiillt, erzeugte jenes Prinzip
noch eine kurze, verkriippelte Nachbliite, um dann in den
christlichen Schulen mit der ncuen Lehre sich zu verméhlen
und in anderer Form die kommenden Jahrhunderte zu be-
herrschen bis auf den heutigen Tag. Und leben nicht auch
romische Uberlieferungen in der Form des Papsttums fort, wer
weiss, bis zu welchem Ende? Die seltsamste Vermischung von
Christlichem mit Heidnischem hat in jener Ubergangszeit statt-
gefunden. Wie aus einem neuerdings veroffentlichten Briefe
Julians erhellt, erklirte ihm der Bischof Pegasius von Ilion, im
Stillen bete er zu Helios und sei nur Bischof geworden, um die
Tempel und Géotterbilder zu schiitzen, Julian verlieh ihm nach
Besteigung des Thrones ein heidnisches Priesteramt. Der Bi-
schof Heliodor von Tricca in Thessalien schrieb Romane und
soll deshalb von einer Synode zur Abdankung gezwungen
worden sein. Der berithmteste Schiiler der von den Christen
gemarterten neuplatonischen Philosophin Hypatia zu Alexan-
drien, Synesius von Cyrene bestieg 410 den bischoflichen Stuhl
von Ptolemais, nachdem er sich vorbehalten, seine Ehe fort-
zusetzen, seinem Jagdvergnligen nicht zu entsagen, und nur



dem Volke gegentiiber sich an die christliche Lehre zu binden,
aber als Philosoph im stillen seine neuplatonischen Ideen fest-
halten zu dirfen. Im Gegensatz zu solchen Bischoéfen waren
es die grossen Verteidiger der Orthodoxie, Athanasius, die beiden
Gregore, Basilius u. s. w., welche von klassischer Bildung durch-
- trankt, zum Teil personlich aus den Schulen von Athen oder
Alexandrien hervorgegangen, platonische Lehren mit dem In-
halt der Bibel verbanden, ohne denselben zu verletzen. Sie
wurden in der Kirche als die Meister der Theologie gefeiert,
welche die griechische Weltweisheit in den Dienst der Offen-
barung stellten.

Nirgendwo aber stiessen die Gegensiitze schirfer aufeinander
als in Rom, ,der Versammlung des Erdkreises“, wie man das
machtvolle Centrum der damaligen Kulturwelt nannte. Dort
residierte der nach der Ubersiedelung des Kaisers bald zum an-
gesehensten Einwohner emporsteigende erste der Bischofe. Aber
die Stadt regierte der Senat, der, Namen der beriihmtesten
romischen Geschlechter aufweisend, mit Fanatismus die heid-
nischen Uberlieferungen aufrecht hielt. Unter das Unvermeid-
liche sich beugend, trachtete er aber doch stets, eine gewisse
Mitwirkung bei den Vorkommnissen in der romischen Kirche
sich zu sichern, bis er selbst nicht mehr umhin konnte, sich
zum Christentum zu bekennen, und nun um so mehr mit dem
romischen Klerus die Kirche zu regieren sich berufen fiihlte.
Aber wir brauchen nicht bis in so spite Zeit hinabzusteigen,
um uns von der Verweltlichung der romischen Kirche zu iiber-
zeugen. Schon Ende des 4. Jahrhunderts, als zum erstenmal
zwischen zwei Rivalen um den heiligen Stuhl (Damasus und
Ursinus) in Strassen und Kirchen blutig gekiampft wurde,
dausserte sich der unparteiische heidnische Zeitgenosse Ammianus
Marcellinus (XXVII, 3): ,Ich leugne nicht, dass die, welche
danach trachteten, mit Anstrengung aller Krifte danach ringen
mussten, weil, wenn sie das Gewiinschte erlangten, sie sicher
sein konnten, durch die Geschenke der Matronen bereichert
zu werden, auf Wagen einherzufahren in glinzenden Gewin-
dern, tippige Mahlzeiten zu halten, welche selbst die der Fiirsten
tibertreffen. Sie konnten in Wahrheit gliicklich sein, wenn sie,
die Grosse der Stadt verachtend, nach dem Beispiele mancher
Provinzialbischofe lebten, welche die Genitigsamkeit im Essen
und Trinken, die Einfachheit der Kleidung und die zur Erde ge-



— 260 —

senkten Augen der ewigen Gottheit und ihren wahren Ver-
ehrern als rein und keusch empfehlen. Was hiitte der fromme
Heide, der diese ersten blutigen Anfinge des Papsttums sah,
— sie erinnern lebhaft an das alte Dichterwort tiber Romu-
Ius und Remus: Fraterno primi maduerunt sanguine muri —
wohl zu den noch zu schildernden heidnischen Zustéinden des
10. und 15. Jahrhunderts gesagt! Kein Wunder, dass nach
dem Berichte des heiligen Hieronymvs der vornehme Rémer
Prétextatus oft scherzend zu dem Bischofe Damasus sagte, wenn
man ihn zum romischen Bischofe machen wolle, werde er so-
fort Christ werden. Hieronymus, der damals lingere Zeit bei
Damasus weilte, bis sein iibergrosser Eifer fiir das asketische
und klosterliche Leben vornehmer Damen ihn von Rom ver-
trieb, hat wiederholt in drastischer Weise die dortigen Zu-
stinde beschrieben. Die grosse Weltstadt ist thm immer noch
das Babylon der Apokalypse mit dem Hof und dem Hoflager,
den Dirnen, den Schauspielern, den Possenreissern und allem
Verderben (Ep. 58, 4). Aber er sieht doch allméihlich das Heiden-
tum weichen. ,Selbst in der Stadt Rom, schreibt er (Ep. 107, 2),
ist das Heidentum vereinsamt. Die einstigen Gotter der Voélker
sitzen mit den Eulen und Uhus nur noch auf den hochsten
Spitzen.* Und widerum (Ep. 66, 4): ,Zu unsern Zeiten besitzt
Rom, was die Welt vorhin nicht kannte. Frither gab es nur
wenige gelehrte, michtige, vornehme Christen, jetzt viele ge-
lehrte, miichtige, vornehme Monche.* Doch mit dem heidnischen
Kultus sieht Hieronymus das heidnische Leben nicht schwinden.
Téglich, sagt er (Ep. 22), kimen christliche Jungfrauen zu Fall
und vergingen sich Witwen, und dazu wendeten sie oft ver-
brecherische Mittel an, der Leibesfrucht sich zu entledigen.
Haufig seien sie berauscht und machten daun dariiber sakri-
legische Witze, wie: sie diirften sich doch nicht des Blutes
Christi (d. i. des Weines) enthalten. Begegneten sie einer blass
und niedergeschlagen aussehenden Jungfrau, so schimpften sie
dieselbe Manichierin, weil sie Fasten als Ketzerei betrachteten.
Durch verlockende Gewandung, aufgeloste Flechten, liisterne
Blicke, koketten Gang zogen sie Scharen von Stutzern hinter
sich her. Die Pest der ,Geliebten“ sei in die Kirche einge-
fithrt, indem sie, dem Namen nach Jungfrauen, unter dem Vor-
wande geistlichen Trostes, mit Klerikern ein vollstindiges Zu-
sammenleben fithrten bis zur Gemeinschaft des Bettes, und dann



— 261 —

von boswilligem Misstrauen redeten, wenn man sie verbotenen
fleischlichen Umganges beschuldige. Witwen betriigen sich nicht,
als ob sie einen Mann verloren héitten, sondern als ob sie einen
suchten. Wohlgeniihrt liessen sie sich in Séanften umhertragen,
von Eunuchen umgeben. Ihre Héuser und Gastmiahler seien
von zahlreichen Schmeichlern besucht. Selbst Geistliche finden
sich dort ein, welche solchen Matronen das Haupt kiissten, und
dann in ihre, wie zum Segnen ausgestreckte Hand Belohnungen
fir den Kuss empfingen. Auf diese Weise wiirden sie hochmiitig
gemacht, weil die Priester sich unter ihren Schutz begéiben. Und
nach zweideutigem Mahle triumten die vorgeblichen ,Nonnen*
von ihren ,Aposteln“. Es gebe scheinheilige Jungfrauen, welche,
um fir strenge Fasterinnen gehalten zu werden, seufzten, so-
bald sie jemand bemerkten, die Augen zur Erde senkten und
das Gesicht verhiillten, dass kaum noch ein Auge freibleibe
zum Sehen. Mit Bussgewéndern seien sie bekleidet und schmutzig
an Hidnden und Fussen. So triigen sie alle Merkmale des
Fastens zur Schau; der Magen allein — brodle tiber von Speisen.
Andere schamten sich ihres Geschlechtes, triigen Mannerkleider,
abgeschnittene Haare und schauten schamlos mit ihren Eunuchen-
gesichtern in die Welt. Wieder andere kleideten sich, um als
Kinder zu erscheinen, in hirene Gewénder und kunstreiche
Kapuzen, und sihen aus wie Eulen und Uhus. Minner beliiden
sich mit Ketten, hiitten lange Haare wie Weiber, Birte wie
Bocke, schwarze Midntel und nackte Fiisse. So schlichen sie
in vornehme Hé#user ein und bethorten namentlich die Frauen
durch ihre vorgeblichen Busswerke, ermgglichten sich aber
durch heimliches Essen bei Nacht tagelanges Fasten. Selbst
Kandidaten des Priesterstandes und Diakonates erstrebten diese
Wiirden bloss, um die Frauen mit grosserer Freiheit sehen zu
konnen. Sie verwendeten die héchste Sorgfalt auf ihre Kleidung,
dufteten stets nach wohlriechendem Ole, sorgten, dass die Haut
an ihren Fissen glatt und gespannt sei bei jeder Bewegung.
Sie liessen sich die Haare brennen und steckten ihre Finger
voll Ringe. Um sich auf den Strassen nicht zu beschmutzen,
hiipften sie auf den Zehen einher. Man sollte sie eher fiir
Briutigame als fiir Geistliche halten. Ihr Sinn sei lediglich
darauf gerichtet, die Namen, Hauser und Gewohnheiten der
Matronen zu kennen. Ein solcher Geistlicher fithre folgendes
Leben: mit Sonnenaufgang erhebt er sich vom Lager, entwirft



— 262 —

sich einen Plan fiir seine Besuche und beginnt dann sofort mit
diesem Tagewerke, beinahe bis zum Gemach der noch Schlafen-
den vordringend. Sieht er ein Kissen, Tuch oder Hausgeriit,
das ihm gefillt, so preist er es, bis er es hat, er erpresst es
mehr, als er es erbettelt. Denn keine will diesen Stadtkurier
verletzen. Keuschheit und Fasten sind ihm verhasst, Er freut
sich tiber préachtige Mahlzeiten mit gemésteten Kapaunen., Er
hat einen sehr losen Mund, um jeden Klatsch bekimmert er
sich. Mit der in prunksiichtiger Weise in diesen Kreisen ge-
iibten Freigebigkeit, bemerkt Hieronymus, verbinde sich haufig
Geiz. Kiirzlich habe er in St. Peter eine sehr vornehme Frau
unter Vortritt von Eunuchen Almosen austeilen sehen. IEin
altes, in Lumpen gehiilltes Weib habe sich zum zweitenmale
in die Reihe gedriingt. Da habe sie von jener frommen Dame
statt eines zweiten Geldstiickes einen Faustschlag empfangen,
dass ihr das Blut heruntergeflossen. Ahnliche Klagen fiihrt ein
romischer Schriftsteller, der sog. dmbrosiaster, tiber den Hoch-
mut der Diakonen wie iiber die Gefallsucht und Geschwiitzig-
keit der ,gottgeweihten Jungfrauen®. Anderseits schildert nun
wieder Hieronymus, im Gegensatz zu den Zustinden mancher
durch fanatische Streitsucht zerrissenen Kirchen im Orient, den
starken und frommen Kirchenbesuch in Rom, und im Gegen-
satz zu den Feinden des Monchtums, die ihn aus der Stadt ver-
trieben, die asketische Hingebung seiner hocharistokratischen
Freundinnen und deren Kreise.

Ahnliche Schilderungen des Sittenverderbnisses finden wir
bei fast allen Vitern, welche Predigten hinterliessen. So klagt
Augustinus, dass selbst in Rom im Anschluss an heidnische Ge-
brauche auf den Gribern geschmaust werde, dass viele sich
zur Feier des Osterfestes und der Martyrerfeste betrianken,
dass der Gottesdienst schlecht besucht werde u. s. w. (Nov.
Patr. Bibl. I, 171 ff.). Als er einst an einem heidnischen Fest-
tage die Kirche leer fand, weil seine Gemeinde sich an den
Vergniigungen der heidnischen Bevilkerung beteiligte, und er
dann die Glaubigen zur Rechenschaft zog, erhielt er die naive
Antwort: sie seien Christen um des jenseitigen Lebens willen,
aber Heiden in den Freuden dieser Welt (Enarr. in ps. XXVI, 19).
Ende des 5. Jahrhunderts findet Salvian in Gallien die Mensch-
heit so verdorben, dass er nur noch ihren Untergang erwartet.
Was ist fast die ganze Christenheit anders, ruft er aus (De
gubernat. III, 9), als eine Kloake von Lastern!



— 263 —

Im Orient ging der Hof von Konstantinopel mit dem schlech-
testen Beispiel voran. Wie der dortige Patriarch, der heilige
Chrysostomus, durch seine offentlichen Riigen dieses Treibens
sich selbst den Untergang bereitete, ist bekannt. Eine drastische,
detaillierte Beschreibung der Zustinde Ende des 6. Jahrhunderts
besitzen wir noch von Anrastasius vom Sinai (Orat. de synaxi):
Ganze Tage bringen wir in den Theatern zu und vernach-
lassigen die notigsten Dinge. Aber in der Kirche wollen wir
nicht einmal eine Stunde dem Gebet oder der Lesung widmen
und bel Gott verweilen, sondern so bald als moglich suchen
wir von der Kirche loszukommen wie von einem brennenden
Scheiterhaufen, und wenn eine lingere Perikope des Evange-
liums verlesen wird, werden wir éargerlich, und wenn der
Priester etwas langsamer betet, werden wir traurig und lang-
weilen wir uns, und wenn der, welcher das unblutige Opfer dar-
bringt, etwas zogert, ekelt es uns an, und suchen wir so rasch wie
moglich aus der Kirche wegzukommen. Die einen sind weniger
besorgt, mit welcher Reinheit und Busse sie zum hl. Tisch
gehen, als mit welchen Kleidern sie sich schmiicken sollen.
Die andern verschmihen es, bis zum Ende zu bleiben und er-
kundigen sich, wie weit die Messe vorgeschritten, und ob
der Zeitpunkt der Kommunion schon da sei. Dann kommen
sie wie Hunde hereingesprungen und, das geheimnisvolle Brot
schnappend, laufen sie wieder hinaus. Andere bringen die
Zeit mit Plaudern zu. Wieder andere belasten sich sogar mit
Stinden, indem sie die schénen Formen der Frauen betrachten
und die Kirche durch ihre ziigellosen Begierden in ein Bordell
verwandeln. Auch werden Geschéfte verhandelt und die Kirche
zu einem Kaufhause gemacht. So der fromme Monch vom
Sinai.

Das Moénchtum war freilich auch keine gesunde, sondern eine
hochst einseitige und exaltierte Ausbildung christlicher Ideen.
Wenn Christus von denen redet, die sich beschneiden um des
Himmelreichs willen, wenn er auffordert, auf alles Irdische zu
verzichten und ihm zu folgen, so sprach sich hierin der schroffste
Gegensatz zu der heidnischen Auffassung des Lebens aus. Der-
selbe wurde in dem richtigen Masse den Christen schon nahe-
gebracht, da sie von allen Seiten und mit allen Mitteln be-
feindet, jeden Augenblick auf Leiden und Tod gefasst sein
mussten. So lernten sie es von selbst, was es hiess, um Christi



264 —

willen allem, selbst dem Leben zu entsagen. Christiani, so
definiert darum ZTerfullian, hominum genus morti expeditum.
Als die Annahme der christlichen Religion Modesache wurde,
und die Auffassung des irdischen Lebens unter dem Gesichts-
punkt der Busse und des blossen Schattenbildes jenseitiger Ver-
klarung zuricktrat, entwickelte sich in ernstern Kreisen natur-
geméss das freiwillige Asketentum, durch welches man den
Ausfall irdischer Triibsale zu ersetzen dachte. Der Widerspruch
zu der nur auf Genuss und Besitz gerichteten heidnischen Welt
erhielt auf diese Weise eine andere, selbstgewihlte, aber darum
auch unnatiirliche Form. Wie wir schon aus Cyprian und
vielen Synodalbeschliissen wissen, rief das von der Volksan-
schauung den Geistlichen aufgedringte Asketentum, welches
sich besonders durch den Coélibat charakterisierte, grosse mora-
lische Missstinde bereits im 3. Jahrhundert hervor. Wie in
dem folgenden Jahrhundert schon die rémischen Bischofe die
geschlechtlichen Verhiltnisse halbmanichédisch auffassten und
bei Erwihnung der Ehe von ,Befleckung® redeten, haben wir
noch in dem letzten Hefte dieser Zeitschrift dargestellt. Diese
Auffassung wurde nun besonders durch das Monchtum gefor-
dert. Die Idee der christlichen Weltflucht wurde karikiert,
indem die Asketen in die syrische und dgvptische Wiiste flohen,
zum Teil hierzu auch durch die unertriaglichen socialen Zu-
stande getrieben, wie sie sich in dem christlich-romischen Reiche
immer drohender gestalteten. Um nicht ganz zu verwildern,
sahen sich die Eremiten gendétigt, allmihlich bei einander zu
wohnen und Kloster zu bilden, trieben aber auch in dieser Ge-
stalt die Weltverachtung bis zu geistiger und korperlicher Ver-
kommenheit. Mangel an aller Kultur sahen sie fiir die hochste
Tugend an, und in dem Kampfe gegen das sterbende Heiden-
tum sowohl als in den kirchlichen Streitigkeiten bildeten sie
die ungebildete Masse, deren rohe Gewaltthiitigkeiten auch die
hochgestelltesten Kirchenlehrer zu flirchten hatten. Selbst
Méanner wie Hieronymus, Gregor von Nazianz und andere preisen
den leiblichen Schmutz der Eremiten und Monche als deren
hochsten geistigen Schmuck. Dem hl. Hilarion wird nachge-
riithmt, dass er den Sack, in dem er Tag und Nacht ver-
brachte, nie in seinem Leben wechselte. Mit dem heidnischen
Cynismus des Diogenes in der Tonne oder der bettelnden Der-
wische oder Buddhisten stimmte dieses ,Christentum*® in seinen



— 265 —

praktischen Forderungen vollkommen iberein. Desgleichen
natiirlich auch in den psychischen Resultaten. Keine Mah-
nungen finden sich héufiger in den Monchsregeln und in den an
Monche gerichteten Reden, als die Warnung vor der axndic,
acedia, d.h. dem geistigen und moralischen Stumpfsinne, der
dieser Lebensweise notwendig entspringen musste. Das Nerven-
system wurde zerriittet, Lebensiiberdruss und Schwachsinn
traten an die Stelle sittlicher Kraft und Thitigkeit. Die Bio-
graphen der sog. Wiistenviiter bis zu Athanasius hinauf, wenn
er der Biograph des hl. Antonius ist, besonders aber der im
Orient hochgepriesene hl. Nilus (um 390), wissen von den aben-
teuerlichsten geschlechtlichen Versuchungen ihrer Helden durch
Ditmonen zu erziihlen, welche natiirlich nichts anderes waren,
als Ausgeburten krankhaft gereizter Phantasie. Aber gerade
das Exaltierteste scheint den grossten Beifall, und nicht bloss
bei der Menge gefunden zu haben. Der grosste Heilige seiner
Zeit war im Orient der beriithmte Sdulensteher Symeon, dessen
Biograph erzihlt: Er wand sich ein Seil um den Leib, welches
bis auf die Knochen schnitt und Wunden erzeugte, welche
bald von Wiirmern wimmelten. Der Satan schlug ihn mit einer
grossen Wunde am Schenkel, aus der die Wiirmer herabfielen:
er liess sie aufheben und setzte sie wieder an ihre Stelle mit
den Worten Jobs: esset, was euch der Herr gegeben hat
(cap. 3, 7). Und zu diesem Heiligen pilgerten Fiirsten und
Bischofe; selbst Theodosius der Grosse brachte ihm seine Huldi-
gungen dar und bat ihn um Firsprache, dass seine Unions-
versuche mit Antiochien wegen des Jsoroxo; (431) mit Erfolg
gekront werden mochten.

Aber auch abgesehen von solchen krankhaften Auswiichsen
finden wir in dem Mdnchtum der alten Kirche die tibertriebenste
Askese. FEin so hervorragender Mann, wie der hl. Basilius,
nach dem sich noch die heutigen Ménche des Orients benennen,
folgert in mechanischer Viecise aus Luk. VI, 25, das Lachen
sei dem Christen durchaus verboten (Reg. brev. n. 31). Dem
entsprechen denn auch seine sonstigen moralischen Forderungen.
In der richtigen Erkenntnis, dass es nur Eine christliche Sitten-
lehre geben konne fir die Monche wie flr die Eheleute, weiss
er sich hinsichtlich der Ehe nur mit der gewdhnlichen halb-
manichiischen Auffassung der Viter zu helfen, dass dieselbe
eigentlich stndhaft sei. Er meint, fiir ihre Unenthaltsamkeit

Revue intern, de Théologie, Heft 18, 1897, 18



— 206 —

und Begierde nach dem Weibe, welche das Evangelium ver-
biete, werde den Eheleuten Verzeihung zu teil (De renunt.
seec. n. 2), Im Occidente, wo man anfangs die Ménche wegen
ihres rohen Auftretens verabscheute, hatte die Regel des hl. Bene-
dikt ihnen Eingang und Ruf verschafft, und indem sie das
monchische Leben den Bediirfnissen des Abendlandes anzu-
passen suchte, die grosse Wirksamkeit des Benediktinerordens
in spiterer Zeit vorbereitet. Aber wer wissen will, welche
iibertriebene Askese in den Anfingen auch dieses Ordens
herrschte, kann sich an der Nonnenregel des Erzbischofs Leander
von Sevilla, des Freundes Gregors des Grossen, davon hin-
reichend iiberzeugen. Man vermochte sich von der auf nicht-
christlichem Boden erwachsenen Idee nicht zu befreien, dass
die Schwichung des Korpers zur Stirkung des Geistes diene.
Nur selten und aus besondern Anlissen kommt in damaliger
Zeit die natiirliche Anschauung zu Tage, wie bei dem Bene-
dikt des Orientes, dem hl. Basilius, der Ep. 189, 1 an einen
Arzt Eusthatius schreibt, die drztliche Wissenschaft sei unter
den menschlichen die hochste, da das Leben ohne Gesundheit
cin Ubel sei: ,eine Fithrerin der Gesundheit ist eure Kunst.
Wie zur Korrektur seiner tibertriebenen asketischen Lehren aber
scheint ihm noch im 4. Jahrhundert die Schrift de virginitate
unterschoben worden zu sein, welche {(c. 3 £.) eine ausfithrliche
und schone Darstellung des Verhéltnisses der beiden Geschlechter
zu einander enthilt. Und auffallenderweise ordnete auch Pa-
chomius, einer der Griinder des Monchtums (Reg. 29), an, wenn
Besuch an der Pforte sich einfinde, solle er anstidndig aufge-
nommen, besonders Frauen mit grosserer Ehrerbietung und
Aufmerksamkeit behandelt werden (preecipue feminas majori
honore et diligentia curabunt). Ganz prinzipiell aber infolge
seiner hellenischen Bildung lehrt Isidor von Pelusium (Ep. III,
320), das undér cyev (nicht zu viel) gelte von der Frommigkeit
so gut, wie die Philosophen es von der Tugend lehrten; denn
sie halte die Mitte zwischen der Gottlosigkeit und dem Aber-
glauben, indem sie beide von sich weise.

Neben der halbmanichéischen Auffassung der Sinnlichkeit,
welche in einer Ubertreibung des neutestamentlichen Dualismus
bestand, war der zweite Hauptgrundsatz des Monchtums die
Armut. Dieser lisst sich viel leichter auf neutestamentliche
Ausspriiche zurtickfiihren, als die Lehre von der Ehe als einer



Befleckung. Schien doch urspriinglich Armut und Christentum
unzertrennlich miteinander verbunden zu sein, und Christus
prinzipiell zu lehren, dass das Himmelreich nur fir die Armen
seii. Wenn der Apostel Paulus schreibt, wer reich werden
wolle, falle in die Schlingen des Satans, so war das derselbe
Gedanke, den ein Kommentator des 4. Jahrhunderts zu Is. T1, 8
in die Worte kleidet: Die Armut ist die Erzieherin zur From-
migkeit, der Reichtum aber der Antrieb zum Ubermut. Als
darum in der konstantinischen Zeit viele Reiche und Vornehme
Modechristen wurden, flichtete sich das Evangelium der Armut
in die Wiiste. Und unbefangenerweise muss man eingestehen,
dass hier, abgesehen von den krankhaften Auswiichsen, sich
viel mehr von dem urspriinglichen christlichen Geiste versam-
melte, als in den glinzenden Weltstiidten Rom, Konstantinopel,
Alexandrien, Antiochien, den hohen Schulen des Hochmutes
und des Luxus auch in den kirchlichen Kreisen. Dass es aber
eine doppelte christliche Moral nicht gebe, fand sich auch eine
Synode von Aachen (816) veranlasst einzuschédrfen. Die Aus-
spriiche der hl. Schrift, lehrt sie, welche ein strenges Leben
vorschrieben, bezégen sich nicht bloss auf Geistliche und Ménche,
wie viele meinten, sondern auf alle Christen. So sehr aber war
die Verachtung der irdischen Gliter mit der Lehre der christ-
lichen Religion verwachsen, dass ungeachtet des . Giftes, welches
Konstantin der Kirche eingegossen“, die Viter fortfuhren, an
die Verderblichkeit der irdischen Giiter zu erinnern bis zur
teilweisen Bestreitung des Eigentums. Der starre Eigentums-
begriff des romischen Rechtes, dass der Eigentiimer tiber das
Seinige zu verfiigen habe wie der Jupiter Optimus Maximus,
wurde als heidnisch und durchaus unchristlich verworfen. Der
Christ wurde nicht als wirklicher Eigentiimer, sondern nur
als Verwalter seines Besitzes betrachtet, von dem alles, was
er nicht zu seiner Notdurft gebrauche, den Armen gehore. Man
ging dabei von der Beantwortung der Frage aus, wie denn
ein Mensch zu einem Sondereigentum gelange, da alle, nackt
geboren, mit dem gleichen Rechte in der Welt erschienen. Zu-
nichst leitete man die Verschiedenheit von der Stinde her, die
den gemeinsamen Besitz gestort habe. Die Natur, dussert 4dm-
brosius, hat Gleichheit eingefithrt; das Privateigentum beruht
auf widerrechtlicher Besitzergreifung. Alles Eigentum, meint
ebenfalls Hieronymus, riihrt von Diebstahl her, wenigstens mittel-



— 268 —

bar, indem der jetzige Besitzer es von seinen Vorfahren ge-
erbt, die es sich unberechtigterweise angeeignet. Chrysostomaus
glaubt, die beste Einrichtung wiirde der Kommunismus sein;
derselbe werde aber einigermassen ersetzt durch DMitteilung
des Uberflusses an die Armen. Von diesem Standpunkt aus
nimmt er wie Basilius und andere Viter keinen Anstaund, die
Reichen, die nicht so handelten, Diebe und Réauber zu schelten,
und den Armen in diesem Sinne das Recht auf Almosen zuzu-
sprechen. So wenig die Viter beabsichtigten, durch diese gegen
die antik-rémische Denkweise gerichteten christlichen Lehren
cine socialistische Emporung zu bewirken, so wenig kann man
sich verhehlen, dass solche unreife, die Bedeutung des Kapitals
und der Arbeit verkennende Doktrin die Unzufriedenheit, Trig-
heit, Revolutionssucht der damals sehr zahlreichen Besitzlosen
nithrte. Ein Gegengewicht bot die alte Kirche durch die reichen
Almosen, welche sie auf diese Weise veranlasste und durch
die Wohlthatigkeitsanstalten, welche sie ins Leben rief. Dieses
Gegengewicht war um so stirker, als solche Einrichtungen
nicht bless auf dem humanitaren Boden der christlichen Bruder-
liebe wurzelten, sondern auch von dem religiosen Motiv der
Erlangung des Siindennachlasses und der ewigen Seligkeit ge-
tragen wurden. Das waren wieder tiefgreifende, dem Heiden-
tum fremde Kulturelemente, welche die alte Welt mit neuem
Geist erfullten.

Von der alten Welt war nédmlich noch vieles vorhanden.
Wir meinen nicht bloss ausserhalb der Kirche, besonders im
Abendlande, trotz des Druckes, selbst der Gewaltthitigkeiten der
schristlichen“ Herrscher. Auch in der Kirche machte sich die
antike Kultur, und sogar verwerfliche Denk- und Handlungs-
weise geltend. Wie die Viter sich der griechischen Philosophie
zur Ausbildung der kirchlichen Lehre bedienten, wurde bereits
erwiahnt. Bedenklicher erschien in der Kkounstantinischen Zeit
ihre Nachgiebigkeit gegen das Gewaltverfahren der Kaiser mit
Unglidubigen und Haretikern. Bis dahin hatte man berein-
stimmend an dem Grundsatz Christi und der Apostel festge-
halten, dass Irrende zu belehren, aber nicht durch &ussere
Gewalt zu ,bekehren“ seien. Als Konstantin anfing, mora-
lischen Druck auszuiiben und seine Nachfolger sogar zu Ge-
waltmitteln griffen gegen Heiden, Juden und diejenigen Christen,
welche sie flir Héaretiker hielten, liessen sich leider auch die



— 209 —

meisten Bischofe und Kirchenlehrer zur Billigung dieses un
christlichen Verfahrens verleiten. Der grosse Augustin, der
frither die christliche Lehre von der Verwerflichkeit iusserer
Gewalt in Sachen der Religion vertreten, wurde durch deren
Erfolglosigkeit in dem afrikanischen Donatistenstreit, der frei-
lich auch zu einem socialen Kampfe ausartete, bewogen, die
weltliche Gewalt gegen die Donatisten aufzurufen. Edel und
milde handelte er dagegen, da er eine cherne Statue des Her-
kules, welche die Christen zerschlagen, wmgiessen und den
Heiden zuriickgeben liess. Fanatischer trat in einer dhnlichen
Sache sein Lehrer Ambrosius auf. Als Theodosius der Grosse
den Christen befahl, eine Synagoge, welche sie niedergebrannt,
wieder aufzubauen, schrieb der Bischotf von }Mailand heftig an
ihn, eine Stitte des Unglaubens diirfe nicht mit christlichem
Gelde errichtet werden, wichtiger als die Rechtsfrage sei das
Interesse der Religion. Die Dinge standen bereits so, dass der
michtige Kaiser sich genotigt sah, auf diese Erklirung des
frithern Statthalters von Ligurien hin, seinen Befehl zuriickzu-
ziehen. Die Dischofe wussten in solchen Augenblicken, bethort
vom Umschwunge der Zeiten, auch nicht mehr, ,wess Geistes
Kinder sie waren”. Nicht bloss rohe Monche und der Pibel der
grossen Stitdte sind es gewesen, welche die prachtvollsten
Kunstwerke des Altertums, auch Bibliotheken mit ihren Litte-
raturschitzen vernichteten. Als eine der berthmtesten Kultur-
stittten, das Serapeion In Alexandrien 391 der Zerstorungswut
der Christen anheimfiel, geschah dies nicht ohne Mitwissen des
dortigen machtvollen Patriarchen Theophilus.

Wie tief aber noch antike Uberlieferungen in den Ge-
miitern wurzelten, sollte sich bald nachher (410) bei der Ver-
nichtung Roms unter Alarich bewiahren. Ergreifend sind die
Klagen des hochasketischen, aber unbewusst noch von dem
Erbe der Vorzeit zehrenden Hieronymus tber den Fall der
Weltstadt, nicht etwa als Sitz des obersten Bischofs, sondern
als des Centrums der kultivierten Menschheit, ,des Hauptes
des Erdkreises®. ,Die Stimme stockt, ruft er aus, und Seufzer
unterbrechen meine Worte bei dem Diktieren. Genommen wird
die Stadt, welche den ganzen Erdkreis nahm.* ,Wehe, der
rdkreis bricht zusammen. Die beriihmte Stadt, das Haupt
des romischen Reiches ward durch Einen Brand vernichtet.®
. Wer sollte es glauben, dass das auf Triumphe tiber den ganzen



e GTD

Erdkreis gegriindete Rom in Trimmer ging? Dass die Mutter
der Volker ihnen auch zum Grabe wurde?“ So hétte auch ein
alter Romer jammern koénnen; nur die Erwidhnung der Siinden
und der zerstorten Kirchen verraten den Christen. Da griff
der Afrikaner Awgustinus anders zur Feder. Statt zu klagen
tiber den Fall der Hauptstadt des Reiches, sucht er in seinem
grossartig angelegten Werke De Civitate Dei zu beweisen,
dass nicht das Verlassen des heidnischen Kultus, wie die Heiden
den Christen vorwarfen, sondern die Lasterhaftigkeit des alten
,Babylon“ dessen Untergang verschuldet habe. Seit dieser
Katastrophe siechte das westromische Reich immer mehr dahin,
bis es 70 Jahre spiter den germanischen Stimmen ganz erlag.
Noch lange erhielten sich in Rom Reste heidnischer Gebréiuche,
wie eine Verbeugung vor der Sonne bei dem Eintritt in die
Kirche, welche Leo I. verbietet, und die Feier der Lupercalien,
deren Ende des 5. Jahrhunderts Gelasius I. gedenkt; aber das
alte ,Babylon® war die Stadt nun nicht mehr. Allméhlich fing
sie an, sich zum péapstlichen Rom zu entwickeln und in kirch-
lichem Sinne zum ,Haupte des Erdkreises® zu werden, wie
410 der klagende Hieronymus es noch nicht fir moglich ge-
halten hitte.

Durch die grossere Gewaltthitigkeit der ostromischen
Herrscher hatte die heidnische Kultur im Orient der christ-
lichen rascher weichen miissen. Dafir ward aber auch eine
freie Entwicklung letzterer weit stirker gehemmt. In den end-
losen dogmatischen Streitigkeiten wurden die orientalischen
Bischofe mehr oder weniger gezwungen, dem Willen des jewei-
ligen Kaisers zu folgen. Schon Konstantin machte hiermit den
Anfang, da er zehn Jahre nach dem nicéinischen Konzil, welches
sich fiir die Lehre des Athanasius ausgesprochen, auf der Sy-
node von Tyrus die Bischofe notigte, Athanasius fallen zu lassen.
Nicht ohne Grausamkeit verfuhr sein Sohn Konstantius, indem
er ein Symbolum nach dem andern zu Gunsten seines halb-
arianischen Bekenntnisses von den Bischofen unterschreiben
liess, und die wenigen hervorragenden Mianner, welche standhaft
blieben, mit der Verbannung bestrafte. Die Verhandlungen der
dOkumenischen Konzilien liessen die Kaiser durch ihre Kommissare
leiten, mitunter die Bischofe durch Soldaten und Polizei bewachen,
und den von ihnen bestéitigten Exkommunikationen fiigten sie
Absetzung und Exil hinzu. Niemals ging es so gewaltthitig



— 271 —

zu, als 449 auf der sog. Raubersynode von Ephesus, welche
Theodosius II. als okumenisch berufen, und der Papst Leo I.
durch drei Legaten beschickt hatte. Hier wurden viele Bi-
schiofe durch korperliche Drohungen und Misshandlungen zur
Anerkennung des Eutychianismus gezwungen, Widerstrebende,
wie der Patriarch Flavian von Konstantinopel selbst festge-
nommen und misshandelt. Wihrend damals die ganze Kirche
ungefihr 6000 Bischofe ziahlte, waren auf diesem ,6kumenischen
Konzil“ nur gegen 135 anwesend; zwei von diesen liessen, weil
des Schreibens unkundig, andere fiir sich unterzeichnen, Einen
erhebenden Eindruck macht es, dass bei diesen Zustinden im
Orient, der sklavischen Gesinnung, wie dem Mangel an Bildung
vieler Bischofe, ein Mann wie Leo 1., gendhrt noch mit alt-
romischer Kultur und frei von dem Druck des hinsiechenden
westromischen Kaisertums jener auch von ihm beschickten ,6ku-
menischen* Synode fiir ewige Zeiten den Namen ,Réiubersynode®
gab und dem Kaiser Theodosius ins Angesicht widerstand. Die
Autoritit des romischen Stuhles auch im Orient konnte dadurch
nur gefordert werden. Um so mehr, als dort die Knechtschaft
des Episkopates ihren Fortgang nahm. Erst nach dem Tode
Theodosius II. schiittelte der Orient das ihm aufgezwungene
Joch der Réaubersynode auf dem Konzil von Chalcedon (451)
unter wesentlicher Mitwirkung des Papstes ab. Kaum war aber
der dies veranlassende Kaiser Leo I. gestorben, als Basiliskus
durch 500 Bischofe das Konzil von Chalcedon wieder ver-
werfen liess. Nach dessen Sturze folgten fast ausnahmslos die
orientalischen Bischofe dem Kaiser Zeno, der 482 durch eine
vermittelnde Formel jenes Konzil in Vergessenheit zu bringen
dachte. Wiederum fiigten sich die Bischofe willenlos dem Kaiser
Justinian, als dieser auf dem fiinften ékumenischen Konzil den
Streit durch zweideutige Dekrete beizulegen versuchte. Der
beschiamende Gegensatz der orientalischen Bischofe zu dem
romischen fiel nur in dieser traurigen Zeit hinweg, weil (wohl
bemerkt, nach der Einverleibung Italiens in das ostrémische
Reich) auch der Papst Vigilius wankelmiitig und charakterlos
in seinem Verhalten gegen das Kaiserpaar wihrend dieser
Wirren das Abendland in Mitleidenschaft zog, so dass ganze
Provinzen ihm den Gehorsam kiindigten und ihn als Ketzer
verdammten. Wenn dann in dem Streite tiber die beiden Willen
in Christus im 7. Jahrhundert die Kaiser Heraklius und Kon-



. 35

stanz II. Glaubensedikte erliessen, so gab es im Orient nur
wenige, wie Sophronius und Maximus, welche Widerstand
leisteten, selbst zum Martyrium bereit. Die Masse der Bischofe,
Geistlichen und Moénche verhielten sich der kaiserlichen Macht
gegeniiber passiv wie die ganze Herde des in seiner Stupi-
ditit den Kaiser fast anbetenden Volkes. Der Patriarch Pyr-
rhus spielte formlich mit seinem Bekenntnis. In Rom wider-
rief er seinen Monotheletismus um des Papstes willen; nach
seiner Abreise, schon in Ravenna bei dem byzantinischen Statt-
halter bekannte er sich wieder zu demselben. Und vergebens
unterschrieb jetzt der Papst die Bannbulle gegen ihn mit einer
in das ,Blut Christi“ d. h. den konsekrierten Messwein ge-
tauchten Feder. Als der Kaiser Konstantin Pogonatus 680
durch ein okumenisches Konzil zu Konstantinopel in Verbin-
dung mit dem Papst Agatho dem Streit durch Widerruf der
frithern kaiserlichen Edikte ein Iinde zu machen suchte, lag
der ganze Orient ihm wieder willenlos zu Fiissen, bis 711 der
Usurpator Bardanes auf einer neuen Synode von Konstanti-
nopel den Monotheletismus noch einmal zu kurzen Ehren brachte.
Nach seinem Tode (713) musste alles wieder an die zwei Willen
glauben und 715 sanktionierte ein drittes Konzil von Konstan-
tinopel das dkumenische von 680. Das Schwert in der Hand
machten die byzantinischen Kaiser in dieser schrecklichen Weise
den Grundsatz wahr: Cujus regio, illius et religio. Wie demo-
ralisierend ein solches Gewaltverfahren in Sachen der Religion
wirken musste, wie stark die Grundlagen des Glaubens dadurch
erschiittert wurden, vermag das Auge des Historikers nicht zu
sehen. Das Innere der menschlichen Herzen bleibt ihm ver-
borgen. Nur die Symptome unsichtbarer Vorginge legen
Schlisse nahe. Und bald freilich sollten die Symptome schwerer
innerer Erkrankung deutlich genug werden. Noch ehe die
christologischen, drei Jahrhunderte beherrschenden Streitig-
keiten zu Ende waren, iiberfiel die junge Macht des Islam das
byzantinische Reich, und in der Zeit von 633—651 fielen ihm
Svrien, Palistina, Agypten in die Arme. Man hat sich oft ge-
wundert, wie rasch und leicht sich diese einst blithenden Pro-
rinzen mit den &ltesten christlichen Kirchen von den Moslemin
erobern liessen. Agyptische Griber gaben in neuester Zeit
Antwort auf diese berechtigte Frage. In ihnen aufgefundene
Papyrusrollen belehren uns, dass man sich nach Erlésung von



dem unertriglichen byzantinischen Steuerdruck wie von der
Glaubenstyrannei der Kaiser sehnte. Unter der Herrschaft des
Islam war man der Toleranz sicher und hatte nicht immer
neue dogmatische Edikte zu befurchten. Wie weit es aber in
den hohern Kreisen gekommen war, entnimmt man aus der
Thatsache, dass in dem 726 beginnenden Bilderstreit, der recht
cigentlich ein Kulturkampf im tiefsten Sinne des Wortes war,
cin Streit um den christlichen Glauben selbst nach byzanti-
nischer Auffassung, man am Hofe sich nicht scheute, im
trunkenen Zustande Kirchenkleider anzulegen und die kirch-
lichen Ceremonien zu verspotten.

Mit der Kultur war es allerdings in dieser Zeit sowohl im
Orient wie im Occident tbel bestellt. Als der Papst Agatho
seine Legaten 680 zu dem okumenischen Konzil nach Konstan-
tinopel schickte, schrieb er dem Kaiser, er moge keine tiefe
Wissenschaft von ihnen erwarten, weil seine Geistlichen durch
ihre Handearbeit ihr Brot verdienen miissten und darum zu
Studien keine Zeit besidssen. Die orientalischen Bischofe aber
erklarten auf dem 7. ckumenischen Konzil (787) von sich selbst,
im Verhiltnis zu den Vitern mangle es ihnen an Einsicht und
Vernunit, weil es mit der Welt zu Ende gehe. Allerdings konnte
weder im Abend- noch im Morgenland sich irgend jemand mit
den Vitern der kirchlichen Glanzperiode vergleichen. Statt den
(Geist mit den besten Erzeugnissen griechischer Philosophie zu
befruchten, hatte man sich schon langere Zeit die niedern Ele-
mente des Heidentums, selbst dessen Aberglauben angeeignet
und in christliches Gewand gehllt. Wihrend der Jahrhunderte
des Uberganges beschrinkte sich naturgemiiss die Vermischung
von Heidnischem und Christlichem nicht auf das iussere Zu-
sammenleben, sondern heidnische Sitten und Formen drangen
in die Kirche ein, umgestaltet, aber doch auch triibend und
verwirrend. So ging es mit dem Recht, der Kunst, der ge-
samten Kultur. Die Gesetzblicher konnten nicht ohne christ-
liche Veranderungen und Zusitze bleiben; aber vieles wurde
doch beibehalten, was mit dem urspriinglichen christlichen
Geiste nicht vereinbar war. Kunstrichtungen mussten fallen,
aber manche heidnische Darstellungen schlichen sich schon
in die Katakomben ein. Der heidnischen Rhetorik entnahm
man Wortschatz und Methode. Gebrauche und Anschauungen
des heidnischen Volkes tibertrug man in Kirchen und Grab-



274 —

stiitten. Heidnische Amulette verwandelten sich in christliche;
Festtage und Bittgéinge wurden durch kirchliche verdringt.
Gotzen wurden zu Didmonen gestempelt oder durch Heilige und
Engel ersetzt. Bekannt ist, wie Gregor der Grosse nicht etwa der
Volksseele diesen Umwandlungsprozess liberlisst, sondern seinen
Missionaren fiir Britannien geradezu derartige Anweisungen giebt.
Und Innocenz III. bezeugt (serm. 12 de sanct.) ausdriicklich,
weil die Vater das heidnische Fest nicht hiéitten verdrangen
konnen, welches mit Lichteranziinden sei gefeiert worden zur
Erinnerung an das Aufsuchen der Proserpina durch Ceres,
hitten sie angeordnet, das Fest Maria Reinigung durch Lichter
zu feiern (Maria Lichtmess). Anderseits darf man nicht ver-
kennen, dass, wo die Einschmuggelung heidnischer Ware unter
christlicher Flagge gar zu sichtbar wurde, die Kirche ihre
Verbote dagegen erliess. Die Synoden von Vannes (465) und
Agde (506) verboten den Aberglauben, dem selbst ein Augu-
stinus seinen Tribut entrichtet hatte, einen zuerst in die Augen
fallenden Satz eines hl. Buches als Orakel zu betrachten. Ara-
bische Synoden untersagten einen {ibertriebenen Mariendienst,
der an den verrufenen Astartekultus erinnerte. Auch einzelne
Viater eiferten gegen aberglaubische, dem Heidentum entstam-
mende Lehren. So (gleich den spanischen Synoden zu Toledo 447,
zu Braga von 563) Prokopius von Gaza (in Gen. I, 14) gegen
Astrologie, Johannes von Damaskus (De strygibus) gegen die
Annahme von Hexen, die er geradezu hiretisch nennt. Nament-
lich aber biirgerten sich viele Vorstellungen und T:Tbungen heid-
nischen Totenkultus bei den Christen ein. it der Heilighaltung
der Griaber verband man die heidnische Idee, dass hierdurch
auch die Seelenruhe der Verstorbenen garantiert werde. Wenn
dann wieder Augustinus (ad Dulcit. I, 2) meinte, die Beerdigung
in der Nihe eines Martyrergrabes niitze dem Verstorbenen
ebenso wie das kirchliche Gebet, so haben sich hierauf das
ganze Mittelalter hindurch viele Einrichtungen, wie Pilgerfahrten,
Kirchenstiftungen u. s. w. aufgebaut. Mitunter schlossen sich
schon frithe solche Missbriuche an die mit Heiligen- und Re-
liquienverehrung verkniipften religiésen Ubungen an, dass selbst
so ménchisch gesinnte Manner wie Hieronymus diesen Ausser-
lichkeiten gegeniiber an die wahre, innere Frommigkeit zu er-
innern fir nétig hielten. Und in der That wurde schon damals
die Volksfrommigkeit, wie im Heidentum, durch tiberwuchernde



— 275 —

Sinnlichkeit von der Hohe christlichen Geistes zu Thorheit und
Unwissenheit herabgezogen. Derselbe Chrysostomus, der Pilger
erwihnt, die nach Arabien gingen, den Misthaufen zu kiissen,
auf dem Job gesessen, klagt (hom. VIII, 4), dass es Christen
gebe, die nicht einmal etwas von der Existenz der Bibel wiissten.

J. LANGEN in Bonn.

(Schluss in der nichsten Nummer.)




	Zur christlichen Kulturgeschichte

