Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Priscillian

Autor: Herzog, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403378

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 223 —

PRISCILLIAN.

Unter diesem Titel habe ich vor drei Jahren in dieser
Zeitschrift (Jahrg. 1894, S. 1—27) die Anklagen gepriift, die
bis zur Wiederauffindung der Traktate Priscillians gegen die
im Jahr 385 zu Trier hingerichteten Méartyrer erhoben worden
sind. Ich kam zum Schluss, dass das an Priscillian und seinen
Genossen veriibte Verbrechen die Frucht hierarchischer Eifer-
sucht war, die sich mit einer heuchlerischen, jeder Schlech-
tigkeit fahigen Realpolitik verbiindet hatte. Im folgenden Heft
desselben Jahrgangs (S. 370 ff.) beleuchtete ich den Versuch
Dr. Merkles (Tiibinger ,Theolog. Quartalschrift, Jahrg. 1894,
I. Heft), die alten Vorwiirfe gegen Priscillian aufrecht zu er-
halten.

Nun kommt (Tiibinger , Theolog. Quartalschrift“, Jahrg. 1896,
IV. Heft, S. 630—649) derselbe Dr. S. Merkle (in Rom) auf
den ,Streit tiber Priscillian“ zuriick. Er referiert zunichst
iber die ohne zureichenden Grund von einigen Gelehrten an-
gefochtene Authenticitit der Schriften, fiir die deren Heraus-
geber Prof. Schepss die Autorschaft Priscillians in Anspruch
nimmt. Merkle findet, es ,konne keinem Zweifel unterliegen,
dass wir in den besprochenen Schriften die litterarische Hinter-
lassenschaft des Bischofs von Avila besitzen“. (A. a. O. S. 639.)
Hierauf will Merkle die Frage beantworten, welches Urteil
man sich nun tiber Priscillians Lehre und Wandel zu bilden
habe. In diesem Teil seiner Arbeit beriicksichtigt er vorzugs-
weise meinen Aufsatz, gelangt aber diesmal keineswegs zu
einem zustimmenden Resultat. Ich wiirde es fir selbstver-
stindliche Pflicht halten, unumwunden die Punkte namhaft zu
machen, in denen Merkle mit bessern Griinden eine andere



— 224

Auffassung verteidigt, wenn ich in seiner Abhandlung solche
Punkte finden konnte. Allein er geht auf meine Beweisfiih-
rungen gar nicht néher ein, sondern sucht einfach den Schein
zu erwecken, dass sich durch Parets verdienstvolle Schrift und
meine Kkleine Arbeit ,die bisherige Anschauung als im ganzen
sehr richtig erwiesen“ habe (649). Wie unrichtig das ist, be-
weist auch Merkle mit den Zugestindnissen, die er mir, wie
es scheint, gegen sein Wissen und seinen Willen gemacht hat.
Ich kann hier das Gesagte nicht wiederholen, mochte aber
zeigen, wie Merkle das bisherige Urteil iiber Priscillians Lehre
und Wandel als ,sehr richtig® erweist.

a) Die Quellen, aus denen man ein zuverlissiges Urteil
iiber Priscillian gewinnen kénne. — In dem Vortrag, den ich
im November 1885, schon vor Wiederauffindung der Priscil-
lianischen Schriften zur Erinnerung an den vor 1500 Jahren
veribten Justizmord gehalten habe, leistete ich den Beweis,
dass das traditionelle Urteil tiber Priscillian durch den von
Orosius informierten hl. Augustin zur Geltung gelangt sei, aber
keinen Glauben verdiene. (,Katholik®, Jahrg. 1886, Nr. 2—5.
Vgl. Internat. theol. Zeitschrift, Jahrg. 1894, S. 16 ff.) Zu dieser
Ansicht scheint nun auch Merkle gelangt zu sein. Er sagt
(a.a.0. S.644): ,Hieronymus, Orosius, Augustinus, Leo I. u. a.
sind spitere und in der Mehrzahl weniger gut unterrichtete
Gewdahrsmanner“. Die bisherige, angeblich ,sehr richtige®
Anschauung ist aber aus den Schriften dieser thatsiachlich
sweniger gut unterrichfeten Gewiihrsminner“ geflossen.

Sobald man die Echtheit der von Schepss herausgegebenen
Priscillianischen Schriften anerkennt, muss man natiirlich auch
zugeben, dass diese Schriften bei der Beurteilung der Lehr-
und Lebensrichtung Priscillians zu berticksichtigen seien. Das
habe auch ich unter fortwahrender Berufung auf die beiden
ausgezeichnetsten Kenner der Schriften Priscillians, Schepss
und Paret, bezuglich aller Punkte gethan, in denen man nach
bisheriger Anschauung den Geéchteten einer Abweichung von
der katholischen Lehre beschuldigt. Nur habe ich gelegent-
lich bemerkt, es sei von vorneherein ein aussichtsloses Be-
ginnen, aus den wenigen wieder ans Licht gezogenen Trak-
taten Priscillians Kefzerei nachweisen zu wollen. (Priscillian,
S. 17.) Natirlich greift Merkle diese Bemerkung auf, ver-
schweigt aber, dass ich mich dabei ausdriicklich auf die alten



— 225 —

Berichterstatter stiitzte, die wohl wvon Schriften Priscillians
Kenntnis haben, sich aber fiur ihre Anklagen niemals auf diese
Schriften berufen. Ich ging von der Voraussetzung aus, dass
man zur Zeit, als die fraglichen Traktate noch gelesen wurden
und wirkten, fir ketzerische Ausserungen ebenso gute Augen
gehabt habe wie heute, zumal der personliche Hass der un-
wiirdigen Bischofe Hydatius, Ithacius und Genossen den Blick
fiir anfechtbare Ausserungen in den Schriften des unbequemen
Mannes schédrfen musste. Merkle seinerseits anerkennt unum-
wunden, dass die fraglichen Schriften die ,Hauptquelle seien
fir die Kenntnis von Lehre und Charakter Priscillians“ (a. a. O.
S. 639), sucht dann aber in weitlaufigen Erorterungen klar zu
machen, dass der Verfasser guten Grund gehabt habe, sich
korrekt zu &dussern: , Versteht es sich doch in seiner Lage von
selbst, dass er aufs iingstlichste bestrebt ist, in genauer Uberein-
stimmung mit der apostolischen und Fkatholischen Lehre zu er-
scheinen: das war seine einzige Rettung” (a. a. O. S. 640). Die
romischen Inquisitoren wissen natiirlich immer zum voraus,
wie die von ihnen Verketzerten eigentlich denken, und ver-
brennen ihre Opfer auch dann, wenn diese aufs angstlichste
bestrebt sind, in Wort und Schrift in genauer Ubereinstimmung
mit apostolischer und katholischer Lehre zu bleiben. So ist
begreiflich, dass es auch heute in der réomischen Kirche fiir
Priscillian keine Rettung giebt. Ich begniige mich mit dem
Zugestandnis, dass Priscillian aufs &ngstlichste bestrebt war,
in seinen Schriften orthodox zu lehren; ich bin aber der Mei-
nung, er habe so gelehrt, wie er gedacht, und er sei daher
nur verleumdet worden, aber in Wirklichkeit kein Ketzer ge-
wesen.

Nachdem Merkle zur Erkenntnis gekommen ist, dass Pris-
cillians Schriften, die er eben noch als die ,Hauptquelle fiir
die Kenntnis von Lehre und Charakter Priscillians“ anerkannt
hatte, ,sehr triigerische Quellen® seien (a. a. 0. S. 642), muss
er nach zuverlassigeren Quellen forschen. Als solche erscheinen
ihm (a. a. O. S, 645) die gegen Priscillian gerichteten Synodal-
beschliisse: ,Seine wirkliche Lehre und Art ist aus den Be-
schlissen der Konzilien von Saragossa 380 und Toledo 400
und 447 weit sicherer zu entnehmen, als aus seinen eigenen
Werken.“ Diese Beschliusse also wiéren nun als die ,Haupt-
quellen“ anzusehen. — Uber die Erlasse der Synoden von Sara-



— P36 —

gossa (380) und Toledo (400) habe ich mich in meinen beiden
Abhandlungen geiussert. (,Katholik“, 1886, S. 19 f. und S. 25 f.
und Priscillian, S. 24 ff.) Genannt ist in diesen Beschliissen
Priscillian nicht; aber er ist unzweifelhaft gemeint. Der Sy-
node von Saragossa gedenkt er selbst in seinem Schreiben an
den romischen Bischof Damasus. Mit Recht bezeichnet er die
Beschliisse dieser Versammlung als eine Disciplinarverordnung,
behauptet aber, davon nicht betroffen zu werden. Wire das
auch der Fall, so konnten ihm nur Verstosse wider die Kirchen-
disciplin zum Vorwurf gemacht werden; von Ketzereien oder
gar unziichtigem Verhalten redet die Synode mit keiner Silbe.
Die versammelten Bischiofe wollen im Gegenteil die Leute,
gegen die sie ihre Sitze richten, nétigen, in den Kirchen des
Wohnortes am Gottesdienst teilzunehmen, die hl. Eucharistie
wirklich zu geniessen und nicht bloss in die Hand zu nehmen
und davon zu gehen, der herrschenden Kirchenordnung be-
ziiglich der Sonn- und Festtage und Fastenzeiten sich zu fligen
und dergl. Hatte die Synode Ketzer oder gar Zauberer und
unziichtige Leute im Auge gehabt, so wiirde sie dieselben ex-
kommuniziert, nicht aber zur Teilnahme an der Kommunion
gezwungen haben. Die Beschliisse der Synode von Saragossa
lassen sich also zur Rechtfertigung der bisherigen Anschauung
tber Priscillians Lehre und Verhalten nicht gebrauchen.
Auch die Beschliisse der Synode von Toledo (400) waren
gegen die Priscillianisten gerichtet. Damals waren seit der
Hinrichtung Priscillians und seiner (Genossen schon fiinfzehn
Jahre verflossen. Die Synode sah sich zunéchst veranlasst,
Bischofen, Priestern und Diakonen das Colibatsgesetz neu ein-
zuschéirfen und von den verheirateten Geistlichen strenge zu
fordern, dass sie sich des ehelichen Umganges mit ihren Frauen
enthielten. Das passt auf priscillianisch gesinnte Leute, denn
Priscillian und seine beiden bischéflichen Begleiter Instantius
und Salvianus hatten ihre Frauen sogar mitgenommen, als sie
nach Rom reisten, um sich vor Papst Damasus zu rechtfertigen!
Der priscillianistische Klerus lebte, wie es scheint, in der Ehe.
Die Synode vom Jahr 400, die das strenge verurteilt, hatte offenbar
noch keine Veranlassung, den Priscillianisten eine manichéische
Missachtung der Ehe zum Vorwurf zu machen! Auch verur-
teilt die Synode (Can. 13 und 14, Mansi, tom. III, p. 1000)
wiederum die Leute, die in die Kirche kommen, ohne zu kom-



— 227 —

munizieren oder das eucharistische Brot wirklich zu geniessen.
Die Beschliisse der Synode von Toledo (400) bestitigen die bis-
herige Anschauung uber Priscillian gerade so wenig wie die
der Synode von Saragossa.

Ob im Jahr 447 zu Toledo wieder eine Synode zusammen-
gekommen ist und welche Beschliisse sie gefasst hat, scheint
Merkle besser zu wissen als andere Leute. Auf jeden Fall
waren nun seit der Hinrichtung Priscillians 62 Jahre verflossen.
Die fraglichen Beschlisse wiren also nur eine sehr unzuver-
lassige Quelle fiir die Kenntnis von Lehre und Charakter Pris-
cillians. Richtig ist, dass Leo I., den Merkle mit Recht zu den
»spétern und weniger gut unterrichteten Gewahrsmannern“ rech-
net, 447 ein Schreiben an Bischof Turribius von Astorga iiber die
Priscillianisten erliess und darin die schrecklichsten Massregeln
gegen die vermeintlichen Ketzer ungefihr so billigte, wie das
,die heilige romische und allgemeine Inquisition“ heute noch
thate. Zu diesem Zweck frischt er das Bild, das schon Augu-
stinus vom Priscillianismus entworfen hatte, mit neuen kriiftigen
Farben wieder auf und sagt: ,Was nur irgend einmal die Gott-
losen an Unflat ersonnen haben, ist in dieser Lehre zusammen-
geflossen; denn aus jeglicher Pfiitze irdischer Meinungen nahmen
sie die Brithe zu ihrer Mischung, damit sie ja alles schlucken
konnten, was andere nur zum Teil gekostet* u. s. w. (Mansi,
t. 5, 1288). Hat 447 in Toledo eine Synode stattgefunden, so
ist sie durch dieses Schreiben veranlasst worden. Ich gebe zu,
dass die Belehrungen, die Leo I. dem spanischen Bischof itiber
die Priscillianisten zukommen lidsst, und daher auch die allfal-
ligen Beschliisse der Synode vom Jahr 447 mit der ,bisherigen
Anschauung*® tibereinstimmen ; nur lidsst sich aus diesen Quellen
kein richtiges Urteil tiber Priscillians Lehre und Wandel ge-
winnen.

Dass das nicht moglich ist, scheint auch Merkle schliess-
lich geahnt zu haben. Im letzten Alinea seiner Abhandlung
giebt er die ,Hauptquellen“ und die ,sichern“ Quellen preis
und beruft sich in einem Scheidegruss an mich auf eine weitere -
Quelle, die nun aber ganz zuverlédssig sein soll. Er schreibt:
wnine Rehabilitation des Geédchteten“ (Hérzog 27), soweit eine
solche gerecht und moglich war, haben schon der hl. Martinus,
Papst Siricius, Ambrosius und Sulpicius Severus vollzogen, eine
weitergehende ist auch durch Schepss’ Publikation nicht er-



— 228 —

folgt“ (A. a. O. S. 649). Wenn dem so ist, so hat man sich
bei der Beurteilung Priscillians an die Ausserungen der genannten
Zeugen zu halten. s ware mir sehr lieb gewesen, wenn Merkle
kurz hatte zusammenstellen wollen, was sich aus diesen Ausse-
rungen etwa ergiebt. DMeines Wissens ist Martin von Tours
wohl ein heiliger Bischof, aber kein Theologe gewesen, der
fiir die Traktate Priscillians und seine Lehrweise Verstindnis
gehabt hiétte. Dass er sich unendliche Mihe gegeben hat, die
Missethaten von Trier und die Auspliinderung der Priscillia-
nisten in Spanien zu verhindern, und dass er dann, wie ihm
das nicht gelungen war, bis zu seinem Tode auf jede Gemein-
schaft mit der Hierarchie der Reichskirche verzichtet hat, sind
unzweifelhafte Thatsachen; wie weit er sich aber sonst mit der
Lehrrichtung und Person Priscillians befasst hat, weiss man
nicht. Sympathisch konnte dem naiv frommen, aber ungebil-
deten Monch der gelehrte, in der Ehe lebende und in discipli-
niren Dingen eigene Wege gehende spanische Laie, der sich
dann, schon verurteilt durch die Synode von Saragossa (380),
zum Bischof von Avila weihen liess, gewiss nicht sein. Sein
Biograph bezeichnet die Priscillianisten als homines luce indig-
nissimi (Hist. sacr. II, 65),1) die also mit vollem Recht aus der
Welt geschafft worden sind. Keine Anklage wurde erhoben,
die er nicht zustimmend in seine Chronik aufgenommen hitte.
Dabei ist er ein ganz und gar unkritischer Berichterstatter.
Nach ihm hat, um nur das eine zu erwiithnen, Priscillian seinen
Unterricht von einem aus Agvpten kommenden Markus, einer
vornehmen Frau Agape und einem Rhetor Helpidius erhalten
(Hist. sacr. Il, 61). Wenn sich Priscillian unter Markus den
Evangelisten dachte, so konnte er die Richtigkeit der Legende
zugeben und sagen, sein ganzer christlicher Unterricht fiihre
sich auf den Glauben des Evangeliums, die Liebe und die
Hoffnung zurtick. Wahr ist, dass Sulpicius Severus ,ebenso-
wenig als sein Meister Martinus ein Freund der offiziellen
Hierarchie war“ (Merkle, 642). Er klagt noch am Schlusse

1) Trotz der feinen Bemerkung Merkles (A.a. O. 8. 642 f.), dass ,ein Pro-
fessor der Kirchengeschichte im Jahre 1894“ wissen sollte, dass die ,Historia
sacra“ eigentlich Chronicorum libri II heisst, wage ich bei dem herkémmlichen
und, soweit ich sehe, fast immer noch allgemein gebrauchten Titel zu bleiben.
Ich danke aber meinem Gegner verbindlichst fur die ehrenvolle Beférderung zum
aProfessor der Kirchengeschichte®.



in T ==

seiner Chronik bhitter tuber die Zwietracht und die Laster der
Bischofe (Hist. sacr. 1I, 66). Allein diese Klage hat ihren
Grund nicht in der Ruchlosigkeit, mit der die Hofbischife des
Maximus gegen die Priscillianisten verfuhren, sondern in der
Verachtung, mit ‘der diese Herren den monchischen Klerus des
heiligen Martin und das ihm ergebene Volk behandelten. (Inter
heec plebs Dei et optimus quisque probro atque ludibrio habe-
batur.) Daher ist es ganz und gar unzutreffend, wenn Merkle
den Biographen des heiligen Martin als einen unparteiischen
Zeugen in der priscillianischen Sache hinstellt (a. a. O.). —
Von Siricius ist kein Buchstabe vorhanden, aus dem man das
Urteil dieses romischen Bischofs iiber die Trierer Mirtyrer
kennen lernen konnte. Was sich dartiber aus dem noch erhal-
tenen Rescript des Maximus schliessen lésst, habe ich in meinem
Aufsatz erortert (Priscillian, 13 f.). Auch der Papst Damasus
verschafft uns kein einigermassen zuverlissiges Urteil, inwiefern
etwa die wider Priscillian und seine Genossen erhobenen Vor-
wiirfe begriindet waren. Merkle betont zwar, dass Priscillian
[Salvianus und Instantius] gar nicht vorgelassen worden seien,
als sie nach Rom kamen, um das gerechte Urteil des Bischofs
der alten Kaiserstadt anzurufen (645. 647). Allein nach den
Beschliissen der Synode von Saragossa handelte es sich damals
noch gar nicht um Anschuldigungen in Sachen des Glaubens
und der Sittlichkeit. Damasus — iibrigens damals als Achtzig-
jahriger am Rand des Grabes — musste es ablehnen, sich mit
den spanischen Bischéfen in personliche Verhandlungen einzu-
lassen, wenn er vorliufig nicht gesonnen war, fiir eine Seite
Partei zu nehmen. Auch ist nicht zu leugnen, dass die der
herrschenden kirchlichen Ubung vielfach widersprechenden
discipliniren und liturgischen Gewohnheiten der verheirateten
spanischen Bischofe dem Papste missfallen mussten. — Ahnlich
wird es sich mit dem grossen Bischof von Mailand verhalten.
Auch von Ambrosius hebt Merkle nur das hervor, dass er
Priscillian keine Audienz gegeben habe. ,Grossere Objektivitit
und deutlichere Markierung des Standpunktes* kénne man nicht
mehr fordern (645)! Objektivitat bekundet Ambrosius mit seiner
Zuriickhaltung in der That. Darum ist auch der entschlossene
Mut so bemerkenswert, mit dem er spiiter nicht bloss das Blut-
urteil missbilligt und nicht bloss die Kirchengemeinschaft mit
den bischoflichen Ankligern Priscillians authebt, sondern iber-



— 230 —

haupt die kirchliche Gemeinschaft mit den zu Maximus hal-
tenden und mit ihm kommunizierenden Bischéfen demonstrativ
zuriickweist — in dem Zeitpunkt, da der triumphierende Usur-
pator sich anschickte, zur angeblichen Rettung und Befestigung
der katholischen Religion nach Italien vorzudringen! Der
Bischof von Mailand ist offenbar nicht der Meinung gewesen,
dass die Trierer Mértyrer als homines luce indignissimi eigent-
lich doch nur erlitten héatten, was sie verdienten. Bloss halt
er es fur moglich, dass sie konnten vom Glauben abgeirrt sein
(devios licet a fide. Ep. 24, 12. 3).

Nur die beiden wahrhaft christlich gesinnten Bischofe
Martin und Ambrosius — von dem 384 verstorbenen Damasus
kann nicht die Rede sein — waren unbefangen und redlich
genug, auf eine Rehabilitation des Gedchteten zu denken.
Daran aber war der eine durch den Mangel an Bildung und
die freiwillige Isolierung, der andere durch die politischen Er-
eignisse und den frithen Tod (397) leider verhindert. (Vgl. Pris-
cillian 8.) Eine Korrektur des ungerechten Urteils ist that-
siachlich nicht erfolgt. Die .bisherige“, angeblich ,im ganzen
sehr richtige® Anschauung ist die des Sulpicius Severus und
der genannten ,weniger gut unterrichteten Gewé&hrsminner®.

b. Kine Freisprechung. — Nun muss ich aber doch aner-
kennen, dass Merkle von Priscillian eine Schmach hinwegnimmt,
mit der bisher sein Andenken geschéndet war. Er thut es mit
der Zuriickhaltung des Inquisitors, den es unangenehm beriihrt,
wenn sich sein Opfer eben doch wenigstens in einem wichtigen
Punkt so rechtfertigen kann, dass keine verntinftige Widerrede
mehr moglich ist; — aber er thut es.

Ich habe mir (Priscillian 9 ff.) Miihe gegeben, recht klar
zu machen, dass der schéndliche Vorwurf der Unzucht nicht
begriindet sein konne. Diesen Vorwurf ldsst Merkle fallen.
Er schreibt (a. a. O. S. 646): ,Was Sulpicius Severus als Ge-
riichte tber die sittlichen Ausschweifungen des Fiihrers und
der Verfiuhrten erzihlt, wird Verliumdung sein, zu welcher
freilich deren separatistische Geheimthuerei den Anhalt bot“.

Merkle weiss unzweifelhaft recht gut, dass der von ihm
so hoch geschitzte Chronikschreiber nur mit Bezug auf eine
besondere Skandalgeschichte die Worte gebraucht: fuit in ser-
mone hominum (Hist. sacr. II, 63), und daher eben auch nur
mit Bezug auf diese Geschichte das abschwéichende Zuge-



— 231 —

standnis macht: ,wie man allgemein sagte“. Severus nimmt
aber auch in diesem Fall von der Sache Notiz, weil er fir
wahr halt, was die Leute sagten. Is handelt sich um den Be-
richt tber die denkwirdige Reise nach Italien. Der bisherige
Laie Priscillian war nach der Synode von Saragossa (380) zum
Bischof von Avila geweiht worden. Um seine Sache durch
unparteiische Richter beurteilen zu lassen, begab er sich mit
den beiden befreundeten Bischoéfen Instantius und Salvianus
nach Rom und Mailand. Wogegen wollten sie sich verteidigen?
Welche Vorschlige machten sie? Welche Schritte haben sie
gethan? Derartige Dinge scheinen den Chronikschreiber nicht
zu interessieren; er thut alles in den zwei Sédtzchen ab: Hi,
ubi Romam pervenere, Damaso se purgare cupientes, ne in
conspectum quidem ejus admissi sunt. Regressi Mediolanum
eeque adversantem sibi Ambrosium repererunt. Nur bemerkt er
nachher noch gelegentlich: Salvianus in urbe obierat, was be-
weist, dass die spanischen Bischiofe doch einige Zeit in Rom
geblieben sind und sehr ernste Absichten hatten. Aber Severus
halt die Begebenheiten auf der Reise selbst fiir bemerkens-
werter. Dariiber berichtet er u. a.: Inde (von Bordeaux aus)
iter ceeptum ingressi, turpi sane pudibundoque comitatu, cum
uxoribus atque alienis etiam feminis in quis erat Euchrotia, ac
filia ejus Procula, de qua fuit in sermone hominum, Priscilliani
stupro gravidam, partum sibi graminibus abegisse. (Hist. sacr.
II, 63.. Wer so Geschichte schreibt, ist voreingenommen und
liebt den Klatsch. Da Severus die weibliche Begleitung Pris-
cillians auf der Reise nach Rom als ,schandlich und schamlos®
bezeichnet, stellt er auch das, was die Leute sagen, als durchaus
glaubwiirdig hin, dass ndmlich die von Priscillian geschan-
dete Procula sich die Leibesfrucht abgetrieben habe. Aller-
dings war dieses Verbrechen in seinen Augen nicht formlich
bewiesen. Aber bewiesen war nach seiner Meinung, was der
Prafekt Evodius in Trier — qui Priscillianum.... convictum
maleficii nec diffitentem obscceenis se studuisse doctrinis, noc-
turnos etiam turpium feminarum egisse conventus, nudumque
orare solitum, nocentem pronunciavit (1. c. 65) — als Resultat
des auf der Folter vorgenommenen Verhors hinstellte. Pris-
cillian habe freilich die veriibten Schéndlichkeiten nicht férm-
lich eingestanden, aber doch auch nicht bestritten! Evodius
~war nach Sulpicius Severus ein Mann, wie es einen gerechtern



— 937 —

nie gegeben. (De vita B. Mart. 23.) Ist Severus ein zuverlis-
siger Gewihrsmann, so kann man Priscillian auch von den
sittlichen Ausschweifungen nicht freisprechen.

Dieser Vorwurf ist, wenn die Ankldger und Richter Pris-
cillians nicht ruchlose Verliumder sind, sogar besser beglau-
bigt als irgend ein anderer. Auch der Usurpator Maximus,
der das Urteil bestiitigte (Hist. sacr. II, 65) und die Akten dem
romischen Bischof Siricius zur Einsicht schickte, legt auf diesen
Punkt das Hauptgewicht. Wenn er nicht rasch eingegriffen
hitte, meint er, so wiren die Laster fast nicht mehr auszu-
rotten gewesen. Welcher Art aber die vor Gericht férmlich
eingestandenen Vergehen der .Manichier® seien, malo quod ex
gestis ipsis tua Sanctitas, quam eX nostro ore cognoscat, quia
hujusmodi non modo factu turpia, verum etiam foeda dictu,
proloqui sine rubore non possumus. (Mansi, ITT, 672.) So schreibt
der Usurpator unmittelbar nach Beendigung des Prozesses in
Trier (385) an Papst Siricius. Darnach hiitte also Priscillian
auch die ihm vorgeworfenen Ausschweifungen formlich einge-
standen und nicht, wie Severus 15 Jahre spiter schreibt, bloss
stillschweigend zugegeben. _

Gleichwohl steht fest, dass die wiiste Anschuldigung auf
Verlaumdung beruhte. Es handelt sich um dieselben Vorwiirfe,
die ehedem von den Heiden gegen die Christen erhoben wurden.
(Vgl. Athenag., legat. 3; Tertull,, Apolog. 7). Priscillian hatte
sich und seine Genossen mit den gleichen Worten verteidigen
kénnen, mit denen Tertullian die heidnischen Geriichte iiber
die gottesdienstlichen Versammlungen der Christen zuriickweist.
Allein von dieser Anschuldigung bekam er wohl erst Kenntnis,
als er nach Trier gekommen war, um die kaiserlichen Gerichte
anzurufen (Hist. sacr. II, 64), nun aber der Verliumdung und
dem politischen Interesse erlag. Seine Feinde mussten hier die
wisten Anklagen vorbringen, weil der kaiserliche Gerichtshof
in Sachen der Kirchendisciplin und Liturgie nicht kompetent
war und der Vorwurf der Zauberei wenigstens fiir die 6ffent-
liche Meinung nicht ausreichend gewesen wire. Die Entriistung,
die Maximus iber dic angeblich bewiesenen und eingestan-
denen Griuel heuchelt, zeigt am besten, wie die Anklage be-
schaffen sein musste, um wirksam zu sein.

Die Anschuldigung, die zur physischen und moralischen Ver-
nichtung Priscillians und seiner (Genossen gefiihrt hat, beruht



— 233 —

auf Verlaumdung. Wie verhélt es sich mit den andern An-
schuldigungen ?

c. Bestdtigung des bisherigen Urteils. — Indem ich die An-
klagen zusammenstelle, die Merkle aufrecht hilt, beschrinke
ich mich auf eine Beleuchtung der Beweisgriinde, auf die er
formlich aufmerksam macht. Es wird ja anzunehmen sein,
dass mein Gegner an die schlagendsten Argumente erinnert
habe.

1. Priscillian war ein Zauberer. — ,Es steht fest, dass
Priscillian auf Grund der Anklage und des [auf der Folter er-
zwungenen] Eingestindnisses der Zauberei hingerichtet wurde*
(Merkle 646). Das habe ich nie geliugnet; nur habe ich auch
den Vorwurf der Zauberei fiir unbegriindet gehalten. (Priscil-
lian, 4 f.) Fur Merkle hingegen ist die ,Berechtigung“ der An-
klage ,unliugbar“. Priscillian hatte Kenntnis davon, dass ihm
die ebenso stupiden wie ruchlosen Gegner vorwerfen, er sei
mit hollischen Geistern verbtlindet, verstehe es, eine sehr wirk-
same Zaubersalbe zu bereiten u. dgl. Er verflucht die Leute,
die solche Dinge treiben, aber auch diejenigen, die ihm solche
Dinge nachsagen. (Priscilliani quee supersunt, ed. Schepss,
Pag. 7, 17; 23 s.) Dass die Teufel ,Saclas, Nebroel, Samael,
Belzebuth, Nasbodeus, Belial® nicht seine Dienstboten seien,
konnte er natiirlich seinen Gegnern nicht beweisen. Und so
ist denn auch heute noch Dr. Merkle in Rom der Uberzeugung,
dass Priscillian ein Schwarzkiinstler gewesen ist. Er hat sogar
einen neuen Beweis dafiir entdeckt, dass der Bischof von Avila
Zauberkiinste getrieben hat. Er schreibt: ,Auf seinen Stil ist
die Beschiftigung mit Astrologie und andern dunklen Kiinsten
wohl nicht ohne Einfluss geblieben® (638). Nun ist wirklich
Priscillians Stil ausserordentlich dunkel: ergo war der Mann
ein Malefizkiinstler! Des Maleficium wurde er nach Sulpicius
Severus in Trier tberwicsen. Hitte sich unter den Inquisitoren
ein Merkle befunden, der den Einfluss der Zauberkiinste auf
den Stil kannte, so wire fliir ihn erst recht keine Rettung ge-
wesen !

2. Priscillian ist ein ,Lignert. — ,Diese Uberzeugung®,
schreibt Merkle (645), ,ausserte unlidngst L. Duchesne miind-
lich (!!) mir gegeniiber.* — Avrog fge! Abbé Duchesne wird sich
durch diese kompromittierende Indiskretion nicht sehr ge-
schmeichelt fiihlen. Noch neuerdings (in La France chrétienne,

Revue intern. de Théologie. Heft 18, 1897. 16



ee A -

erschienen 1896 zur 1400jahrigen Jubelfeier der Taufe Chlodwigs,
Paris, Firmin-Didot, p. 7) sagt er: Divers prédicateurs, parmi
lesquels wun homme instruit et distingué, Priscillien, jouait le pre-
mier réle, passionnaient les imaginations et recrutaient partout
des adhérents & un nouveau systéme de pratiques et de doc-
trines. Das Pradikat ,Liigner“ passt nicht gut zu distingué.
Aber Merkle hielt es offenbar fir nétig, einen anstédndigen
Mann zur Seite zu haben, der auch bezeugt, dass ,die Dunkel-
heit der Sprache des Héresiarchen“ eine ,geflissentliche® ist
(644), und dass Priscillian auch in ,den angeblich nur fir seine
Glaubigen gehaltenen Ansprachen mehr zum Fenster hinaus
geredet hat“ (641). Priscillian hat natiirlich, soviel man weiss,
niemals das Gestindnis abgelegt, dass er ,sich gliicklich durch-
gelogen habe,“ wie Windthorst, der wirklich zum Fenster
hinaus zu reden pflegte; aber Merkle weiss das auch ohne Ge-
stindnis; denn ,der wegen Ketzerei zur Verantwortung Ge-
zogene wird sich reiflich vorher besinnen, ehe er seinen Geg-
nern Waffen gegen sich in die Hand giebt* (640). Da nun
thatséichlich Priscillian seinen Gegnern keine solchen Waffen
ausgeliefert hat, ist klar, dass er gelogen hat! Genau so argu-
mentierten schon die bekannten ,weniger gut unterrichteten
Gewahrsménner”. Ein Poet unter ihnen brachte das ,Dogma*
der Priscillianisten, dass man sich nur immer kriftig ,durch-
ligen® miisse, in die Form des Hexameters: .Jura, perjura,
secretum prodere noli.”

3. Priscillian hat apokryphische Biicher gelesen. — Aber
welche? Was stand denn Entsetzliches in diesen Biichern?
Das weiss natiirlich Merkle ebensowenig, wie es zu Priscil-
lians Zeiten jemand gewusst hat. ,Die grosse Verwandtschaft
der wie ein Mosaik aus Schriftstellen sich lesenden Traktate mit
den Kanones liegt auf der Hand“, sagt Merkle (638) mit Recht.
Zahllos sind die Bibelworte, die Priscillian citiert oder auf die
er anspielt. Rechnet man aber alle Biicher, die das Trienter
Konzil (und darnach die vatikanische Synode und neuerdings
Leo XIIIL.) als inspirierte Biicher bezeichnet, zu den heiligen
Schriften, so beruft er sich nicht ein einzigesmal auf apokry-
phische Schriften. (Vgl. Priscillian, 22 ff.) Die ruchlosen Igno-
ranten, denen Priscillian unbequem war, mussten aber doch
eine Quelle angeben, aus der der gefdhrliche Gegner sein
Wissen geschopft hatte. Da dieser mit hollischen Geistern im



235 —

Bunde stand, war Kklar, dass er auch teuflische Biicher zur
Verfiigung hatte, Biicher, die sie freilich ebensowenig gesehen
hatten wie die D#amonen, mit deren Hiilfe Priscillian seine
schwarzen Kiinste tibte. So ist denn auch Merkle, trotz der
nun wieder vorliegenden Schriften Priscillians, immer noch
davon iberzeugt, dass der Bischof von Avila nicht bloss ein
Schwarzkiinstler war, sondern sich auch .die Quellen des Glau-
bens selbst auswiahlte“ (647) — nicht fir die Ansprachen, die
er ,zum Fenster hinaus geredet“ (641), sondern natiirlich nur
fiir die, die er in seinen geheimen Konventikeln gehalten haben
soll und die niemand kennt.

4. Priscillian ist ein ,Hiresiarch“. — ,Der 35. Kanon und
noch mehr der 36. klingen stark an manichéische Vorschriften
an und durften trotz Herzogs Bemiihungen ein Beleg fiir Pris-
cillians hiretische Richtung sein® (Merkle 637). Kinen solchen
Anklang kann nur ein Inquisitor heraushoren, dessen Urteil von
vornherein gebildet ist; jeder andere wiirde zugeben, dass kein
Manichiier lehren kann: ,Den Reinen ist alles rein®; ,wer sich
des Fleisches und Weines enthilt, soll nicht gerichtet werden
und auch andere nicht richten®“; _,des Weines soll man sich
enthalten, weil er Ursache jeder Ausschweifung ist (sc. wenn
man sich damit berauscht), nur sei gestattet, ihn gegen Schwach-
heit und auch da mit Mass zu gebrauchen®. Derartige apo-
stolische Anweisungen haben doch keine dualistische Welt-
anschauung zur Voraussetzung! Wohl aber ist vollig selbst-
verstindlich, dass geistliche Schlemmer und Bauchdiener an
dem Sittenrichter von Avila kein Wohlgefallen hatten, sondern
ihn kurzweg als ,Manichder® zu diskreditieren suchten. Ein
in diesem Falle unverdachtiger Zeuge, Sulpicius Severus, be-
zeichnet (Hist. sacr. II, 64) den Hauptgegner Priscillians als
audax, loquax, impudens, sumptuosus, ventri et gulee plurimum
impertiens. Der ,elende“ Ithacius habe sogar offentlich auch
den hl. Martin der Ketzerei, d. h. des Manichiismus beschul-
digt. Und doch hatte Martin keine apokryphischen Biicher
gelesen und keine dunklen Schriften verfasst. Wenn der ein-
flussreiche Ithacius ein Schlemmer war, so werden seine we-
niger bedeutenden Parteigenossen, sowie die Geistlichen solcher
Bischofe, kaum viel besser gewesen sein. In solchen Kreisen
die Meinung zu verbreiten, Priscillian und seine Genossen seien
»Manichiier”, war nicht schwer. Obwohl vor dem Gerichtshot



— 236 —

in Trier von Glaubenssachen gar nicht die Rede sein konnte,
ist es doch fiir Maximus eine ganz ausgemachte Sache, dass
die von ihm zum Tode verurteilten Leute ,Manichier“ ge-
wesen sind. Das haben ihm seine Hofbischife und Schmeichler
gesagt. Funfzehn Jahre spiter bezeichnet Severus die Pris-
cillianisten als ,Gnostiker“. Nach Augustinus und Leo I. hatten
sie iiberhaupt alle bisherigen Ketzereien in sich aufgenommen.
Heute aber weiss Merkle sogar zu sagen, wie es im Herzen
Priscillians aussah: .er beansprucht fir sich personliche Inspi-
ration* (648), ,will die Quellen des Glaubens selbst interpre-
tieren* (647), hat ,starke pantheistische Neigungen* (648). Da
es Merkle nicht fiir notig erachtet, derartige Urteile mit fass-
baren Beweisstellen zu belegen, brauche ich auch nicht weiter
darauf einzugehen. Es verhilt sich damit wie mit seinem Ur-
teil tiber Drepanius Pacatus, von dem er weiss, dass er den
Usurpator Maximus als einen . hochherzigen Helden“ wiirde
gepriesen haben, wenn dieser Sieger geblieben wire (643).
Merkle beweist mit seinen Ausserungen nur, dass auch er dem
,Haresiarchen“ (644) keine bestimmten Verstosse gegen die
katholische Glaubenslehre nachweisen kann. Das geniigt. Nur
miisste ich es meinerseits als eine Unterschiebung bezeichnen,
wenn Merkle auch mich zu denen rechnen sollte, die von einem
sundogmatischen Christentum*® Priscillians (642. 647) gesprochen
haben. Ich habe anerkannt, dass der Verfasser der Traktate
kein ,Systematiker“ gewesen sei; das gleiche wiirde ich auch
vom Verfasser der .Nachfolge Christi“ sagen, damit aber keines-
wegs die Meinung #ussern, das Biichlein von der ,Nachfolge
Christi“ lehre ein ,undogmatisches Christentum?®.

Zum Vorwurf der Verlogenheit bemerkt Merkle (645): ,Die
Umstéande mogen ihn (Priscillian) ja vielfach entschuldigen,
aber ihn als einen Heiligen zu feiern verbietet die historische
Gerechtigkeit.“ Inwiefern Priscillian ein Heiliger gewesen ist,
weiss Gott allein. Aber die ,historische Gerechtigkeit” gebietet,
anzuerkennen, dass ihn nach dem Zeugnis des in dieser Hin-
sicht wieder durchaus unverdichtigen Sulpicius Severus (Hist.
sacr. II, 66) schon bei seinen Lebzeiten die Gesinnungsgenossen,
die mit ihm die Schmach teilten, Giiterkonfiskation und Ver-
bannung iiber sich ergehen liessen, ja mit ihrem Fiithrer Folter-
qualen erduldeten und in den Tod gingen, als Heiligen geehrt
haben. Als er hingerichtet worden war, galt er als Méartyrer.



237 —

Wollte man eine Aussage mit besonders heiligem Eid bekréf-
tigen, so schwur man bei seinem Namen. (Sectatores ejus, qui
eum prius ut sanctum honoraverant, postea ut martyrem colere

ceceperunt. . .... Quin et jurare per Priscillianum, summa re-
ligio putabatur.) Lange stand sein Name in spanischen Mar-
tyrologien.

Der Protest, den Merkle gegen die Rehabilitation des Ge-
achteten erhebt, ist immerhin charakteristisch fiir die Kirche,
die die Ketzer- und Hexenprozesse in die Welt gebracht hat
und bis auf diesen Tag theologisch zu rechtfertigen sucht.

EDUARD HERZOG.




	Priscillian

