
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 18

Artikel: Priscillian

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


223

PRISCILLIAN.

Unter diesem Titel habe ich vor drei Jahren in dieser
Zeitschrift (Jahrg. 1894, S. 1—27) die Anklagen geprüft, die
bis zur Wiederauffindung' der Traktate Priscillians gegen die
im Jahr 385 zu Trier hingerichteten Märtyrer erhoben Avorden
sind. Ich kam zum Schluss, dass das an Priscillian und seinen
Genossen verübte Verbrechen die Frucht hierarchischer Eifersucht

war, die sich mit einer heuchlerischen, jeder Schlechtigkeit

fähigen Realpolitik verbündet hatte. Im folgenden Heft
desselben Jahrgangs (S. 370 ff.) beleuchtete ich den Versuch
Dr. Merkles (Tübinger „Theolog. Quartalschrift", Jahrg. 1894,
I. Heft), die alten Vorwürfe gegen Priscillian aufrecht zu
erhalten.

Nun kommt (Tübinger „Theolog. Quartalschrift", Jahrg. 1896,
IV. Heft, S. 630—649) derselbe Dr. S. Merkle (in Rom) auf
den „Streit über Priscillian" zurück. Er referiert zunächst
über die ohne zureichenden Grund \ron einigen Gelehrten
angefochtene Authenticität der Schriften, für die deren Herausgeber

Prof. Schepss die Autorschaft Priscillians in Anspruch
nimmt. Merkle findet, es „könne keinem Zweifel unterliegen,
dass wir in den besprochenen Schriften die litterarische
Hinterlassenschaft des Bischofs von Avila besitzen". (A. a. 0. S. 639.)
Hierauf will Merkle die Frage beantworten, welches Urteil
man sich nun über Priscillians Lehre und Wandel zu bilden
habe. In diesem Teil seiner Arbeit berücksichtigt er vorzugsweise

meinen Aufsatz, gelangt aber diesmal keineswegs zu
einem zustimmenden Resultat. Ich würde es für
selbstverständliche Pflicht halten, unumwunden die Punkte namhaft zu
machen, in denen Merkle mit bessern Gründen eine andere



— 224 —

Auffassung Arerteidigt, wenn ich in seiner Abhandlung solche
Punkte finden könnte. Allein er geht auf meine Beweisführungen

gar nicht näher ein, sondern sucht einfach den Schein
zu erwecken, dass sich durch Parets verdienstvolle Schrift und
meine kleine Arbeit „die bisherige Anschauung als im ganzen
sehr richtig erwiesen" habe (649). Wie unrichtig das ist,
beweist auch Merkle mit den Zugeständnissen, die er mir, wie
es scheint, gegen sein Wissen und seinen Willen gemacht hat.
Ich kann hier das Gesagte nicht Aviederholen, möchte aber
zeigen, wie Merkle das bisherige Urteil über Priscillians Lehre
und Wandel als „sehr richtig" erweist.

a) Die Quellen, aus denen man ein zuverlässiges Urteil
über Priscillian gewinnen könne. — In dem Vortrag, den ich
im November 1885, schon vor Wiederauffindung der Priscil-
lianischen Schriften zur Erinnerung an den A'or 1500 Jahren
verübten Justizmord gehalten habe, leistete ich den BeAveis,
dass das traditionelle Urteil über Priscillian durch den ATon

Orosius informierten hl. Augustin zur Geltung gelangt sei, aber
keinen Glauben verdiene. („Katholik", Jahrg. 1886, Nr. 2—5.

Vgl. Internat, theol. Zeitschrift, Jahrg. 1894, S. 16 ff.) Zu dieser
Ansicht scheint nun auch Merkle gelangt zu sein. Er sagt
(a. a. 0. S. 644) : „Hieronymus, Orosius, Augustinus, Leo I. u. a.
sind spätere und in der Mehrzahl weniger gut unterrichtete
Gewährsmänner". Die bisherige, angeblich „sehr richtige"
Anschauung ist aber aus den Schriften dieser thatsächlich
„weniger gut unterrichteten Gewährsmänner" geflossen.

Sobald man die Echtheit der von Schepss herausgegebenen
Priscillianischen Schriften anerkennt, muss man natürlich auch
zugeben, dass diese Schriften bei der Beurteilung der Lehr-
und Lebensrichtung Priscillians zu berücksichtigen seien. Das
habe auch ich unter fortwährender Berufung auf die beiden
ausgezeichnetsten Kenner der Schriften Priscillians, Schepss
und Paret, bezüglich aller Punkte gethan, in denen man nach
bisheriger Anschauung den Geächteten einer Abweichung von
der katholischen Lehre beschuldigt. Nur habe ich gelegentlich

bemerkt, es sei \Ton vorneherein ein aussichtsloses
Beginnen, aus den wenigen wieder ans Licht gezogenen Traktaten

Priscillians Ketzerei nachweisen zu wollen. (Priscillian,
S. 17.) Natürlich greift Merkle diese Bemerkung auf,
verschweigt aber, dass ich mich dabei ausdrücklich auf die alten



— 225 —

Berichterstatter stützte, die Avohl a'oii Schriften Priscillians
Kenntnis haben, sich aber für ihre Anklagen niemals auf diese
Schriften berufen. Ich ging ATon der Voraussetzung aus, dass

man zur Zeit, als die fraglichen Traktate noch gelesen Avurden
und wirkten, für ketzerische Äusserungen ebenso gute Augen
gehabt habe Avie heute, zumal der persönliche Hass der un-
Avürdigen Bischöfe Hydatius, Ithacius und Genossen den Blick
für anfechtbare Äusserungen in den Schriften des unbequemen
Mannes schärfen musste. Merkle seinerseits anerkennt
unumwunden, dass die fraglichen Schriften die „Hauptquelle seien
für die Kenntnis ATon Lehre und Charakter Priscillians" (a. a. 0.
S. 639), sucht dann aber in Aveitläufigen Erörterungen klar zu
machen, dass der Verfasser guten Grund gehabt habe, sich
korrekt zu äussern : „ Versteht es sich doch in seiner Lage von
selbst, class er aufs ängstlichste bestrebt ist, in genauer
Übereinstimmung mit der apostolischen und katholischen Lehre zu
erscheinen: das war seine einzige Rettung"- (a. a. 0. S. 640). Die
römischen Inquisitoren Avissen natürlich immer zum A'oraus,
Avie die ATon ihnen Verketzerten eigentlich denken, und
verbrennen ihre Opfer auch dann, Avenn diese aufs ängstlichste
bestrebt sind, in Wort und Schrift in genauer Übereinstimmung
mit apostolischer und katholischer Lehre zu bleiben. So ist
begreiflich, dass es auch heute in der römischen Kirche für
Priscillian keine Rettung giebt. Ich begnüge mich mit dem
Zugeständnis, dass Priscillian aufs ängstlichste bestrebt Avar,
in seinen Schriften orthodox zu lehren; ich bin aber der
Meinung, er habe so gelehrt, wie er gedacht, und er sei daher
nur A^erleumdet Avorden, aber in Wirklichkeit kein Ketzer
geAvesen.

Nachdem Merkle zur Erkenntnis gekommen ist, dass
Priscillians Schriften, die er eben noch als die „Hauptquelle für
che Kenntnis von Lehre und Charakter Priscillians" anerkannt
hatte, „sehr trügerische Quellen" seien (a. a. 0. S. 642), muss
er nach ztwerlässigeren Quellen forschen. Als solche erscheinen
ihm (a. a. 0. S. 645) die gegen Priscillian gerichteten
Synodalbeschlüsse: „Seine Avirkliche Lehre und Art ist aus den
Beschlüssen der Konzilien von Saragossa 380 und Toledo 400
und 447 weit sicherer zu entnehmen, als aus seinen eigenen
Werken." Diese Beschlüsse also wären nun als die
„Hauptquellen" anzusehen. — Über die Erlasse der Synoden von Sara-



— 226 -
gossa (380) und Toledo (400) habe ich mich in meinen beiden
Abhandlungen geäussert. („Katholik", 1886, S. 19 f. und S. 25 f.

und Priscillian, S. 24 ff.) Genannt ist in diesen Beschlüssen
Priscillian nicht; aber er ist unzweifelhaft gemeint. Der
Synode Aron Saragossa gedenkt er selbst in seinem Schreiben an
den römischen Bischof Damasus. Mit Recht bezeichnet er die
Beschlüsse dieser Versammlung als eine Disciplinarverordnung,
behauptet aber, davon nicht betroffen zu Averden. Wäre das
auch der Fall, so könnten ihm nur Verstösse Avider die Kirchen-
disciplin zum Vorwurf gemacht werden; von Ketzereien oder

gar unzüchtigem Verhalten redet die Synode mit keiner Silbe.
Die A'ersammelten Bischöfe wollen im Gegenteil die Leute,
gegen die sie ihre Sätze richten, nötigen, in den Kirchen des

Wohnortes am Gottesdienst teilzunehmen, die hl. Eucharistie
Avirklich zu geniessen und nicht bloss in die Hand zu nehmen
und davon zu gehen, der herrschenden Kirchenordnung
bezüglich der Sonn- und Festtage und Fastenzeiten sich zu fügen
und dergl. Hätte die Synode Ketzer oder gar Zauberer und
unzüchtige Leute im Auge gehabt, so würde sie dieselben
exkommuniziert, nicht aber zur Teilnahme an der Kommunion
gezwungen haben. Die Beschlüsse der Synode \Ton Saragossa
lassen sich also zur Rechtfertigung der bisherigen Anschauung
über Priscillians Lehre und Verhalten nicht gebrauchen.

Auch die Beschlüsse der Synode A"on Toledo (400) waren
gegen die Priscillianisten gerichtet. Damals waren seit der
Hinrichtung Priscillians und seiner Genossen schon fünfzehn
Jahre verflossen. Die Synode sah sich zunächst veranlasst,
Bischöfen, Priestern und Diakonen das Cölibatsgesetz neu
einzuschärfen und ATon den A^erheirateten Geistlichen strenge zu
fordern, dass sie sich des ehelichen Umganges mit ihren Fi'auen
enthielten. Das passt auf priscillianisch gesinnte Leute, denn
Priscillian und seine beiden bischöflichen Begleiter Instantius
und Salvianus hatten ihre Frauen sogar mitgenommen, als sie
nach Rom reisten, um sich \Tor Papst Damasus zu rechtfertigen!
Der priscillianistische Klerus lebte, wie es scheint, in der Ehe.
Die Synode vom Jahr 400, die das strenge verurteilt, hatte offenbar
noch keine Veranlassung, den Priscillianisten eine manichäische
Missachtung der Ehe zum VonArurf zu machen! Auch verurteilt

die Synode (Can. 13 und 14, Mansi, torn. Ill, p. 1000)
wiederum die Leute, die in die Kirche kommen, ohne zu kom-



— 227 —

munizieren oder das eucharistische Brot wirklich zu geniessen.
Die Beschlüsse der Synode xon Toledo (400) bestätigen die
bisherige Anschauung über Priscillian gerade so wenig -wie die
der Synode von Saragossa.

Ob im Jahr 447 zu Toledo wieder eine Synode zusammengekommen

ist und welche Beschlüsse sie gefasst hat, scheint
Merkle besser zu wissen als andere Leute. Auf jeden Fall
waren nun seit der Hinrichtung Priscillians 62 Jahre verflossen.
Die fraglichen Beschlüsse wären also nur eine sehr unzuverlässige

Quelle für die Kenntnis von Lehre und Charakter
Priscillians. Richtig ist, dass Leo L, den Merkle mit Recht zu den

„spätem und Aveniger gut unterrichteten Gewährsmännern" rechnet,

447 ein Schreiben an Bischof Turribius Aron Asterga über die
Priscillianisten erliess und darin die schrecklichsten Massregeln
gegen die vermeintlichen Ketzer ungefähr so billigte, Avie das

„die heilige römische und allgemeine Inquisition" heute noch
thäte. Zu diesem ZAveck frischt er das Bild, das schon Augustinus

vom Priscillianismus entworfen hatte, mit neuen kräftigen
Farben wieder auf und sagt : „Was nur irgend einmal die
Gottlosen an Unflat ersonnen haben, ist in dieser Lehre zusammengeflossen

; denn aus jeglicher Pfütze irdischer Meinungen nahmen
sie die Brühe zu ihrer Mischung, damit sie ja alles schlucken
könnten, Avas andere nur zum Teil gekostet" u. s. av. (Mansi,
t. 5, 1288). Hat 447 in Toledo eine Synode stattgefunden, so

ist sie durch dieses Schreiben A'eranlasst Avorden. Ich gebe zu,
dass die Belehrungen, die Leo I. dem spanischen Bischof über
die Priscillianisten zukommen lässt, und daher auch die allfälligen

Beschlüsse der Synode vom Jahr 447 mit der „bisherigen
Anschauung" übereinstimmen; nur lässt sich aus diesen Quellen
kein richtiges Urteil über Priscillians Lehre und Wandel
gewinnen.

Dass das nicht möglich ist, scheint auch Merkle schliesslich

geahnt zu haben. Im letzten Alinea seiner Abhandlung
giebt er die „Hauptquellen" und die „sichern" Quellen preis
und beruft sich in einem Scheidegruss an mich auf eine Aveitere
Quelle, die nun aber ganz zuverlässig sein soll. Er schreibt:
„„Eine Rehabilitation des Geächteten" (Herzog 27), soweit eine
solche gerecht und möglich wrar, haben schon der hl. Martinus,
Papst Siricius, Ambrosius und Sulpieius Severus vollzogen, eine
weitergehende ist auch durch Schepss' Publikation nicht er-



— 228 —

folgt" (A. a. O. S. 649). Wenn dem so ist, so hat man sich
bei der Beurteilung Priscillians an die Äusserungen der genannten
Zeugen zu halten. Es Aväre mir sehr lieb gewesen, Avenn Merkle
kurz hätte zusammenstellen wollen, Avas sich aus diesen
Äusserungen etAva ergiebt. Meines Wissens ist Martin von Tours
wohl ein heiliger Bischof, aber kein Theologe geAvesen, der
für die Traktate Priscillians und seine Lehi'Aveise Verständnis
gehabt hätte. Dass er sich unendliche Mühe gegeben hat, die
Missethatcn von Trier und die Ausplünderung der Priscillianisten

in Spanien zu verhindern, und dass er dann, Avie ihm
das nicht gelungen war, bis zu seinem Tode auf jede Gemeinschaft

mit der Hierarchie der Reichskirche A'erzichtet hat, sind
unzweifelhafte Thatsachen ; Avie weit er sich aber sonst mit der
Lehrrichtung' und Person Priscillians befasst hat, Aveiss man
nicht. Sympathisch konnte dem naiv frommen, aber ungebildeten

Mönch der gelehrte, in der Ehe lebende und in cliscipli-
nären Dingen eigene Wege gehende spanische Laie, der sich
dann, schon verurteilt durch die Synode A~on Saragossa (380).

zum Bischof A'on AA'ila Aveihen liess, gcAviss nicht sein. Sein

Biograph bezeichnet die Priscillianisten als homines luce hidig-
nissimi (Hist. sacr. II, 65),x) die also mit ATollem Recht aus der
Welt geschafft Avorden sind. Keine Anklage Avurde erhoben,
die er nicht zustimmend in seine Chronik aufgenommen hätte.
Dabei ist er ein ganz und gar unkritischer Berichterstatter.
Nach ihm hat, um nur das eine zu erwähnen, Priscillian seinen
Unterricht A'on einem aus Ägypten kommenden Markus, einer
vornehmen Frau Agape und einem Rhetor Helpidius erhalten
(Hist. sacr. II, 61). Wenn sich Priscillian unter Markus den

EATangelisten dachte, so konnte er die Richtigkeit der Legende
zugeben und sagen, sein ganzer christlicher Unterricht führe
sich auf den Glauben des EA'angeliums, die Liebe und die

Hoffnung zurück. Wahr ist, dass Sulpieius Severus „ebenso-
AA'enig als sein Meister Martinus ein Freund der offiziellen
Hierarchie Avar" (Merkle, 642). Er klagt noch am Schlüsse

') Trotz der feinen Bemerkung Merkles (A. a. 0. S. 642 f.), dass „ein
Professor der Kirchengeschichte im Jahre 1894" wissen sollte, dass die „Historia
sacra" eigentlich Chronicorum libri II heisst, wage ich bei dem herkömmlichen
und, soweit ich sehe, fast immer noch allgemein gebrauchten Titel zu bleiben.
Ich danke aber meinem Gegner verbindlichst für die ehrenvolle Beförderung zum

„Professor der Kirchengeschichte".



229 —

seiner Chronik bitter über die ZAvietracht und die Laster der
Bischöfe (Hist. sacr. II, 66). Allein diese Klage hat ihren
Grund nicht in der Ruchlosigkeit, mit der die Hofbischöfe des

Maximus gegen die Priscillianisten verfuhren, sondern in der
Verachtung, mit 'der diese Herren den mönchischen Klerus des

heiligen Martin und das ihm ergebene Volk behandelten. (Inter
hœc plebs Dei et optimus quisque probro atque ludibrio habe-

batur.) Daher ist es ganz und gar unzutreffend, Avenn Merkle
den Biographen des heiligen Martin als einen unparteiischen
Zeugen in der priscillianischen Sache hinstellt (a. a. 0.). —
Von Siricius ist kein Buchstabe A'orhanden, aus dem man das

Urteil dieses römischen Bischofs über die Trierer Märtyrer
kennen lernen könnte. Was sich darüber aus dem noch erhaltenen

Rescript des Maximus schliessen lässt, habe ich in meinem
Aufsatz erörtert (Priscillian, 13 f.). Auch der Papst Damasus
A*erschafft uns kein einigermassen zuverlässiges Urteil, inwiefern
etwa die Avider Priscillian und seine Genossen erhobenen Vor-
Avürfe begründet Avaren. Merkle betont ZAvar, dass Priscillian
[Salvianus und Instantius] gar nicht vorgelassen Avorden seien,
als sie nach Rom kamen, um das gerechte Urteil des Bischofs
der alten Kaiserstadt anzurufen (645. 647). Allein nach den
Beschlüssen der Synode atoii Saragossa handelte es sich damals
noch gar nicht um Anschuldigungen in Sachen des Glaubens
und der Sittlichkeit. Damasus — übrigens damals als
Achtzigjähriger am Rand des Grabes — musste es ablehnen, sich mit
den spanischen Bischöfen in persönliche Verhandlungen
einzulassen, AA-enn er A'orläuflg nicht gesonnen war, für eine Seite
Partei zu nehmen. Auch ist nicht zu leugnen, dass die der
herrschenden kirchlichen Übung A'ielfach Avidersprechenden
disciplinären und liturgischen Gewohnheiten der A^erheirateten

spanischen Bischöfe dem Papste missfallen mussten. — Ähnlich
AA'ird es sich mit dem grossen Bischof von Mailand verhalten.
Auch von Ambrosius hebt Merkle nur das herATor, dass er
Priscillian keine Audienz gegeben habe. „Grössere Objektivität
und deutlichere Markierung des Standpunktes" könne man nicht
mehr fordern (645) ObjektiAdtät bekundet Ambrosius mit seiner
Zurückhaltung in der That. Darum ist auch der entschlossene
Mut so bemerkenswert, mit dem er später nicht bloss das
Bluturteil missbilligt und nicht bloss die Kirchengemeinschaft mit
den bischöflichen Anklägern Priscillians aufhebt, sondern über-



— 230 —

haupt die kirchliche Gemeinschaft mit den zu Maximus
haltenden und mit ihm kommunizierenden Bischöfen demonstratiA*
zurückvveist — in dem Zeitpunkt, da der triumphierende Usurpator

sich anschickte, zur angeblichen Rettung und Befestigung
der katholischen Religion nach Italien vorzudringen Der
Bischof ATon Mailand ist offenbar nicht der Meinung geAvesen,
dass die Trierer Märtyrer als homines luce indignissimi eigentlich

doch nur erlitten hätten, AA'as sie A'erdienten. Bloss hält
er es für möglich, dass sie könnten vom Glauben abgeirrt sein
(devios licet a fide. Ep. 24, 12. 3).

Nur die beiden wahrhaft christlich gesinnten Bischöfe
Martin und Ambrosius — von dem 384 verstorbenen Damasus
kann nicht die Rede sein — waren unbefangen und redlich
genug, auf eine Rehabilitation des Geächteten zu denken.
Daran aber war der eine durch den Mangel an Bildung und
die freiwillige Isolierung, der andere durch die politischen
Ereignisse und den frühen Tod (397) leider verhindert. (Vgl.
Priscillian 8.) Eine Korrektur des ungerechten Urteils ist
thatsächlich nicht erfolgt. Die „bisherige", angeblich „im ganzen
sehr richtige" Anschauung ist die des Sulpieius SeATerus und
der genannten „Aveniger gut unterrichteten Gewährsmänner".

b. Eine Freisprechung. — Nun muss ich aber doch
anerkennen, dass Merkle von Priscillian eine Schmach hinAvegnimmt,
mit der bisher sein Andenken geschändet Avar. Er thut es mit
der Zurückhaltung des Inquisitors, den es unangenehm berührt,
wenn sich sein Opfer eben doch wenigstens in einem wichtigen
Punkt so rechtfertigen kann, dass keine vernünftige Widerrede
mehr möglich ist; — aber er thut es.

Ich habe mir (Priscillian 9 ff.) Mühe gegeben, recht klar
zu machen, dass der schändliche Vorwurf der Unzucht nicht
begründet sein könne. Diesen Vorwurf lässt Merkle fallen.
Er schreibt (a. a. O. S. 646): „Was Sulpieius SeA'erus als
Gerüchte über die sittlichen Ausschweifungen des Führers und
der Verführten erzählt, wird Verläumdung sein, zu welcher
freilich deren separatistische Geheimthuerei den Anhalt bot".

Merkle Aveiss unzweifelhaft recht gut, dass der A^on ihm
so hoch geschätzte Chronikschreiber nur mit Bezug auf eine
besondere Skandalgeschichte die Worte gebraucht : fuit in
sermone hominum (Hist. sacr. II, 63), und daher eben auch nur
mit Bezug auf diese Geschichte das abschwächende Zuge-



— 231 —

ständnis macht: „AA'ie man allgemein sagte". Severus nimmt
aber auch in diesem Fall Aron der Sache Notiz, Aveil er für
wahr hält, Avas die Leute sagten. Es handelt sich um den
Bericht über die denkwürdige Reise nach Italien. Der bisherige
Laie Priscillian war nach der Synode \~on Saragossa (380) zum
Bischof von Avila geweiht worden. Um seine Sache durch
unparteiische Richter beurteilen zu lassen, begab er sich mit
den beiden befreundeten Bischöfen Instantius und Sahdanus
nach Rom und Mailand. Wogegen wollten sie sich verteidigen?
Welche Vorschläge machten sie? Welche Schritte haben sie

gethan? Derartige Dinge scheinen den Chronikschreiber nicht
zu interessieren ; er thut alles in den zwei Sätzchen ab : Hi,
ubi Romani pervenere, Damaso se purgare cupientes, ne in
conspectum quidem ejus admissi sunt. Regressi Mediolanum
œque adArersantem sibi Ambrosium repererunt. Nur bemerkt er
nachher noch gelegentlich : Salvianus in urbe obierat, Avas be-
Aveist, dass die spanischen Bischöfe doch einige Zeit in Rom

geblieben sind und sehr ernste Absichten hatten. Aber SeATerus

hält die Begebenheiten auf der Reise selbst für bemerkenswerter.

Darüber berichtet er u. a. : Inde (von Bordeaux aus)
iter cœptum ingressi, turpi sane pudibundoque comitatu, cum
uxoribus atque alienis etiam feminis in quìs erat Euchrotia, ac
filia ejus Procula, de qua fuit in sermone hominuni, Priscilliani
stupro graA'idam, partum sibi graminibus abegisse. (Hist. sacr.
II, 63." Wer so Geschichte schreibt, ist voreingenommen und
liebt den Klatsch. Da SeA'erus die Aveibliche Begleitung
Priscillians auf der Reise nach Rom als „schändlich und schamlos"
bezeichnet, stellt er auch das, was die Leute sagen, als durchaus
glaubwürdig hin, dass nämlich die ATon Priscillian geschändete

Procula sich die Leibesfrucht abgetrieben habe. Allerdings

war dieses Verbrechen in seinen Augen nicht förmlich
beAviesen. Aber bewiesen war nach seiner Meinung, Avas der
Präfekt EATodius in Trier — qui Priscillianum convictum
malefica nec diffitentem obscœnis se studuisse doctrinis, noc-
turnos etiam turpium femmarum egisse com~entus, nudumque
orare solitimi, nocentem pronunciaAdt (1. c. 65) — als Resultat
des auf der Folter vorgenommenen Verhörs hinstellte.
Priscillian habe freilich die \Terübten Schändlichkeiten nicht förmlich

eingestanden, aber doch auch nicht bestritten! Evodius
war nach Sulpieius Severus ein Mann, wie es einen gerechtern



- 232 —

nie gegeben. (De vita B. Mart. 23.) Ist Severus ein zuverlässiger

Gewährsmann, so kann man Priscillian auch A"on den
sittlichen Ausschweifungen nicht freisprechen.

Dieser Vorwurf ist, wenn die Ankläger und Richter
Priscillians nicht ruchlose Verläumder sind, sogar besser beglaubigt

als irgend ein anderer. Auch der Usurpator Maximus,
der das Urteil bestätigte (Hist. sacr. II, 65) und die Akten dem
römischen Bischof Siricius zur Einsicht schickte, legt auf diesen
Punkt das Hauptgewicht. Wenn er nicht rasch eingegriffen
hätte, meint er, so wären die Laster fast nicht mehr auszurotten

geAvesen. Welcher Art aber die vor Gericht förmlich
eingestandenen Vergehen der „Manichäer" seien, malo quod ex
gestis ipsis tua Sanctitas, quam ex nostro ore cognoscat, quia
hujusmocli non modo factu turpia, verum etiam fceda dictu,
proloqui sine ruborc non possumus. (Mansi, III, 672.) So schreibt
der Usurpator unmittelbar nach Beendigung des Prozesses in
Trier (385) an Papst Siricius. Darnach hätte also Priscillian
auch die ihm A-orgCAVorfenen Ausschweifungen förmlich
eingestanden und nicht, AAie Severus 15 Jahre später schreibt, bloss
stillschAveigend zugegeben.

Gleichwohl steht fest, dass die Avüste Anschuldigung auf
Verläumdung beruhte. Es handelt sich um dieselben Vorwürfe,
die ehedem von den Heiden gegen die Christen erhoben wurden.
(Vgl. Athenag., legat. 3: TertulL, Apolog. 7). Priscillian hätte
sich und seine Genossen mit den gleichen Worten A'erteidigen
können, mit denen Tertullian die heidnischen Gerüchte über
die gottesdienstlichen Versammlungen der Christen zurückweist.
Allein A'on' dieser Anschuldigung bekam er Avohl erst Kenntnis,
als er nach Trier gekommen war, um die kaiserlichen Gerichte
anzurufen (Hist. sacr. II, 64), nun aber der Verläumdung und
dem politischen Interesse erlag. Seine Feinde mussten hier die
Avüsten Anklagen ATorbringen, Aveil der kaiserliche Gerichtshof
in Sachen der Kirchendisciplin und Liturgie nicht kompetent
Avar und der Vorwurf der Zauberei Avenigstens für die öffentliche

Meinung nicht ausreichend gewesen wäre. Die Entrüstung,
die Maximus über die angeblich beAviesenen und eingestandenen

Gräuei heuchelt, zeigt am besten, Avie die Anklage
beschaffen sein musste, um Avirksam zu sein.

Die Anschuldigung, die zur physischen und moralischen
Vernichtung Priscillians und seiner Genossen geführt hat, beruht



— 233 —

auf Verläumdung. Wie verhält es sich mit den andern
Anschuldigungen

c. Bestätigung des bisherigen Urteils. — Indem ich die
Anklagen zusammenstelle, die Merkle aufrecht hält, beschränke
ich mich auf eine Beleuchtung der Beweisgründe, auf die er
förmlich aufmerksam macht. Es AAdrd ja anzunehmen sein,
dass mein Gegner an die schlagendsten Argumente erinnert
habe.

1. Priscillian Avar ein Zauberer. — „Es steht fest, dass

Priscillian auf Grund der Anklage und des [auf der Folter
erzwungenen] Eingeständnisses der Zauberei hingerichtet wurde"
(Merkle 646). Das habe ich nie geläugnet ; nur habe ich auch
den VorAvurf der Zauberei für unbegründet gehalten. (Priscillian,

4 f.) Für Merkle hingegen ist die „Berechtigung" der
Anklage „unläugbar". Priscillian hatte Kenntnis davon, dass ihm
die ebenso stupiden Avie ruchlosen Gegner vorwerfen, er sei

mit höllischen Geistern verbündet, ATerstehe es, eine sehr wirksame

Zaubersalbe zu bereiten u. dgl. Er Arerflucht die Leute,
die solche Dinge treiben, aber auch diejenigen, die ihm solche
Dinge nachsagen. (Priscilliani qua? supersunt, ed. Schepss,
Pag. 7, 17 ; 23 s.) Dass die Teufel „Saclas, Nebroel, Samael,
Belzebuth, Nasbodeus, Belial" nicht seine Dienstboten seien,
konnte er natürlich seinen Gegnern nicht beAveisen. Und so

ist denn auch heute noch Dr. Merkle in Rom der Überzeugung,
class Priscillian ein Schwarzkünstler gewesen ist. Er hat sogar
einen neuen Beweis dafür entdeckt, dass der Bischof ATon Avila
Zauberkünste getrieben hat. Er schreibt: „Auf seinen Stil ist
die Beschäftigung mit Astrologie und andern dunklen Künsten
Avohl nicht ohne Einfluss geblieben" (638). Nun ist Arirklich
Priscillians Stil ausserordentlich dunkel: ergo Avar der Mann
ein Malefizkünstler Des Maleficium Avurde er nach Sulpieius
Severus in Trier ubenviesen. Hätte sich unter den Inquisitoren
ein Merkle befunden, der den Einfluss der Zauberkünste auf
den Stil kannte, so wäre für ihn erst recht keine Rettung
geAvesen

2. Priscillian ist ein „Lügner"-. — „Diese Überzeugung",
schreibt Merkle (645), „äusserte unlängst L. Duchesne mündlich

mir gegenüber." — Avxòg l'epa Abbé Duchesne wird sich
durch diese kompromittierende Indiskretion nicht sehr
geschmeichelt fühlen. Noch neuerdings (in La France chrétienne,

Revue intern, de Théologie. Heft 18, 1897. 16



— 234 —

erschienen 1896 zur 1400jährigen Jubelfeier der Taufe Chlodwigs,
Paris, Firmin-Didot, p. 7) sagt er: Divers prédicateurs, parmi
lesquels un homme instruit et distingué, Priscillien, jouait le
premier rôle, passionnaient les imaginations et recrutaient partout
des adhérents à un nouA^eau système de pratiques et de
doctrines. Das Prädikat „Lügner" passt nicht gut zu distingué.
Aber Merkle hielt es offenbar für nötig, einen anständigen
Mann zur Seite zu haben, der auch bezeugt, dass „die Dunkelheit

der Sprache des Häresiarchen" eine „geflissentliche" ist
(644), und dass Priscillian auch in „den angeblich nur für seine
Gläubigen gehaltenen Ansprachen mehr zum Fenster hinaus
geredet hat" (641). Priscillian hat natürlich, soAdel man Aveiss,
niemals das Geständnis abgelegt, dass er „sich glücklich
durchgelogen habe," Avie Windthorst, der wirklich zum Fenster
hinaus zu reden pflegte; aber Merkle Aveiss das auch ohne
Geständnis: denn „der Avegen Ketzerei zur Verantwortung
Gezogene wird sich reiflich vorher besinnen, ehe er seinen
Gegnern Waffen gegen sich in die Hand giebt" (640). Da nun
thatsächlich Priscillian seinen Gegnern keine solchen Waffen
ausgeliefert hat, ist klar, dass er gelogen hat Genau so
argumentierten schon die bekannten „Aveniger gut unterrichteten
Gewährsmänner". Ein Poet unter ihnen brachte das „Dogma"
der Priscillianisten, dass man sich nur immer kräftig „durchlügen"

müsse, in die Form des Hexameters: „Jura, perjura,
secretum prodere noli."

3. Priscillian hat apokryphische Bücher gelesen. — Aber
Avelche? Was stand denn Entsetzliches in diesen Büchern?
Das Aveiss natürlich Merkle ebensowenig, Avie es zu Priscillians

Zeiten jemand gewusst hat. „Die grosse Verwandtschaft
der wie ein Mosaik aus Schriftstellen sich lesenden Traktate mit
den Kanones liegt auf der Hand", sagt Merkle (638) mit Recht.
Zahllos sind che Bibehvorte, die Priscillian citiert oder auf die
er anspielt. Rechnet man aber alle Bücher, die das Trienter
Konzil (und darnach die vatikanische Synode und neuerdings
Leo XIII.) als inspirierte Bücher bezeichnet, zu den heiligen
Schriften, so beruft er sich nicht ein einzigesmal auf apokryphische

Schriften. (Vgl. Priscillian, 22 ff.) Die ruchlosen
Ignoranten, denen Priscillian unbequem war, mussten aber doch
eine Quelle angeben, aus der der gefährliche Gegner sein
Wissen geschöpft hatte. Da dieser mit höllischen Geistern im



— 235 —

Bunde stand, Avar klar, dass er auch teuflische Bücher zur
Verfügung hatte, Bücher, die sie freilich ebensoAvenig gesehen
hatten Avie die Dämonen, mit deren Hülfe Priscillian seine
schAvarzen Künste übte. So ist denn auch Merkle, trotz der
nun wieder A'orliegenden Schriften Priscillians, immer noch
daAron überzeugt, dass der Bischof A'on AAdla nicht bloss ein
Schwarzkünstler war, sondern sich auch „die Quellen des Glaubens

selbst auswählte" (647) — nicht für die Ansprachen, die

er „zum Fenster hinaus geredet" (641), sondern natürlich nur
für die, die er in seinen geheimen Kom^entikeln gehalten haben
soll und die niemand kennt.

4. Priscillian ist ein „Häresiarch". — „Der 35. Kanon und
noch mehr der 36. klingen stark an manichäische Vorschriften
an und dürften trotz Herzogs Bemühungen ein Beleg für
Priscillians häretische Richtung sein" (Merkle 637). Einen solchen
Anklang kann nur ein Inquisitor heraushören, dessen Urteil von
Arornherein gebildet ist ; jeder andere Avurde zugeben, dass kein
Manichäer lehren kann : „Den Reinen ist alles rein" ; „Aver sich
des Fleisches und Weines enthält, soll nicht gerichtet werden
und auch andere nicht richten" ; „des Weines soll man sich
enthalten, Aveil er Ursache jeder AussenAveifung ist (sc. Avenn

man sich damit berauscht), nur sei gestattet, ihn gegen Sclrwach-
heit und auch da mit Mass zu gebrauchen". Derartige
apostolische Anweisungen haben doch keine dualistische
Weltanschauung zur Voraussetzung! Wohl aber ist völlig selbst-
ATerständlich, dass geistliche Schlemmer und Bauchdiener an
dem Sittenrichter von AAdla kein Wohlgefallen hatten, sondern
ihn kurzAveg als „Manichäer" zu diskreditieren suchten. Ein
in diesem Falle uiwerdäehtiger Zeuge, Sulpieius SeA'erus,
bezeichnet (Hist. sacr. II, 64) den Hauptgegner Priscillians als
audax, loquax, impudens, sumptuosus, A'entri et guise plurimum
impertiens. Der „elende" Ithacius habe sogar öffentlich auch
den hl. Martin der Ketzerei, d. h. des Manichäismus beschuldigt.

Und doch hatte Martin keine apokryphischen Bücher
gelesen und keine dunklen Schriften A^erfasst. Wenn der
einflussreiche Ithacius ein Schlemmer war, so Averden seine
weniger bedeutenden Parteigenossen, soAvie die Geistlichen solcher
Bischöfe, kaum viel besser geAvesen sein. In solchen Kreisen
die Meinung zu A'erbreiten, Priscillian und seine Genossen seien

„Manichäer", Avar nicht schwer. ObAvohl ATor dem Gerichtshof



— 236 —

in Trier Aron Glaubenssachen gar nicht che Rede sein konnte,
ist es doch für Maximus eine ganz ausgemachte Sache, dass
die von ihm zum Tode verurteilten Leute „Manichäer"
geAvesen sind. Das haben ihm seine Hofbischöfe und Schmeichler
gesagt. Fünfzehn Jahre später bezeichnet Severus die
Priscillianisten als „Gnostiker". Nach Augustinus und Leo I. hatten
sie überhaupt alle bisherigen Ketzereien in sich aufgenommen.
Heute aber Aveiss Merkle sogar zu sagen, Avie es im Herzen
Priscillians aussah: „er beansprucht für sich persönliche
Inspiration" (648), „will die Quellen des Glaubens selbst interpretieren"

(647), hat „starke pantheistische Neigungen" (648). Da
es Merkle nicht für nötig erachtet, derartige Urteile mit
fassbaren Beweisstellen zu belegen, brauche ich auch nicht Aveiter
darauf einzugehen. Es ATerhält sich damit wie mit seinem Urteil

über Drepanius Pacatus, von dem er weiss, dass er den
Usurpator Maximus als einen „hochherzigen Helden" AA'ürde

gepriesen haben, wenn dieser Sieger geblieben wäre (643).
Merkle beAveist mit seinen Äusserungen nur, dass auch er dem
„Häresiarchen" (644) keine bestimmten Verstösse gegen die
katholische Glaubenslehre nachweisen kann. Das genügt. Nur
musste ich es meinerseits als eine Unterschiebung bezeichnen,
Avenn Merkle auch mich zu denen rechnen sollte, die A"on einem
„undogmatischen Christentum" Priscillians {GV2. 647) gesprochen
haben. Ich habe anerkannt, dass der Verfasser der Traktate
kein „Systematiker" geAvesen sei; das gleiche würde ich auch
ATom Verfasser der „Nachfolge Christi" sagen, damit aber keines-
Avegs die Meinung äussern, das Büchlein A'on der „Nachfolge
Christi" lehre ein „undogmatisches Christentum".

Zum Vorwurf der Verlogenheit bemerkt Merkle (645): „Die
Umstände mögen ihn (Priscillian) ja Adelfach entschuldigen,
aber ihn als einen Heiligen zu feiern Arerbietet die historische
Gerechtigkeit." Imviefern Priscillian ein Heiliger gewesen ist,
weiss Gott allein. Aber die „historische Gerechtigkeit" gebietet,
anzuerkennen, dass ihn nach dem Zeugnis des in dieser
Hinsicht wieder durchaus unverdächtigen Sulpieius Se\Terus (Hist,
sacr. II, 66) schon bei seinen Lebzeiten die Gesinnungsgenossen,
die mit ihm die Schmach teilten, Güterkonflskation und
Verbannung über sich ergehen liessen, ja mit ihrem Führer Folterqualen

erduldeten und in den Tod gingen, als Heiligen geehrt
haben. Als er hingerichtet Avorden Avar, galt er als Märtyrer.



— 237 —

Wollte man eine Aussage mit besonders heiligem Eid bekräftigen,

so schwur man bei seinem Namen. (Sectatores ejus, qui
eum prius ut sanctum honora\rerant, postea ut martyrem colere
cœperunt Quin et jurare per Priscillianum, summa
religio putabatur.) Lange stand sein Name in spanischen Mar-
tyrologien.

Der Protest, den Merkle gegen die Rehabilitation des
Geächteten erhebt, ist immerliin charakteristisch für die Kirche,
die die Ketzer- und Hexenprozesse in die Welt gebracht hat
und bis auf diesen Tag theologisch zu rechtfertigen sucht.

*¦ Eduard Herzog.


	Priscillian

