Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)
Heft: 17
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THEOLOGIQUES.

* Le Poéme babylonien de la création. Sous ce titre, M.
I'abbé Loisy a publié, dans la ¢ Revue des religions» (n® 43), un
article tendant a démontrer que le récit babylonien de la création
est un vrai poéme, ¢« ou regne la loi du parallélisme, avec un rythme
régulier et méme une sorte de division strophique; chaque vers est
partagé régulierement en deux hémistiches par une sorte de césure:
le second hémistiche parait soumis a une mesure plus rigoureuse
que le premier, et consiste en deux mots accentués ou en un seul
mot plus long pourvu d’un double accent ».

* Le Prophétisme a I'Académie francaise. M. Dieulafoy,
de I'Académie des inscriptions, a lu, le 235 octobre dernier, a la
réunion des cinq académies, a Paris, une étude sur ¢ le prophétisme,
ses origines et sa nature». Il a déclaré mettre a part <les grands
esprits tels que Debbora, Samuel, Nathan, Osée, Amos, Michée,
Elisée, Elie, qui furent la gloire du prophétisme et n’eurent d’autres
liens avec la masse des voyants que le zéle religieux et la recherche
de la gloire d’Israél». Par cette distinction, il semble admettre deux
catégories de prophétes: les véritablement inspirés, « grands esprits,
patriotes ardents, moralistes séveres, monothéistes passionnés » ; puis,
les simples voyants. Ceux-ci, il les étudie, non au point de vue
religieux, mais uniquement au point de vue physiologique et mé-
dical, et il les trouve atteints non de I’hystérie commune au sens
vulgaire du mot, mais de la ¢grande hystérie > ou de I’ ¢ hystéro-
démonopathie». Ce point de vue n'ayant rien a faire avec la re-
ligion méme, ne saurait intéresser la théologie.

* Encore la «Vie inconnue de Jésus >par M. Notovitch. Nos
lecteurs savent déja a quoi s’en tenir sur cette spécieuse et pour-



— 186 —

tant grossiére mystification. Ils prendront connaissance avec plaisir
d’un document nouveau: la lettre publiée dans la « Gazette de Lau-
sanne » du 24 octobre 1890, par M. 'ingénieur A. Favre, cancien
Executive Engineer du Gouvernement des Indes au Punjab et a
Cachemir ». M. Favre a parfaitement connu l'imposteur Nicolas No-
tovitch. Il le traite de Tartarin, et il démontre par des deétails
géographiques minutieux que le récit de Notovitch est une pure
supercherie, un tissu de mensonges. Il termine ainsi: ¢ Tartarin
Notovitch a commis, dans son illustre ouvrage, un oubli capital
que je tiens & relever, car il est d'une extréme importance: c’est
de nous avouer qu’il n’a pu avoir aucune conversation, mais pas
une seule, durant tout son voyage, pas plus avec des prétres
boudhistes qu’avec de simples paysans ou coolies, et ce pour la
raison bien simple que l'anglais, qu’il parlait fort mal, ne pouvait
lui servir a rien du tout dans ce pays perdu, et qu’il ne connais-
sait pas un traitre mot d’hindoostanu, la langue passe-partout des
Indes, ni de cachemirien et encore moins de thibétain, les seuls
idiomes que l'on parle dans ces montagnes, ou les interpretes sont
aussi rares que sur le sommet du Jaurisankar, la plus haute som-
mité de I'Himalaya.»

* Les formes éthnologiques du christianisme, selon M.
Fouillée. Dans la « Revue des Deux Mondes » du 1F novembre 1896,
p. 67-69, l'éminent philosophe s’est exprimé ainsi: <« Transportez
le christianisme en Grece, vous le voyez qui s’hellénise en devenant
une méthaphysique transcendante: la pensée contemplative s’absorbe
dans les mystéres, tandis que l'ame peut rester froide et le cceur
sans vie; c’est, au sommet, lintelligence pure, avec la dialectique
et ses subtilités pour échelons,

¢ Transportez le christianisme a Rome, le voila qui se roma-
nise en devenant une organisation théocratique, un véritable «em-
pire » des prétres sous la souveraineté du chef des pontifes: sou-
mission absolue a l'autorité, discipline, rituel, tout un code de for-
malisme rigide.

¢« En Allemagne, le christianisme tendra a s'intérioriser: le
dogme grec finira par perdre son caractére de spéculation rationnelle,
la hiérarchie latine sa centralisation administrative; l'individualisme
religieux se concentrera en soi.

«En France, quoique nous ayons eu aussi de trés grands
mystiques, le christianisme a pris surtout la forme d’une religion
sociale et d’une morale sociale. Le catholicisme était particuliére-
ment propre a cette transformation: en effet, il ne laisse pas a l'in-
dividu son entiére liberté: il se défie des inspirations purement per-
sonnelles; il se défie méme de la conscience qui n’est que notre



— 187 —

conscience, des révélations qui ne s’adressent qu'a un individu:
la réegle commune doit, a ses yeux, l'emporter sur tout le reste,
et ce qui lul parait capital c’est ['harmonie de chacun avec 'Eglise
universelle. En adoptant le catholicisme, la France I'a rendu plus in-
térieur et plus moral qu’en Italie, mais en l'orientant toujours dans le
sens de la vie sociale, de la justice et du droit, de la fraternité et de
la charité. Clest surtout en France que s’était développée la che-
valerie, qui répondait si bien au caractére méme de la nation: c’est
de IFrance que devait partir I'élan des croisades en faveur des chré-
tiens opprimés. Notre devise: Gesta Dei per Francos, et le titre
de «fille ainée de I’Eglise », montrent bien le caractére expansif,
actif et comme centrifuge du sentiment religieux dans notre pays.
Plus tard, d’ailleurs, les Frangais devaient mettre le méme élan a
combattre la religion qu’ils avaient mis & la défendre. Dans la cri-
tique des dogmes, ils ont pris pour guide «la raison » abstraite et
formelle, la «logique du pur entendement»: au lieu de considérer
I'homme tout entier, ses sentiments, ses qualités morales, ses in-
tuitions esthétiques ou religieuses, ils considérent exclusivement son
intelligence, dont ils veulent l'enti¢re satisfaction. I.e Germain, lui,
est porté a croire que quelque précicuse vérité se cache dans ce
qui fut sacré pour ses peres, ¢ méme, dit un Allemand, quand sa
raison ne parvient pas 2 le reconnaitre »; pour le Frangais, aucune
tradition religieuse, comme telle, n’est sacrée. Demi-mesures, trans-
actions, compromis ne sont point son fait: il va droit au but. Un
Anglais a justement observé que, si le Francais se détache de
I’Eglise, c’est pour adopter une autre religion également sociale:
Phonneur. Ici encore c’est un code fort simple, imposé a l'individu
par la société, ne laissant pas a la conscience personnelle une liberté
absolue d’appréciation, la soumettant a des régles d’harmonie avec
le beau moral tel que tous le congoivent, avec «¢l'opinions des
« honnétes gens ». 5i fort est le sentiment de ’honneur, et surtout
de I'honneur collectif, qu'on a vu en France des hommes se sa-
crifier 2 une idée dont ils reconnaissaient ou pressentaient les cotés
faux, comme les nobles du temps de la Révolution. Les Frangais,
a dit M. Hillebrand, se préoccupent toujours des autres et de la
société entiere: «divisés comme partis, ils demeurent étroitement
unis comme peuple .

Ces jugements synthétiques sont trop complexes pour pouvoir
étre discutés dans une simple chronique. Nous ne pouvons que
les signaler a l'attention des théologiens intéressés.

* Deux articles de la « Revue internationale de Théologie s
jugés par la «Revue catholique des Revuess. Cette derniére,
dans son numéro du 20 aolt 1896, analysant deux articles de la <Re-



— 188 —

vue intern. de Théol.» de juillet 1896, s'exprime ainsi: « L’anciennc
et la nouvelle Fglise en Occident, au IX* siécle. Dans cet article,
Pécrivain vieux-catholique prétend que la rupture entre les deux
Eglises n’a pas eu pour cause la querelle des images, ni méme le
Filioque, mais Dinstitution par Nicolas I°r de la papauté nouvelle,
papauté schismatique dés son origine, et qui ne tarda pas a devenir
hérétique, etc.» — Clest tout! Pas une réflexion, pas une objec-
tion, pas le moindre essai de réfutation! Ce silence est significatif.

En outre, au sujet des Débats cucharistiqgues du I[X® siécle,
I'écrivain papiste dit: «Selon M. Michaud, il est démontré histo-
riquement que le transsubstantialisme n’a jamais été un dogme de
Pancienne Eglise, et de plus, qu'au IX® siecle, époque o son germe
a commencé a apparaitre, il a été combattu comme une nouveauté
cinouie » et comme une erreur par des docteurs que I'Eglise ro-
maine n'a jamais osé traiter d’hérétiques. On voit que le vieux-
catholicisme se rapproche de plus en plus du protestantisme.» —
Réponse: 1° Se rapprocher n’est pas s'identifier. S'il n'y a qu’un
simple rapprochement entre les anciens-catholiques et certains pro-
testants, il y a, par contre, identification entre le pape, infaillible
de lui-méme (ex s¢), et le protestant interprétant la Bible de son

propre chef; — 2° Il serait bien A souhaiter qu'il y et rapproche-
ment entre la doctrine eucharistique des protestants et celle des
Peres; — 3° Les anciens-catholiques enseignent, avec l'ancienne

Eglise des huit premiers siécles, la présence vraie et sprrituclle,
tandis que beaucoup de protestants aujourd’hui n’admettent que le
simple figurzsme. Ou y a-t-il rapprochement? — 4° L’écrivain
papiste qui nous juge si superficiellement et qui croit trancher une
question aussi grave avec le seul mot de profestantisme, voudrait-
il nous dire: @) en quoi consiste le protestantisme; &) comment
il y a rapprochement entre le protestantisme tel qu'il le définit et
la doctrine eucharistique des Peéres et des docteurs de l'ancienne
Eglise; ¢/ comment cette doctrine des Péres est erronée par le seul
fait du prétendu rapprochement en question. Ou la critique de la

Revue catholique des Revices implique ces trois choses, ou elle ne
signifie rien.

* Le pape Alexandre VI (Borgia), d’aprés M. Pastor. Selon
M. Pastor, ce pape, comme chef spirituel, ne laisse prise & aucune
critique fondée; mais, comme prince temporel, il est injustifiable.
« Toute recherche de justification d’Alexandre VI, dit-il, parait
désormais privée de toute chance de succés; ce pontificat a été
un malheur au point de vue catholique (romain) a cause de ses
tendances completement profanes, de son népotisme, du manque
absolu de moralité dans la vie publique comme dans la vie privée,



— 189 —

et il a jeté du discrédit sur la papauté. Alexandre VI ne peut
étre jugé trop sévérement: il s'est considéré comme un prince tem-
porel n’ayant de soucis que pour sa dynastie.» Nous ferons
observer que la distinction susdite entre le chef spirituel et le prince
temporel, sous prétexte de faire retomber exclusivement sur celui-
ci les crimes du pape, n’est nullement fondée. Alexandre VI était
le pape, et non seulement le prince temporel; quand il agissait,
c’était bien X pape, le chef de 'Eglise romaine, qui agissait et non
un individu imaginaire, autre que le pape et que le chef de 'Eglise
romaine. La présence d’un tel monstre sur le sigge de Rome et
de tous les autres papes qui lui ont ressemblé, enléve méme, selon
nous, & ce siége le caractére d’apostolicité, inconciliable avec une
telle morale et une telle conduite. Du momemt que I'Eglise de
Rome fait consister son apostolicité uniquement dans la série de
ses papes et que plusieurs d’entre eux n’ont eu, comme papes, rien
d’apostolique ni dans leur conduite, ni dans leur administration, il
est logique de déclarer I'apostolicité interrompue chez elle.

# Léon XIII a 'Index. L’opuscule de Léon XIII « Del Sangue
sacratissimo di Maria», a été mis a I'Index. Pour tacher d’inno-
center Léon XIII, le cardinal Vaughan a publié que cet opuscule
n’était pas de Léon XIII, mais d’un vil abbé, nommé Pirotti, etc.
Or, M. Jean de Bonnefon s’est renseigné sur ce point aupres d’un
vieux prétre qui a connu toute cette affaire, et voici ce que ce
vieux et fidéle témoin lui a appris (v. I'Eclazr du 14 aofit 1896):

¢ Qu’'un abbé Pirotti ait aidé le cardinal Pecci a mettre en ordre
ses idées, c’est fort possible. C’est méme propable; car Léon XIII
n’a jamais travaillé sans collaborateurs. Méme quand il joue a
I'Urbain VIII, il produit des poésies latines plus profanes que celles
de Maffeo Barberini, il est assisté d’un coadjuteur, qui lui rappelle
les regles de la prosodie et cherche des centons dans le Gradus
ad Parnassum, pour suppléer a linspiration du vieillard. Que ce
pauvre abbé ait, moyennant la forte aumdne ou par dévouement,
assumé la responsabilité de l'ceuvre, c’est naturel. L’évéque de
Pérouse avait les pouvoirs nécessaires pour absoudre d'un faux té-
moignage. En 1837, nous avons vu en France une substitution
de ce genre: un abbé Cognat affirma devant le tribunal de la Seine
qu’il était le seul auteur de certain pamphlet procréé a l'évéché
d’Orléans au moyen de notes ramassées par M. de Falloux et cou-
sues par M. Dupanloup. Léon XIII s’est inspiré des exemples de
son ami: Arcades ambo. Le fait, inoui pour I'économie du car-
dinal Pecci, d’avoir racheté les exemplaires de la brochure, est la
preuve que I'évéque de Pérouse ne sentait pas sa conscience nette
en cette affaire. Du reste, si Léon XIII n’était pour rien dans l'inspi-



N -

ration ou la rédaction de la brochure, il resterait coupable au
choix ou d’hérésie pour avoir trouvé exactes ses doctrines, en lisant
le manuscrit, ou de grave négligence en l'approuvant sans l'avoir
lu, Il est impossible de sortir de ce dilemme.

« Léon XIII, pourvu qu’un livre flatte ses idées du moment, n’est
pas homme & regarder de tres pres la valeur doctrinale de l'objet.
Assis sur le trone de Pierre, il recommandait récemment a un inter-
locuteur la lecture d’un livre sur lequel s’étaient accumulées les
condamnations, dont une datait du siecle dernier. L’auteur du chef-
d’ceuvre était d’ailleurs mort socinien. I.éon XIII, homme de sen-
sations, poete de la tiare, n’a jamais eu souci de la doctrine ou de
la discipline. Le droit canonique, c’est la volonté de l'éveque, disait
M. Dupanloup déja nommé. Léon XIII estime que toute idée qui
vient a l'esprit du pape, si ce pape est Lui, participe au privilege
de linfaillibilité. Peu importe que cette idée heurte la tradition
de U'Eglise. Pour bien affirmer ce principe, le pape a miné par
les plus étranges décisions les fondations de la discipline ecclésias-
tique.

« L.e piquant est que Léon XIII, avant d’étre pape, ne voulait
pas de linfaillibilit¢ pour le successeur de Saint Pierre. Il portait
alors le pavillon du libéralisme. Depuis qu'il est pape, il a rem-
placé le souci de la doctrine par 'application de l'idée d’infaillibi-
lité aux choses de la discipline. Comme il est moins versé dans
le droit ecclésiastique que dans la théologie, il fait litiére des canons,
de la justice et des usages. Il se conduit en despote, favorisant
d’instinct ceux qu’aucun pape n’eit heésité a condamner en face
de I'Eglise et sacrifiant les innocents, surtout si les coupables ont
quelque patronage germanique a faire valoir. Pie II rétracta avec
une noble franchise une erreur de sa jeunesse, alors qu’il s’appelait
Enéas Sylvius Piccolomini. Il le fit dans un latin spontané qui eft
suffi a I'immortaliser, et par ce trait de courage, il barra la route
a ceux qui auraient voulu lui reprocher le Passé, fossé comblé.

« L.a bulle des rétractations de Léon XIII serait plus chargée,
surtout si, a son attitude comme cardinal, il joignait les actes de
son pontificat, non pas seulement ceux qui sont du domaine public,
mais aussi ceux que l'on dissimule et que l'histoire relévera comme
le juge reléve le nom des témoins inconnus. A l'heure présente,
Léon XIII serait d’autant plus a l'aise pour imiter Pie Il et obtenir
de la postérité des circonstances atténuantes qu’il n’a plus rien a
craindre de ceux avec lesquels il s’était compromis. Les papiers
de feu Dupanloup ont ¢été légués par M. Lagrange au séminaire
de Saint-Sulpice. Ils sont pour cette maison en ruine le meilleur
des contreforts. ILéon XIII n’a rien a craindre pourvu qu'’il accorde



— 191 —

aux sulpiciens la béatification de M. Ollier, coupable lui aussi d’er-
reurs théologiques. Certain évéque, qui était capable de faire chan-
ter la voix défaillante du pape, vient de désarmer sous le poids
d’un chapeau lourd a porter. Il faut ajouter pour les ignorants
des choses romaines que la sentence du Saint-Office encourue par
Joachim Pecci est la plus grave des condamnations en matiére théo-
logique: cette congrégation néglige les erreurs ordinaires. Enfin
Léon XIIT ne peut pas espérer voir le titre de son opuscule De/
Sangue sacratissimo di Maria effacé de 1'Index, comme le furent
les ceuvres de Galilée. Les erreurs du pape actuel sont de pure
essence théologique: les sciences varient, la théologie demeure.»

* L’unité prétendue de I'Eglise romaine. Tout le monde
sait qu’aux Etats-Unis le cardinal Satolli a été en compléte oppo-
sition contre le cardinal Gibbons, archevéque de Baltimore, et contre
I’évéque Keane, président de l'université catholique de Washington.
Or ces démélés ne sont pas de simples démelés d’administration
ce sont des oppositions de doctrine. D’aprés la « Sentinelle de
I’Ouest », Rome, a la demande du cardinal Satolli, a déplacé 'évéque
Keane ¢« parce qu’il est coupable de pélagianisme, ayant déclaré qu'il
vaut mieux appartenir a une Eglise protestante que de n’avoir au-
cune religion». Le rédacteur de la « Sentinelle » trouve la puni-
tion méritée. «Il vaut encore mieux, dit-il, abandonner les gens
a la religion naturelle et au christianisme naturel qu'ils ont conservé
aprés le naufrage et la ruine du XVI° siecle, qu’a ce travestissement
de la révélation appelé protestantisme.»

— Autre division. Veut-on savoir comment le pape lui-méme est
vilipendé, traité d’hérétique et de corrupteur, par quelques-uns de
ses propres fideles? Qu’on lise, dans I'« Eclair » du 13 novembre 1896,
l'article de M. Jean de Bonnefon, intitulé: Cempuis mystiques. En
voici quelques extraits:

¢«Léon XIIT a réhabilité M. Naquet. Il s’occupe maintenant a
redorer le buste brisé de M. Robin, 'ancien directeur de Cempuis.
Que l'anathéme tombe sur le #éfractazre, qui oserait critiquer le
systeme pédagogique du mélange des sexes! Léon XIII favo-
rise 'établissement des monastéres accouplés pour les hommes et
les femmes du méme Ordre, sans doute afin de soumettre la mysti-
cité a l'uniformité qu’il réve d’établir en toutes choses. Aux épo-
ques de ferveur, on a vu des monastéres ou un chceur de vierges
chantait l'office avec les moines. Mais cette relique précieuse
d’une tradition primitive tomba en poussiere d’abus. L’'Ordre de
Fontevrault, dans lequel I’abbesse €tait supérieure des moines comme
des religieuses, ne produisit pas de plantes nées pour fleurir au
ciel et Fontevrault a disparu sans laisser un vide dans les jardins
de I'Eglise ...



— 192 —

¢« Le systéme favorisé par Léon XIII n’est pas celui des mo-
nastéres doubles, dont lexistence fut éphémeére. Il se rapproche
du régime de Fontevrault; car le troupeau des moines se laisse con-
duire par les religieuses voisines, ce qui est un spectacle fort galant.
On voit certes le co6té des hommes et le cOté des dames, comme
dans les bains bien tenus. Les batiments claustraux respectifs sont
a distance plus ou moins canonique. Mais sous le pieux prétexte
de s’entretenir avec les bonnes sceurs des félicités du Ciel, les moines
transforment les parloirs en loges de concierge ou l'on cause des
choses de ce bas monde et de celles qui se rapportent le moins
a la spiritualité. Grace a des permissions nécessitées par le ser-
vice du Seigneur, 'intérieur des retraites conventuelles des nonnes
n'est méme pas respecté. »

L’article est long et rempli de scandales, que Léon XIII, parait-
il, patronnerait. Notre Revwe n’ayant pas pour but de divulguer
les scandales de Rome, nous nous abstenons de plus amples cita-
tions. Nous avons voulu seulement constater une fois de plus
combien I'Eglise romaine est peu fondée a se prétendre I'Eglise
une et I'Eglise sainte.

— On peut lire aussi, dans le méme journal (n° du 31 octobre
1896), les accusations du méme écrivain contre l'ancien nonce Fer-
rata; et dans le n® du 27 novembre 1896, les attaques contre Mgr.
Chapon, évéque de Nice. Clest sanglant.

— Autres divisions : division entre le cardinal Perraud et I'évéque
de Périgueux, au sujet d’une nouvelle publication de M. Henri
Lasserre; — division entre M. ’abbé Charbonnel et des journa-
listes ultramontains suisses, qu’il traite de «misérables gens.»

* M. I'abbé Charbonnel et la prétendue évolution du roma-
nisme contemporain. M. I'abbé Charbonnel a fait derniérement
dans la Suisse romande deux Conférences sur ce qu’il a appelé
I'évolution de I'Eglise catholique-romaine. Le fond de sa pensée
n'était guere, croyons-nous, que la glorification de Tattitude prise
en Amérique par l'évéque Ireland, et le désir que le clergé fran-
cais prenne la méme attitude. Mais on verra plus loin (Une Volte-
Jace de Léon XIII), p. 214, que lattitude de I’évéque Ireland est
aujourd’hui condamnée par Léon XIII. Donc, M. Charbonnel préche
non seulement dans le désert, mais dans l'erreur. Ses deux Con-
férences sont donc a l'eau, & moins qu'il ne veuille tenir téte a
son chef et les maintenir contre le pape. Attendons l'avenir. Mais
pour le moment, le prétendu libéralisme de son Eglise étant dés-
avoué par le pape, n'est qu’'un vain mot.

Ses Conférences, nulles 4 ce point de vue, sont cependant in-
téressantes par d’autres idées, qui semblent rapprocher M. Char-



— 193 —

bonnel du protestantisme. Ses avances aux protestants ne sont-elles
que des politesses faites par un orateur habile & un auditoire pro-
testant, ou sont-elles de véritables avances? Toujours est-il qu’il a
avoué que, si les protestants et les catholiques n’avaient pas rompu
au XVIe siecle, ils y auraient gagné les uns et les autres. D’ou il
a conclu, pour l'avenir, non a une fusion des deux Eglises, mais
a leur union. « En vous rapprochant de nous », a-t-il dit, ¢ vous,
protestants, vous éviterez les dangers d’un individualisme exagéré.»
Puis, apres avoir critiqué quelques protestants, notamment M. Fr.
de Pressensé, de ce qu’ils oublient le role du libre examen et pa-
raissent hostiles au protestantisme, il a terminé par ce mot: «On
me trouvera plus protestant que catholique; tout mon désir est de
rester catholique, tout en devenant un peu protestant.»

Vouloir rester romaniste tout en devenant un peu protestant,
est une fantaisie qui suppose une grande confusion d’idées. Ce qui
nous semble le plus clair en tout cela, c’est que M. I'abbé Char-
bonnel n’est plus gueére a sa place dans I'Eglise romaine, et certes
tant mieux; mais s’il croit qu'il va la convertir a ses idées, il s'il-
lusionne naivement. Celui qui évolue, croyons-nous, n’est pas
le romanisme, mais bien M, Charbonnel lui-méme, notamment dans
la notion de I'Eglise. La « Semaine religieuse de (zenéve», en effet,
parlant des deux Conférences susdites, dit (31 octobre 1896): «Peu
importe aux yeux du conférencier que 'on soit protestant ou catho-
lique; l'essentiel, c’est qu’on soit chrétien au sens vrai du mot.
Beaucoup de prétres catholiques (romains) le sentent, alors méme
que peu d’entre eux ont le courage de le dire. »

Quoi qu’il en soit des assertions du journal protestant, voici
des textes formels de M. Charbonnel méme. Dans un article publié
par lui au sujet de M. Fr. de Pressensé¢ et du cardinal Manning
(voir '« Eclair» du 135 aodt 1896), il a dit expressément: < Ils
sont de parfaits théologiens, MM. Bruneti¢re et de Pressensé. Ils
raisonnent a merveille dans ’abstrait, dans l'impossible. Pour orga-
niser une société suivant leur idéal chrétien, oui, je le sais, il fau-
drait la foi absolue, la religion intégrale, le plein assentiment au
« surnaturel chrétien». On edt parlé comme eux et tout réglé en
conséquence au moyen age. Mais d’autres temps sont venus, ra-
vagés par 'hypercriticisme kantien du monde intellectuel et simple-
ment linstruction primaire des démocraties. Une société refaite
d’aprés les lois du « surnaturel chrétien », hélas! ce ne peut plus
étre notre espérance. Il ne nous reste guére que de distinguer,
avec d’humbles malices de casuistique, ¢ I'Eglise enseignante » et
« 'Eglise enseignée », ou, comme on dirait ailleurs, 1’élite et la
foule. Oui, pour I'Eglise enseignante des apdtres et des prophétes

Revue intern, de Théologie. Heft 17, 1897, 13



SO\ T N

de I'évangile social, 'on ne saurait trop proclamer comme un de-
voir supréme l’adhésion sans compromis & un credo intégral. Aux
apotres et aux prophétes il appartient de répandre par le monde,
selon le mot de Matthew Arnold, reproduit par M. de Pressensé
dans son livre, « cette religion qui se réduit a une morale légere-
ment trempée d’émotion ». Et, assurément, cette religion doit étre,
en leur ame, soutenue par les plus solides principes. Mais a la
foule qui passe, mais a I'Eglise vagabonde qui demande le salut
et la force morale de vivre, irait-on du premier coup imposer le
formulaire d’un credo? Lui demanderait-on de régler ses comptes
avec le « surnaturel chrétien », avant de rien entendre de l'évan-
gile moral? Ce serait bien peu mesurer les prétentions d’un pro-
sélytisme intempestit aux contingences, regrettables tant qu'on
voudra, mais indéniables, que tout un siécle de libre pensée a
établies. It donc nul ne fait le réve incohérent de déchristianiser
I’Eglise. Il est vrai seulement que, dans son action sociale, I'Eglise
peut se guider par une inspiration chrétienne, et toutefois ne se
prévaloir devant le peuple que de ce qu'il y a de profondément
humain dans sa religion de pitié et d’amour. L’affirmation de ce
que cette religion porte en elle d’héroique, de surnaturel, de divin,
sera faite ensuite par les multitudes qui auront éprouvé son bien-
fait sublime. Une immense société ouvriére, un syndicat ou une
association de secours mutuels: pourquoi I’Eglise ne serait-elle
pas cela, avant d’¢tre une communion de foi, d’adoration et de
priere? »

Donc, pendant que, dans I'Eglise papiste, les uns, comme
les écrivains du « Bessarione » !), forcent la notion de I'Eglise jus-
qu’'a vouloir faire de U'Eglise un zmperiume, sous prétexte de « né-
cessité d’une forme hiérarchique parfaite, d’une parfaite organisa-
tion du corps et du gouvernement de 'Eglise »; d’autres, comme
M. l'abbé Charbonnel, ébranlent et disloquent cette notion, jusqu’a
réduire 'Eglise, I'Eglise <« enseignée » du moins, a n’étre plus qu’une
société sans credo, sans foi au surnaturel chrétien, un simple syn-
dicat ou une association de secours mutuels, la foi, I'adoration et
la priére é€tant réservées a I'Eglise « enseignante », a I'élite! Telles
sont les deux erreurs extrémes dans lesquelles les papistes se dé-
battent aujourd’hui. Etrange évolution! Et surtout étrange unité!

— Voir aussi, pour compléter la pensée de M. 'abbé Char-
bonnel, son article dans la Semazne littéraire du 28 novembre
(p. 565-568), sur <la Suisse, pays d’ame religieuse»>. Si M. Char-
bonnel était soutenu publiquement dans son Eglise (ce dont nous

1) Revue paraissant a Sienne, sous la direction de Mgr. Nicolo Marini, dans
le but de réunir I'Eglise grecque 4 [’Eglise romaine.



doutons fort), on pourrait dire que ce serait non seulement une
évolution, mais une désagrégation.

* Le Protestantisme contemporain. -~ £n Allemagne. Voir
les articles publiés par M. G. Goyau dans les derniers numéros de
la «Revue des Deux Mondes». L’auteur remonte d’abord jusqu’a
Semler et a Lessing: il décrit ensuite les évolutions de Schleier-
macher a Ritschl: il étudie ce dernier, ainsi que Harnack, etc.
Finalement, il caractérise ainsi 1'état des esprits: <« Longtemps les
¢ variations » des Eglises protestantes portérent sur cet unique objet:
la longueur et le détail de leur catéchisme; mais elles ont au-
jourd’hui une tout autre portée. C'est sur la nature méme de la
vérité religieuse que s’engagent a présent les discussions. — Cette
vérité existe-t-elle en dehors des croyants, répond-elle a une réa-
lité objective, s'impose-t-elle du dehors, est-elle comme une émigrée
de l'au-delar Ou bien serait-elle, au contraire, dans le for intérieur
de chacun, le fruit de la conscience personnelle, la résultante de
la religiosité individuelle, 'expression et la traduction de la piété
intime, serait-elle, en un mot, subjective? Clest a ces termes que
se ramene, aujourd’hui, l'antagonisme des écoles de théologie
protestante en Allemagne. La vérité religieuse vient-elle de Dieu,
ou s'élabore-t-elle en chacun de nous? Au premier cas, elle est;
au second cas, elle devient. Au premier cas, elle risque de géner
la libre science; au second cas, c’est affaire aux hommes eux-mémes,
auteurs et sujets du < devenir » religieux, d’esquiver un pareil
risque. Et dans la premiére hypotheése, enfin, elle prétend demeurer
quelque chose d’instructif, tout comme la science; dans la seconde
au contraire, elle ne vise a rien plus qu'a émouvoir, a affecter.
L’évolution de la pensée protestante en Allemagne, au cours de
notre siecle, a développé sans cesse cette derniére conception.»

Nous avons prié un de nos amis protestants d’Allemagne,
parmi les plus compétents, de vouloir bien critiquer dans notre
Revue 'étude de M. Goyau; et nous espérons qu’il voudra bien
accéder a notre désir.

— En France, le protestantisme est divisé non seulement dans
les questions d’organisation et d’administration, mais encore et sur-
tout dans les questions de doctrine et de croyance. Des journaux
protestants gémissent sur « l'individualisme excessif», sur « 'é-
miettement actuel des forces » du protestantisme. L.’un d’eux publia
méme, le 23 octobre dernier, un article intitulé: « Pauvre protes-
tantisme ! » Nous rapportons ces faits avec une tristesse toute chré-
tienne, et nous aimons croire que Dieu n’a permis toutes ces divi-
sions qui €branlent la foi de beaucoup, que pour faire mieux com-
prendre a tous la nécessité de l'unité, non de l'unité papiste qui



— 196 —

détruit l'intelligence, mais de l'unité chrétienne, telle que l'ancienne
Eglise indivisée 'a pratiquée. [z necessariis unitas, in dubits libertas,
in omnibus caritas.

L’« Eglise chrétienne » raconte le fait suivant et le « Signal
de la Suisse romande» le répete: ¢ Quelques Arméniens, arrivés a
Boulogne-sur-mer, comprennent le frangais ou l'anglais. Nous de-
mandons : Etes-vous protestants ou catholiques ¢ Ils paraissent étonnés
et méme choqués; ils répondent: « Protestants! Catholiques? Nous
sommes chrétiens! » Oh! la belle réponse! Comme elle nous dilate
le ceeur! Et comme nous leur tendons la main!» — Ces deux
journaux renonceraient-ils au titre de protestants pour se contenter
de celui de chArétzens? Leur récit semble le faire croire.

Les Conférences protestantes de Lyon, du 2 au 8 novembre
dernier, ont heureusement rapproché les orthodoxes et les libéraux
dans les questions administratives. L.es questions de doctrine ont
été absolument écartées. Espérons malgré tout que, dans celles-ci
aussi, 'accord un jour se fera, non au détriment de la foi chré-
tienne, mais pour sa consolidation.

Il en est des Eglises comme des hommes : elles se grandissent
lorsqu’elles avouent leurs torts. Aussi est-ce avec un sympathique
respect que nous transcrivons les aveux suivants, publiés par la
Revue chrétienne (Paris, décembre 1896, p. 475-476): <«Le pro-
testantisme, contraint de s’affirmer en opposition avec Rome, a da
exagérer l'intellectualisme religieux, et perdre par la une partie du
pouvoir spirituel qui s’attache a l'élément formel. <« Nous avons
trop retranché », écrivait au siecle dernier le pieux Osterwald, et
cette réflexion est sérieuse. Les deux formes religieuses se sont
développées en opposition alors que, se pénétrant par une réaction
salutaire, elles eussent concilié leurs deux principes vitaux, l'autorité
et la liberté.» En outre, ne faut-il pas voir la distinction catho-
lique du dogme et de la spéculation théologique, dans les lignes
suivantes: « De plus en plus nous comprenons la nécessité de
distinguer la théologze de la religion, et par le maintien de cette
distinction, nous servirons plus utilement la cause de la religion
et de la théologie. Les discussions ne cesseront pas de se pro-
duire, mais dans des conditions nouvelles. »

* Der Altkatholizismus. Der Artikel « Altkatholizismus» in
der Realencyklopadie fiir protestantische Theologie und Kirche
(begriindet von Herzog, jetzt herausgegeben von Professor Dr. Hauck,
3. Auflage, Leipzig, Hinrichs Verlag) ist von J. F. von Schulte in
Bonn verfasst. Wir erfahren zundchst intime Einzelheiten iiber
die Abstimmung des 18. Juli 1870 und den Wortlaut der Defini-
tion der Infallibilitit. Dieser enthdlt den Passus, dass die piapst-



— 197 —

lichen Dekrete ¢« ex sese, non aulem ex consensu ecclesie » d. h.
< aus sich selbst, nicht vermége der Ubereinstimmung der ganzen
Kirche giiltig sein sollen », womit allen giiltigen Grundsitzen des
Kirchenrechts ins Gesicht geschlagen war. Von den 535 anwe-
senden Bischofen, von welchen zwei oOffentlich nein sagten, ent-
hielten sich 298 der Abstimmung, « welche also gut die Halfte der
Katholiken vertraten », und von den Jasagern hatten g5 gar keine
wirkliche Diozese! Am 30. August machten Melchers, Ketteler,
Krementz u. a. einen Hirtenbrief, « worin sie dem Volke die neuen
Dogmen als stets geglaubte vorstellten ». Wenige Tage vorher,
am 27. August, fand auf Ddéllingers Einladung in Niirnberg jene
Erklarung gegen das vatikanische Konzil, «als ein der nétigen
Freiheit entbehrendes » und seine Dekrete statt, welcher sofort fast
alle, auf Wissenschaftlichkeit Anspruch machenden, katholischen
Professoren beitraten und welche den Stein ins Rollen brachte. —
In der Darlegung des gegenwirtigen Standes der altkatholischen
Sache betont v. Schulte die Qualitit der Mitglieder, die Zahl der
selbstindigen Minner mit oder ohne Familie und giebt wiederholt
der Hoffnung auf Verstindigung mit der protestantischen Kirche
Ausdruck, « dass es noch gelingen werde, durch eine wirkliche
Reform innerhalb der katholischen den Boden fiir eine Stellung
der Konfessionen zu gewinnen, die eine dereinstige Wiedervereini-
gung moglich mache » (5. 425 oben). Er betont, dass die mehr-
fach von orthodox-protestantischer Seite vermisste positive Natur
des Altkatholizismus nur von demjenigen vermisst werden konne,
der sich nicht die Miihe nehme, Kenntnis von dessen Lehrbegriff
(z. B. im « katholischen Katechismus » S. 66, im « Leitfaden fiir
den katholischen Religionsunterricht an hoheren Schulen » u. a.)
zu nehmen. Er betont noch besonders folgende, in der That
beachtenswerte Punkte: ¢ Die jahrliche Ohrenbeichte wird nicht
unbedingt zur Pflicht gemacht, sondern dem Gewissen anheim-
gestellt: die Busse ist von derselben nicht abhangig.» «Die priester-
liche Lossprechung ist ohne ernste Busse ganz und gar unniitz,
und es wird darunter iberhaupt nur die feierliche Erklarung des
Priesters, als Dieners Jesu Christi, verstanden, dass Gott dem Siinder
um Christi willen die Siinden erlasse»: und endlich — ein sehr
bedeutsamer Satz — <« es kann jemand zur unsichtbaren Kirche
gehoren, ohne dass er sich in der sichtbaren befindet. »
(Deutscher Merkur.)

* En France. Une Revue a publié¢ la statistique suivante sur
la production littéraire en France, en 1895. Sur 10,115 ouvrages,
on en compte: 1875 en littérature frangaise: 1822 en pédagogie;
1141 en médecine: 10935 en histoire, 790 en théologic; 473 en



— 198 —

sciences politiques; 293 en droit; 267 en géographie et en éthno-
graphie; 212 en littératures étrangéres; 76 en mathématiques; 58
en littératures anciennes. — l.a théologie occupe donc le cinguzéme
rang.

— L’académie frangaise, le 26 novembre 1896, a couronné
les ouvrages suivants: St-Ambroise et la morale chrétienne au
IVesiécle, par R. Thamin; — Vie de St-Bernard, par I'abbé E. Va-
candard; — Histoire du card. de Richelieu, par G. Hanotaux; —
les Jésuites dans 'Amérique du Nord au XVTI® siecle, par Fr. Park-
mand.

— A Tacadémie des inscriptions et belles-lettres (séance pu-
blique du 14 novembre 1890), M. Schlumberger a communiqué
les détails suivants: ¢ M. Dufourcq a entrepris une étude d’ensemble
sur les gesta martyrume romains. Ces légendes, formant un groupe
littéraire assez homogene et circonscrit, ont une grande importance
non seulement au point de vue de lhistoire et de Varchéologie
locales, mais encore a celui du développement artistique et litté-
raire dont elles sont la source premicre. — N. Madelin s’est pro-
posé de tirer des archives italiennes des éléments d'une étude sur
le Concordat de Francois 1°*. Moins heureux dans ses recherches
a Rome qu’on ne l'elt espéré, il I'a été davantage a Florence et
a Bologne. Il est maintenant en état de reconstituer exactement
I'entrevue de Bologne entre L.éon X et le roi. Il y a lieu de fonder
les meilleures espérances sur le Mémoire qu’il nous donnera l'an
prochain. — MM. Coulon, Daumet et Mirot se sont occupés comme
l'année dernicre des actes de trois papes d’Avignon, Jean XXII,
Benoit XII et Grégoire XI. Les recueils de ces volumineux et in-
téressants volumes, divisés comme de coutume en deux parties:
un Mémoire d’ordre historique ou diplomatique et un recueil de
lettres pontificales, sont préts pour l'imprimerie. »

— Dans la méme séance, M. H. Wallon a lu une Notice sur
la vie et les travaux de feu Abel Bergaigne, notice de laquelle
nous extrayons le passage suivant: ¢ Selon M. Bréal, I'ceuvre de
Bergaigne est toute une révolution dans le cours des études védiques,
et il la proclame une des plus belles applications de la haute cri-
tique. Ce jugement, improvisé sur une tombe encore ouverte, a
recu l'adhésion de ceux de nos confréres qui se sont livrés avec
le plus de succes a ces études difficiles: « Quelles que soient, nous
dit M. Senart, la valeur et la variété de ses autres travaux, c’est
le livre sur «la religion védique » qui reste l'ceuvre capitale de
Bergaigne. Elle est a la fois la plus importante par les conclusions
qui en demeurent acquises, comme par I'impulsion qu’elle a im-
primée a toute une branche d’études, et la plus caractéristique pour



— 199 —

le tour d’esprit et la méthode personnelle de l'auteur. A plusieurs
reprises, Bergaigne insiste dans son livre sur ce fait qu’il présente
tout un systéme nouveau d’interprétation du Rig-Véda. Il n’a pas
tort, Dans sa premiére période, dans sa période héroique, l'exé-
gese du Véda flottait un peu incertaine entre la tradition insuffi-
sante des commentateurs indigenes et les tendances individuelles
des représentants divers de la philologie occidentale. Il a prétendu
tirer de l'étude méme des hymnes certaines vues générales propres
a régler dans une certaine mesure linterprétation, a endiguer, si
on peut ainsi dire, le débordement des fantaisies subjectives. Il
ne s'est pas simplement proposé de vérifier ou de corriger la tra-
duction d’un nombre, méme considérable, de passages: c’était la
méthode ancienne qu’il jugeait insuffisante: il a voulu embrasser
tout ’ensemble dans une vue compléte, en classer les idées et les
formules, et, de la lumiére qui devait jaillir de ces rapprochements,
éclairer lorientation générale du texte. L’entreprise était vaste et
rude: mais il était nécessaire qu’elle ft tentée.» Et notre confrére
résume ainsi son appréciation générale sur la facon dont il l'a
tentée: « Esprit robuste qui garde toute sa netteté, toute sa viva-
cité sous le fardeau d’un appareil scientifique qui en eut accablé
tant d’autres; philologue minutieux auquel les préoccupations du
détail ne masquérent jamais les vues d’ensemble; chercheur infati-
gable qui pousse vaillamment, a travers toutes les obscurités et les
incertitudes, des investigations que semble animer comme une cha-
leur mystique, Bergaigne est bien dans ce livre tel que nous le
montre toute sa laborieuse carriere. Quel regret qu’il n’ait pu la
couronner, ainsi qu’il le révait, par cette traduction du Rig-Véda!
Elle elt été comme la revision définitive et la consécration de son
systéme; mais, ajoute-t-il, tel qu’il est, tel qu’il 'exprime dans
Pouvrage qui n’en devait étre que l'introduction théorique, il marque
une date, et des plus honorables, dans I'histoire des lettres orien-
tales en France. Il justifie vraiment ’hommage enviable que ren-
dait naguere a Bergaigne un de ses plus savants émules étrangers
en e proclamant ¢ le plus grand connaisseur du Véda ».

— A la faculté des lettres de Clermont, deux théses ont été
soutenues dernierement par M. J. Th. Delmont, pour le doctorat:
I'une, latine, sur les écrits de Bossuet; 'autre, francaise, sur Bossuet
et les saints Peres.

— A la question suivante, posée par le Comité pour l'encou-
ragement des études: Qu'est-ce qu'une Eglise” 14 théologiens ont
répondu. Le jury de Montauban a couronné ¢x aegwo le manus-
crit numéro 6, dont l'auteur est M. Fallot, pasteur dans la Dréme,
et celui de M. Westphal, chargé de cours a la Faculté. En outre,



200 —

une mention honorable est échue aux manuscrits numéros 5 et 2,
le premier, ceuvre de M. P. Vallotton, pasteur a Lausanne, le second,
de M. Causse, pasteur et président du Consistoire de Valence.

—  Theéses protestantes récentes. MM. Fréd. André: La pri-
mauté de Pierre d’aprés les documents bibliques et les Peéres du
second siécle. — Robert Fayot: La notion du sacrifice dans 1’é-
pitre aux Hébreux comparée a la notion de saint Paul. — H. Ber-
nadou: Plan raisonné d’un cours d’instruction pour les catéchu-
menes. — Breyton: Le piétisme a Genéve au XVIII® siecle.
Roy: Le ministere de la Parole aux deux premiers siécles. — Bé-
nazech: Le stundisme en Russie. — Giran: Des méthodes catéché-
tiques.

* En Suisse. — JFubilé Herminjard. l.e 7 novembre, a été
célébré, a Lausanne, le 79° anniversaire de naissance, du modeste
et savant auteur de la Correspondance des réformateurs dans les
pays de languce frangaise. l.e premier volume de cette ceuvre im-
portante a paru en 1866, le huitiéme en 1893. La correspondance,
bien classée et enrichie de notes trés savantes, commence en 1512
avec la lettre par laquelle Lefévre d’Etaples a dédié a I'évéque Bri-
gonnet son Commentaire sur les Epitres de St-FPaul. Clest la le
commencement de la réforme protestante en France. Le huitiéme
volume atteint a 'an 1543. Espérons que le savant auteur laissera
tous les documents nécessaires pour que son ceuvre soit menée a
bonne fin,

— A loccasion de I’Exposition nationale suisse de 1896, la
Faculté de droit de Lausanne a publié un recueil d’études, parmi
lesquelles nous signalons celle de M. Brocher de La Fléchére sur
UEglese et le Drozt.

— Le 21 novembre, a Berne, discours de M. le recteur Steck sur
«la Bible de Piscator et son introduction a Berne en 1684 ». Treés
intéressants détails sur la vie de Piscator, sur les différences qui
existent entre sa traduction de la Bible et celle de Luther, et sur
les circonstances dans lesquelles elle a été introduite a Berne.

— A la société des sciences théologiques de Geneve, M. Th.
Naville a fait une lecture sur /les relations qui cxistent cnire les
chronologies du texte hébrew du Pentateuque cf celles du texte sama-
retazn. M. Naville a exposé et defendu I'hypothese, a laquelle des
calculs trés serrés l'ont conduit: a savoir que la différence des
deux textes provient uniquement de ces deux faits: 1° L'’hébreu
emploie l'année solaire de 3635 jours, et le samaritain l'année lu-
naire de 354 jours; 2° Le samaritain détermine un peu autrement
que I'hébreu la circonscription exacte des périodes dont il donne
la chronologie. M. Naville s’est fait fort de montrer, dans une



— 201 —

autre lecture, que la chronologie babylonienne peut étre ramenée,
par une hypothése analogue, a la chronologie biblique.

* A lire: — Dans la « Revue d’histoire littéraire de la France»
(15 octobre 1896), un article de M. F.-T. Perrens sur les Lzbertins
sous Richelien, et le texte jusqu’ici inédit des Entretiens de deux
philosophes, de Camille Desmoulins (vers 1783); entretiens ou l'auteur
formule ses objections contre les preuves de la divinité de J.-C.
tirées des martyrs chrétiens, des miracles du Christ et de sa ré-
surrection; -—— dans la « Revue chrétienne » (1°" novembre 189g6),
un trés pittoresque et trés religieux article de M. Ed. Stapfer sur
la Prewmuzere activité de Fésus; — dans la « Revue de 'Orient chré-
tien » (1896, n° 2), les origines du patriarcat chaldéen-uni et la vie
de Mar Youssef I¢* (1681-16935), par le Dr Chabot: les missions
latines en Orient, par le P. Michel; -— dans l'«Anaplasis » d’A-
thénes (10 et 20 octobre 1896), larticle de M. Skaltsounés sur
lévéeque Strosmaycr; — dans les « Débats » (du 14 novembre 1896),
larticle de M. H. de Varigny sur les origines de ['humansté
(comment, quand et ourtj; — dans la « Revue des Deux Mondes »
(15 novembre 1890), une étude de M. Ph. Berger sur les origznes
orzentales de la mythologic grecquc; — dans la « Foreign Church
Chronicle » (December 1890), les articles intitulés: East and West:
Papal Supremacy: What it includes; the Old Catholic Church in
Germany; A Result of the ¢« Anglo-Romaine » Project; — dans le
« Nineteenth Century » (July 1896), Reformation and Reunion, by
George W. E. Russell.

II. NOUVELLES ECCLESIASTIQUES.

*# Der IV. internationale Altkatholikenkongress, 1897. Be-
kanntlich war 1894 in Rotterdam beschlossen worden, den IV. inter-
nationalen Kongress in Wien 1896 abzuhalten. Als dann aber,
nach dem plétzlichen Tode des Herrn Bischofs Reinkens, aus den
Kreisen der deutschen Altkatholiken die Besorgnis laut wurde, es
werde ihrerseits nicht moglich sein, den Kongress in Wien 1896
zahlreich zu besuchen, weil viele Delegierte zweimal die weite Reise
nach Bonn machen mussten, lehnte das Wiener Komitee die schwere
Aufgabe, den Kongress vorzubereiten, fiir dieses Jahr als zu un-
dankbar ab. Auf die Einladung des Exekutivkomitees hat aber
das Wiener Lokalkomitee die Aufgabe neuerdings an die Hand
genommen, und soll nun der Kongress im August oder September



202 —

1897 in Wien stattfinden. Es ist wiinschenswert, dass diejenigen,
welche iiber die Verhandlungsgegenstinde des ndchsten Kongresses
Vorschlage machen wollen, oder uber die Zeit des Kongresses oder
anderes Mitteilungen zu machen wiinschen, sich baldigst an den
Sekretar des Wiener Komitees, Herrn Kooperator Fulius Wolf,
Wien IX, Glasergasse 16, wenden.

* The American Church and the Catholic Reform Movement.
Un écrivain anglican a publié, dans les «Illustrated Church News»
du 30 octobre 1890, le compte-rendu suivant:

« The seventh triennial report of the Commission on Ecclesiasti-
cal Relations of the General Convention of our American sister is
worth reading. It has been reprinted from the “Journal” of the
Convention, and was presented to the Convention in 18935. Six
sub-committees are appointed, one on the Oriental Churches, one
on the Old Catholics of Holland, Germany, Switzerland and
Austria, one on the Old Catholic Churches of France, Italy, Spain
and Portugal, one on the Scandinavian, one on the Moravian
Churches and one on correspondence with foreign chaplains. On
all of these, except the last, one or more Bishops sat, beside pres-
byters and laymen. It must be allowed that our American sister
fulfils her position as a branch of Christ’s universal Church in a
far more business-like way than we do. We leave the matter to
unauthorised societies, and very inefficiently and onesidedly, in
consequence, this most important business is done. It is not sur-
prising, therefore, to find occasionally in foreign periodicals sar-
castic remarks on the insularity of the English Church.

« The report begins by referring to the compulsory resignation
of Neophytus VIIIL., Patriarch of Constantinople, almost as scon as
he was appointed, on account of “difficulties”, the exact nature of
which is not known, with the “unspeakable Turk”. On February
1*, 18935, Anthimus VIII. succeeded him. We wonder how many
Bishops, clergy, or lay members of the English Church, and even
of the Eastern Church Association, were aware of this fact, which
has been duly reported to the Convention of the American Church.
Mention is further made of Sophronius, ‘“Pope and Patriarch of
the great city Alexandria and of all Egypt, the oldest and senior
Bishop in the world”, having been born in 1798, and consecrated
in 1839. He has just celebrated the twenty-fifth anniversary of his
accession to the Patriarchal chair. The Patriarch of Antioch, Spiri-
dion, having surmounted the difficulties arising from jealousy be-
tween the Greeks and Arabs which arose on his appointment, is
reported as having addressed a letter of thanks to Archdeacon de
Rosset, Secretary of the American Commission on External Rela-



tions, on the receipt of the “Journal* of the Convention, and the
last report of the Commission.

«Bishop Hale, of Springfield, Iowa, formerly Secretary to the
Commission, reports friendly unofficial communications from the
Patriarch of Alexandria, the Patriarch of Antioch and a touching
one from the late Patriarch of Jerusalem, now living in retirement
in the island of Halki, in the Sea of Marmora. A report is added
of successful mission work among the Tartars by members of the
Russian Church.

« The Bishop of Long Island spent some time at Athens in
18094, and sends copies of cordial letters interchanged between him-
self and (Germanos, Metropolitan of Athens.

¢« Turning to Europe, a report, perhaps a trifle too rose-colou-
red, is given of the Old Catholic Congress at Rotterdam in 1894.
Nothing is said of the publication, during that Congress, and of
the distribution among the Anglican visitors, of an unfavourable
official report on Anglican Orders. It is simply referred to as the
work of “some Old Catholics of Holland”, though the fact of its
having drawn forth a prompt reply from the late Bishop Reinkens
and Professor Friedrich is commented upon. Bishop Cabrera’s con-
secration is noted without comment. Regret is expressed at his
absence from the Congress at Rotterdam. But this is scarcely sur-
prising when we remember that the Dutch Old Catholic Bishops
refused to permit him to be consecrated, among other reasons, in
consequence of his having accepted our Thirty-nine Articles of
Religion. The report seems to have entertained some hope in re-
gard to the issue of the attempt to induce the Roman Curia to
reconsider its attitude in regard to the validity of Anglican Orders.
It concludes with the late Archbishops pastoral announcing the
approaching Lambeth Conference.

« We wish that there were some probability of our seeing such
a business-like and practical document issued by the Represen-
tative Assemblies of the Church of England. Not until then is
there the remotest chance that our relations with other commu-
nions will become what they ought to be.»

* En Gréce. — Le 7. R. Prokopios (Ekonomades, métropoli-
tarn &' Athénes. N¢ en 1839 a Calavryta (Péloponése); a fait ses
premiéres études chez son peére, prétre de cette ville, puis, sous la
direction de son oncle Dosithée, moine a Megaspilaion; fit ses hu-
manités au gymnase de Nauplie, étudia la théologie a l'université
d’Athénes, et fut envoyé comme boursier d= S. M. 'empereur
Alexandre II, a l'académie ecclésiastique de Moscou: enseigna la
religion dans les gymnases d’Athénes, se distingua comme prédi-



cateur; en 1883, privat-docent de théologie a 'université d’Athénes,
secrétaire du st-synode et précepteur des enfants du roi; en 18go,
professeur de patrologie et d’histoire des dogmes; a publié un
savant ouvrage sur «¢le Fils de Dieu»: nommé et consacré métro-
politain d’Athénes en octobre 189g6. — Nous le prions de vouloir
bien agréer nos félicitations et nos vceux.

— Mort du T. R. D' Nicéphore Kalogéras, archevéque de
Patras. En octobre dernier est mort a Spetsa ce prélat éminent,
I'un des évéques les plus savants et les plus saints de la Grece.
Sa mauvaise santé l'avait forcé dans ces derniéres années de se
démettre de ses fonctions et de son titre. IL.es anciens-catholiques
n’oublieront jamais la bienveillance qu'il a témoignée a leur cause
au congrés de Lucerne et depuis. L’université de Berne lui avait
décerné le titre de docteur en théologie. lL.es savants ouvrages
qu’il a publiés sur les matiéres ecclésiastiques, et ses articles dans
la ¢« Revue internationale de Théologie» seront sa gloire dans le
monde savant et orthodoxe.

* En Turquie. Aus Adrmenzen. Der neue Patriarch der armenischen
Nationalkirche, Erzbischof Ormanian, hat seit Jahren die altkatho-
lischen Bestrebungen mit sympathischem Interesse verfolgt. (Er
war auch von dem sel. Prof. Dr. Knoodt, der ithn personlich kennen
gelernt, sehr geschdtzt und interessierte sich fiir die Dollingerschen
Unionsbestrebungen. Die Red.; Er war seit Jahren Rektor des
armenischen Priesterseminars zu Ismid, dem alten Nicaa, wo 323
das erste allgemeine Konzil gefeiert worden ist. Gleichzeitig be-
kleidete er die Wiirde eines Abtes des Klosters Tscharkhapan zu
Armarsch. Ormanian ist eigentlich selbst ein Altkatholik. Noch
1873 war er Monch im armenischen Antonianerkloster zu Rom und
gehorte zu den sog. unierten Armeniern. Zur Aufhebung der kirch-
lichen Gemeinschaft mit dem Papste veranlasste ihn wie viele seiner
Volksgenossen der Versuch des Papstes, die kirchliche Vollgewalt,
die sich Pius IX. auf dem vatikanischen Konzil zuerkannt hatte,
auch iiber die katholischen Armenier zur Geltung zu bringen. Or-
manian aber widerstand den Versuchungen und vereinigte sich mit
der alten Nationalkirche seines Volkes. Er wurde Erzbischof von
Erzerum und wirkte als solcher Ausserst segensreich. Namentlich
richtete er sein Augenmerk auf Hebung des Schulwesens. Seine
wissenschaftliche Tiichtigkeit liess ihn als den geeignetsten Mann
erscheinen zur Leitung der ersten theologischen ILehranstalt seiner
Kirche. Der jiingere armenische Klerus ist aus seiner Schule hervor-
gegangen. Die Wahl Ormanians hat die Bestatigung des Sultans
erhalten. (ltkat’r. Volksdlait.)



— 2056 —

— Dans la «Verité ecclésiastique (ExxAnoiaorwe) Alidswe) » du
15/27 novembre dernier, le T. R. métropolitain d’Anchialos (Roumélie
orientale), Mgr. Basile, a publi¢ une étude qui sera continuée et
qui est trés favorable, sur le Projet d’union entre les anciens-catho-
liques et I'Eglise orientale. Nous en rendrons compte lorsqu’elle
sera fterminée.

# Ultramontains et Eglise de Russie. On a beau démontrer
aux ultramontains que leurs attaques contre I’Eglise orientale, et en
particulier contre 'Eglise de Russie, sont dénuées de fondement;
que V'archiprétre J. Wassilieff a réfuté sur ce point I'évéque Jacquemet
d’'une maniére péremptoire; que Guettée a réduit a néant les ca-
lomnies des (ialitzine et autres. Rien n'y fait. Les ultramontains
sont incorrigibles, parce que leur systéme est le mensonge a I'état
d’institution. l.a Revwue catholique des Revues (5 octobre 1896) a
publié, sous ce titre: < l'autocratie spirituelle des tsars », des inepties
mille fois réfutées. C’est en vain que la Revue russe Niédiéla rap-
pelle que le tsar n’est nullement chef spirituel de I'Eglise ortho-
doxe; que le st-synode seul dirige '’Eglise de Russie, etc. Le ré-
dacteur anonyme de la Revue ultramontaine susdite répéte les éter-
nels rabachages de l'ultramontanisme, et cela sans apporter I'ombre
d’une preuve, car les assertions erronées de M. Soloviev, auteur de
«la Russie et I'Eglise universelle », ne sont nullement des preuves.
Quand la discussion papiste sortira-t-elle de ses orniéres et devien-
dra-t-elle enfin sérieuse et de bonne foi:

M. Castelar, méme dans ses articles épiques sur la politique
européenne, a trouvé moyen, lui aussi, d’écrire, dans la ¢« Nouvelle
Revue internationale » (15 octobre 1896, p. 507), des phrases comme
celles-ci: «l.a premicre visite du tsar et de la tsarine a Paris a
été pour 'Eglise dont Necolas est pape ... Clest la que 'église mos-
covite de Paris a célébré le Te Deum, pour féter 'arrivée de son
souverain, e son Fontife!» — Certains clichés sont décidément
indestructibles.

* La Conférence pan-anglicane de Lambeth, de 18g97. L’ar-
chevéque de Cantorbéry a adressé, le 30 juillet 1896, a tous les
éveéques anglicans, une invitation a se réunir, en juillet 1897, au
palais archiépiscopal de Lambeth, & Londres. ILa premiére de ces
réunions, en 1867, a compté 75 évéques; la seconde, en 1877, 100;
la troisi¢me, en 1887, 145. On espere que celle de 1897 en comp-
tera 200 sur 254. L’ordre du jour comprend les sujets suivants:

1° L’é¢tude critique des Saintes Ecritures;

2° L’organisation de la communion anglicane, comprenant,
entre autres choses, la création d’un corps consultatif et d’'une « Cour



- 206 -~

de référence », ainsi que les relations des primats et métropolitains
des colonies et &’azllewrs avec le siege de Canterbury;

3* Les devoirs de 'Eglise envers les colonies:

4° L’arbitrage international:

5 Le role de Eglise en ce qui concerne les problémes indus-
triels (les sans-travail et la coopération industrielle);

6* Le nouvel examen du sujet de l'unité de I'Eglise dans ses
relations avec les Eglises d’Orient, la communion latine et les autres
communautés chrétiennes:

7° Les mouvements de réformation sur le continent d’Europe
et atlleurs:

3° Les Missions étrangeres:

0° lLes relations des communautés qui font partie de I'Eglise
avec l'épiscopat:

10° Le livre des pricres fadditions et modifications);

11° Les ordinations.

* Les évéques anglicans d’Angleterre. On lit dans la Se-
maine religieuse de Geneve (7 novembre 1896 : « D’apres une lettre
adressée au Dazly News, 19 des évéques en charge se rattachent
au parti de la Haute-Eglise, 7 a celui de la Large-Eglise, 5 seule-
ment a celui de la Basse-Eglise. Les deux premiers ministres qui
ont occupé¢ le plus longtemps le pouvoir au cours de ce dernier
quart de siecle, M. Gladstone et Lord Salisbury, ayant tous deux
des svmpathies anglo-catholiques, leurs nominations se sont ressen-
ties de ce fait. Cest ainsi que, sur quinze évéques désignés par
le premier ministre actuel, 12 sont des /4igh churchmen et 3 seule-
ment des évangéliques. L.e parti protestant déclare que, si l'on
tient compte de l'elément laique, il joue dans U'Eglise officielle un
role assez important pour avoir le droit d’exiger qu’'on le passe un
peu moins sous jambe (szc) dans la répartition des hautes charges
ecclésiastiques.» — Priére a nos amis de nous renseigner.

* Anglicans séparatistes. l.e méme journal (protestant) dit
encore, dans son numéro du 31 octobre 1896, a propos d'angl:-
cans séparatistes: <1l s'est tout dernierement fondé, en Angle-
terre, a coté de la Church Reform League, constituée en novembre
1895 pour combattre les abus qui se sont glissés dans I’Eglise
établie, une Churchmen Liberation League, qui entend grouper sous
son drapeau les anglicans laiques ou ecclésiastiques acquis au prin-
cipe de la séparation de I'Eglise et de 'Etat. D’aprés la résolu-
tion votée dans sa séance constitutive, la nouvelle société sera
ouverte aux membres de I'’Eglise nationale qui croient que ¢la
connexion existante actuellement, en Angleterre, entre I'Eglise et



207

I’Etat, est devenue nuisible aux intéréts spirituels de 'Eglise et fait
obstacle aux progrés de la vraie religion». La société resterait
indépendante de tout parti politique et religieux. Son secrétaire
est le Rév. A. Symonds, recteur de St-Thomas, Stockport, qui s’est
protoncé, personnellement, pour la suppression des dotations offi-
cielles de I’Eglise anglicane aussi bien que pour la cessation de
ses autres privileges ». — Méme priére que ci-dessus.

* La Lettre pastorale du T.R. évéque Ryle, de Liverpool.
On lit dans les “Illustrated Church News” du 6 novembre 1896:
«In his address to the Diocesan Conference, Bishop Ryle gave
expression to some pessimistic plaints and prophecies. He thought
the outlook with regard to education eminently gloomy and uncer-
tain. On Church Reform he had spoken last year, but, as usual,
what was said in the Northern Province attracted little attention in
the South. “Ecclesiastical discipline', said his lordship, ‘“seems
to have died out and there is a reign of anarchy, chaos, and con-
fusion”. He deprecated fasting communion, non-communicating
attendance, private confession, and if these and similar “Romish
practices” increased and were not checked the end would be dis-
establishment, disendowment and disruption. On the specific subject
of disestablishment he said that the battle was not yet over, and that
the pendulum might take a violent swing in an anti-Church direc-
tion. “The battle is not yet over, whatever we may think of the
last election”, said the Bishop, ‘“‘and once let the voters get into
their heads the notion that all clergymen are narrow-minded sacer-
dotalists and want to Romanise the Church of England, then dis-
establishment will come.”

«We are happy to say that we cannot agree with Bishop Ryle.
We fail to see either ground for his prophecies or cause for his
pessimism. In the first place, the tendency of the Church of Eng-
land is not Romewards; those amongst her clergy and laity who
would wish to Romanise her are very scarce, and their influence
is almost entirely confined to themselves. Some of the sternest
and most uncompromising opponents of the Papacy are to be found
amongst those who are commonly called “High’’ Churchmen ; others
are amongst those called “l.ow”; others again amongst those de-
nominated “Broad’. The fact is that Papalism and Anglicanism
do not agree; and it is impossible for the Church of England to
acknowledge the preposterous pretensions of modern Rome. The
people of this country are beginning to perceive that their Church
is something more than an ‘“establishment’; they are beginning
to take an intelligent interest in its history; and the more they
know of that history the less are they likely to fall victims to the



.

wiles of Rome. Dr. Ryle surely mistakes the clothing for the
body. His detestation of Ritualism mars the penetration of his
power of vision. There is undoubtedly a change gradually per-
meating the whole Church of England; but it is not towards Rome
it is towards a true Catholicism which is also the truest Evange-
licalism; and sooner or later all parties must give way before it.
We would say to all who fear: “Look beneath the surface, and
your fear will give way to gladness”.»

* L’Eglise anglicane et M. I'abbé Duchesne. 1l y a des angli-
cans romanisants qui, parce que M. Duchesne a admis la validité
des ordres anglicans, s’imaginent qu'il serait disposé a favoriser
I'union des Eglises romaine et anglicane sur le pied d’égalité. Ils
se trompent. Qu'ils lisent ’étude de M. Duchesne sur «<les origines
de I'Eglise anglicane». Ils y verront que, pour lui, I'Eglise angli-
cane n’est qu'une ¢ colonie romaine ». Il dit expressément: «I.'Eglise
anglaise a, il est vrai, succédé dans la grande ile bretonne a une
Eglise celtique: mais cette succession est purement wiatérielle; il
n'y a aucun liem entre l'un des établissements et l'autre». Et en-
core: «les évéques bretons ont signé, en 314, avec les autres
évéques de l'empire de Constantin, la lettre synodale adressée au
pape Silvestre, une lettre fort catégorique, ou le pape apparait non
seulement comme le premier évéque de 'Occident, mais comme
le chef, le supérienr de tout [épiscopat occedental.» Et encore: ¢lLa
centralisation est 'organisation de l'unité; elle en est aussi la sauve-
garde... L’unité est l'idéal de I'Eglise. Qu’on y arrive par wune
vore ou par une autre, l'essentiel est d’y arriver, le devoir est de
s’y maintenir. » Tel est l'esprit de M. Duchesne. N'est-ce pas
dire clairement aux anglicans: «Pour étre wnis avec Rome, vous
devez étre sowmzs a Rome!» (Clest certainement, en tout cas, sa
pensée.

* Encore la question de l'union entre Rome et I’Angleterre.
— Dans le « Correspondant» (n° 811), le P. Ragey a publié un
article que l'on peut résumer ainsi: L’Angleterre ne peut plus dire
que VEncyclique Satzs cognitum ne répand aucune lumiére sur les
conditions auxquelles les Anglais peuvent entrer dans la communion
romaine. Ces conditions sont clairement indiquées: admettre la su-
prématie du souverain pontife sur toute I'Eglise, et croire tout ce
que l'Eglise catholique-romaine enseigne. Comparaison entre la
crise que l"Angleterre subit en ce moment et celle par laquelle elle
a passé au XVI® siecle. Etat des esprits. « Selon toute apparence,
de cette melée d’éléments disparates, de ce conflit d’opinions
et d'idées, de ce mouvement dans le sens opposé a celui du



e 209 ==

XVIe siécle, de cette crise pacifique, unique dans son genre, il
sortira une Angleterre nouvelle, une Angleterve catholique ».

— Le P. Sydney F. Smith a ainsi exposé la situation de 1I’Angle-
terre par rapport 2 Rome dans les «Etudes religieuses» (des jé-
suites), du 15 septembre dernier. Nous en donnons le résumé
d’aprés la « Revue catholique des Revues » du 5 novembre, p. 780:
«Une sorte d’alliance a été formée entre les réunionistes anglais, avec
lord Halifax & leur téte et quelques-uns de leurs amis frangais, sous
la direction de M. Portal, et ils ont fondé la Revue anglo-romaine,
comme moyen d’échanger leurs vues et de travailler ainsi & une
réunion en corps de leurs églises respectives. L’auteur de l'article
montre pourquoi les catholiques anglais, dans leur ensemble, n’ap-
prouvent pas entiérement cette phase du mouvement, comment ils
envisagent la question, et en quoi l'entreprise de la Revue anglo-
romazne leur parait manquer son but. Il est faux que les catho-
liques anglais soient contre la réunion ez corps, en ce sens qu'ils
ne la voudraient pas, méme si elle était possible sur des bases
solides. Mais cette heureuse éventualité n’'a pas chance sérieuse
d’aboutir jamais. La réunion en corps emporte nécessairement
deux choses: 1° que les évéques anglicans consentent a faire en
leur nom personnel et au nom de leurs adhérents des ouvertures
que le S. Siege puisse accepter; 2° que ces évéques soient capables
d’entrainer la masse de leurs adhérents. ¢ Si ces deux conditions
étaient remplies d’une maniére satisfaisante, le S. Siege exigerait:
1° des évéques, en leur qualité officielle, un acte solennel de ré-
tractation des hérésies antérieurement professées et un acte solennel
d’adhésion au S. Siége comme au Docteur et au Chef divinement
établi sur 'Eglise; 2° de chaque individu, qu’il se présentat devant
un évéque ou un prétre investi des pouvoirs nécessaires et qu'apres
avoir fait personnellement un acte de renonciation et de soumission
semblable a celui déja fait en son nom par les évéques, il regit
une absolution personnelle de I’hérésie et du schisme de sa vie
passée.» Or, personne, pas meme lord Halifax, ne suppose que le
clergé et les laiques anglicans soient actuellement disposés a faire
ces démarches.>»

* Anglicanism from a Continental Standpoint. On lit dans
VAnglican Church Magazine, de novembre 1896, p. 76-77: «The
following letter is taken from the Catholique National, the official
organ of the Swiss Old Catholics, ably and sympathetically di-
rected by Professor Michaud. The editor adds a note, of an apo-
logetic nature, saying that the letter is published as containing
matter of an usefully suggestive nature, and that he trusts some

Revue intern. de Théologie, Heft 17, 1897, 14



210 —

Anglican will correct his correspondent’s views, if erroneous.
Dr Michaud is right; there is no doubt as to the suggestiveness
of the friendly criticisms passed upon Anglican insularity, even if
they be somewhat prejudiced and narrow; and it would be a fruitful
exercise for Anglican Churchmen — Anglican Continentals espe-
cially—to lay them to heart.

“Since I have been in England, I have carefully studied the
religious journals, and have striven to become acquinted with all
current theological and ecclesiastical questions: and I am more
and more convinced that the Anglican—I do not here say the
Englishman—is an zzsulazre. That is, I think, the word which best
characterises him. The Anglican is isolated in his Church as is the
Englishman in his island. If the Englishman leave his country, and
travel abroad, he always, so to speak, carries ‘himself with him,
and strives to bring everything to ‘himself’. In the same way the
Anglican who sets himself to become acquainted with Churches
other than his own, examines them only from his own point of
view, and for the sole purpose of bringing them to his standpoint.
He appears to be going to them, but in reality he intends that
they shall come to him. If the travelling Englishman read news-
papers, they are English papers, telling him only about his own
affairs, and not Continental papers which deal with matters of wider
interest. If the Anglican visit churches which are not Anglican, he
judges them, not in themselves, in their own life and story, but in
relation to himself. In short, if the Englishman seem to occupy
himself with other people, it is because he needs them, and wishes
to make servants of them. Even the little attentions and the trifling
services which he renders to you are such as he thinks you ought
to render to him—with interest. I am writing, of course, only in
general terms.

“The Anglican, moreover, as a rule does not read the theo-
logical works and reviews of other Churches than his own. Only the
theological questions agitating his own Church interest him ; and that
i1s a very limited sphere—much narrower than it is generally sup-
posed to be. It might be thought that the English, who travel so much,
would expand their ideas. Many of them certainly do so; but it is
rarely, very rarely the case with the clergy. I have been asked by
clergymen who Bossuet was, and who Montalembert: again, what
the Old Catholic movement is, and if it is succeeding. The An-
glican clergy as a rule do not speak French: a small number
understand a few words of German: nearly all of them are utterly
ignorant of French and German theological works; — and, what
15 still more surprising, they do not feel the need of increasing



211 —

their knowledge. When they have read their Guardian, or their
Church Times, they have read everything: their journey round
the world is finished.

“In this condition of affairs, I ask myself whether the time
has really come for bringing about any union of the Anglican
Church with the Churches of the Continent? 1 very much doubt
if it have come; for if fifty or a hundred ecclesiastics have a glimme-
ring of the faith and tenets of other Catholic bodies, it is all that
can be said, and a solid union cannot be built up on such bases.
The generation of Pusey, Liddon, Stanley, and even of Gladstone—
the great survivor—is dead; and in the present generation, with
some honourable exceptions, insularism reigns supreme. The An-
glicans of to-day are, in general, occupied with themselves and in
themselves.

“I write this in order that you may not cherish illusions
regarding any projects for consummating the union which you so
much desire. Anglicans have great qualities at home; but outside
‘home’ these qualities, to a great extent, disappear. And it is not
chez euxr—in their home—that your Church and your religious
works can live and bear fruit.”

NB. Cette lettre du Catholique National a paru dans le n° 21.
Voir aussi les n® 22, 23 et 25. — Voir également, dans la présente

livraison, pp. 71-72 et pp. 153-155.

* La «Revue internationale de théologie » en Angleterre.
Un important journal religieux d’Angleterre a avoué dernierement
n’avoir pas connaissance de I'étude de I'évéque Reinkens et du prof.
Friedrich sur la validité des ordinations anglicanes, étude publiée
dans notre Revue (n° g, 1895, p. 1-29), et certainement la plus
savante et la plus solide sur la matiére. Puis il a ajouté: Nof one
in twenty thousand of your readers has ever heard of the ‘Revue
intern. de théol.” and we are in ignorance of what has taken place. »
A quoi Udnglican Church Magazine (Decemb., p. 104) a répliqué:
« How came it that the editor of the paper in question refused
point-blank to instruct his English readers, two years ago, in what
was taking place at the International Catholic Congress at Rotter-
dam, as he has refused a dozen times since to insert matters in-
structive concerning the Old Catholic and kindred movements—
always on the same plea, that his clientele “would not be in-
terested "7» Et p. 105: « The Old Catholics have naturally been
showing considerable interest in the failure of the schemes for bring-
ing the Anglican Church into so-called ‘union’ with Rome, and
one cannot be surprised—indeed, it is hardly a matter for regret—
that little sympathy is shown towards the policy of Anglican Ro-



manisers. The Catholiqgue National/ makes a capital point in the
course of an article entitled ‘Le Fiasco de Lord Halifax’. The
writer shrewdly remarks that when the official union of the Angli-
can and Old Catholic Churches is proposed—if it be proposed—it
will be well if the members of the latter communion, who have
foresworn Ultramontanism for the sake of remaining Catholics, give
a wide berth to the Anglican party which has shown a willingness
to desert Catholicism in order to become Ultramontanes. That is
very well put: and we deserve the rebuke. Then the Deuischer
Merkur referring to the Anglicanisch-romische Unionsbestrebungen,
insists strongly upon the necessity of following the line of reunion
policy which we have over and over again sketched out in these
pages. The reunion of Christendom, it declares, must consist in
the union of independent Catholic Churches against Rome, not
with her. »

Maintenant que les coquetteries anglicanes avec Rome sont
passés, que le Guardian et le Churck Times voient plus clairement
la situation religieuse en Europe et aussi en Angleterre, espérons
que les ecclésiastiques anglicans qui €tudient sérieusement les ques-
tions théologiques sauront comprendre la gravité exceptionnelle des
circonstances, la haute importance des questions traitées, et qu’en
conséquence ils nous feront 'honneur de nous lire. Ils trouveront
a la librairie Parker d'Oxford et de Iondres tous les renseigne-
ments nécessaires. Nous ne demandons pas mieux que de travailler
ensemble a la grande ceuvre de l'union.

* Le cardinal Manning, M. Fr. de Pressensé et M. Aug.
Sabatier. M. F. de Pressensé a réuni en volume les deux articles
publiés par lui dans la Revue des Deux Mondes sur le cardinal
Manning, et il les a fait précéder d’une longue préface, qui nous
montre la valeur de l'historien et de l’ceuvre. Il attaque M. Purcell;
celui-ci du moins a donné des documents positifs, tandis que
M. Fr. de Pressensé¢ ne fait qu’interpréter les faits et gestes du
cardinal d’aprés la bonne opinion qu'il se fait de lui. M. Purcell
a €té historien, tandis que M. Fr. de Pressensé n’est qu’un ¢panégiriste
lyrique ». C’est ainsi que le qualifie M. Aug. Sabatier lui-méme,
dans le Journal de Genéve du 4 octobre dernier, bien que M. Aug.
Sabatier déclare éprouver pour M. Fr. de Pressensé une <« profonde
sympathie ». Ce n’est pas tout. M. Aug. Sabatier ajoute: <« A la
gloire de son héros, M. Fr. de Pressensé sacrifie non seulement
cette pauvre victime de (szz) M. Purcell, mais Newman, mais tous
les compétiteurs de Manning au siége archiépiscopal de West-
minster, mais tous les catholiques anglais qui ne partageaient pas
sa foi ni son zéle d’ultramontain, mais un peu M. Gladstone et tout



l’anglicanisme en général ». Et M. Aug. Sabatier « comprend et
golte, dit-il, cette exaltation généreuse, méme lorsqu’elle semble
passer la juste mesure et aller jusqu’au paradoxe ». — Nous ne
saurions éetre de cet avis: dépasser la juste mesure, aller jusqu’au
paradoxe, c’est altérer la vérité et faire mentir histoire: et ceci
n'est permis ni a M. Fr. de Pressensé, ni a M. Aug. Sabatier.

M. Aug. Sabatier juge ainsi le cardinal Manning: ¢l n’était
ni un théologien, ni un penseur quelque peu rigoureux, mais simple-
ment un esprit logique et un homme d’action... Que cherchait-
il dans sa conversion? Une autorité stre, présente, active, a I'’égard
de laquelle le devoir de la soumission flit toujours clair, simple et
facile; un tribunal auquel on pit s’adresser par la poste, dans toutes
les controverses et toutes les questions soulevées, et recevoir par
la. méme voie la réponse a défendre et la solution a faire préva-
loir. Oh! que je comprends bien ce besoin qu'ont les grands
hommes politiques de supprimer le raisonnement pour rendre la
discipline parfaite en facilitant tout ensemble le commandement et
I'obéissance! » Ajoutons, pour que le portrait soit vrai, que le car-
dinal Manning a été un esprit logique mais dans l'erreur; son point
de départ était faux, et il est arrivé logiquement & un terme faux.
Quant a lautorité absolue et tyrannique qu'il voulait, c’était plutdt
pour pouvoir 'exercer lui-méme sur les papistes d’Angleterre que
pour s’y soumettre. Enfin, essayer de le justifier en disant que 'on
comprend les grands hommes politiques qui suppriment le raisonne-
ment, nous parait une double erreur, d’abord, parce que le car-
dinal Manning n’a été qu’un médiocre en politique comme en
théologie: ensuite, parce que supprimer le raisonnement est un
crime.

Dans notre numéro de juillet 1896 (p. 620-621), nous avons
mis en opposition l'antiultramontanisme d’Edmond de Pressensé et
le jésuitisme en robe courte de son fils, et M. Aug. Sabatier écrit:
« Ce que je ne comprends pas, c’est qu'on ait pu songer a opposer
en cette occasion le fils au pere. » Nous répliquons que l'opposi-
tion est éclatante aux yeux de tous. Le pére voyait dans l'ultra-
montanisme une erreur antichrétienne, le fils y voit 1'idéal chré-
tien: et si c’est uniquement par respect pour la mémoire de son
pere que le fils, ultramontain dans sa conscience, reste protestant
d’étiquette, nous le plaignons doublement.

* Une volte-face de Léon XIII. Dans une « Lettre du Va-
tican » publiée par la « Gazette de Lausanne » du 9 novembre
dernier, on lit: « Il est certain que, il y a quatre ou cing ans, le
pape Léon XIII couvrait de sa bienveillance et de sa faveur la
personne et les idées de Mgr. Ireland. I.a participation de I'épis-



— 214 —

copat américain au congres des religions de Chicago — partici-
pation dont Mgr. Ireland fut linitiateur — se produisit avec la
pleine tolérance du Vatican. IL'archevéque de Saint-Paul obtint
gain de cause a Rome dans les nombreuses contestations qu'il eut
a soutenir avec ses collegues de l'épiscopat. Mgr. Ireland vint en
Europe pour la derni¢re fois a la fin de 1892. Son voyage 4 Rome
et en France fut une ovation continuelle. De nombreux catholiques
saluaient en lui 'apdtre d’un catholicisme nouveau, ultramoderne
et libéral, un catholicisme a 'américaine, s’écartant sensiblement
dans ses procédés du vieux catholicisme traditionnel, et, chose
extraordinaire, ce catholicisme-la, le pape semblait l'autoriser et
I'encourager par les sympathies et les préférences marquées qu'il
témoignait a l'archevéque de Saint-Paul. Telle était la situation il
Y a quatre ans.

¢ Aujourd’hui, que voyons-nous? Nous sommes en train d’as-
sister a une volte-face compléte de la politique pontificale: non-
seulement l'influence de Mgr. Ireland est completement annulée a
Rome, mais la faveur du Vatican va tout droit a 'adversaire irré-
conciliable de Mgr. Ireland, qui est l'archevéque de New-York,
Mgr. Corrigan, soutenu par lordre des jésuites et la trés grande
majorité de 1’épiscopat américain.

« Mgr. Ireland, il faut bien le dire, a été, en grande partie,
Vartisan de sa chute. Dans ces quatre ans, il a commis de nom-
breuses imprudences et de toutes sortes. Se croyaut slr de la pro-
tection de Rome, il a eu le triomphe cassant, il a outré ses idées
et son langage, ce qui devait inévitablement provoquer une réac-
tion. Il a commis de plus la faute de se lancer dans des entre-
prises et des affaires d’argent qui l'ont mis a deux deigts de la
faillite. Il y a trois ans, Mgr. Ireland, qui est 'ami personnel de
M. Harrison, fit ouvertement campagne, aux élections législatives,
en faveur des républicains et il se livra méme a une propagande
€lectorale trés active, jusque dans le dioceése de New-York dont
I'archevéque est partisan notoire des démocrates. ’

¢« Tous ces actes et d’autres, assez risqués de la part d'un
éveéque, furent exploités contre lui et finirent par indisposer le Va-
tican. Les exagérations d’amis maladroits ont fait le reste. L’Uni-
versité catholique de Washington, qui avait pour recteur Mgr. Keane,
Vami et l'alter ¢go de l'archevéque de Saint-Paul, était devenue
un foyer dzrelandisme ou l'on professait les théories les plus har-
dies et les plus aventureuses au point de vue catholique.

« Bref, les doctrines de Mgr. Ireland et de ses amis commen-
caient & dégager une vague odeur de fagot, et Rome, qui jusqu’a
ce jour avait semblé les tolérer et les autoriser, a senti le besoin



— 215 —

de protester et de réagir. Le pape vient de frapper un grand coup,
qui a eu dans toute I'Eglise américaine et méme dans tous les
Etats-Unis un fort retentissement: il vient de déposer Mgr. Keane,
le recteur de I’Université de Washington, et cette déposition, déja
trés raide par elle-méme, n’est que le prélude, m’assure-t-on, du
dégommage de quantité d’autres professeurs de linstitut catholique
supérieur des Etats-Unis, Il va sans dire que cet acte d’autorité du
pape atteint directement Mgr. Ireland: c’est le dernier coup porté
a son influence et a son parti.

¢ Rome, apreés avoir paru hésiter quelque temps, finit par se
ranger résolument du coté de l'archevéque de New-York, l'anta-
goniste de l'archevéque de Saint-Paul, et qui représente aux Etats-
Unis le catholicisme traditionnel, a 'européenne, sans rien de ces
audaces et de cet américanisme dont l'avait fortement mélangé
Mgr. Ireland. La légende du pape protecteur des idées et du néo-
catholicisme de Mgr. Ireland est donc finie; quelques-uns pourront
le regretter, mais la volte-face du Vatican ne peut plus étre mise
en doute. C’est une réaction compléte. »

* Necrologie. ILe cardinal Gustave-Adolphe de Hokenloke,
mort en octobre 1896. Né en 1823 a Rothenbourg; étudia le droit
a Bonn, la théologie a Breslau et & Munich (ou il fut éléve de
Dollinger); fut camérier secret et aumonier de Pie IX, évéque
d’Edesse, cardinal en 1866; combattit pendant le concile du Va-
tican le projet de définition de linfaillibilité papale; évéque d’Al-
bano en 1879. Tenu a l'écart par Léon XIII. 1l était le frére
cadet du prince de Hohenlohe-Schillingsfiirst (chancelier de 'em-
pire allemand).

— L’abbé Maurice &' Huist, mort en novembre 1896. Né a
Paris en 1841, étudia au college Stanislas et a St-Sulpice; fut vi-
caire dans la paroisse de Belleville, puis vicaire général, prélat ro-
main, recteur de 'Institut catholique de Paris; succéda en 1890
au P. Monsabré dans la chaire de Notre-Dame, ou il eut peu de
succes; succéda en 1892 a l'évéque Freppel a la Chambre des
députés. On a de lui: Vie de la mére Marie-Thérése, fondatrice
de la congrégation de I’Adoration, 1872; de la créche au Calvaire,
1882; le droit chrétien et le droit moderne, 1886; du progrées en
philosophie, 1887 ; 'organisation de la société chrétienne, 1887 ; vie
de Just de Bretenniéres, missionnaire assassiné en Corée, 1889; pa-
nigyrique d’Alphonse de Liguori; 2 vol. de Mélanges oratoires,
1891 ; etc.

— Le Rev. Dr. Henri Reynolds, mort en septembre 1896. Né
a Romsey en 1825, étudia a Londres, fut pasteur i Halstead et
a Leeds, président du collége théologique de Cheshunt. Il rédigea



216 -

I'« Evangelical Magazine », collabora au ¢ British Quaterly Review »,
publia 4 vol. de sermons et plusieurs ouvrages théologiques: Jean-
Baptiste, 1874; la philosophie de la priére, 1882: Athanase, 1889;
un commentaire sur I’Evangile selon St-Jean.

On lit dans la ¢ Revue chrétienne > de M. Frank Puaux, du
1°" novembre dernier: « Nous n’avons pas assez compris, en France,
le sérieux et I'importance du mouvement vieux-catholique. On s’est
plu a des critiques superficielles, et 'indignité de certaines attaques
n'a pas révolté 'opinion. IL.es années passent et les défenseurs de
cette noble cause restent sur la bréche sans défaillance, car ils savent
que l'édifice romain, malgré sa masse imposante, est atteint dans
ses fondements. Si l'ultramontanisme sectaire et intolérant écarte
toute pensée de rapprochement, le catholicisme chrétien doit ins-
pirer les plus vives sympathies. C'est a ce titre que nous recom-
mandons d’une maniere spéciale la Revue internationale de Théologie
qui représente avec autorité la pensée des vieux-catholiques. M. le
prof. Michaud s’est consacré a la rédaction de cet important recueil
aujourd’hui dans sa quatrieme année, et a assuré son succeés. Rien
de plus utile que la savante bibliographie théologique consacrée aux
ouvrages parus dans les différents pays, rien de plus intéressant
que les dissertations en différentes langues, sur les sujets les plus
controversés aujourd’hui. Il suffit de se souvenir du langage hau-
tain, des affirmations autoritaires de certaines revues catholiques,
pour apprécier a un haut prix l'esprit élevé, le caractére conciliant
de la Revue internationale, qui devrait étre entre les mains des
amis des études théologiques.»

Nous remercions vivement M. le directeur de la ¢« Revue chré-
tienne » de sa bienveillante appréciation, et nous profitons de la
circonstance pour rappeler & nos amis et a tous les chrétiens dé-
sireux de concourir efficacement a l'union des Eglises vraiment
chrétiennes, que cette question, si éminement chrétienne, est digne
du plus vif intérét; qu'elle exige, pour étre sérieusement résolue,
des éclaircissements sur plusieurs points trés importants, éclair-
cissements que notre Revue a pris a tache de donner et qui sont
sa raison d'étre; que c’est, par conséquent, un devoir urgent de
la soutenir par des abonnements et de la faire connaitre le plus
possible, et cela dans toutes les Eglises indépendantes de Rome.
— S’abonner directement aux bureaux de la Revue, Berne, rue
d’Erlach: prix 16 francs.



	Chronique

