
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


148

CORRESPONDANCES.

I. — Pour la défense de l'ancien-catholicisme.
Cher Monsieur,

Les griefs de votre compatriote contre les anciens-catholiques

sont connus et anciens, et déjà mille fois réfutés. J'y
reviens toutefois, puisqu'ils ont encore des partisans. Donc
Aetre compatriote, en visitant plusieurs de nos églises en
Allemagne et ailleurs, ne les a pas trouvées aussi fréquentées que
les églises ultramontaines, et il en conclut que notre cause est
abandonnée, notre mouvement faible, et qu'il n'y a pas lieu
de soutenir ce qui est destiné à périr

Je réponds: 1° que les églises anciennes-catholiques sont
trop petites pour contenir nos adhérents aux grandes fêtes de

Noël, Pâques, Pentecôte, etc. ; que les simples dimanches,
surtout en été, lorsque le soleil du dimanche inAite les traA^ailleurs
de la semaine à la promenade, elles sont en effet insuffisamment

remplies ; que cette fréquentation insuffisante ne nous est

pas particulière ; qu'elle se remarque aussi chez les protestants
et même chez les catholiques-romains; que le mal en question
est donc un mal général, dont nous ne sommes pas seuls à

souffrir, et que votre correspondant ne deA-rait pas, par
conséquent, reprocher à nous seulement.

2° La comparaison entre nos églises et les églises
ultramontaines doit être expliquée. Si les églises ultramontaines
contiennent plus de femmes que les nôtres, les nôtres en revanche
contiennent, je crois, plus d'hommes que les leurs. D'ailleurs,
il est naturel que leurs églises soient plus fréquentées que les

nôtres, parce qu'ils font tout leur possible pour frapper l'imagination

et les sens de leurs adhérents par la pompe théâtrale



— 149 —

de leurs offices, par leur musique trop souvent mondaine, par
leurs prédications à effet, etc., tandis que notre réforme catholique

a précisément pour but de remplacer l'attrait théâtral
par la conviction de la conscience. Notre sobriété — oportet
sapere ad sobrietatem — nous aliène, nous le savons, tous les

tempéraments sensibles à piété extérieure, et c'est la grande
majorité. Mais nous préférons à cette majorité tapageuse,
d'encens, de chants et de processions, notre minorité, froide peut-
être, mais réfléchie et solide. Les esprits superficiels, qui jugent
de la religion par le nombre et qui oublient le pusillus grex
de l'Evangile, peuvent nous trouver moins chrétiens, moins pieux,
que les fanatiques de l'ultramontanisme ; nous ne nous en émouvons

pas. — Encore une observation sur ce point. Beaucoup
de nos adhérents ont été élevés dans le catholicisme romain
et y ont puisé le dégoût des exercices du culte extérieur; ils
en ont été saturés, et il est difficile aujourd'hui de les y
ramener. La faute n'en est pas à nous, mais à Rome, dont votre
compatriote admire tant la vitalité, vitalité dans le mal et pour
le mal, dans la sensualité mystique et non dans la conscience
rationnelle et convaincue. Mais les enfants de nos catéchismes,
qui heureusement n'auront pas connu ce dégoût, ne connaîtront
pas non plus, je l'espère, ce laisser-aller et cette indifférence.
L'avenir vaudra donc mieux que le présent; c'est bien à cela
du moins que nous travaillons.

3° Notre cause n'est donc nullement abandonnée, et tel
de nos adhérents qui manque de zèle dans l'assistance aux
offices, est cependant à jamais hostile aux erreurs et aux
superstitions papistes, à jamais attaché à nos doctrines et à notre
Eglise ; seulement ses besoins religieux, pour les causes que
je viens d'indiquer, ne Aent pas jusqu'à exiger un culte public
hebdomadaire. Ce qui nous rassure et nous fortifie, et ce qui
réfute la conclusion de votre compatriote, c'est que notre cause
est vraie, en elle-même, tandis que la cause papiste est fausse.
Donc, si l'une des deux est destinée à périr, ce n'est pas la
nôtre; et si l'une des deux est à défendre et à soutenir, c'est
la nôtre. Votre compatriote, qui est entré dans une de nos
églises pendant la saison où il faisait lui-même ses promenades
sur le continent et où il était absent, lui aussi, de sa propre
église, votre compatriote, dis-je, juge trop de la vitalité d'une
Eglise par les démonstrations extérieures, et pas assez par la



— 150 —

conscience intérieure, qui parle en tête à tête avec Dieu dans
la tranquillité du culte privé. Il faut tenir compte de tout; et
lui, il ne tient compte que de la moitié des choses. Il faut
tenir compte surtout, en religion, du spirituel, qui ne se voit
pas, mais qui n'en est pas moins réel; tandis que votre
compatriote ne porte à notre actif que ce qui se voit et fait de
l'effet. Il a tort. Ce n'est pas sur le terrain de l'effet que
nous luttons avec Rome, mais seulement sur le terrain des

faits religieux, des faits de conscience et de conviction, lesquels
échappent au reportage et à la publicité des journaux.

Voilà, cher monsieur, le côté faible et le côté fort de notre
réforme. Tout bien considéré, nous nous sentons pleins de vie
et nullement destinés à périr. Nous n'en faisons pas étalage,
parce que l'étalage, le reportage et la réclame nous répugnent;
et nous espérons que, malgré les pessimistes qui nous enterrent
déjà depuis vingt-cinq ans, vous continuerez, vous et vos amis,
à nous soutenir de votre estime et de votre amitié. Vale et

valeamusl E. Michaud.

II. — Réponse à quelques théologiens orientaux.

On nous objecte : « Les anciens-catholiques sont orthodoxes
selon la lettre, en ce sens qu'ils acceptent la lettre des dogmes
professés par l'ancienne Eglise indhisée. Nous le concédons.
Mais cela ne suffit pas. Pour être vraiment orthodoxe, il faut
l'être selon l'esprit. Or nous ne voyons pas qu'ils le soient
selon l'esprit, et même nous soupçonnons qu'ils ont plutôt
l'esprit protestant que l'esprit orthodoxe. C'est pourquoi nous
demandons que l'union officielle entre l'Eglise orthodoxe orientale

et l'Eglise ancienne-catholique soit différée jusqu'à plus
ample explication. »

Réponse: — 1° Nous concédons qu'il ne suffit pas d'être
orthodoxe selon la lettre et qu'il faut encore l'être selon l'esprit

; car, comme l'a dit le Christ, la lettre (sans l'esprit) tue
et l'esprit vivifie. De fait, on voit des orthodoxes (selon la
lettre) professer l'esprit ultramontain, en ce sens qu'ils
interprètent les dogmes orthodoxes non dans le sens de l'ancienne
Eglise indivisée, mais dans le sens papiste du moyen âge et
des temps actuels. Ces orthodoxes paraissent orthodoxes parce



— 151

qu'ils professent la lettre des dogmes orthodoxes, mais ils ne
le sont pas réellement, parce qu'ils en dénaturent le vrai sens.
Ce sont des hérétiques sans le savoir, mais des hérétiques
réels, masqués de l'apparence orthodoxe. Avec de tels orthodoxes

les anciens-catholiques ne sauraient s'unir, parce que les
anciens-catholiques veulent l'orthodoxie vraie, le catholicisme
vrai, et non le catholicisme croisé d'ultramontanisme.

2° Toute la question est donc de savoir en quoi consiste
l'esprit orthodoxe. Nos adversaires malheureusement se

dispensent de le définir; l'accusation et la calomnie leur sont ainsi
plus commodes. Rien cependant n'est plus facile à définir.
L'esprit d'une chose est l'idée vraie de cette chose, sa
signification exacte. Donc l'esprit de l'orthodoxie consiste dans la
signification exacte des dogmes orthodoxes. Le mot ortho-doxie
lui-même l'indique ; en sorte que penser juste, professer le A-rai

sens des dogmes, croire ce qu'ils enseignent exactement, c'est
être vraiment orthodoxe, orthodoxe en Aérité, selon la Aérité,
selon l'esprit. Toute la question revient donc à constater le
vrai sens des dogmes orthodoxes. Pour faire cette constatation,
nous, anciens-catholiques, nous n'en appelons pas comme nos
adversaires à l'arbitraire, à notre propre manière de voir, au
sentiment de quelques théologiens ou d'une Eglise particulière,
nous en apelons au critérium catholique et orthodoxe de
Vincent de Lérins. Nous interrogeons les Pères et les docteurs
de l'ancienne Eglise indivisée : là où ils sont unanimes et
constants à donner à tel dogme tel sens, nous sommes d'accord
avec eux, et nous disons : « Là est le v*rai sens du dogme, le
véritable esprit du dogme, la véritable orthodoxie, l'orthodoxie
selon l'esprit. » Et lorsqu'ils ne sont pas d'accord entre eux
sur un point de doctrine, c'est que cette doctrine n'est pas un
dogme, c'est qu'on peut, sans commettre d'hérésie, professer
des opinions diverses sur le point en question. Cette liberté
rentre aussi dans l'esprit orthodoxe, parce que imposer comme
dogme une doctrine qui n'a pas été « crue partout, toujours et

par tous», c'est Aioler le critérium orthodoxe, et altérer par
conséquent le dogme orthodoxe.

3° Nos adversaires, au lieu de se soumettre comme nous
au critérium orthodoxe, s'érigent en dominateurs et prétendent
imposer leurs propres interprétations, leurs opinions d'école,
leur esprit particulier, comme s'ils avaient le monopole de l'es-



— 152 -

prit orthodoxe, comme si leur petit parti était l'Eglise orthodoxe

même. Ils se trompent. Si le point de vue particulier
auquel il se sont habitués, depuis leur enfance peut-être, pour
juger les dogmes et pour les interpréter comme ils font, est
erroné; s'il n'est pas conforme au critérium orthodoxe et à l'esprit

de l'ancienne Eglise orthodoxe, c'est à eux à se corriger
et à se placer au véritable point de Ame objectif, à celui qui
donne la vraie vue des dogmes, qui indique leur signification
exacte et leur véritable valeur objective. Ce n'est pas à la
vérité orthodoxe à se soumettre à eux ; c'est à eux à se
soumettre à la vérité orthodoxe, constatée non arbitrairement,
mais historiquement, positivement, exactement, d'après l'infaillible

critérium orthodoxe.
4° En pratiquant le critérium orthodoxe avec une rigueur

historique scrupuleuse, les anciens-catholiques ne sauraient être
taxés de protestantisme. Les faux orthodoxes qui les

suspectent d'avoir l'esprit protestant, ne savent éAidemment ni ce
qu'est l'esprit protestant, ni ce qu'est l'esprit orthodoxe : du
moins ils ne définissent pas plus celui-là que celui-ci.
Puisqu'ils posent ainsi la question protestante, puisqu'ils font ainsi
du mot « protestantisme » leur grand cheval de bataille, nous
acceptons la discussion sur ce nouveau cheval de Troie, et
nous les avertissons à l'avance qu'ils auront beau mettre de

fausses idées dans ce mot et qu'ils auront beau l'introduire
dans le débat, ils ne réussiront par ce stratagème ni à faire
dévier la question, ni à se rendre maîtres de la place.

La question, en effet, est très claire: les anciens-catholiques

sont-ils vraiment orthodoxes? Nous répondons
affirmativement, non seulement parce que nous voulons l'être, mais
encore parce que, de fait, nous le sommes, soit en professant
réellement les dogmes enseignés par l'ancienne Eglise, soit en
les interprétant dans leur vrai sens et dans leur véritable
esprit, conformément au critérium orthodoxe formulé par Vincent

de Lérins.
Au lieu de nous démontrer, d'après ce même critérium,

que notre interprétation du sens des dogmes est contraire à

celle de l'ancienne Eglise, nos adversaires nous disent que
cette interprétation est suspecte de protestantisme. Nous leur
répondons: 1° Vous faites déAier la question; 2° le mot
«protestantisme » est un mot rempli de confusion et dont par con-



— 153 —

sequent Aeus ne pouvez pas vous servir pour nous réfuter
clairement; 3° si Aeus tenez absolument à vous en servir,
définissez-le, précisez-le ; 4° essayez de montrer que les
protestants ont professé les dogmes de l'ancienne Eglise tels que
nous les professons d'après le critérium de Vincent de Lérins;
5° essayez, après cette démonstration, de démontrer encore
qu'en cela ils se sont trompés et n'ont pas été orthodoxes.
Voilà ce que vous devez faire pour légitimer votre accusation
et vetre suspicion. Or vous ne le ferez pas, parce que c'est
impossible. Vous Aeus payez de mots; vous imitez les
ultramontains, qui, au lieu de s'en tenir aux idées claires et vraies,
les écartent pour leur substituer des mots obscurs, confus,
qu'ils essaient de transformer en injures. Ce procédé n'est ni
théologique, ni scientifique, ni digne. Nous le répudions absolument.

5° Enfin, si les autorités légitimes de l'Eglise orthodoxe,
que nous sommes loin de confondre avec le parti en question,
jugeaient à propos de différer la proclamation officielle de
l'union désirée, jusqu'à ce que les nuages, amoncelés par ce

parti, fussent dissipés, jusqu'à ce que la question protestante
en particulier fût mise à jour, nous n'y répugnerions nullement.

Nous sommes prêts à nous mettre à l'œuvre. Rien ne
saurait nous coûter, dès qu'il s'agit du triomphe de la vérité
et de l'Eglise chrétienne. Nos adversaires, en prenant cette
attitude nouvelle, nous montrent où sont les véritables obstacles
à l'union. C'est une nouvelle face de la question. Nous l'étu-
dierons : scimus quoniam diligentibus Deum omnia cooperantur
in bonum (Rom., VIII, 28). E. Michaud.

III. — Sur l'Eglise anglicane.
Mon cher ami,

Je suis très heureux que les lettres publiées par le Catholique

national sur l'Eglise d'Angleterre vous intéressent. Vous
me demandez, à ce propos, ce que je pense de l'Eglise anglicane

et du projet d'union entre elle et les autres Eglises.
C'est un vaste sujet, que je ne saurais traiter dans une

simple correspondance ; mais je résumerai en quelques mots
ma pensée.



— 154 —

Si je suis bien renseigné, la Broad Church d'il y a vingt
ans n'existe plus ; les quelques ecclésiastiques qui suivent
encore cette direction et cet ordre d'idées, ne forment plus une
Eglise ; ce ne sont plus que quelques individus, soutenus
encore il est vrai par des laïques libres-penseurs, mais isolés et
sans grande influence. L'Eglise anglicane est aujourd'hui un
grand centre avec deux extrêmes: l'extrême ultramontain,
papiste d'esprit, et l'extrême ultraprotestant, dans lequel il y a

de braves protestants, mais dans lequel aussi il ne serait pas
difficile de trouver des individualités à peine chrétiennes. Ce

sont ces deux extrêmes qui font le bruit et qui pourraient faire
croire que l'Eglise anglicane n'est que cela. Mais en réalité
ces deux extrêmes sont deux minorités ; et même quand ils se

réuniraient, par tactique, pour faire échec au centre, ils n'y
réussiraient pas, parce qu'ils ne forment guère que le quart
de l'Eglise anglicane. Le centre comprend les trois autres
quarts ; et quoiqu'il soit composé de nuances (les conservateurs
et les libéraux), cependant il veut être catholique et il se dit
catholique. C'est avec lui que les anciens-catholiques peuvent
traiter et compter.

L'union de l'Eglise anglicane avec Rome est maintenant
impossible, depuis la dernière encyclique de Léon XIII, qui a

été d'une maladresse insigne. Les Anglicans qui ont négocié
avec lui doivent être très humiliés ; ils n'ont que ce qu'ils
méritent. Si cette triste expérience leur ouvre les yeux (ce que
je souhaite), tant mieux. Nous verrons. Te pense que, pendant
de longues années, il ne sera plus question d'union avec Rome.

Quant à l'union de l'Eglise anglicane, du centre surtout,
avec les Eglises d'Orient et les Eglises anciennes-catholiques,
je crois qu'elle serait possible à de certaines conditions. Je
n'ai pas mission pour préciser ces conditions, mais, à mon
humble avis, il me semble qu'on pourrait s'entendre, 1° si l'Eglise
anglicane reprenait purement et simplement le texte authentique

du symbole de Nicée-Constantinople, sans le mot filioque
et avec le mot sancta; 2° si elle déclarait officiellement reconnaître

sept sacrements ; 3° si elle acceptait officiellement les

sept conciles œcuméniques avec leurs «définitions» dogmatiques;
4° si elle reconnaissait comme criterium la règle formulée par
Vincent deLérins: «ce qui a été cru partout, toujours et par
tous » ; 5° si elle déclarait officiellement que les 39 Articles ne



— lo5 —

sont ni dogmatiques, ni obligatoires, mais un simple document
théologique de 1562.

Telle est, ce me semble, la base sur laquelle on pourrait
s'entendre. Les autres divergences s'éclairciraient facilement
par une bonne application du criterium susdit.

Ces conditions n'ont certes pas pour but d'humilier l'Eglise
anglicane, dont nous ne voulons nullement la ruine, mais
l'amélioration. Nulle Eglise n'est parfaite. Les anciens-catholiques
ont fait leur mea culpa, les orientaux aussi. Pourquoi les Anglicans

s'obstineraient-ils à se prétendre sans tort et absolument
parfaits? Je ne les crois pas aussi infatués ni aussi insulaires.
Il y a Anglicans et Anglicans : si quelques-uns nuisent à la
popularité de leur Eglise sur le continent, s'ils la compromettent
même gravement en voulant s'imposer partout, eux et leurs
opinions, il en est d'autres — et je suis persuadé que c'est
le grand nombre — qui seraient d'autant plus disposés à

accepter les cinq conditions qui précèdent qu'elles sont en tout
conformes au catholicisme même. Si le centre est réellement
catholique comme il le prétend, il ne saurait repousser ce que
tous les vrais catholiques admettent partout. Quant aux deux
extrêmes, s'ils croyaient devoir repousser les conditions acceptées

par le centre, qu'ils se séparent de lui et qu'ils forment
des Eglises séparées. Ils gagneraient certainement à être libres,
et le centre également.

Voilà, mon cher ami, en quelques mots, un résumé très
insuffisant de ce que je pense ; acceptez-le comme une simple
indication à compléter plus tard. E. Michaud.


	Correspondances

