
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Les confréries religieuses dans l'ancienne Russie

Autor: Parkoff, M. A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 124 —

LES CONFRERIES RELIGIEUSES
DANS L'ANCIENNE RUSSIE

d'après M. A. Papkoff*).

(1600-1620.)

Cette époque est particulièrement intéressante. Elle était
extrêmement pénible pour les orthodoxes soumis au gouvernement

polonais. D'un côté, la Russie était en proie aux
terribles difficultés politiques occasionnées par fin de la dynastie
de Rurik, fondateur de la Russie, et elle ne pouAeit prêter
aucun appui à ses coreligionnaires de l'Occident ; de l'autre, le

gouvernement polonais, de plus en plus soumis aux jésuites
(Sigismond III n'était qu'un jouet entre leurs mains), ne
dissimulait plus son jeu et soutenait ouvertement et cyniquement
les partisans de l'Union. Mais c'est aussi à cette époque que
remontent les premiers commencements de la valeureuse
protestation des Cosaques contre un ordre de choses qui menaçait
leur Eglise, protestation qui, au milieu du XVIIe siècle, se
termina par la révolution de la Petite Russie. Elle confia sa
bannière au valeureux Hetman Khmelnitzky, qui arracha à la
Pologne ses possessions au delà du Dnieper.

Reprenons le récit de M. Papkoff.
A Michel Rogoza, mort dans l'été de 1599, succéda Ignace

Pote}7, qui, pendant les quatorze années de son épiscopat, fit
une guerre à mort aux orthodoxes pour les forcer à accepter
l'Union.

*) Voir la Revue, 1896, n° 14, p. 253-263.



— 125 —

Ce sont principalement les habitants orthodoxes de Vilna
qui eurent à subir les persécutions les plus cruelles; dans un
pacte d'alliance que conclurent la noblesse orthodoxe et la
noblesse protestante pour se défendre contre l'ennemi commun,
les gentilshommes orthodoxes disent entre autres choses: «La
majorité de nos églises, de nos couvents, de nos cathédrales,
nous a été enlevée de vive force. On ne respecte ni notre
propriété, ni notre vie, ni notre honneur; on ne respecte même
pas nos tombeaux. » Les chefs des orthodoxes tâchaient
d'éviter autant que possible les moyens extrêmes et exhortaient
leurs coreligionnaires à la patience. Ainsi, dans une lettre
adressée à la confrérie de Lvov, 17 mai 1600, le prince
Constantin Ostrojsky s'exprime de la façon suivante: «Je ne puis
vous donner d'autre conseil que de patienter, d'endurer toutes
les injustices auxquelles vous êtes exposés et d'attendre des

temps meilleurs, le Tout-Puissant voudra peut-être incliner le
cœur du roi à la miséricorde et à la justice. » C'est dans le
même sens qu'écrivait Georges Rogatinetz de Lvov à la
confrérie de Vilna, à laquelle on venait d'enlever le couvent de
la Trinité.

Les persécutions auxquelles étaient en butte les orthodoxes
amenèrent la recrudescence de la vie monacale. Des voix
puissantes s'élevèrent dans les couvents pour flageller les

oppresseurs et exhorter les oppressés à tenir à leur religion, à
la mettre surtout en pratique, à donner l'exemple des vertus
chrétiennes, à défendre leur Eglise. Ces exhortations ne
restaient pas sans résultat. Les confréries fondaient des couvents
et leur donnaient des statuts d'une sévérité excessive ; les
particuliers les imitaient autant que le leur permettaient leurs
moyens.

L'auteur cite, entre autres, Anne Goïsky, le prince
Ostrojsky, qui releva le monastère de Derman et dans lequel il
établit une typographie, ainsi que le moine Job Kniaguinitzky,
qui, après a\eir passé plusieurs années au mont Athos, revint
chez ses coreligionnaires, releva la vie monacale et fonda des

couvents, entre autres celui de Manev dans les monts Car-
pathes.

Immédiatement après la nomination de Potey comme évêque,
la confrérie de Vilna protesta énergiquement contre cet acte
du gouvernement et inséra sa protestation dans les livres com-



— 126 —

munaux de la ville. Potey, comprenant l'importance de cette
déclaration, recourut à des moyens extrêmes et résolut de
destituer les prêtres de la confrérie. C'étaient Grégoire Idano-
vitch et Karp Lazarovitch ; ils jouissaient d'une grande influence
dans le pays. Ces deux prêtres se rendirent chez Potey, suivis
des membres les plus éminents de la confrérie, du Palatin de
Smolensk Abramovitch, des deux princes Oginsky et d'autres.
Us exposèrent leur défense. Tout fut en vain; ils furent
destitués et bannis. Mais Potey ne s'arrêta pas là ; étant parvenu
à gagner à sa cause quelques habitants de Vilna et se basant
sur le droit de patronat qu'exerçait la ville sur le monastère
de la Trinité, il s'en empara et y fonda un collège (uniate),
qui reçut du roi une propriété foncière. C'était un pas
immense.

En 1604, l'uniate Potey, profitant de l'absence de l'éAêque
orthodoxe de Lvov, Gédéon, arriva à La^oa^, et, appuyé par les
catholiques-romains, tâcha de s'emparer du palais episcopal et
de l'église de St-Georges ; mais les orthodoxes le forcèrent à

quitter la ville, ce qu'il fit, après avoir lancé l'anathème contre
ses ennemis.

Non contents de lutter sur place contre le représentant
de l'Union, les confréries de Lvov et de Vilna tâchèrent de

transporter la lutte dans les tribunaux, les diétines et les diètes,
et d'y défendre les droits de leur religion. Privés par Potey
de leur monastère de la Trinité, les membres de la confrérie
de Vilna fondèrent, en 1605, deux monastères (un de femmes
et un d'hommes), auprès de l'église du St-Esprit. Le service
du culte fut confié par la confrérie à deux prêtres, Jean Sémé-
novitch et Joseph Jatzkovitch; mais Potey, voyant le danger,
s'empressa d'adresser une requête au roi Sigismond, qui
ordonna l'expulsion des deux prêtres.

En 1607, le roi, profitant des désastres politiques de la
Russie, espérait devenir tsar. Il tâcha donc de se faire bien
voir de ses futurs sujets et lança un manifeste (18 juin), où il
confirmait l'indépendance de la religion orthodoxe. Mais ce
n'était qu'un leurre ; on le sentit d'autant plus douloureusement

que les rangs des défenseurs de l'orthodoxie s'éclair-
cissaient à vue d'œil. En 1607 mourut l'évêque orthodoxe
Gédéon (Balaban) et en 1608 le prince Ostrojsky. De son côté,
Potey redoubla d'activité. Il était sûr de la protection du roi



— 127 —

et jouissait de celle du pape Clément VIII, qui prenait un vif
intérêt à l'activité de Potey et élevait à ses frais son fils Pierre.
Le pape comprenait parfaitement l'importance de l'Union, qui
était un pont entre les uniates et le catholicisme romain, et
il soutenait Potey par tous les moyens. Ce dernier ne négligea
pas la propagande par la presse; en 1608, il édita une
«Harmonie » de la foi, des sacrements et des cérémonies, entre
l'Eglise orientale et l'Eglise de Rome. Voulant avoir un
successeur sur lequel il pût compter, il choisit un certain Joseph
Routski, élève des jésuites, venu à Vilna en 1605 avec le
nonce du pape, François Simonetti, et il le nomma son vicaire,
en soumettant à sa juridiction tout le clergé de son diocèse
et les revenus du couvent de la Trinité. Tout le clergé orthodoxe

protesta, en ajoutant qu'il ne voulait ni de l'uniate
Potey, ni de son vicaire Routski, dont le dessein était de

soumettre au pape l'Eglise orthodoxe. De son côté, la confrérie
du St-Esprit à Vilna, renforcée de tout le clergé de la ville,
porta plainte contre les empiétements de Potey.

En 1609, les orthodoxes de Vilna envoyèrent à la Diète
de Varsovie une nombreuse deputation pour y défendre les
droits de l'Eglise orthodoxe ; leurs coreligionnaires des villes
de Minsk, Troki, Novogroudek, se joignirent à leur protestation,
en accusant ouvertement Potey d'apostasie. Tout fut vain ; le
roi Sigismond lança un édit en vertu duquel toutes les églises
desservies par les prêtres qui avaient protesté contre Potey
devaient être livrées à ce dernier, et cela sans restriction. Les
orthodoxes de Vilna protestèrent de nouveau, et le tribunal
de Vilna, malgré l'opposition de Potey, leur donna raison ;

mais le roi arrivant avec toute sa cour à Vilna (il allait faire
la guerre à la Russie), cédant à l'influence de Simonetti, cassa
l'arrêt du tribunal et fit définitivement enlever toutes les églises
des orthodoxes pour les donner à Potey. Au mois d'août 1609,
deux gentilshommes du roi, suivis de plusieurs centaines de

hayduques, arrivèrent à Vilna et s'emparèrent de toutes les

églises orthodoxes au nombre de douze et les transmirent à

Potey. En 1610, un incendie terrible consuma la plus grande
partie de la ville et entre autres les églises, dont Potey et
Rutski affermèrent les ruines à des cabaretiers.

En 1610, parut l'ouvrage du moine Mélèce Smotritzky,
intitulé «Thrinos», et contenant une exposition très détaillée et



— 128 —

savante des articles de la foi. Cet ouvrage, quoique écrit en
polonais, était une attaque contre le catholicisme romain et il
produisit un très grand effet. Ne pouvant pas trouver d'arguments

à opposer à Smotritzky, le parti latino-uniate parvint à
décider le roi Sigismond à éditer un ordre interdisant à qui
que ce soit, sous peine d'une amende de 5000 florins d'or, de
Arendre ou d'acheter les ouvrages édités par la confrérie orthodoxe

de Vilna (c'était elle qui avait édité le «Thrinos»),
ouvrages remplis, selon le roi, de mensonges et de blasphèmes.
Les ennemis de la religion orthodoxe ne s'en tinrent pas là :

ils amenèrent le roi à ordonner la destruction par le feu de
toutes les éditions imprimées par la confrérie, l'emprisonnement

des typographes, du correcteur, ainsi que des auteurs
de ces livres, et enfin la fermeture de la typographie. Cependant

quelques membres de la confrérie purent sauver les caractères

typographiques et établir une nouvelle typographie à

Evié, à quelque distance de Vilna, propriété du prince Oginsky,
qui, à cette époque, était bailli de la confrérie. Bientôt après,
Potey mourut (1613).

La religion orthodoxe traversait une crise terrible.
Asservie au Sud par les Turcs, étouffée en Occident par les
jésuites, elle n'avait que la Russie pour la soutenir dans la lutte
suprême que lui livraient ses ennemis. Mais la Russie elle-
même paraissait n'avoir plus qu'un souffle de vie et devoir
succomber. Tout le Nord était au pouveir des Suédois. Les
Polonais étaient à Moscou. Aucun vestige de gouvernement,
le chaos partout. Ce fut notre Eglise qui sauva notre pays.
Nous en trouvons la preuve dans l'intéressante étude de
M. Papkoff.

Malgré les difficultés de tout genre, qui à cette époque
(1600-1620) entouraient les orthodoxes, les confréries se
soutenaient et même se multipliaient tant en Galicie qu'en
Lithuanie. La noblesse orthodoxe locale s'engageait à les
défendre et à les protéger. Ainsi, en 1601, les gentilshommes
velhyniens, entre autres les représentants des familles les plus
illustres, les princes Ostrojsky, Yanguszko, Koretzky, Droutzkoy,
Loubetzky, Czartorysky signèrent un engagement de ce genre.
Les confréries se soutenaient mutuellement; le mouvement
gagnait du terrain et de la force ; et le roi Sigismond, bien à

contre-cœur, était obligé de confirmer les statuts de ces nou-



— 129 —

velles confréries ; statuts qui enjoignaient surtout de soigner
l'éducation des enfants et l'enseignement. Les confréries plus
puissantes, par exemple celle de Lvov, formaient des maîtres
qu'elles cédaient aux autres confréries. Les patriarches orientaux

continuaient à soutenir et à encourager ce mouvement.
Mais les persécutions augmentaient aussi. Ce fut au point

que la confrérie de Lvov envoya au roi une pétition où elle
le suppliait d'accorder aux orthodoxes les mêmes droits que
ceux dont jouissaient les Juifs et les Arméniens (1609).

Malgré le peu de succès de leurs pétitions et de leurs
démarches, tant auprès du roi que des diètes, les confréries
continuaient à protester toutes les fois qu'elles voyaient les droits
du peuple orthodoxe méconnus et foulés aux pieds. Ainsi les
membres de la confrérie de Vilna ne manquèrent pas
d'envoyer une protestation contre la nomination de Joseph Routsky
comme successeur de Potey; dans ce document, qu'ils firent
insérer dans les archives du tribunal de la Aille, ils déclaraient
ne pas vouloir se soumettre à la juridiction d'un évêque
renégat qui avait passé à l'Union. L'exemple de cette confrérie
fut suivi de tous les côtés, en Lithuanie et en Pologne. Mais,
comme on devait s'y attendre, le gouvernement de la Pologne
ne tint aucun compte de ces nombreuses protestations et
Routsky resta métropolitain. C'était un homme encore plus
hostile à l'orthodoxie que son prédécesseur Potey. Comprenant
toute l'importance de l'instruction populaire dans la lutte que
se livraient les deux Eglises, Routsky s'occupa à réorganiser
le clergé régulier qui était sous sa juridiction, et il dirigea toute
son activité vers l'enseignement, la fondation des écoles, etc.,
le tout certainement dans un sens hostile à l'orthodoxie.
C'est ainsi que surgit en 1617 l'ordre des Basiliens, qui devint
une arme redoutable dirigée contre les orthodoxes. Soutenu
et encouragé par les papes Paul V et Urbain VIII, l'ordre des

Basiliens fonda beaucoup d'écoles dans différentes villes de la
Lithuanie. Le système de propagande des Basiliens était le
même que celui qui était en usage chez les jésuites ; ils basaient
leur argumentation principalement sur des falsifications. A cette
époque déjà, les catholiques plus clairvoyants commençaient
à prévoir les dangers que pouvaient offrir pour l'Etat une
persécution trop implacable des orthodoxes. Ainsi la Diète de

Varsovie en 1618, cédant à leurs incessantes supplications,
Revue intern, de Théologie Heft 17, 1897. 9



— 130 —

décréta qu'il ne fallait pas les molester. Cette décision donna
un peu de répi aux malheureux qui tenaient à la foi de leurs
pères; mais ces moments de tranquillité ne durèrent pas
longtemps et les persécutions recommencèrent. Ainsi, à Vilna, il
ne se passa presque pas de jour ni de nuit sans que les uniates
ne lançassent des pierres ou des flèches de derrière les murs
du couvent de la Trinité, dont ils s'étaient, comme on l'a vu
plus haut, emparés avec l'aide du gouvernement polonais, contre
les orthodoxes qui se dirigeaient vers leur couvent du St-Esprit

et vers l'école qui y était annexée ; un jour, on tua ou
blessa plus de Aingt enfants qui allaient à leurs études.

Les confréries orthodoxes de leur côté faisaient tous leurs
efforts pour tenir en éveil toutes leurs forces, du moins leurs
forces morales, car toutes les autres leur faisaient de plus en

plus défaut. Les jésuites étaient maîtres absolus du roi et
menaient à toutes voiles la malheureuse Pologne à ce qu'ils
cro}eient être son salut, mais à ce qui, en réalité, était sa

perte. C'est à cette époque que nous voyons surgir d'éminents
prédicateurs, dont l'éloquence soutenait le courage des
orthodoxes. Citons entre autres Léonce Karpovitch, archimandrite
du couvent du St-Esprit à Vilna. En 1617, la confrérie de

cette ville, après avoir bâti une grande maison pour son école

(qui portait le nom d'école slavo-gréco-latine), s'adressa à celle
de LAeAr, en la priant de lui envoyer des gens habiles à

enseigner; ce qui fut accordé. Malgré les difficultés sans cesse
croissantes, ces confréries imprimaient des livres et des écrits
de polémique, où elles défendaient leur religion. Entre temps,
des confréries nouvelles s'organisaient sous les auspices des

grands seigneurs de Volhynie, à Loutzk, par exemple. Mais
c'est surtout la confrérie de KieAr qui mérite d'être citée; elle
fut fondée vers 1620 et joua un rôle prépondérant dans les
affaires de toute la Russie occidentale, grâce à l'activité de

ses savants représentants. Aussi Kiev resta-t-elle parfaitement
orthodoxe ; tous les efforts de Rogoza, de Potey et de Routsky
pour s'emparer des églises de la ville furent vains. Les habitants

pouvaient s'appuyer sur les cosaques, qui, dès les débuts
de l'Union, affirmaient de toutes façons et même les armes à

la main, leur désir de rester orthodoxes. Il est vrai que leur
première tentative ne fut pas heureuse. Leur chef, Nalivayko,
expia dans d'horribles tortures sa fidélité à sa religion; il fut
exécuté à Varsovie.



— 131 —

Les membres de la confrérie de Kiev, dans l'acte qui les
unissait, déclaraient qu'ils étaient convenus de n'avoir qu'un
seul cœur, d'être un pour tous et tous pour un. Excepté beaucoup

de personnages haut placés, tous les cosaques « Zapo-
rogues», avec leur fameux Hetman Sagaydatchny, devinrent
membres de la confrérie. C'était là un fait qui devait avoir
une influence décisive sur la marche des affaires, du moins
en Petite-Russie (Ukraine). Un Orthodoxe.

(A continuer.)


	Les confréries religieuses dans l'ancienne Russie

