Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Lettres sur I'orthodoxie par le R.P. Etienne Ostrooumoff, maitre en
théologie

Autor: Kiréeff, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— {4 =

LETTRES SUR L'ORTHODOXIE

PAR LE

R. P. ETIENNE OSTROOUMOFF,
MAITRE EN THEOLOGIE,

Cet intéressant ouvrage, tout en n’étant pas spécialement
un ouvrage de polémique théologique, contient, entre autres,
un expos¢ des points de doctrine sur lesquels il y a divergence
entre 'Orient et 1'Occident. A ce titre, il offre un grand in-
térét pour les lecteurs de la Revue internationale de théologie.

Les opinions de l'auteur se manifestent dans le choix de
I'épigraphe qu’il donne & son ouvrage; c'est un passage de la
Iettre encyclique des Patriarches orientaux: «Chez nous, ni les
« patriarches, ni les coanciles ne purent introduire rien de nou-
veau; car le gardien de la foi (Jonoxeieg) est le corps méme
de 1I'Eglise, c'est-a-dire le peuple (chrétien) lui-méme. »

L'ouvrage contient 26 chapitres, mais je ne m’occuperai
que de ceux qui ont des points de contact avec les questions
qui sont débattues entre nous et les anciens-catholiques.

La 1% Lettre contient un examen des bases de la foi ortho-
doxe en général. Je remarquerai les passages suivants:

L’autorité du Fondateur de la foi n’opprime pas lactivité
critique de l'intelligence, méme dans les questions qui ont rap-
port & sa personne méme. Cette idée, dit 'auteur, est expli-
citement ¢énoncée par les Apdtres; eux non plus ne demandent
pas une foi aveugle: ils conseillent aux chrétiens de grandir
et de se fortifier dans la science, dans la compréhension de la



— 115 —

vérité (Phil. I, 9); ils conseillent de tout scruter et de s’en
tenir a ce qui est bon. (I Thess. V. 21.)

Continruant I'enseignement des apotres, les Peres de I'Eglise
ne rejetaient pas I'emploi de lintelligence et de la science dans
I'étude de la religion; ils s'adressaient au bon sens de '’homme;
ils avaient recours a la dialectique et a la philosophie; ils s’ap-
puyaient méme sur les ccuvres des payens. Voici, par exemple,
ce que dit St-Athanase: Actuellement (IV®s.) 'hérésie demande
la soumission, 'obéissance; acceptez ce qu'on vous enseigne,
dit-elle, ne scrutez pas! Mais puis-je croire de cette facon, sans
preuves? Quel avantage peut offrir une foi de ce genre?

Pourtant cet esprit de sage critique ne doit pas se trans-
former en curiosité.

Quand des hommes, grandis dans la connaissance, étudient
la foi, tachent de saisir par l'intelligence ce que l'Ecriture ne
dévoile pas, cette étude, basée sur le fondement de 'Ecriture
et de la Tradition, représente une déduction logique de Uinconnu
par le connu. Pourtant le résultat d'une étude de ce genre
ne saurait étre une opinion de I'Eglise; elle n'est pas un dogme
obligatoire pour le chrétien; ce n’est qu'une opinion particuliere.

La IIl® Lettre parle de la Tradition universelle. L’auteur,
tout en admettant I'absolue nécessité de la Tradition pour la
compréhension méme de !'Ecriture, remarque que le Seigneur
lui-méme mettait les fidéles en garde contre une acceptation
non raisonnable de la Tradition. Basile le Grand disait qu'il
fallait contrdler ce qu’enseignent les docteurs, accepter ce qui
est conforme a I'Ecriture et rejeter ce qui ne lui est pas
conforme. Le célebre métropolitain de Moscou, Philarete,
considérait comme source premiere, principale, de la doctrine
chrétienne, les saintes Ecritures. Il faut, dit 'auteur, faire une
différence entre la Tradition et les traditions. La faculté par-
ticuliere (Eigenschaft), le don de l'infaillibilité, n’est accordé
(par la doctrine orthodoxe) qu’a la Tradition universelle (catho-
lique) comme étant toujours «apostolique », comme remontant
aux premiers siecles de I'Eglise chrétienne. Les Eglises par-
ticulieres peuvent errer, dit 'auteur (p. 26). De méme, l'en-
seignement orthodoxe n’attribue pas le don de linfaillibilité
aux Peres et aux docteurs de 'Eglise; d’ailleurs ils étaient eux-
mémes fort ¢loignés de se croire infaillibles. Autre chose est



— 116 —

le consentement (consensus) de tous les Péres: car alors leur
voix sert d'organe a I'Eglise, guidée par I'Esprit Saint et possé-
dant le don de linfaillibilité.

Le caractére de l'infaillibilité et de l'invariabilité n’est appli-
cable qu'aux définitions doctrinales des conciles cecuméniques
et ne s'étend pas aux regles législatives, aux statuts concer-
nant les rites, ni aux renseignements historiques que 1'on trouve
dans les Peres de I'Eglise et dans les décisions conciliaires
(p. 27). L’ancienneté d'un usage ou de l'organisation ecclé-
siastique ne donne aucun droit de considérer cet usage comme
absolument vrai et invariable (p. 27). L’auteur indique «1'exa-
men de l'authenticité et de la valeur des traditions» du métro-
politain Philarete de Moscou comme indiquant la ligne a suivre
dans ces questions, et notamment en ce qui concerne les lé-
gendes relatives a la vie des Saints. Cela n'empéche pas
I'Eglise orthodoxe de tenir plus que ne le font les autres a son
organisation rituelle et canonique, qui lui vient des anciens
temps. L’auteur indique les dangers qu'offrent les «progrés»
que certains théologiens veulent faire faire a la doctrine chré-
tienne. C'est ce prétendu progres, ce dangereux «développe-
ment du dogme» qui a engendré entre autres les dogmes ab-
solument nouveaux de lUinfaillibilité du Pape et de I'Tmmaculée-
Conception.

L’auteur affirme et répete que c'est I'enseignement de 1'Ecri-
ture sacrée et de la Tradition universelle qui est obligatoire.
L'importance de la «Profession de la foi orthodoxe» et de
I'Epitre encyclique des Patriarches, ne sauraient étre consi-
dérée comme étant égale a celle des canons des conciles cecu-
méniques. Ces documents servent seulement d’indicateurs, de
guides dans l'exposition des dogmes, tandis que les canons des
conciles cecuméniques sont /a base de la théologic dogmatique
orthodoxe. La Profession de foi et 'Epitre ne sont qu'une ré-
plique contre les erreurs occidentales. On voit que l'auteur
apercoit clairement la différence qu'il y a entre un ouvrage
de dogmatique et un ouvrage de polémique.

La 1Ve Lettre traite des conciles cecuméniques. La pré-
sence de l'empereur au concile cecuménique (Constantin le
Grand a Nicée, Marcien & Chalcédoine) n’avait pas d'influence
sur le caractére religieux de ces assemblées; les empereurs



les convoquaient, mais ils ne s'érigeaient pas en juges de la
foi, étant seulement les gardiens de l'ordre extérieur de ces
assemblées. Les évéques (p. 36) ne venaient pas au concile
avec leur opinion personnelle, mais comme porteurs et con-
fesseurs de la foi de leur Eglise. Quand l'évéque trahissait
cette foi, son peuple le quittait; par exemple, les fideles de
I'église d’ Antioche se séparerent de leur évéque Léoncel). Les
laiques avaient méme le droit d’élever leur voix aux séances
des conciles; c’est ainsi que l'avocat Euseébe (plus tard évéque
de Dorylée) fut le premier qui protesta contre les erreurs de
Nestorius; au concile méme d’Epheése, 1'économe Charisius com-
battit I'hérésie. Les définitions doctrinales des conciles cecu-
méniques sont seules obligatoires, mais non les décisions rela-
tives a la discipline ou au rite. «Que les différentes Eglises
gardent leurs usages», dirent les Péres du sixiéme concile
(can. 39). Les conciles locaux, dit trés justement l'auteur, ont
donné plus d’'une explication, par exemple sur ['Eglise, sur
l'authenticité du canon, sur les rapports entre la Tradition et
les Saintes Ecritures, sur le nombre des sacrements, sur le
changement du pain et du vin au corps et au sang du Seigneur,
etc. Ces points ont €été traités en détail dans la Profession
orthodoxe attribuée a Pierre Mogilas, et dans plusieurs Syno-
des. Cependant c'est le concile cecuménique, guidé par le
Saint-Esprit, qui définit.

La Ve Lettre traite du chef de I'Eglise. L'auteur n’admet
certainement qu'un seul chef, le Seigneur (et non le pape). Les
preuves qu'il donne contre la doctrine romaine, sont multiples
et convaincantes, mais elles sont connues des lecteurs de la
Revue et nous ne les répétons pas. Selon l'auteur, St-Pierre
a ¢té chronologiquement la premiére pierre de I'Eglise, mais
nullement son fondement.

La VI® Lettre explique les signes de la vraie Eglise.
D’abord, l'unité de I'Eglise. Cette unité n'est pas une unité
forcée, extérieure; elle est libre, intérieure; les Eglises parti-
culieres n'ont pas de chef visible, ni d’'unité de langue, mais

) Comme les Russes du métropolitain Isidore, qui les avait trahis au concile
de Florence. A, K.



— 118 —

elles ont 'unité de la foi, de la grace, de 'immuable tradition
cecuménique, 'unité de l'amour, l'unité de la priére qui ne
connait aucune limite ni de temps, ni d'espace. Le second
signe est la sainteté, L’universalité, la catholicité de T'Eglise
ne consiste pas dans le nombre de ses membres, mais dans la
pureté, la divinité de sa doctrine. L'Eglise n'est circonscrite,
n'est bornée ni par le temps, ni par l'espace, ni par tel ou tel
peuple; elle contient tous les vrais croyvants de tous les temps,
de tous les lieux et de toutes les nations. Enfin, I'Eglise est
apostolique, en ce qu'elle est identique avec celle qui a été
fondée par les apdtres (p. 55).

Lettre IX°, Les sacrements de I’'Eglise. Tout en professant
les sept sacrements, I'Eglise orthodoxe est loin d'exagérer la
portée du coté visible (matériel) du sacrement, ct de la média-
tion (Vermittelung) humaine. La forme méme des sacrements
prouve que le véritable auteur du sacrement n'est pas 'homme
— mais bien Dieu lui-méme. En conférant le sacrement, le
prétre orthodoxe ne dit pas comme le prétre catholique-romain,
par exemple: «Je te baptise», mais il emploie la forme imper-
sonnelle: Un tel est baptisé, etc. (p. 83). L’efficacité des sacre-
ments ne dépend pas des desservants eux-mémes, mais bien
de la sainteté du Christ.

Lettre Xe. Le baptéme. Dans l'ancienne Eglise, le baptéme
par immersion était général; le baptéme par aspersion n'était
admis qu'a titre d’exception pour les malades et les infirmes.
Grégoire le Grand considérait le baptéme par immersion comme
seul vrai. Thomas d'Aquin et Luther préféraient aussi ce
mode de baptéme. L'Eglise orthodoxe se conformant & 'usage de
I'Eglise ancienne, admet le baptéme par infusion pour les en-
fants faibles. Il n'est pourtant pas exact, dit 'auteur, d’affir-
mer que le mot Barriopne corresponde exlusivement & «immer-
sion »; il veut aussi dire action de laver ou ablution; or ablu-
tion signifie en général immersion, ondoiement, aspersion, etc.

Lettre XIIe, I'eucharistie. Les savants catholiques-ro-
mains, influencés plutét par Aristote que par la Bible et la
Tradition, se sont efforcés de décomposer le mystere du chan-
gement du pain et du vin au corps et au sang du Seigneur; le



— 119 —

résultat de ces efforts a été la doctrine romaine actuelle de la
transsubstantiation, considérée comme un acte purement ma-
tériel. L’orthodoxie, tout en admettant le terme, affirme pourtant
qu'il n'explique nullement la maniere par laquelle le pain et le vin
sont changés au corps et au sang; car il n’est donné & personne
de la comprendre, et les efforts de ceux qui voudraient la com-
prendre ne sont que folie et impiété (Lettre encyclique des Pa-
triarches, § XVII). « Avant que le pain soit consacré, dit St-Jean
Chrysostome, nous l'appelons pain; par la consécration il de-
vient digne d’étre appelé corps du Seigneur, quoique la nature
(gioc) du pain reste. Nous n'avons pas deux corps, ajoute-t-il,
mais un seul, le corps du Seigneur» (Lettre de St-Jean Chry-
sostome a Césaire). Cette exposition de la doctrine est aussi
peu favorable & Calvin et & Luther qu’a la théorie si peu sensée
de la transsubstantiation romaine.

«Si tu me demandes, dit St-Jean Damascéne, comment
le pain est chair et le vin sang de Jésus-Christ, qu'il te suffise
de savoir que le St-Esprit descend et opére l'indicible et I'in-
compréhensible. » Les saints Peéres envisageaient comme une
grace particuliere le fait que le corps et le sang du Seigneur
gardent l'aspect du pain et du vin, et les anciens docteurs de
I'Eglise occidentale, les théologiens catholiques n’enseignaient
pas autrement. La représentation Zloufe wmatérialisie de 1'en-
seignement romain actuel a trouvé son développement logique
dans les cultes du sacré-cceur et du corpus Dei, ou la nature
matérielle de Jésus-Christ est glorifiée séparément de sa nature
divine. Cela n'est plus trés ¢loigné du nestorianisme !

Lettre XVe®. Le mariage. L'auteur se prononce contre les
abus du divorce. Le mariage, dit-il, ne cesse qu'a la mort de
I'un des conjoints. L'adultére seul donne une raison suffisante
pour la cessation de l'union matrimoniale. Le mariage exclu-
sivement civil n'est ni plus ni moins qu'un mariage payen; il
ne peut méme pas fournir de raisons suffisantes pour sauve-
garder la monogamie; car les raisons religieuses seules peuvent
prouver la nécessité et l'obligation de la monogamie.

Lettre XIXe. IL’Eglise et I'Etat. L'Eglise jouit d'une con-
sidération toute spéciale en Russie: car c'est elle qui a dé-
fendu de tout temps les petits contre les grands; c'est elle qui



— 120 —

a pacifié les princes (pendant 1'époque des apanages); c'est
elle qui, plus tard, a sauvé I'Etat et lui a rendu sa force et son
unité. La cérémonie du sacre impérial (qui n’est nullement
un sacrement) est le gage de la promesse solennelle que donne
le souverain de défendre la foi orthodoxe. Le souverain n’a
aucune dignité sacerdotale (p. 146).

Le droit du souverain de confirmer les évéques n’est nulle-
ment du césaropapisme. L'évéque, en tant que fonctionnaire
présidant a 'administration de son diocese, doit forcément étre
soumis a l'autorité supréme. Les abus du pouvoir temporel
depuis le IV siecle, ses empiétements dans le domaine de 'Eglise
sont et restent des abus. Notre catéchisme définit ce point
en termes trés clairs et explicites. A la question (5™ com-
mandement): « Comment doit-on agir si les parents ou les chefs
exigent quelque chose de contraire a la foi, a4 la loi de Dieu?»
L’orthodoxe répond comme ont répondu les apotres aux chefs
juifs: «Est-il juste de vous obéir plutot qu'a Dieu? Jugez vous-
mémes (Act. IV, 19)!»

Si 'Eglise de Russie, dit 'auteur (p. 151), sous la pression
du pouvoir laique, enfreignait la loi religieuse, portait atteinte
a la foi, les autres Eglises patriarcales, indépendantes de la
Russie, condamneraient certainement ses erreurs. L'infaillibi-
lité, ajoute l'auteur (p. 151), l'inébranlable fidélité a 'évangile,
appartient a toute I'Eglise de Jésus-Christ; c’est a cette Eglise
qu'a ¢té faite la promesse que les portes de l'enfer ne pré-
vaudront pas contre elle; quant aux Eglises locales, elles peu-
vent s'éloigner de la vérité, tomber et disparaitre.

Lettre XXII®. Le rite. Cest sur la base apostolique
(p. 169) que le rite chrétien prit bientot des formes précises.
Dans les différentes modifications qu'il eut & subir pendant le
cours de dix-huit siécles, la liberté du sentiment humain put
se manifester d’'une fagon complete; elle ne fut pas génée.
Chaque ¢poque marquait une empreinte sur le rite, mais la
liberté apostolique vis-a-vis du rite n'était pas oubliée. On
savait que c’est le rite qui est fait pour le chrétien, et non pas
le chrétien pour le rite; aussi & chaque époque présentait-il
des différences. Cette liberté du rite, qui sétendait méme sur
les formes du sacrement, était considérée comme un fait na-
turel et juste. Les Péres (p. 171) envisageaient les divisions



au sujet des différences rituelles comme des choses regret-
tables. L’auteur cite St-Basile le Grand. « Quand on demande
aux désunis, dit ce Peére, pourquoi ils sont en dissension,
ils répondent: C’est parce que vous avez modifié les psaumes
ou le chant contrairement a 'ancien usage; et d’autres raisons
semblabes! Ils auraient da étre honteux de dire de telles
choses. »

St-Ambroise de Milan disait a St-Augustin que, lorsqu’il
était & Milan, il suivait la discipline de Milan, et & Rome celle
de Rome. Respectez donc chaque Eglise; conservez ses usages,
si vous ne voulez pas produire de scandale. L’auteur cite en-
core d'autres autorités en faveur de sa thése, Eusébe, Sozo-
mene, etc.... Cette liberté dans le rituel se manifeste tres
fortement dans les ceuvres du célebre Pierre Mohila, qui, dans
son rituel, fit de nombreux emprunts au rituel catholique-ro-
main (p. 172). Cependant, tout en admettant beaucoup de li-
berté dans le rite, on ne saurait pas ne pas tenir a l'unité
(établie); car dans cette unité de rite les simples d’esprit sen-
tent I'unité de la doctrine et les sages y trouvent une source
de joie.

La XXVI®e et derniére Lettre traite de la tolérance de
l'orthodoxie. L’auteur développe en détail la theése que les
Peres de I'ancienne Eglise, ainsi que les fideles, étaient guidés
par un grand esprit de tolérance. Il cite le célebre adage de
St-Augustin: «In necessariis unitas, in dubiis libertas, in om-
nibus caritas», et les sublimes paroles de St-Grégoire le théo-
logien 4 ceux qui rejetaient méme un dogme (la Divinité du
St-Esprit): «Réunissons-nous en esprit, soyons plutot frater-
nels qu'égoistes. Reconnaissez la force divine, et nous vous
ferons une concession dans la mani¢re de vous exprimer. Con-
fessez la substance sous d’autres noms que vous trouvez plus
dignes de respect, nous vous guérirons comme des malades,
méme en voilant certaines choses pour vous satisfaire. Ni vous
ne devez nous accuser parce que nous employons des expres-
sions plus élevées, ni nous ne vous condamnerons pour votre
maniere de vous exprimer, qui est conforme a vos forces ac-
tuelles, tant que vous n'aurez pas atteint sur une autre voie
notre asile commun. Nous ne recherchons pas la victoire, mais
le retour de nos freres, dont la séparation nous tourmente!»



— 122 —

1’auteur cite a I'appui de ces idées plusieurs faits historiques.
Parmi les défenseurs modernes des mesures de rigueur contre
les dissidents, on cite Etienne Javorsky, métropolitain de Ria-
san (f 1722); mais l'auteur explique ce fait par l'influence pré-
pondérante qu'avait sur lui le latinisme. Il dit avec raison
que les hétérodoxes qui ne Soccupent pas de propagande, ne
sont nullement inquiétés en Russie.

L’auteur expose ensuite la maniére orthodoxe de com-
prendre les rapports entre 'Eglise et ceux qui n'en font pas
partie. Il remonte aux premiers siécles de notre ere. Comment
l'ancienne Eglise envisageait-elle les hétérodoxes?

L’austere Tertullien lui-méme dit que foufe ame est chré-
tienne par sa nature. Justin le philosophe appelait les sages
payens des chrétiens avant le Christ. <Il ne serait pas con-
torme a la justice divine et a I'amour divin, disait-il, que tous
les peuples et toutes les races qui ne sont pas entrés dans
I'enceinte de I'Eglise fussent complétement rejetés. Pourraient-
ils étre oubliés par la Providence, elle qui prend soin des fleurs,
des champs et des oiseaux?» Les docteurs de 'ancienne Eglise
affirmaient que !'influence de la parole divine s'étendait au
monde entier (p. 201). L’auteur cite Justin, Irénée, Clément
d’Alexandrie, Origene.

Si Dieu, dit-il, n'est pas loin de chacun de nous (Act. XVII,
27), méme d'un payen, a plus forte raison est-il pres de ceux
qui croient en Jésus-Christ, méme quand ils sont hétérodoxes.
L'auteur cite Khomiakoff. Les liens mystérieux, dit ce der-
nier, qui réunissent 1'Eglise au reste de I'humanité, ne nous
sont pas dévoilés; nous n'avons donc ni le droit, ni le désir
de supposer que tous ceux qui sont en dehors de I'Eglise, sont
condamnés, d'autant plus qu'une pareille supposition serait con-
traire a la miséricorde divine. Si l'apdtre Paul, du fond de
son cachot de Rome, se réjouissait en voyant ses ennemis
mémes précher Jésus-Christ (Philip. I, 15-18), nous avons, nous
orthodoxes, d’autant plus de raisons pour nous réjouir en
vovant les catholiques-romains ou les protestants précher le
Christ parmi des gens qui ne connaissent pas le Seigneur ou
qui Pont renié. Tant que les catholiques-romains ou les pro-
testants ne préchent pas le pape ou Luther, mais Jésus-Christ,
tant qu'ils ne sément pas la discorde parmi nous, ils nous
tiennent de plus prés et ils sont plus nos parents que certains



— 123 —

orthodoxes qui préchent aussi 1'évangile, mais sans le com-
prendre et souvent — en le défigurant.

Le savant et sage Philaréte, métropolitain de Moscou, si
extrémement prudent dans tout ce qu'il disait, s’exprime de la
facon suivante: Je ne me permettrai pas d'appeler fausse une
Eglise qui professe que Jésus est le Christ. Toute Eglise du
Christ peut étre parfaitement vraie ou vraie imparfaitement;
cette derniere ajoute quelques opinions humaines, nuisibles et
erronées, A ce qu’'elle enseigne de vrai et de salutaire. Le mé-
tropolitain de Kiew, Platon, aimait & répéter que les différentes
confessions chrétiennes sont des sceurs qui se font une guerre
a outrance; les différentes confessions sont comme des cloi-
sons dans le temple de Dieu, mais ces cloisons n’atteignent
pas la volte du temple.

Comme on le voit, le P. Ostrooumoff, tout en restant dans
les bornes de la doctrine orthodoxe la plus stricte, émet des
opinions incontestablement favorables a 1'idée de 'union des
Eglises, sur les bases de la doctrine de I'Eglise indivisée des
huit premiers siécles. A. KiREEFF.




	Lettres sur l'orthodoxie par le R.P. Etienne Ostrooumoff, maitre en théologie

