
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Lettres sur l'orthodoxie par le R.P. Etienne Ostrooumoff, maitre en
théologie

Autor: Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 114 —

LETTRES SUR L'ORTHODOXIE
PAR LE

R. P. ETIENNE OSTROOUMOFF,
MAITRE EN THÉOLOGIE.

Cet intéressant ouvrage, tout en n'étant pas spécialement
un ouvrage de polémique théologique, contient, entre autres,
un exposé des points de doctrine sur lesquels il y a divergence
entre l'Orient et l'Occident. A ce titre, il offre un grand
intérêt pour les lecteurs de la Revue internationale de théologie.

Les opinions de l'auteur se manifestent dans le choix de

l'épigraphe qu'il donne à son ouvrage ; c'est un passage de la
lettre encyclique des Patriarches orientaux : « Chez nous, ni les
« patriarches, ni les conciles ne purent introduire rien de
nouveau ; car le gardien de la foi (Agr<Oxeiaç) est le corps même
de l'Eglise, c'est-à-dire le peuple (chrétien) lui-même.»

L'ouvrage contient 26 chapitres, mais je ne m'occuperai
que de ceux qui ont des points de contact avec les questions
qui sont débattues entre nous et les anciens-catholiques.

La lr" Lettre contient un examen des bases de la foi orthodoxe

en général. Je remarquerai les passages suivants:
L'autorité du Fondateur de la foi n'opprime pas l'activité

critique de l'intelligence, même dans les questions qui ont
rapport à sa personne même. Cette idée, dit l'auteur, est
explicitement énoncée par les Apôtres ; eux non plus ne demandent
pas une foi aAeugle : ils conseillent aux chrétiens de grandir
et de se fortifier dans la science, dans la compréhension de la



— 115 —

vérité (Phil. I, 9) ; ils conseillent de tout scruter et de s'en
tenir à ce qui est bon. (I Thess. V. 21.)

Continuant l'enseignement des apôtres, les Pères de l'Eglise
ne rejetaient pas l'emploi de l'intelligence et de la science dans
l'étude de la religion ; ils s'adressaient au bon sens de l'homme ;

ils avaient recours à la dialectique et à la philosophie ; ils
s'appuyaient même sur les œuvres des payens. Voici, par exemple,
ce que dit St-Athanase : Actuellement (IVe s.) l'hérésie demande
la soumission, l'obéissance ; acceptez ce qu'on vous enseigne,
dit-elle, ne scrutez pas! Mais puis-je croire de cette façon, sans
preuves? Quel avantage peut offrir une foi de ce genre?

Pourtant cet esprit de sage critique ne doit pas se
transformer en curiosité.

Quand des hommes, grandis dans la connaissance, étudient
la foi, tâchent de saisir par l'intelligence ce que l'Ecriture ne
dévoile pas, cette étude, basée sur le fondement de l'Ecriture
et de la Tradition, représente une déduction logique de l'inconnu
par le connu. Pourtant le résultat d'une étude de ce genre
ne saurait être une opinion de l'Eglise; elle n'est pas un dogme
obligatoire pour le chrétien ; ce n'est qu'une opinion particulière.

La IIIe Lettre parle de la Tradition universelle. L'auteur,
tout en admettant l'absolue nécessité de la Tradition pour la
compréhension même de l'Ecriture, remarque que le Seigneur
lui-même mettait les fidèles en garde contre une acceptation
non raisonnable de la Tradition. Basile le Grand disait qu'il
fallait contrôler ce qu'enseignent les docteurs, accepter ce qui
est conforme à l'Ecriture et rejeter ce qui ne lui est pas
conforme. Le célèbre métropolitain de Moscou, Philarète,
considérait comme source première, principale, de la doctrine
chrétienne, les saintes Ecritures. Il faut, dit l'auteur, faire une
différence entre la Tradition et les traditions. La faculté
particulière (Eigenschaft), le don de l'infaillibilité, n'est accordé
(par la doctrine orthodoxe) qu'à la Tradition universelle (catholique)

comme étant toujours «apostolique», comme remontant
aux premiers siècles de l'Eglise chrétienne. Les Eglises
particulières peuvent errer, dit l'auteur (p. 26). De même,
l'enseignement orthodoxe n'attribue pas le don de l'infaillibilité
aux Pères et aux docteurs de l'Eglise ; d'ailleurs ils étaient eux-
mêmes fort éloignés de se croire infaillibles. Autre chose est



— 116 —

le consentement (consensus) de tous les Pères: car alors leur
Aeix sert d'organe à l'Eglise, guidée par l'Esprit Saint et possédant

le don de l'infaillibilité.
Le caractère de l'infaillibilité et de l'invariabilité n'est applicable

qu'aux définitions doctrinales des conciles œcuméniques
et ne s'étend pas aux règles législatives, aux statuts concernant

les rites, ni aux renseignements historiques que l'on trouve
dans les Pères de l'Eglise et dans les décisions conciliaires
(p. 27). L'ancienneté d'un usage ou de l'organisation
ecclésiastique ne donne aucun droit de considérer cet usage comme
absolument vrai et invariable (p. 27). L'auteur indique «l'examen

de l'authenticité et de la valeur des traditions » du
métropolitain Philarète de Moscou comme indiquant la ligne à suivre
dans ces questions, et notamment en ce qui concerne les
légendes relatives à la Aie des Saints. Cela n'empêche pas
l'Eglise orthodoxe de tenir plus que ne le font les autres à son
organisation rituelle et canonique, qui lui Aient des anciens

temps. L'auteur indique les dangers qu'offrent les «progrès»
que certains théologiens veulent faire faire à la doctrine
chrétienne. C'est ce prétendu progrès, ce dangereux « développement

du dogme » qui a engendré entre autres les dogmes
absolument nouveaux de l'infaillibilité du Pape et de limmaculée-
Conception.

L'auteur affirme et répète que c'est l'enseignement de l'Ecriture

sacrée et de la Tradition universelle qui est obligatoire.
L'importance de la «Profession de la foi orthodoxe» et de

l'Epître encyclique des Patriarches, ne sauraient être considérée

comme étant égale à celle des canons des conciles
œcuméniques. Ces documents serAent seulement d'indicateurs, de

guides dans l'exposition des dogmes, tandis que les canons des

conciles œcuméniques sont la base de la théologie dogmatique
orthodoxe. La Profession de foi et l'Epître ne sont qu'une
réplique contre les erreurs occidentales. On voit que l'auteur
aperçoit clairement la différence qu'il y a entre un ouArrage
de dogmatique et un ouATrage de polémique.

La IVe Lettre traite des conciles œcuméniques. La
présence de l'empereur au concile œcuménique (Constantin le
Grand à Nicée, Marcien à Chalcédoine) n'avait pas d'influence
sur le caractère religieux de ces assemblées; les empereurs



— 117 —

les convoquaient, mais ils ne s'érigeaient pas en juges de la
foi, étant seulement les gardiens de l'ordre extérieur de ces
assemblées. Les évêques (p. 36) ne Aenaient pas au concile
avec leur opinion personnelle, mais comme porteurs et
confesseurs de la foi de leur Eglise. Quand l'évêque trahissait
cette foi, son peuple le quittait; par exemple, les fidèles de

l'église d'Antioche se séparèrent de leur éAêque Léonce '). Les
laïques avaient même le droit d'élever leur voix aux séances
des conciles; c'est ainsi que l'avocat Eusèbe (plus tard évêque
de Dorylée) fut le premier qui protesta contre les erreurs de

Nestorius ; au concile même d'Ephèse, l'économe Charisius
combattit l'hérésie. Les définitions doctrinales des conciles
œcuméniques sont seules obligatoires, mais non les décisions
relatives à la discipline ou au rite. « Que les différentes Eglises
gardent leurs usages », dirent les Pères du sixième concile
(can. 39). Les conciles locaux, dit très justement l'auteur, ont
donné plus d'une explication, par exemple sur l'Eglise, sur
l'authenticité du canon, sur les rapports entre la Tradition et
les Saintes Ecritures, sur le nombre des sacrements, sur le
changement du pain et du vin au corps et au sang du Seigneur,
etc. Ces points ont été traités en détail dans la Profession
orthodoxe attribuée a Pierre Mogilas, et dans plusieurs Synodes.

Cependant c'est le concile œcuménique, guidé par le

Saint-Esprit, qui définit.

La Ve Lettre traite du chef de l'Eglise. L'auteur n'admet
certainement qu'un seul chef, le Seigneur (et non le pape). Les

preuves qu'il donne contre la doctrine romaine, sont multiples
et comeincantes, mais elles sont connues des lecteurs de la
Revue et nous ne les répétons pas. Selon l'auteur, St-Pierre
a été chronologiquement la première pierre de l'Eglise, mais
nullement son fondement.

La VIe Lettre explique les signes de la A~raie Eglise.
D'abord, l'unité de l'Eglise. Cette unité n'est pas une unité
forcée, extérieure ; elle est libre, intérieure ; les Eglises
particulières n'ont pas de chef visible, ni d'unité de langue, mais

') Comme les Russes du métropolitain Isidore, qui les avait trahis au concile
de Florence. A. K.



— 118 —

elles ont l'unité de la foi, de la grâce, de l'immuable tradition
œcuménique, l'unité de l'amour, l'unité de la prière qui ne
connaît aucune limite ni de temps, ni d'espace. Le second

signe est la sainteté. L'universalité, la catholicité de l'Eglise
ne consiste pas dans le nombre de ses membres, mais dans la
pureté, la divinité de sa doctrine. L'Eglise n'est circonscrite,
n'est bornée ni par le temps, ni par l'espace, ni par tel ou tel
peuple ; elle contient tous les A-rais croyants de tous les temps,
de tous les lieux et de toutes les nations. Enfin, l'Eglise est
apostolique, en ce qu'elle est identique avec celle qui a été
fondée par les apôtres (p. 55).

Lettre IX°. Les sacrements de l'Eglise. Tout en professant
les sept sacrements, l'Eglise orthodoxe est loin d'exagérer la
portée du côté Aisible (matériel) du sacrement, et de la médiation

(Vermittelung) humaine. La forme même des sacrements
prouve que le Aeritable auteur du sacrement n'est pas l'homme
— mais bien Dieu lui-même. En conférant le sacrement, le

prêtre orthodoxe ne dit pas comme le prêtre catholique-romain,
par exemple: «Je te baptise», mais il emploie la forme
impersonnelle : Un tel est baptisé, etc. (p. 83). L'efficacité des
sacrements ne dépend pas des desservants eux-mêmes, mais bien
de la sainteté du Christ.

Lettre Xe. Le baptême. Dans l'ancienne Eglise, le baptême
par immersion était général: le baptême par aspersion n'était
admis qu'à titre d'exception pour les malades et les infirmes.
Grégoire le Grand considérait le baptême par immersion comme
seul vrai. Thomas d'Aquin et Luther préféraient aussi ce
mode de baptême. L'Eglise orthodoxe se conformant à l'usage de

l'Eglise ancienne, admet le baptême par infusion pour les
enfants faibles. Il n'est pourtant pas exact, dit l'auteur, d'affirmer

que le mot BanTiO/xa corresponde exlusivement à « immersion

» ; il Aeut aussi dire action de laver ou ablution ; or ablution

signifie en général immersion, ondoiement, aspersion, etc.

Lettre XII6. L'eucharistie. Les saArants catholiques-romains,

influencés plutôt par Aristote que par la Bible et la
Tradition, se sont efforcés de décomposer le mystère du
changement du pain et du vin au corps et au sang du Seigneur ; le



— 119 —

résultat de ces efforts a été la doctrine romaine actuelle de la
transsubstantiation, considérée comme un acte purement
matériel. L'orthodoxie, tout en admettant le terme, affirme pourtant
qu'il n'explique nullement la manière par laquelle le pain et le vin
sont changés au corps et au sang; car il n'est donné à personne
de la comprendre, et les efforts de ceux qui voudraient la
comprendre ne sont que folie et impiété (Lettre encyclique des
Patriarches, §XVII). «Avant que le pain soit consacré, dit St-Jean
Chrysostome, nous l'appelons pain ; par la consécration il
devient digne d'être appelé corps du Seigneur, quoique la nature
(<pvOtç) du pain reste. Nous n'avons pas deux corps, ajoute-t-il,
mais un seul, le corps du Seigneur » (Lettre de St-Jean
Chrysostome à Césaire). Cette exposition de la doctrine est aussi

peu favorable à Calvin et à Luther qu'à la théorie si peu sensée
de la transsubstantiation romaine.

« Si tu me demandes, dit St-Jean Damascène, comment
le pain est chair et le vin sang de Jésus-Christ, qu'il te suffise
de savoir que le St-Esprit descend et opère l'indicible et
l'incompréhensible. » Les saints Pères envisageaient comme une
grâce particulière le fait que le corps et le sang du Seigneur
gardent l'aspect du pain et du vin, et les anciens docteurs de

l'Eglise occidentale, les théologiens catholiques n'enseignaient
pas autrement. La représentation toute matérialiste de

l'enseignement romain actuel a trouvé son déAeloppement logique
dans les cultes du sacré-cœur et du corpus Dei, où la nature
matérielle de Jésus-Christ est glorifiée séparément de sa nature
divine. Cela n'est plus très éloigné du nestorianisme

Lettre XVe. Le mariage. L'auteur se prononce contre les
abus du divorce. Le mariage, dit-il, ne cesse qu'à la mort de

l'un des conjoints. L'adultère seul donne une raison suffisante

pour la cessation de l'union matrimoniale. Le mariage
exclusivement civil n'est ni plus ni moins qu'un mariage payen ; il
ne peut même pas fournir de raisons suffisantes pour
sauvegarder la monogamie ; car les raisons religieuses seules peinent
prouver la nécessité et l'obligation de la monogamie.

Lettre XIXe. L'Eglise et l'Etat. L'Eglise jouit d'une
considération toute spéciale en Russie : car c'est elle qui a
défendu de tout temps les petits contre les grands ; c'est elle qui



— 120 —

a pacifié les princes (pendant l'époque des apanages); c'est
elle qui, plus tard, a sauvé l'Etat et lui a rendu sa force et son
unité. La cérémonie du sacre impérial (qui n'est nullement
un sacrement) est le gage de la promesse solennelle que donne
le sonverain de défendre la foi orthodoxe. Le souverain n'a
aucune dignité sacerdotale (p. 146).

Le droit du souverain de confirmer les évêques n'est nullement

du césaropapisme. L'évêque, en tant que fonctionnaire
présidant à l'administration de son diocèse, doit forcément être
soumis à l'autorité suprême. Les abus du pouvoir temporel
depuis le IVe siècle, ses empiétements dans le domaine de l'Eglise
sont et restent des abus. Notre catéchisme définit ce point
en termes très clairs et explicites. A la question (5me

commandement) : « Comment doit-on agir si les parents ou les chefs
exigent quelque chose de contraire à la foi, à la loi de Dieu?»
L'orthodoxe répond comme ont répondu les apôtres aux chefs
juifs : « Est-il juste de vous obéir plutôt qu'à Dieu Jugez vous-
mêmes (Act. IV, 19)!»

Si l'Eglise de Russie, dit l'auteur (p. 151), sous la pression
du pomeir laïque, enfreignait la loi religieuse, portait atteinte
à la foi, les autres Eglises patriarcales, indépendantes de la
Russie, condamneraient certainement ses erreurs. L'infaillibilité,

ajoute l'auteur (p. 151), l'inébranlable fidélité à l'évangile,
appartient à toute l'Eglise de Jésus-Christ ; c'est à cette Eglise
qu'a été faite la promesse que les portes de l'enfer ne
prévaudront pas contre elle ; quant aux Eglises locales, elles
peuvent s'éloigner de la vérité, tomber et disparaître.

Lettre XXIIe. Le rite. C'est sur la base apostolique
(p. 169) que le rite chrétien prit bientôt des formes précises.
Dans les différentes modifications qu'il eut à subir pendant le

cours de dix-huit siècles, la liberté du sentiment humain put
se manifester d'une façon complète ; elle ne fut pas gênée.
Chaque époque marquait une empreinte sur le rite, mais la
liberté apostolique vis-à-Ais du rite n'était pas oubliée. On
savait que c'est le rite qui est fait pour le chrétien, et non pas
le chrétien pour le rite ; aussi à chaque époque présentait-il
des différences. Cette liberté du rite, qui sétendait même sur
les formes du sacrement, était considérée comme un fait
naturel et juste. Les Pères (p. 171) envisageaient les di\isions



— 121 —

au sujet des différences rituelles comme des choses regrettables.

L'auteur cite St-Basile le Grand. « Quand on demande
aux désunis, dit ce Père, pourquoi ils sont en dissension,
ils répondent: C'est parce que vous avez modifié les psaumes
ou le chant contrairement à l'ancien usage ; et d'autres raisons
semblabes Us auraient dû être honteux de dire de telles
choses. »

St-Ambroise de Milan disait à St-Augustin que, lorsqu'il
était à Milan, il suivait la discipline de Milan, et à Rome celle
de Rome. Respectez donc chaque Eglise ; conservez ses usages,
si vous ne voulez pas produire de scandale. L'auteur cite
encore d'autres autorités en faveur de sa thèse, Eusèbe, Sozo-

mène, etc. Cette liberté dans le rituel se manifeste très
fortement dans les œuvres du célèbre Pierre Mohila, qui, dans
son rituel, fit de nombreux emprunts au rituel catholique-romain

(p. 172). Cependant, tout en admettant beaucoup de
liberté dans le rite, on ne saurait pas ne pas tenir à l'unité
(établie) ; car dans cette unité de rite les simples d'esprit
sentent l'unité de la doctrine et les sages y trouvent une source
de joie.

La XXVIme et dernière Lettre traite de la tolérance de
l'orthodoxie. L'auteur développe en détail la thèse que les
Pères de l'ancienne Eglise, ainsi que les fidèles, étaient guidés
par un grand esprit de tolérance. Il cite le célèbre adage de

St-Augustin : « In necessariis unitas, in dubiis libertas, in
omnibus Caritas», et les sublimes paroles de St-Grégoire le
théologien à ceux qui rejetaient même un dogme (la Divinité du
St-Esprit): «Réunissons-nous en esprit, soyons plutôt fraternels

qu'égoïstes. Reconnaissez la force diAine, et nous Aeus
ferons une concession dans la manière de vous exprimer.
Confessez la substance sous d'autres noms que Aeus trouvez plus
dignes de respect, nous Aeus guérirons comme des malades,
même en voilant certaines choses pour vous satisfaire. Ni Aeus
ne deAez nous accuser parce que nous employons des expressions

plus élevées, ni nous ne vous condamnerons pour votre
manière de vous exprimer, qui est conforme à vos forces
actuelles, tant que Aeus n'aurez pas atteint sur une autre Aeie
notre asile commun. Nous ne recherchons pas la victoire, mais
le retour de nos frères, dont la séparation nous tourmente »



— 122 —

L'auteur cite à l'appui de ces idées plusieurs faits historiques.
Parmi les défenseurs modernes des mesures de rigueur contre
les dissidents, on cite Etienne JaAersky, métropolitain de Ria-
san (f 1722); mais l'auteur explique ce fait par l'influence
prépondérante qu'avait sur lui le latinisme. Il dit avec raison
que les hétérodoxes qui ne s'occupent pas de propagande, ne
sont nullement inquiétés en Russie.

L'auteur expose ensuite la manière orthodoxe de
comprendre les rapports entre l'Eglise et ceux qui n'en font pas
partie. Il remonte aux premiers siècles de notre ère. Comment
l'ancienne Eglise envisageait-elle les hétérodoxes?

L'austère Tertullien lui-même dit que toute âme est
chrétienne par sa nature. Justin le philosophe appelait les sages
payens des chrétiens avant le Christ. « Il ne serait pas
conforme à la justice divine et à l'amour divin, disait-il, que tous
les peuples et toutes les races qui ne sont pas entrés dans
l'enceinte de l'Eglise fussent complètement rejetés. Pourraient-
ils être oubliés par la Providence, elle qui prend soin des fleurs,
des champs et des oiseaux?» Les docteurs de l'ancienne Eglise
affirmaient que l'influence de la parole divine s'étendait au
monde entier (p. 201). L'auteur cite Justin, Irénée, Clément
d'Alexandrie, Origene.

Si Dieu, dit-il, n'est pas loin de chacun de nous (Act. XVII,
27), même d'un payen, à plus forte raison est-il près de ceux
qui croient en Jésus-Christ, même quand ils sont hétérodoxes.
L'auteur cite Khomiakoff. Les liens mystérieux, dit ce
dernier, qui réunissent l'Eglise au reste de l'humanité, ne nous
sont pas dévoilés ; nous n'a\ens donc ni le droit, ni le désir
de supposer que tous ceux qui sont en dehors de l'Eglise, sont
condamnés, d'autant plus qu'une pareille supposition serait
contraire à la miséricorde diAine. Si l'apôtre Paul, du fond de

son cachot de Rome, se réjouissait en voAent ses ennemis
mêmes prêcher Jésus-Christ (Philip. I, 15-18), nous avons, nous
orthodoxes, d'autant plus de raisons pour nous réjouir en

voyant les catholiques-romains ou les protestants prêcher le
Christ parmi des gens qui ne connaissent pas le Seigneur ou
qui l'ont renié. Tant que les catholiques-romains ou les
protestants ne prêchent pas le pape ou Luther, mais Jésus-Christ,
tant qu'ils ne sèment pas la discorde parmi nous, ils nous
tiennent de plus près et ils sont plus nos parents que certains



— 123 —

orthodoxes qui prêchent aussi l'évangile, mais sans le
comprendre et souvent — en le défigurant.

Le savant et sage Philarète, métropolitain de Moscou, si
extrêmement prudent dans tout ce qu'il disait, s'exprime de la
façon suivante : Je ne me permettrai pas d'appeler fausse une
Eglise qui professe que Jésus est le Christ. Toute Eglise du
Christ peut être parfaitement vraie ou vraie imparfaitement;
cette dernière ajoute quelques opinions humaines, nuisibles et

erronées, à ce qu'elle enseigne de vrai et de salutaire. Le
métropolitain de KieAv, Platon, aimait à répéter que les différentes
confessions chrétiennes sont des sœurs qui se font une guerre
à outrance ; les différentes confessions sont comme des
cloisons dans le temple de Dieu, mais ces cloisons n'atteignent
pas la voûte du temple.

Comme on le voit, le P. Ostrooumoff, tout en restant dans
les bornes de la doctrine orthodoxe la plus stricte, émet des

opinions incontestablement favorables à l'idée de l'union des

Eglises, sur les bases de la doctrine de l'Eglise indivisée des
huit premiers siècles. A. Kiréeff.


	Lettres sur l'orthodoxie par le R.P. Etienne Ostrooumoff, maitre en théologie

