
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Réflexions d'un chrétien orthodoxe sur la question de la réunion des
anciens-catholiques et de l'Église orthodoxe

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


108

RÉFLEXIONS D'ÜN CHRÉTIEN ORTHODOXE

SUR

LA QUESTION DE LA RÉUNION DES ANCIENS-CATHOLIQUES

ET DE L'ÉGLISE ORTHODOXE.

Tel est le titre d'un article paru récemment dans le
Messager de l'Eglise, Revue hebdomadaire, publiée par la corporation

des professeurs de l'Académie ecclésiastique de

St-Pétersbourg. Le sentiment de profonde sympathie qui pénètre
ces Réflexions et qui est exprimé dans des termes éleArés et
convaincus, a d'autant plus de valeur que l'auteur, bien qu'il
ne soit pas nommé, appartient à la haute hiérarchie
ecclésiastique de Russie x). La question dont il s'agit, dit l'auteur
en commençant, est d'une grande portée et pleine de difficultés ;

à Dieu ne plaise qu'elle soit raAralée au nÏAeau des affaires
de chancellerie Elle est ardue, parce que, en ce qui la
concerne, deux courants, sinon opposés, au moins très diAers, se

sont déjà déclarés d'une manière sensible. Ces deux courants
se partagent entre ce que nous nommerions les progressistes,
dans le sens le plus noble et le plus chrétien du mot, et les
conservateurs ayant cette teinte de frayeur en face de tout ce

qui porte dans ses flancs une sève de jeunesse et de vigueur,
frayeur qui est un trait caractéristique de nos Aieux-croyants.
Tout en reconnaissant que la prudence et la circonspection
sont nécessaires dans une question d'une telle importance, je

*) L'opinion publique veut que ce soit Monseigneur Antoine, archevêque de
Finlande, un des membres les plus éclairés et les plus actifs du Saint-Synode.



— 109 —

suis prêt à saluer du fond du cœur tout mouvement sensé,
destiné à écarter les obstacles qui enraient la réunion des

anciens-catholiques et de l'Eglise orthodoxe. Je ne saurais penser
sans un sublime ravissement de mon âme chrétienne que c'est
là peut-être un premier pas dans la voie de l'union de la
chrétienté tout entière, de l'aplanissement de ces dissensions
douloureuses dont l'Eglise chrétienne donne un spectacle
affligeant depuis tant de siècles, et qui sont comme un reproche
vivant pour le monde chrétien aux yeux de ceux qui se trouvent

en dehors de son giron. Quel événement glorieux
couronnerait le dix-neuvième centenaire de l'aA'ènement de la foi
du Christ, si cette fin de siècle nous donnait la consolation de
voir franchi ce pas décisif et salutaire

Si du haut du dernier millénaire nous voulions embrasser
de notre regard l'ensemble des causes qui ont engendré le
grand schisme dans le sein de l'Eglise chrétienne, vues de si
loin, elles se confondraient à nos yeux en une seule cause
fondamentale: le manque d'un souffle puissant de charité! Si
nous examinons de près l'époque douloureuse de la séparation
des deux Eglises, il nous est impossible de ne pas voir que
les hommes de ces siècles éloignés étaient pénétrés d'une foi
intense, mais aussi et pour le dire plus exactement, exagérée.
Je ne Aeux pas entendre par là seulement la fermeté et la
vigueur de la foi en ce qui exige la foi, mais aussi son étendue ;

je veux dire qu'elle touchait à un plus grand ensemble d'objets
que celui qui rentre effectivement dans le domaine de la foi.
La limite entre le dogme et le rite ou les cérémonies de
l'Eglise, ne se présentait pas asses distinctement à leur esprit ;
ils attachaient au côté extérieur du culte la même portée élevée
et obligatoire qu'au dogme lui-même. Ils s'en suivait un
prétendu désaccord dans les choses de la foi, tandis que ce
désaccord en réalité ne touchait qu'à ce qui était hors du domaine
de la foi. Sous l'influence des passions de personnes ou de

races, ce prétendu désaccord dégénéra peu à peu en une
douloureuse réalité. Et cela parce que la foi et la charité
manquaient d'équilibre et que celle-ci était rendue incapable de
vivifier celle-là.

Le trait caractéristique du XIXe siècle, celui qu'on lui
attribue généralement, c'est que la foi est bien diminuée dans
sa rapide évolution. A mon sens, cette diminution est peut-être



— 110 —

plus apparente que réelle, puisque l'humanité n'a nullement
cessé de croire ; ce à quoi elle tient aujourd'hui plus que dans
les temps passés, c'est à se rendre un compte plus exact et
plus conscient de l'objet véritable de la foi. Mais pour ce qui
concerne l'étendue de la foi, c'est-à-dire ce dont les hommes
font un objet de foi absolue, je conviens qu'elle s'est rétrécie
dans le courant du siècle actuel. On est devenu plus indifférent,

non pour ce qui constitue la base de la foi, c'est-à-dire
le dogme, mais pour ce que l'Eglise elle-même a toujours
regardé comme un ensemble de cérémonies religieuses, c'est-à-
dire pour le rite, bien qu'il remonte à une haute antiquité, ou
encore pour l'opinion des théologiens quelque fortement argu-
mentée et universellement admise qu'elle soit. Cette indifférence

dépasse peut-être quelquefois les bornes légitimes du
permis, et dégénère en un véritable défaut, en un vice de

l'époque moderne ; mais les impénétrables desseins de la
Providence divine transforment quelquefois le mal en un puissant
levier de bien. Cette indifférence pour ce qui n'est pas essentiel,

a supprimé une masse de sujets de dissensions, pour
lesquels les hommes de foi ne se faisaient pas faute de s'anathé-
matlser mutuellement. On a déblayé le terrain pour des

rapports mutuels, pour une entente dans un esprit d'amour
fraternel.

Peut-être le temps est-il venu d'établir une corrélation plus
harmonieuse entre les deux grandes forces, la foi et la charité.

La foi n'a point perdu la vigueur qui lui est inhérente ;

elle n'a fait que se concentrer, pour ainsi dire, dans la région
qui lui est propre par son essence même, et elle a laissé un
champ libre à l'autre région, celle des opinions et des usages
qui sont susceptibles de variations, mais qui jadis endurcissaient
les coeurs et en chassaient l'esprit de paix et de charité. Voilà
pourquoi le moment actuel me paraît très favorable pour mener
à bien l'acte d'accession des anciens-catholiques à l'alliance
des Eglises orthodoxes d'Orient.

Les partisans de cette alliance tout aussi bien que ses
adversaires sont d'accord que les motifs en doivent être d'ordre
purement religieux, en dehors de toute immixtion d'autres motifs,

quelle qu'en soit d'ailleurs la nature, tels que des motifs
politiques, par exemple. Cette idée-là est d'une justesse
absolue, bien que, d'un autre côté, il ne soit pas possible de mé-



— Ill —

connaître la portée politique de cet événement d'une grandeur
infinie. C'est qu'elle tient à l'essence même de cet événement
et qu'elle s'y attache tout naturellement, sans que les promoteurs

et les agents de l'union désirée y songent le moins du
monde. Le catholicisme romain a toujours été agressif à

l'égard de l'orthodoxie. Il n'a jamais reculé devant aucun
effort pour détacher de la foi orthodoxe des populations
entières, dont l'existence politique et la culture manquaient de
fond solide. Ainsi, par exemple, peu délicat dans le choix de

ses moyens, il aspire, de nos jours encore, à arracher du cœur
des Bulgares le trésor sacré de la foi de leurs pères.
Apparaissant, aux yeux des individus et des populations à demi
cultivées, sous les traits de représentants d'une culture supérieure

(dans le sens matériel), il les enlace de ses séductions et
il devient ainsi un agent et un pionnier spontané au service
des Etats de l'Europe qui n'aspirent qu'à s'emparer à leur
profit exclusif des contrées de l'Orient. Or, représentons-nous
pour un instant que l'ancien catholicisme entre en communion
avec l'orthodoxie et que, sous la dénomination d'Eglise orthodoxe

d'Occident, il progresse et s'étende au sein de la race
romano-germanique. Quel coup terrible serait porté alors au
cœur même du catholicisme romain! Lorsque l'orthodoxie
aura pris pied, au moins en partie, dans le centre du monde
romano-germanique, et que les représentants de la culture
occidentale eux-mêmes se seront rendus à sa lumière, le catholicisme

romain sera dépouillé de son prestige aux yeux des
populations à demi cultivées de l'Orient, et ses missionnaires cesseront

d'avoir des succès dans leur milieu. D'un autre côté, les
peuples de l'Occident, tout en restant catholiques-romains ou
protestants, auront mille occasions de voir de plus près l'orthodoxie;

et les fables fantastiques qu'on débite sur son compte,
disparaîtront à jamais. C'est qu'il y a bien des gens, en Occident,

qui, sous l'influence d'idées erronées sur l'orthodoxie, la
regardent dans leur crédulité comme une expression de la
barbarie orientale, et ne peuvent se défendre d'une terreur
invincible en voyant se propager la domination de la Russie orthodoxe,

laquelle leur apparaît comme le déluge de la barbarie
sur la terre ; voilà pourquoi ils font leurs efforts pour enrayer
la marche ascendante de la Russie. Mais qui sait? Peut-être,
avec l'établissement de l'orthodoxie en Occident et lorsque son



— 112 —

caractère véritable sera élucidé d'une manière définitive, peut-
être n'y aura-t-il plus de place pour le cauchemar qui effraie
l'Europe sous les traits du colosse du Nord, et qui sert de
base latente à ce qu'on nomme «question d'Orient», cette
question fatale qui a fait verser tant de sang humain Certes,
ce n'est là peut-être que des rêves, mais ce sont des rêves
généreux et grands ; ils sont plus larges que des rêves
patriotiques, puisqu'ils embrassent l'humanité entière. Aussi ne
peuvent-ils être interdits, même à propos d'une question purement

religieuse, telle que la question d'accession de l'ancien
catholicisme à l'alliance orthodoxe. Que ce soit à la Russie

que soit réservée la gloire d'unifier la chrétienté, c'est un
pressentiment même pour ceux des catholiques-romains sensés qui
ont eu l'occasion d'étudier de plus près la vie religieuse de

notre pays, comme le prouve entre autres la récente «Etude
religieuse sur la Russie » du Père Vanutelli.

St-Pétersbourg, 10/22 novembre 1896.

Communiqué par A. Popovitsky.

Note de la Direction. Ces Réflexions, que nous eussions
mises en tête de cette livraison avec le Rapport de la
Commission de Rotterdam, si elles nous fussent parvenues à temps,
sont d'une gravité et d'une importance exceptionnelles. Elles
indiquent, avec une netteté remarquable et une grande élévation

de sentiment, la véritable situation. Oui, i! est certain que
chez les anciens-catholiques et chez les orthodoxes d'Orient le

dogme est un, unafides: c'est le dogme même de l'Eglise indivisée
des huit premiers siècles. Et s'il y a des diAergences entre eux,
ce ne sont que des diAergences d'opinions humaines et de
spéculations théologiques ; divergences inéAitables qui ont existé
toujours et qui existeront toujours, in dubiis libertas. Toute
la difficulté vient de ce que quelques esprits, confondant le

dogme et les spéculations théologiques, assimilant celles-ci à

celui-là, voudraient les imposer à la foi comme celui-là, en ne

permettant pas qu'elles fussent tenues pour de simples
spéculations théologiques.

A ces esprits timides nous dirons: «Démontrez aux
anciens-catholiques que les spéculations théologiques en question
ont été « crues toujours, partout et par tous », et aussitôt les



— 113 —

anciens-catholiques les tiendront pour de vrais dogmes. Mais,
tant que vous ne pourrez pas faire cette démonstration, n'exigez
pas des anciens-catholiques qu'ils les considèrent comme des
dogmes; vous n'en avez pas le droit, car vous violeriez le
criterium catholique de l'ancienne Eglise, et ce criterium une fois
annulé, c'en serait fait de l'orthodoxie!»

Nous ajouterons: «Si, au contraire, les anciens-catholiques
vous démontrent par l'histoire même des doctrines théologiques,
que vous avez englobé dans le domaine de la foi « un plus
grand ensemble d'objets que celui qui rentre effectivement dans
le domaine de la foi», alors, au nom de la vraie foi orthodoxe,

au nom du vrai criterium orthodoxe, au nom de l'unité
et de l'avenir de l'Eglise, nous vous conjurons de vouloir bien
ne pas vous obstiner dans une erreur passagère. Que votre
amour pour la vérité, que votre loyauté, que votre charité,
vous fassent tendre une main fraternelle à de vrais frères qui
vous tendent la leur sincèrement »

Quel que soit l'auteur de l'article du «Messager de l'Eglise»,
nous le remercions vivement de ses Reflexions si vraies, si
sages, si nobles, si chrétiennes. Et si cet auteur est réellement
Mgr. l'archevêque de Finlande, nous bénissons doublement Dieu
qu'il ait choisi, pour mener à bonne fin la cause de l'union,
un esprit aussi eminent et une âme aussi élevée.

Kevue intern, de Théologie. Heft 17, 1897.


	Réflexions d'un chrétien orthodoxe sur la question de la réunion des anciens-catholiques et de l'Église orthodoxe

