Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Réflexions d'un chrétien orthodoxe sur la question de la réunion des
anciens-catholiques et de I'Eglise orthodoxe

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 108 —

REFLEXIONS D'UN CHRETIEN ORTHODOXE

SUR
LA QUESTION DE LA REUNION DES ANCIENS-CATHOLIQUES
ET DE LEGLISE ORTHODOXE.

Tel est le titre d'un article paru récemment dans le Mes-
sager de I'Eglise, Revue hebdomadaire, publiée par la corpo-
ration des professeurs de 1'Académie ecclésiastique de St-Pé-
tersbourg. Le sentiment de profonde sympathie qui pénétre
ces Réflexions et qui est exprimé dans des termes élevés et
convaincus, a d’'autant plus de valeur que l'auteur, bien qu'il
ne soit pas nommé, appartient & la haute hiérarchie ecclé-
siastique de Russie!). La question dont il s'agit, dit l'auteur
en commencant, est d'une grande portée et pleine de difficultés;
a Dieu ne plaise qu'elle soit ravalée au niveau des affaires
de chancellerie! Elle est ardue, parce que, en ce qui la con-
cerne, deux courants, sinon opposés, au moins trés divers, se
sont déja déclarés d’une maniere sensible. Ces deux courants
se partagent entre ce que nous nommerions les progressistes,
dans le sens le plus noble et le plus chrétien du mot, et les
conservateurs ayant cette teinte de frayeur en face de tout ce
qui porte dans ses flancs une séve de jeunesse et de vigueur,
frayeur qui est un trait caractéristique de nos vieux-croyants.
Tout en reconnaissant que la prudence ct la circonspection
sont nécessaires dans une question d'une telle importance, je

1) L’opinion publique veut que ce soit Monseigneur Antoine, archevéque de
Finlande, un des membres les plus éclairés et les plus actifs du Saint-Synode.



— 109 —

suis prét a saluer du fond du coeur tout mouvement sensé,
destiné a écarter les obstacles qui enraient la réunion des an-
ciens-catholiques et de I'Eglise orthodoxe. Je ne saurais penser
sans un sublime ravissement de mon 4me chrétienne que c’est
14 peut-étre un premier pas dans la voie de l'union de la
chrétienté tout entiére, de l'aplanissement de ces dissensions
douloureuses dont I'Eglise chrétienne donne un spectacle affli-
geant depuis tant de siécles, et qui sont comme un reproche
vivant pour le monde chrétien aux yeux de ceux qui se trou-
vent en dehors de son giron. Quel événement glorieux cou-
ronnerait le dix-neuviéme centenaire de 'avénement de la foi
du Christ, si cette fin de siécle nous donnait la consolation de
voir franchi ce pas décisif et salutaire!

Si du haut du dernier millénaire nous voulions embrasser
de notre regard l'’ensemble des causes qui ont engendré le
grand schisme dans le sein de 1'Eglise chrétienne, vues de si
loin, elles se confondraient a nos yeux en une seule cause
fondamentale: le manque d'un souffle puissant de charité! Si
nous examinons de prés 1'époque douloureuse de la séparation
des deux Eglises, il nous est impossible de ne pas voir que
les hommes de ces siecles éloignés étaient pénétrés d'une foi
intense, mais aussi et pour le dire plus exactement, exagérée.
Je ne veux pas entendre par 12 seulement la fermeté et la
vigueur de la foi en ce qui exige la foi, mais aussi son étendue;
Jje veux dive qu’elle touchait @ un plus grand ensemble d’objets
que celui qui vemtre effectivement dans le domaine de la foi.
La limite entre le dogme et le rite ou les cérémonies de I'E-
glise, ne se présentait pas assez distinctement a leuy esprit;
ils attachaient awu coté extérieur du culte la méme portée élevée
el obligatoive qu'au dogme lui-méme. lIls s’en suivait un pré-
tendu désaccord dans les choses de la foi, tandis que ce dés-
accord en véalité ne fouchait qi’d ce qui était hors du domaine
de la foi. Sous l'influence des passions de personnes ou de
races, ce prétendu désaccord dégénéra peu A peu en une dou-
loureuse réalité. Et cela parce que la foi et la charité man-
quaient d’équilibre et que celle-ci était rendue incapable de
vivifier celle-1a.

Le trait caractéristique du XIXe sigcle, celui qu'on lui
attribue généralement, c’est que la foi est bien diminuée dans
sa rapide évolution. A mon sens, cette diminution est peut-étre



— 110 —

plus apparente que réelle, puisque 1'’humanité n'a nullement
cessé de croire; ce 4 quoi elle tient aujourd’hui plus que dans
les temps passés, c'est a se rendre un compte plus exact et
plus conscient de l'objet véritable de la foi. Mais pour ce qui
concerne l'étendue de la foi, c'est-a-dire ce dont les hommes
font un objet de foi absolue, je conviens qu'elle s’est rétrécie
dans le courant du siécle actuel. On est devenu plus indiffé-
rent, non pour ce qui constitue la base de la foi, c’est-a-dire
le dogme, mais pour ce que I'Eglise elle-méme a toujours re-
gardé comme un ensemble de cérémonies religicuses, c'est-a-
dire pour le rite, bien qu'il remonte a2 une haute antiquité, ou
encore pour l'opinion des théologiens quelque fortement argu-
mentée et universellement admise qu’elle soit. Cette indiffé-
rence dépasse peut-étre quelquefois les bornes légitimes du
permis, et dégénére en un véritable défaut, en un vice de 1I'é-
poque moderne; mais les impénétrables desseins de la Pro-
vidence divine transforment quelquefois le mal en un puissant
levier de bien. Cette indifférence pour ce qui w'est pas essen-
tiel, a supprimé une masse de sujets de dissensions, pour les-
quels les hommes de foi ne se faisaient pas faute de s’ anathé-
matiser wmutuellement. On a déblayé le terrain pour des rap-
ports mutuels, pour une entente dans un esprit d’amour fra-
ternel.

Peut-étre le temps est-il venu d’établir une corrélation plus
harmonieuse entre les deux grandes forces, la foi et la cha-
rité. La foi n’a point perdu la vigueur qui lui est inhérente;
elle n'a fait que se concentrer, pour ainsi dire, dans la région
qui lui est propre par son essence méme, et elle a laissé un
champ libre a l'autve végion, celle des opinions et des usages
qui sont susceptibles de variations, mais qui jadis endurcissaient
les cceurs et en chassaient l'esprit de paix et de charité. Voila
pourquoi le moment actuel me parait trés favorable pour mener
a bien l'acte d’accession des anciens-catholiques a 1alliance
des Eglises orthodoxes d’Orient.

Les partisans de cette alliance tout aussi bien que ses
adversaires sont d’accord que les motifs en doivent étre d'ordre
purement religieux, en dehors de toute immixtion d’autres mo-
tifs, quelle qu'en soit d’ailleurs la nature, tels que des motifs
politiques, par exemple. Cette idée-la est d'une justesse ab-
solue, bien que, d’'un autre c6té, il ne soit pas possible de mé-



— 111 —

connaitre la portée politique de cet événement d’'une grandeur
infinie. C’est qu’elle tient 4 I’essence méme de cet événement
et qu'elle s'y attache tout naturellement, sans que les promo-
teurs et les agents de 'union désirée y songent le moins du
monde. Le catholicisme romain a toujours été agressif a
l'égard de l'orthodoxie. Il n’a jamais reculé devant aucun
effort pour détacher de la foi orthodoxe des populations en-
tieres, dont l'existence politique et la culture manquaient de
fond solide. Ainsi, par exemple, peu délicat dans le choix de
ses moyens, il aspire, de nos jours encore, & arracher du ceceur
des Bulgares le trésor sacré de la foi de leurs peéres. Appa-
raissant, aux yeux des individus et des populations a demi
cultivées, sous les traits de représentants d'une culture supéri-
eure (dans le sens matériel), il les enlace de ses séductions et
il devient ainsi un agent et un pionnier spontané au service
des Etats de I'Europe qui n’aspirent qu’a s’emparer a leur
profit exclusif des contrées de 1'Orient. Or, représentons-nous
pour un instant que l'ancien catholicisme entre en communion
avec l'orthodoxie et que, sous la dénomination d'Eglise ortho-
doxe d'Occident, il progresse et s'étende au sein de la race
romano-germanique. Quel coup terrible serait porté alors au
ceeur méme du catholicisme romain! Lorsque l'orthodoxie
aura pris pied, au moins en partie, dans le centre du monde
romano-germanique,‘ et que les représentants de la culture occi-
dentale eux-mémes se seront rendus a sa lumiére, le catholi-
cisme romain sera dépouillé de son prestige aux yeux des popu-
lations a demi cultivées de 1'Orient, et ses missionnaires cesse-
ront d’avoir des succes dans leur milieu. D’un autre coté, les
peuples de I'Occident, tout en restant catholiques-romains ou
protestants, auront mille occasions de voir de plus prés l'ortho-
doxie; et les fables fantastiques qu’'on débite sur son compte,
disparaitront a jamais. C'est qu’il y a bien des gens, en Occi-
dent, qui, sous l'influence d’'idées erronées sur l'orthodoxie, la
regardent dans leur crédulité comme une expression de la
barbarie orientale, et ne peuvent se défendre d’'une terreur
invincible en voyant se propager la domination de la Russie ortho-
doxe, laquelle leur apparait comme le déluge de la barbarie
sur la terre; voila pourquoi ils font leurs efforts pour enrayer
la marche ascendante de la Russie. Mais qui sait? Peut-étre,
avec l'établissement de l'orthodoxie en Occident et lorsque son



— 112 —

caractére véritable sera ¢lucidé d'une maniere définitive, peut-
étre n'y aura-t-il plus de place pour le cauchemar qui effraie
I'Europe sous les traits du colosse du Nord, et qui sert de
base latente a ce qu'on nomme «question d'Orient», cette
question fatale qui a fait verser tant de sang humain ... Certes,
ce n'est 14 peut-étre que des réves, mais ce sont des réves
généreux et grands; ils sont plus larges que des réves patrio-
tiques, puisqu’ils embrassent I’humanité entiére. Aussi ne
peuvent-ils étre interdits, méme a propos d'une question pure-
ment religieuse, telle que la question d’accession de l'ancien
catholicisme a l'alliance orthodoxe. Que ce soit a la Russie
que soit réservée la gloire d'unifier la chrétienté, c'est un pres-
sentiment méme pour ceux des catholiques-romains sensés qui
ont eu l'occasion d'étudier de plus prés la vie religieuse de
notre pays, comme le prouve entre autres la récente «Etude
religieuse sur la Russie» du Pére Vanutelli.

St-Pétersbourg, 10/22 novembre 1896.

Communiqué par A. PopovITSKY.

Note de la Direction. Ces Réflexions, que nous eussions
mises en téte de cette livraison avec le Rapport de la Com-
mission de Rotterdam, si elles nous fussent parvenues a temps,
sont d’'une gravité et d'une importance exceptionnelles. Elles
indiquent, avec une netteté remarquable et une grande éléva-
tion de sentiment, la véritable situation. Oui, il est certain que
chez les anciens-catholiques et chez les orthodoxes d'Orient le
dogme est un, #na fides. c'est le dogme méme de I'Eglise indivisée
des huit premiers siecles. Et s’il y a des divergences entre eux,
ce ne sont que des divergences d’opinions humaines et de spé-
culations théologiques; divergences inévitables qui ont existé
toujours et qui existeront toujours, 7n dubiis libertas. Toute
la difficulté vient de ce que quelques esprits, confondant le
dogme et les spéculations théologiques, assimilant celles-ci a
celui-la, voudraient les imposer a la foi comme celui-1a, en ne
permettant pas qu'elles fussent tenues pour de simples spé-
culations théologiques.

A ces esprits timides nous dirons: «Démontrez aux an-
ciens-catholiques que les spéculations théologiques en question
ont été «crues toujours, partout et par tous», et aussitot les



== |18 ==

anciens-catholiques les tiendront pour de vrais dogmes. Mais,
tant que vous ne pourrez pas faire cette démonstration, n’exigez
pas des anciens-catholiques qu'ils les considérent comme des
dogmes; vous n'en avez pas le droit, car vous violeriez le cri-
terium catholique de I'ancienne Eglise, et ce criterium une fois
annulé, c'en serait fait de 'orthodoxie! »

Nous ajouterons: «Si, au contraire, les anciens-catholiques
vous démontrent par 'histoire méme des doctrines théologiques,
que vous avez englobé dans le domaine de la foi «un plus
grand ensemble d'objets que celui qui rentre effectivement dans
le domaine de la foi», alors, au nom de la vraie foi ortho-
doxe, au nom du vrai criterium orthodoxe, au nom de l'unité
et de I'avenir de I'Eglise, nous vous conjurons de vouloir bien
ne pas vous obstiner dans une erreur passageére. Que votre
amour pour la vérité, que votre loyauté, que votre charité,
vous fassent tendre une main fraternelle a de vrais freres qui
vous tendent la leur sincérement!»

Quel que soit 'auteur de 'article du « Messager de I'Eglise »,
nous le remercions vivement de ses Refléxions si vraies, si
sages, si nobles, si chrétiennes. Et si cet auteur est réellement
Mgr. I'archevéque de Finlande, nous bénissons doublement Dieu
qu'il ait choisi, pour mener a bonne fin la cause de 1'union,
un esprit aussi éminent et une ame aussi élevée.

Revue intern, de Théologie. Heft 17, 1897, 8



	Réflexions d'un chrétien orthodoxe sur la question de la réunion des anciens-catholiques et de l'Église orthodoxe

