Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Die Gegner meiner Schrift Uber den Konsekrationsmoment
Autor: Watterich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GEGNER MEINER SCHRIFT

UBER

DEN KONSEKRATIONSMOMENT.

L

Dass die Resultate meiner Forschungen iiber die Konse-
krationsform im heiligen Abendmahle unter allen Umstanden
auf Widerspruch stossen wiirden, habe ich vorausgesehen.

Da ich eine ganz andere Vorgeschichte der Konsekrations-
liturgie nachgewiesen habe, als sie auf romischer Seite tradi-
tionell ist, so fand man sich dort veranlasst, meine Arbeit auf
ihrer ganzen Linie anzugreifen. In den beiden Heften von Juli
und August des Jahres 1896 hat der in Mainz erscheinende
,Katholik¥, unter der Uberschrift: ,Der Konsekrationsmoment
in der heiligen Messe“, von Professor Dr. Schanz, an der rémisch-
katholischen theologischen Fakultdt zu Tiibingen, den Versuch
einer eingehenden Widerlegung meiner Beweise gebracht. Ich
werde diesen Versuch ebenso eingehend Schritt fiir Schritt als
vollig misslungen darthun.

Gleich am Eingang, bei einer kurz gefassten Ubersicht iiber
die Entstehung der christlichen Liturgie bis ins 5. Jahrhundert,
behauptet Sch., der Abendmahlsbericht sei ,erst nach dem Auf-
horen der Arkandisciplin im Laufe des 5. Jahrhunderts in die
liturgischen Biicher aufgenommen worden“. Einen Beweis hélt
er fir unnétig. Dass die Liturgie der Didache, welche dem
ersten Jahrhundert angehort, keinen Abendmahlsbericht enthélt,
ist ja bekannt. In der Liturgie der folgenden Jahrhunderte,



— 84 —

auch in der ersten und éltesten darunter, in der ,des Clemens*,
steht der Bericht, und zwar in demjenigen Teil, der als der Kern
des Ganzen und als dem dritten, zweiten Jahrhunderte zuge-
hérig anerkannt ist, als Einleitung zur konsekratorischen Epi-
klese. Ganz ebenso steht er in allen spiteren griechischen
Liturgien. Hieraus ergiebt sich aber als hochst wahrscheinlich,
dass tberall, auch im 2. und 3. Jahrhundert, da, wo die kon-
sekratorische Epiklese bezeugt ist, der sie einleitende Abend-
mahlsbericht nicht gefehlt hat. Eine Arkandisciplin hat es
ibrigens bis gegen das Ende des 2. Jahrhunderts nicht gegeben.

Nun geht Sch. zur Besprechung der Konsekration bei den
Vitern und in der Liturgie tiber. Hier ldsst er sofort das Be-
streben erkennen, das sich durch seine ganze Abhandlung hin-
zieht, namlich die Epiklese als etwas ganz Nebensichliches zu
behandeln. Dazu soll schon der erste Satz dienen, dass ,die
Viter hdufig die Worte, welche beim Hauptakte der christlichen
Opferfeier gebraucht wurden, mehr fir die Eingeweihten an-
gedeutet, als direkt ausgesprochen hiitten“. Dieses ,hiufig
steht, wie die von mir in langer Reihe aufgefiihrten klaren
Viterstellen beweisen, mit den Thatsachen derart in Wider-
spruch, dass man ihnen gegeniiber hochstens von ,einigen
Malen® sprechen kann, fiir welche dann die hermeneutische Regel
in Kraft tritt, dass dunkle Stellen gemiiss den klaren zu inter-
pretieren sind. In den tberwiegend zahlreicheren klaren tellen
aber ist nicht, wie Sch. fortfahrt, vom Abendmahlsbericht in der
Liturgie die Rede ,und im Anschlusse (1) an das Geheimnis der
Menschwerdung von der wunderbaren Wirksamkeit des gott-
lichen Geistes im heiligen Opfer® die Rede, sondern wvon der
Epiklese und der in ihr zur Vollziehung der Konsekration an-
' gerufenen ,wunderbaren Wirksamkeit des gottlichen Geistes®.
' Dass .die Liturgien diesem Gedanken Ausdruck gegeben haben¥,
ist so offenkundige Thatsache, dass selbst Sch. unter den Ge-
beten der Liturgie demjenigen, welches die Epiklese heisst und
dem der Abendmahlsbericht unmittelbar vorangeht, die ,be-
sondere Bedeutung® zugestehen muss, in ihm werde ,der heilige
Geist auf die Gaben zur Verwandlung herabgerufen, also die
Bedeutung der Konsekration. Aber kaum hat Sch. sich so
der zwingenden Macht der Thatsachen gebeugt, so beginnt er,
ihr kurzweg zu entschliipfen. ,Die morgenlidndischen Liturgien®,
sagt er wie staunend und unwillig, ,hielten an derselben fest*:



ey BB e

Ei, sage ich, wenn sie doch die liturgische Konsekrationsform
war, warum sollten die morgenlindischen Kirchen nicht daran
festhalten? Vertragt denn die Konsekrationsform, das Aller-
heiligste der Liturgie, so ohne Umstiande den Wechsel ? Freilich
»,im Abendlande®, d. h. zu Rom, nahm man es mit ihr wunderbar
leicht: ,sie (die konsekratorische Epiklese namlich) verschwand
aus der Liturgie!* sagt Sch. mit rascher Wendung. In Rom
also machte man mit der Konsekrationsform, woran die Kirchen -
des Morgenlandes, der Wiege des Christentums, festhielten,
kurzen Prozess, eines Tages liess man sie verschwinden und machte
eine andere! Und nach 8, 9 Jahrhunderten, ,bei den Unions-
verhandlungen zu Florenz, ward man erst des Unterschiedes recht
gewahr®, also da entdeckte man, was man gemacht hatte ? Wahr-
lich solche Geschichtskonstruktion flosst Vertrauen ein.

Da die Thatsachen einer so luftigen Erkliarung des Her-
gangs keinen Raum liessen, so begreift man die ,unzihlbare
Litteratur tber die Epiklese und die Konsekrationsworte“, und
es nimmt nicht wunder, dass ,selbst die katholischen Theologen
es bis heute nicht zu einem allgemein befriedigenden und tiber-
einstimmenden Urteil gebracht haben® (Sch. S. 2).

Die Fragen: wann hat der Herr beim Abendmahle die Kon-
sekration vollzogen? wann wird dieselbe bei der Wiederholung
des Herrnmahles vollzogen? wie verhilt sich die Epiklese zu
dem Abendmahlsbericht? seien, sagt Sch. (S. 3), in neuerer Zeit
Gegenstand dreier deutscher Specialschriften gewesen. Die
erste von Henke (1850) und die zweite von Franz (I. Teil 1875,
II. Teil 1880) setzen, ohne etwas Neues vorzubringen, was nicht
schon oft und gleich willkiirlich gesagt worden wire, die Kon-
sekration in die ,Einsetzungsworte*. Henke wie Franz durch-
gehen leichten Schrittes die Abendmahlsberichte und einige
Kirchenviiter und finden {iberall die neurémische Konsekrations-
form, auch bei den Véatern des DMorgenlands und in dessen
Liturgien. Die Epiklese giebt einfach nur iberall zur voll-
zogenen Konsekration ihren Segen. Sonderbar, dass man sich
iiber eine so klare Sache seit dem 14. Jahrhundert (Cabasilas)
und auf dem Konzil von Florenz so herumstreiten konnte! Wie
Franz die Abendmahlsberichte behandelt, lidsst folgender Satz
(I, S. 34—35) erkennen: , Das Wesentliche muss in dem zu suchen
sein, was sie alle berichten“, wozu noch (3. 38) der andere
kommt: ,Dasjenige aber, was bei allen sich findet, sind nur die



8 —

Worte Christi“, und dann als Schluss: ,also sind nur diese Worte
das Wesentliche an dem Konsekrationsakt Christi“. Man braucht
also von den Synoptikern und dem I. Korintherbrief nur alles,
was nicht alle viere gemein haben, auszufegen, der Rest sind
richtig die Worte Christi: also sind sie eben das Wesentliche,
die Konsekration! Mir scheint, diese Art von Exegese, einfach
und vielversprechend wie sie i%t, kann noch weiter gefiihrt
werden. Z. B. bei Lukas fehlt accipite et comedite, bei Markus
comedite, bei allen 3 Synoptikern die wahren Einsetzungsworte
hoc facite; nach Paulus und Lukas lauten die Worte zum Kelche
hic calix novum testamentum est in meo sanguine; dagegen bei
Matthaus und Markus: hic est sanguis meus novi testamenti.
Wollte man nach dem Rezept von Franz verfahren, wo bliebe
zuletzt ,das Wesentliche® ? Hiernach dirfte leicht verstiandlich
sein, warum déch die mir liingst bekannt gewesene Franzsche
Schrift ebenso, wie die harmlosen P. Payneschen Aufsitze in
den ,Mitteilungen aus dem Benediktiner- und dem Cistercienser-
orden® als wissenschaftlich wertlos ungenannt sein liess.

Was aber Sch. als den von Hoppe eingeschlagenen ., Mittel-
weg* angiebt, dass der Herr im ersten Mahle durch das svloyeiv
konsekriert habe (Hoppe, S. 298—299), die Kirche dagegen (S. 324)
durch das Herrenwort, das geniigt, um einzusehen, dass dieser
Weg hinsichtlich der Kirche an dem Herrengebot: Dies
thuet® —, worbeifiihrt, mithin ein Irrweg ist. Anders freilich
verhilt es sich mit dem Hoppeschen Nachweis, dass der Herr
in seinem ersten Abendmahl durch die evloyie, im Momente
des ,,segnete’’, Lonsekriert hat. Wer diesen Nachwels mit meiner
streng philologischen Beweisfihrung desselben Satzes (der Konse-
krationsmoment, S. 3 ff.) vergleicht, dem fillt vielleicht eine ge-
wisse Ahnlichkeit auf. Diese Ahnlichkeit ist keine zufiillige.
Die Arbeit, welche Hoppes Schrift iiber die Epiklese vom Jahre
1864 repriisentiert, ist, wie ich wrkundlich belegen kann, ') von
ihm und mir in Gemeinschaft durchgefiihrt worden, und wirde
in Bezug auch auf die kirchliche Konsekrationsform zu cinem
bessern Resultate gelangt sein, wenn wir nicht beide damals,
in den Jahren 1860—1861, trotz der Erkenntnis der Konsekra-
tionsform im ersten Herrnmahl auf Sion, noch vollig in dem

1) In meinem Tagebuch ,Unter der Terebinthe“, s. S. 159 ff. von Februar
und Marz 1860 an.



— 87 __

harmlosen Glauben an die absolute Richtigkeit des romischen
Messkanons gelebt hitten. So aber haben wir, trotz erschopfender
Kenntnis der einschldgigen Litteratur (auch Odos von Cambray,
Alexanders von Hales, Ambrosius Catharinus’, Cheffontaines’,
Lebruns u. a.), wesentlich nichts Neues zur Losung des Problems
zu stande gebracht, dasselbe hochstens von neuem auf die
Tagesordnung gesetzt.

Der Mangel, der uns damals die Erkennung des wirklichen
Hergangs versagt hat, liess sich nur durch streng historische
Methode, ohne Voreingenommenbheit fiir die neurémische Liturgie,
gut machen. Da es bei allen bisherigen den Gegenstand be-
treffenden Arbeiten nicht bloss von rémisch-katholischer, sondern
auch von protestantischer Seite an solcher Unbefangenheit ge-
fehlt hat, so brauchte Sch. meine Hinweisung auf die hohe Be-
deutung der Frage fiir alle christlichen Konfessionen und auf
die Notwendigkeit objektivster Behandlung nicht ironisch her-
vorzuheben, es misste denn sein, dass er die Klar- und Sicher-
stellung des heiligsten Momentes im offiziellen Leben der christ-
lichen Kirche entweder flir lingst geleistet oder fiir unnétig
hielte. Weder das eine noch das andere trifft zu. Priifen wir
denn seinen Widerspruch auf seine Sachlichkeit.

Sachlich ist sogleich die erste Bemerkung Schs. gerade nicht,
in welcher er meine unrichtige Ubersetzung des svyeoio1yoag mit
pdankte® aus meinem wvor 7 Jahren erschienenen ,Passah des
neuen Bundes“ gegen meine richtige gegenwértige ﬁbersetzung
~er segnete“ anruft. Und doch muss er auf Seite 1 meiner nun
so viel spiiter erschienenen Schrift den Satz gelesen haben:
»Dass bei einer solchen auf Einzelheiten konzentrierten Unter-
suchung manches tiefer, schérfer, ja auch richtiger, als in der
das Ganze des Abendmahls umfassenden Arbeit zu Tage treten
muss, bedarf keiner Ausfiihrung®“. Ebenso schwach ist die nun
folgende Ausstellung Schs. an meiner allerdings von der alt-
hergebrachten recht stark abweichenden Ubersetzung: .Dies
thuet zu meinem Mahnopfer* statt — ,Gedichtnis“. Denn erstens
hiitte es die Gerechtigkeit gefordert, dass Sch. dem Leser eine
deutlichere Angabe des dem Worte ,Mahnopfer® zu Grunde lie-
genden Gedankens geliefert hiitte, was er nach meinem ,Passah*
sehr wohl gekonnt. So aber erfihrt der Leser eigentlich nur,
dass meine Ubersetzung von der hergebrachten abweicht, was
doch ihrer Richtigkeit nicht im Wege steht. Und dass meine



. 88 —

Hervorhebung des dramatischen und des Opfercharakters der
Feier ,den Gedanken der Danksagung zurickdrdingt“, d. h.
richtiger: — ausschliesst, der ja ohnehin gegeniiber meiner un-
angreifbaren Feststellung des wahren Sinnes von edyapioriioags
ein fiir allemal unméglich ist, das ist offenbar nur eine Be-
statigung meiner ganzen Auffassung, einschliesslich der Uber-
setzung ,Mahnopfer“. Wenn aber Sch. versichert, ich hiitte
behauptet, erst durch die Annahme dieser meiner Ubersetzung
werde ein rechtes Verstdndnis des eucharistischen Opfers Christi
gewonnen, so fithrt er den Leser irre. Kein katholischer Dog-
matiker hat bisher aus einer ganzen Reihe von biblischen Be-
weismomenten eindringlicher und konsequenter den Opfercharakter
der Fucharistie hergeleitet, als ich, keiner die Notwendigkeit
desselben aus der gesamten Heilsokonomie so schlagend nach-
gewiesen, wie es in meinem ,Passah® geschehen ist. Dasjenige
méchtige Moment aber, das der Herr selbst in feierlichster Form
durch ausdriickliche Zweckbezeichnung seines Abendmahles dar-
bietet, das der vielhundertjihrigen Verborgenheit entrissen und,
statt mit flichtigem Vergleiche daran vorbeizueilen, damit recht-
schaffenen vollen Ernst gemacht und es in sein hochbedeut-
sames Recht eingesetzt, es verdientermassen an die Spitze der
Beweise gestellt zu haben fir jeden, dem die Evangelien Gottes
Wahrheit sind, das darf denn doch als ein Resultat wissen-
schaftlich katholischer Forschung zur Rechtfertigung der Opfer-
qualitiit der Eucharistie beachtet und geltend gemacht werden;
nur ausserste Befangenheit kann dem grossen Beweise gegen-
tiber, den dies Herrenwort enthiilt, so fremd thun, wie Sch. thut.
Wenn der Beweis denn so wertlos ist, warum hat Sch. ihn nicht
widerlegt, weder in seiner Besprechung meines ,Passahs® in
der Tubinger Quartalschrift, noch jetzt in der meiner grosseren
Schrift? Dass er aber dennoch des Widerlegens wert wire,
zeigt Sch. selbst durch sein eifriges Bemiihen, ihm seine Stiitz-
punkte zu entziehen.

Zuerst also schiebt Sch. mir die von ihm fingierte Behaup-
tung unter, als wenn ich vor meiner Interpretation von aveuinois
im Abendmahlsbericht {iiberhaupt das Vorhandensein eines
srechten Verstindnisses des eucharistischen Opfers® in Abrede
stellte! Jeder, der meine Worte auf S. 10, besonders den dritten
Absatz, gelesen hat, versteht miihelos, dass ich da dem wvon mir
allerdings entdeckten Beweis fiirs Opfer im Abendmah! nur den



. 89

Ehrenplatz unter der Menge der anderen vindiziere. Statt diese
meine berechtigte Behauptung als das, was sie ist, gelten zu
lassen, verdreht sie Sch. durch willkiirliche, eigenméchtige Aus-
dehnung, als spriche ich anderen Beweismomenten ihre rechte
Bedeutung ab. Davon ist keine Spur wahr. Aber Sch. brauchte
ein Widerlegungsobjekt und machte sich ein solches, das er mir
dann wnterschob. In dem nun (S. 5) folgenden Absatz giebt sich
Sch. Mihe, die Vereinbarkeit der hergebrachten Deutung von
LErinnerung*, .Gedichtnis® mit dem Opfergedanken in der
Eucharistie zu behaupten. Wer meine Beweisfiilhrung fir die
Bedeutung ,Mahnopfer® im ,Passah“ auf S. 106 ff. liest, fiir den
ist jede andere abgethan, unmdiglich. Warum hat Sch. diese meine
Beweisfithrung selbst den Lesern seiner Recension vorenthalten ?
warum unnéotigerweise, nachdem es von mir (im ,Passah® und im
wKonsekrationsmoment®) reichlichst geschehen ist, andere, indirekte
Beweismomente fir den Opfercharakter als Zweck des Abend-
mahls angefithrt? Soll das Vorhandensein der indirekten die Bedeu-
tung des alle anderen an Kraft und Grosse tiberragenden direkten
Beweises aus der Welt schaffen? Haben wir Christen tiberhaupt
das Recht, die klar bewiesene Bedeutung eines Herrenwortes
aus so grosser Stunde in den Wind zu schlagen, bloss weil das
bisher so geschehen ist, oder auch weil die richtige Bedeutung
von einem einfachen Theologen erkannt worden ist® Ubrigens
wenn Sch. zur Abwehr meiner Ubersetzung gar meint, das Wort
,Erinnerung® passe am besten zu dem Bericht bei Paulus, bei
demselben Paulus, von dem ich S. 22 ff. das richtige Verstind-
nis des Wortes avduvnoig erwiesen habe, so mutet Sch. seinen
Lesern etwas verwegen doch zu, den grell am Tage liegenden
fehlerhaften Zirkel nicht zu sehen. Allein da die Bedeutung
von der Erinnerungsfeier um jeden Preis, auch um den der Wahr-
heit, will gerettet werden, nur um die des Mahuopfers ja nicht
aufkommen zu lassen, so nimmt Sch. immer wieder den (von

mir dreimal stirker und tberall betonten) Opfercharakter, der

ja tiberall hervortritt, zu Hiilfe, um der ,Erinnerungsfeier* einen

Inhalt zu geben, den ihr Begrift ausschliesst! Dass das, wasim !

Leiden und Sterben Christi die Welterlosung gewirkt hat und
fortwirkt, bis er wiederkommt, nicht in einer ,Erinnerung‘,
sondern in der Gegenwart Christi, des ,ewig erlésenden”, be-
stehen muss, sollte doch jedem einleuchten. Denn als was
anderes, wenn nicht als ,das Lamm Gottes, das die Stinden der

et PR
I



Welt hinwegnimmt —*, als der ewige ,Fiirsprecher beim Vater¢,
als das Opfer und der Hohepriester — kann er gegenwiirtig
sein ? Nun soll, nach Sch., .schon der Zusatz: so oft ihr trinket —
den Charakter der Erinnerungsfeier erkennen lassen“! In Wahr-
heit besagt dieser Zusatz ganz und gar nichts von Erinnerungs-
feier, sondern er besagt die oftmalige Gegenwart des sich hohe-
priesterlich jedesmal opfernden Herrn. Dass das Wort des Apostels
vom Verkiinden des Herrntodes den Zweck der Feier auch
beweist, ist von mir wiederholt ausgefihrt und erldutert worden;
aber so direkt und so unwidersprechlich, wie das Herrenwort vom
Mahnopfer, als der einzig statthaften Ubersetzung von @vduimo,
beweist keines im ganzen neuen Testamente den Zweck und Cha-
rakter der Abendmahlsteier als Opfer.

Doch was soll man erst von dem nun (S. 5) folgenden Satze
Sch.s sagen: Dass diese .Verkindigung des Todes des Herrn“
nur eine ,Verkindigung des geopferten Ierrn, nimlich des
gegenwirtigen® sei, wird schon dadurch widerlegt (!), dass bei-
gefiigt ist ,bis er wiederkommt* —? Hier will Sch. zweierlei
erreichen. Erstens soll mit dem ,bis er wiederkommt® die ,Erin-
nerungsfeier“ gerettet werden, denn wer ,wiederkommen® soll,
meint Sch. doch dabei, der ist abwesend. Entweder ist das ge-
meint, dann giebt Sch. die Gegenwart Christi preis,; oder er hilt,
wieich hoffe, diesefest, dannzerfillt sein ganzes Argumentin nichts.
Zweitens sucht Sch. meine Worte (Konsekrationsmoment, S. 23 bis
24) von der ,Verkiindigung des geopferten Herrn, némlich des ge-
genwartigen* als eine Verfliichtigung des eucharistischen Opfers
zu verddchtigen, indem er, auf. die Unbekanntschaft seiner
Leser mit meinem Buche rechnend, durch Vorsetzung des kleinen
Wortchens nur mich etwas sagen ldsst, wovon ich S. 24 das
starkste Gegenteil gesagt habe! Wenn Sch. dann fortfihrt: Die
Wiederkunft setzt doch den Tod am Kreuze und die Himmel-
fahrt voraus, so konnte und sollte sich, che er gegen mich solches
niederschrieb, der Recensent meines .Passah® doch erinnern,
was dort S. 98 ff. vom Kreuzestod und der Verkliarung des
Herrn steht, er sollte aus dem ,Passah“ und dem ,Konsekra-
tionsmoment* wissen, dass er keinem der lebenden Theologen
weniger Ursache hat, Kreuzestod und Himmelfahrt in ihrer
Beziehung zur Eucharistie entgegenzuhalten, als mir. Der Ver-
such Sch.s (S. 5—6), den Unterschied zwischen dem Gedéchtnis-
und Mahnopfer fiir ,nicht mehr so gross“ auszugeben, ist ver-



geblich: ein _Gedichtnis-“, ein  Erinnerungsopfer“ ist und bleibt
eine contradictio in adiecto, solange die Erinnerung fiir die
Menschen, statt an den Vater ¢m Himmel gemeint ist, also statt
als Mahnopfer verstanden zu sein. Dass dieser Unterschied ein
recht grosser ist, lasst sich durch die Verdhnlichung der Worte
nicht verwischen, wo in der Sache ein Unterschied bleibt, wie
der zwischen Himmel und Erde.

Gegentiber dieser sachlichen Feststellung des wahren Sinnes
von avaunow in dem Gebote ,Dieses thut® kommt Sch.s Be-
rufung (8. 6) auf den Sprachgebrauch eben zu spdt. Das ganze
Bemiihen Sch.s kann den in meinem ,Passah® (S. 106 ff.) gelie-
ferten Beweis, auf den ich im ,Konsekrationsmoment* (S. 10 bis
11 ff.) verwiesen habe: dass Jesus in dem Gebote als Zweck
des ,Thuns®* die Mahnung des Vaters an den vom Sohne fir
uns erlittenen Tod und nicht wnser Gedenken an den Sohn be-
zeichnet hat, nicht im geringsten erschiittern.

Ebensowenig vermag all das Gerede Sch.s (S. 6 {f.), womit
er das ,Danken“ als solches im Abendmahlsbericht retten will,
die ihn ein fiir allemal widerlegende Thatsache aus der Welt zu
schaffen, dass die Berichterstatter schlechtweg das Wort evyegiorsiy
mit svloysly in der Bedeutung von 1. Kor. X, 16® promiscue ge-
brauchen und dass sie evyagtorelr mnie neben, sondern nur
statt evdoysiv setzen. Wem das nicht geniigt, bei dem steht die
Exegese im Gehorsam der Dogmatik. Auch die Miihe, die sich
Sch. 8. 10 giebt, um den Allmachtsakt in die Worte: , Dies ist —*
zu legen, ist umsonst. Wo Jesus mit Worten einen solchen be-
gleitet, da steht immer der Imperativ; hier haben wir aber das |
Prisens der Vollendung, der Akt ist voriiber, das Resultat ist da |
und wird wverkiindet, hieran hilft kein Tiifteln vorbei. Wer also
den Abendmahlsbericht mit dem Gedanken ausspricht, der All-
machtsakt geschehe bei den Worten: ,Dies ist —*, der .thut
nicht*, was der Herr befohlen hat, der irrt, heisse er wie er
wolle. Keine Intention in der ganzen Welt kann und darf den
Worten des Herrn: ,Diesist —¥, einen anderen Sinn unterlegen,
als in welchem der Herr sie gesprochen hat, in dem der Ver-
kindung vorher wollbrachter Allmachtsthat. Die Ausflucht Sch.s
(S. 10), es miisse das Segnen von Worten begleitet und diese
beigefiigt sein, zeigt die Ratlosigkeit des Apologeten und hat
auf Erwiderung keinen Auspruch. ,Die herkémmliche Be-
deutung*® tibrigens, die Sch. dem Segnen im Abendmahlsberichte



92 __

vindizieren will, weil keine Segensworte vorkommen, hat tiber-
haupt bei einem Mahl, das der Leib und das Blut des Herrn ist,
gar keinen Sinn! Soll sich der Herr fir Seine Allmachts-
that bei sich selbst bedanken!? Lasse man doch endlich den zu
Albernheit tiber Albernheit fiihrenden Gedanken der Dank-
sagungsfeier, der dem Kindesalter der christlichen Exegese ent-
stammt, fahren, und gesteche man den alten Irrtum, den man
sich vergeblich straubt zu vertuschen, ein.

Seite 11 kommt Sch. auf die Liturgien zu sprechen: ,Uber
den Konsekrationsmoment beim letzten Abendmahl®, heisst es
da, ,sagen sie natiirlich nichts aus, doch spricht die Vermutung
von vornherein dafiir, dass sie keinen Unterschied zwischen
dem Konsekrationsmoment bei der Einsetzung und bei der Wie-
derholung kannten!“ Das ist ein Satz, der dazu dienen soll,
den Gegensatz der Konsekrationsform in den Liturgien zu der
im Abendmahlsbericht und im erster Abendmahl zu verschleiern.
Es ist namlich einfach nicht wahr, dass beide die , Vermutung*
der Identitit gestatten. Die Form in den Liturgien, namlich
die auf den Abendmahlsbericht folgende Epiklese, Bitte um die
Konsekration durch den heiligen Geist, verlegt die Allmachtsthat
jenseits des Abendmahlsberichtes und in ihm der Herrenworte;
es ist also eine in nichts gerechtfertigte Entstellung des That-
bestandes, einen Sachverhalt, der das Gegentheil ist, vorlaufig
vermuthungsweise unterzuschieben. Die Tendenz liegt hier bei
Sch. offen zu Tage. Natlirlich meinen alle Kirchenviiter, die
Liturgien entsprichen dem Gebote des Herrn. Aber kann diese
Meinung an der urkundlich bezeugten Verschiedenheit, an der
Thatsache, dass das erste Abendmahl won einem Gebete um die |j;;
Konsekration durch den heiligen Geist absolut nichts wetiss, %
etwas dndern? Wenn es Sch. um wirkliche Klarstellung zu thun
wire, so wiirde er den von mir eingehaltenen chronologischen
Entwicklungsgang des Gegenstandes kritisch begleiten. Aber
das passt ihm nicht. Das Ende des ersten Jahrhunderts, worin
- ich an der Didache und an Clemens von Rom die eingetretene
- Aberration von der apostolischen Konsekrationsform nachgewiesen
habe, tiberspringt Sch. mit der irrefiihrenden Bemerkung, dass
ich ,,anerkenne, dass die ganze nachapostolische Tradition gegen
meine These sei*. Die Wahrheit ist vielmehr, dass die dlteste
nachapostolische Tradition die apostolische Form vollig ver-
lassen, den dramatischen Charakter des Abendmahlsberichts ver-




UV ¢ - T

gessen und von der neurdmischen Form erst recht nicht die
entfernteste Ahnung hat. Wie jemand, der so mit geschicht-
lichen Thatsachen umgeht, dazu kommt, meine von ihm ver-
geblich angefochtenen Feststellungen ,Thesen“ zu nennen, darf
ich dem Urtheil aller unbefangenen L.eser anheimstellen. Nicht
erst ,anzuerkennen“, habe ich doch Thatsachen, deren Trag-
weite ja eben ich erst aufgedeckt habe! War es denn meine
Sache, diese Dinge, nachdem ich sie erkannt hatte, im Dunkeln
zu lassen? Im Gegenteil, hier gerade, in der dltesten nachapos-
tolischen Zeit musste der Schliissel zur Losung des ratselhaften
Auftauchens einer vollig neuen Konsekrationsform im 1./2. Jahr-
hundert gefunden Wei'den, und er ist von mir gefunden worden
in der Didache und dem Clemensbriefe. Da ist es — nicht
~meine These“, wie Sch. leichthin meine Resultate bezeichnet,
nein die Konsekrationsform des Herrn und der Apostel, womit
sich ,die ganze nachapostolische Tradition® im grellsten Wider-
spruch befindet! Weshalb steht Sch. nicht héer, bei dem von
mir aufgezeigten mowroy Yevdog, bei diesem Quellpunkt der nach-
apostolischen liturgischen Irrung Rede und Antwort? Wesshalb
umgeht Sch. diese ilteste wichtigste Epoche der Geschichte der
Liturgie, ohne welche notwendig alles, was folgt, ohne Wurzel,
ohne Boden, in der Luft schwebt? Statt auf dem gewiesenen,
einzig wissenschaftlichen Wege zu bleiben, zieht er die zwei
Afrikaner, den Tertullian aus dem beginnenden 3. und den
Augustinus aus dem Ende des 4. Jahrhunderts herbei, dass die
ihm {iber die monumentalen Zeugnisse des Justin und des Irenius
und @ber die unwidersprechlichen Liturgien hinweg ins Fahr-
wasser der neu-romischen Form verhelfen mogen. Ein solches
widergeschichtliches Verfahren ist nur geeignet, das Urteil zu
triben und die geschichtliche Wahrheit zu korrigieren durch
hineinlegen irriger spiterer Tendenz.

Nach der durch meine Untersuchung festgestellten Ent-
wicklung fiir das ausgehende erste, das ganze zweite und das
dritte Jahrhundert, hat Sch. (S.11) gut versichern, was ich gewiss
der letzte bin, zu bestreiten, dass ,die |

Jesus habe beim Segnen konsekriert“. Leider-haben sie ,daran
nicht gedaeht“. Aber was folgt daraus? Dass wir es ihnen
nachmachen sollen, entgegen der heiligen Schrift? Dass wir
um der Kurzsichtigkeit der Viter willen das klare Wort der

Schrift in den Wind schlagen sollen? ,Gedacht* haben daran



94 __

allerdings mehrere unter den Scholastikern, z. B. die von mir er-
wihnten Odo von Cambray (s. Hoppe, S. 158 {.), Innocenz ITI. (,,Kon-
sekrationsmoment“, S. 299 f.), Thomas Aquinas und andere. Aber
alle standen, wie ich (Konsekrationsmoment, Vorwort, S. III Anm.)
bemerkthabe, unter dem Bann der eingelebten neurémischen Kon-
sekrationsform, ohne deren Geschichte zu ahnen, und so kamen sie
nicht dazu, dem Gedanken, selbst wenn er, wie bei Odo von Cam-
bray, zur vollen Entschiedenheit gediehen war, praktisch zu
seinem Rechte zu verhelfen. Die Zeiten, da man in der Kirche
es wagte, romische Gebote zu Kkorrigieren, waren voriiber. Im-
merhin zeigen die Ausserungen der mittelalterlichen Theologen,
auch eines Innocenz III. und eines Thomas, dass man im Banne
der neurdmischen Form gefangen, zu einer exegetischen und
historischen Entwirrung des Knotens nicht im stande war. Dass
Hoppe (mit mir in den Studien iliber die Frage wihrend der
Jahre 1860—1863), die Entstehung weder der morgenlindischen
noch der neuromischen Konsekrationsform ahnend, wie aus
Verzweiflung eine supplementarische Konsekrationsform der
Kirche erfinden musste, verschieden von der des Herrn, ist nicht
zu verwundern, auch nicht, dass wir damals das neurdmische
Supplices so lange pressten, bis es sich, nur der Union halber,
als romische Epiklese zu erkennen gab.

Sch. meint, am Ende des ersten Teiles seiner Besprechung
(Juliheft S. 16), gegen Schell (Kath. Dogmatik, 1893, III, S. 541),
der die morgenlindische Konsekration nicht verwirft, der Abend-
mahlsbericht miisse den Ritus enthalten. Damit kann er aber
seine verlorene Sache nicht mehr retten; denn gerade der
Abendmahlsbericht schligt ihn, sofern er daraus den Herren-
worten die Konsekration zuschreiben will; und gegen die Mor-
genlander, denen der Bericht ja niemals fehlt, richtet er damit
ebenso wenig aus. Da geht er denn daran, es mit der Abend-
mahlsfeier én der Kirche zu versuchen, ob diese ihm besser helfe.

Sch. leitet seine Untersuchung damit ein, dass er meinem
von ihm nicht widerlegten Resultate von der Konsekration im
,Segnen®, ,die allgemeine Ubereinstimmung®, ,die apostolische
Uberlieferung®, ,die ganze Kirche“ entgegenstellt. Durch diese
hochténende Bekanntmachung soll von vornherein iiber mein
wissenschaftlich feststehendes Ergebnis summarisch der Stab
gebrochen werden. Weiss aber Sch. nicht, dass im arianischen
Streit der rechte Glaube jeweils auf wenigen Augen , Einzelner® ;|



95

gestanden hat? Und hier handelt es sich nicht einmal um einen
Glaubens-, sondern um einen, allerdings sehr schweren, prak-
tischen Irrtum! Waren es nicht vielfach ,in der ganzen Kirche*
verbreitete, péapstlich sanktionierte, ja gehandhabte Irrungen, Miss-
verstindnisse, Verderbnisse hohen Alters, wogegen die Reform-
konzilien, auch das Tridentinum, eingeschritten sind? Ist die
gegenwirtige von der romischen Kirche wie ein Dogma gehand-
habte und proklamierte Lehre von der Notwendigkeit eines
Papstkonigtums — Angesichts der Erkldrung des Herrn vor
Pilatus etwa kein Irrtum? Und ich wiederhole: Hat das Herren-
wort, dass der heilige Geist die Christen an alles, was Er gesagt,
erinnern werde, einen Sinn oder keinen? Und wenn das Erstere,
welcher andere kann es sein, als der von mir (Konsekrations-
moment, S. 32—33) bezeichnete, der ein Vergessen, Missverstehen,
Irren zur Voraussetzung hat?

Indessen giebt Sch. doch zu: ,Gegen sicher bezeugte und
unzweideutige Thatsachen giebt es freilich keine hohere Instanz.“
Wohlan, so mogen denn die Thatsachen das letzte Wort haben.

Interessant genug fiir mich, stellt Sch. (S. 115—116) meiner
Beweisfiihrung fiir die Konsekration im Segnen aus dem ersten
Herrenmahl die Behauptung Hoppes (die Epiklese, S. 301 ff.)
entgegen, beim ersten Herrenmahl sei die Konsekration des
Herrn nicht schon bei ihrer Setzung, weil diese durch einen
unsichtbaren Willensakt bewirkt worden wére, sondern erst mit
den Worten geschehen. — Diese Verlegung des punctum saliens
ins Dunkel der Unsichtbarkeit wiire ,gut erfunden®, um danach
den Akt an einer gut gewéhlten Stelle wieder ans Licht treten
zu lassen; aber die zuversichliche Behauptung ist nur nicht wahr!
Nicht wahr ist, dass der Willensakt des Herrn fiir die Apostel
nicht sichtbar, nicht in seinem Moment deutlich wahrnehmbar
gewesen und wahrgenommen worden! Denn der Segensakt des

«_Herrn, den ich als den Konsekrationsakt erwiesen und den der
Abendmahlsbericht treulich an seiner richtigen Stelle auffiihrt,
war ein sichtbarer Akt, dessen #Hussere Form die Apostel sehr
wohl, auch ohne begleitende Worte, kannten. Der Versuch
also, den Akt von der Stelle zu riicken, gelingt nicht. Nach
vollbrachtem Akt und vor dem Genuss erfuhren die Apostel
durch die Herrenworte den Inhalt und das Resultat des Aktes,
aber ihn selbst hatte ihnen seine dussere Form und sein Moment
kund gethan. Sch. will dem Hoppe noch zu Hulfe kommen,



— 96 —

indem er behauptet, nur die begleitenden Worte, die uns aber
niemand mitteile, kénnten beweisen, dass die Apostel im Segnen
"die Konsekration erkannt hiitten; sonst sei das Segnen eben
nur das gewohnliche und nicht die Konsekration gewesen. Auch
diese Ausflucht ist nichtig. Denn es ist nicht wahr, dass Jesus
beim Segnen immer ,entsprechende Worte“ gesagt habe; der
mit dem éusseren coincidierende innere Willensakt Jesu war
stets schon durch die Umsténde, durch die Veranlassung, auch
ohne Begleitworte, hinlinglich verdeutlicht. Und hier folgten
ihm, dem Segnen, ja bald genug, die sein Resultat, seinen Inhalt
bezeichnenden Worte Jesu, die zugleich dem matten Versuch,
das Segnen fiir den gewohnlichen Tischsegen auszugeben, ein
jéhes grimdliches Ende machen. Denn endlich sollte doch fiir
jeden, der sprechen und Sprechende verstehen kann, das Herren-
wort als das gelten, was es grammatisch ist, als die Verkiin-
digung nicht ciner zu vollbringenden, soudern einer — und wo

“anders, als im Segensakt und -Moment! — vollbrachten That.
“Wir werden doch von dem Herrn nicht behaupten wollen, dass
ihm zum Ausdruck eines Machtgebotes die Imperativform gerade
nicht eingefalien sei! Alle diese Ausfliichte kennzeichnen nur
das Bestreben, Evangelien und Herrenworte als Mittel fir fremde
Zwecke zu missbrauchen.

Auf S. 117 im Absatz ,Allein —* beginnt Sch. seine ge-
schichtliche Kritik meiner Resultate mit etlichen Machtspriichen.
,Die Apostellehre dbergeht die Linsetzungsworte, die ihr doch
bekannt sein mussten. Daher kann ihre Danksagung nicht fur
die Erklirung des ganzen Berichtes verwendet werden®. Aber
um diese  Erklirung des ganzen Berichtes® handelt es sich ja
ganz und gar nicht! Die Didache giebt, wie sie mit deutlichen
‘Worten saot die Leturgw threr Zeit selbst. Dass diese ihre Li-
turgie ausschliesslich Dankéagzuzq ist, dass kein Abendmahls-
bericht darin vorkommt, dass das Segnen, das Konsekrieren fehlt,
dass von dem durch den Herrn befohlenen Abendmahlsdrama
an dem Faden des Abendmahlsberichts keine Spur vorhanden
ist, das ist mit dem vertuschenden Worte Sch.s ,die syaxgiorie,
das evyagiorsiy der Didache gebe iiber das Herrenmahl keine
volle Aufklcrung* (1), nicht abgethan. Wohl giebt die Didache eine
volle Aufklirung tber das Herrenmahl, sie giebt dessen Liturgie

“selbst und zwar als eine Danksagungsfeier und das ohne eine
Spur vom Abendmahlsbericht! Da liegt denn doch klar vor



— 97 __

Augen, dass der letztere als dramatischer Hauptteil und Kern
der Feier vergessen war! Daran dndert .die Andeutung des
Opfelchma,kte rs* nicht das mindeste. Ebenso steht es unwider-
sprechlich mit Clemens von Rom. Es handelt sich gar nicht
vom Opfercharakter der Eucharistie, den Sch. immer, wo ihm
die Thatsachen zuwider sind, unnotig dazwischen wirft. ,Uber
die Konsekration und Communion“ sagt er (Cl.) nichts, aber in
das ,Fucharistieren konnte er den Akt nicht setzen“, spricht Sch.
Und die Griinde dieses Spruches? Fehlen, und die Didache be-
weist das Gegenteil.

Nun miiht sich Sch. (S. 118), das eucharistische Opfer beim
h. Ignatius zu beweisen. Gegen wen? frage ich. Wiederum soll
der Schein geschaffen werden, als bestritte ich bei Ignatius das
eucharistische Opfer, was ich ja nicht thue und auch zu thun
bei meinem Thema keinen Anlass habe. Uber mein Thema aber
steht bei Ignatius nichts, ausser dem erhaltenen, aber lingst
nicht mehr verstandenen Wort evyeoioric. Was sollen denn bei
solchem Sachverhalt diec Worte Sch.s: ,W. geht auffallend rasch
tiber Ignatius weg?“ Dann aber leistet Sch. ein Muster von
Logik : weil ich sage, das Wort svycoiovie, aber missverstanden,
als ,eine unerdffnete, versiegelte Urkunde®, sei Jahrhunderte lang
im Sprachgebrauch geblieben, so hétte ich ,zugegeben, dass der
wahre Charakter des Abendmahlsberichtes nicht vergessen war!“
Diese Deutung heisst mit anderen Worten: weil man den Sinn
des Wortes vergessen gehabt habe, habe man ihn nicht ver-
gessen gehabt.

S. 119 geht Sch. zu Justin tber. Auch hier beginnt er
wieder, den mir gegeniiber hochst tiberfliissigen Beweis zu fiihren,
dass der Opfercharakter der Eucharistia bei Justin bezeugt sei.
Nirgends habe ich das bestritten und muss deshalb den Versuch,
- mich unter die Bestreiter zu setzen, milde gesagt, als Luftstreich
bezeichnen. Der Gebrauch des Wortes svyagiozsiv fiir konse-
krieren bei Justin, den Sch. zugeben muss, ist, was er nicht

einmal merkt, ein Beweis fiir den von mir erwiesenen Sinn des—-

Segnens in evyagiorelv, des konsekrierenden Segnens, wihrend
die dicht nebenherlaufenden Stellen Justins, in denen das Wort
nur Danksagen bedeutet, die seit der Didache zu Tage liegende
Tribung im Verstindnis des svyeoioreiv offenbart. Dieser Doppel-
gebrauch des Wortes zeigt beides, eine gebliebene Erinnerung
an die wahre Bedeutung des svyagsozsiy im biblischen Abend-

Revue intern. de Thdologie, Heft 17, 1897, 7



' mahlsbericht und eine Verirrung in die alltiigliche Bedeutung,
Danksagung: ein frithes, aber richtiges Seitenstiick zu der bei
vornehmsten Kirchenviitern vorkommenden, einander aufhe-
benden zweifachen Angabe der Konsekrationsform, einmal aus
der kirchlich-officiellen Bezeugung in der (Epiklesen-) Liturgie,
ein anderes Mal aus subjektiv-theologischer Reflexion.

Nun kommt Sch. (S. 120 ff.) auf meine Interpretation der
Hauptstelle bei Justin (4pol. I, 66.) zu sprechen; sie ist aller-
dings von mir zuerst aufgestellt, aber ihre Richtigkeit ist von
mir auch bewiesen worden. Die Stelle ist um so wichtiger, als
in ihr, was bis heute ja noch keiner gesehen hat, die ilteste
Nachricht von der konsekrierenden Epiklese erhalten ist. Von
vornherein begeht Sch. eine Verwechslung, die ich richtig stellen
muss. Ich fithre Justin als Zeugen fir die morgen- und abend-
lindische Liturgie der Kirche seiner Zeit auf und eruire aus
seinem Zeugnis die Beschaffenheit der damaligen officiellen Kon-
sekrationsform. Sch. aber stellt in seinem mit ,Infolge® be-
ginnenden Satz die Sache so dar, als behaupte ich, die Ver-
irrung auf eine eigenmichtige, falsche Form sei ,ihm“, dem
Justin, widerfahren. Ich habe aber, die Liturgie jener Zeit im
Auge, den Justin nur als verantwortungslosen Zeugen zur Seite,
S. 43—44, von ,denselben®, ndmlich den vorher genannten
sMenschen“ gesprochen, und dann den unter den obwaltenden
Umstédnden auf die konsekrierende Epiklese fiihrenden Gedanken-
gang (bis S. 46) dargelegt.

Die Angriffe Sch.s auf meine Interpretation der Worte Justins
gleichen an Schwéache denen auf die ersten Teile meines Buches
ganz und gar. Und alles-Gerede Sch.s vor und nach ist gegen-
tiber dem klaren Zeugnis des Justin haltlos.

Zuerst sucht Sch. das Wort Adyos ins Dunkel zu riicken:
,Die Frage (iiber das Verhaltnis vom Logos oder Sohn und Geist
bei Justin) ist auch heute noch nicht entschieden“ und Dorner
und Semisch miissen Sch. bei dem Verdunkeln ein wenig helfen.
Aber, sage ich, die Frage, wer mit dem A4idyos in unserer Stelle
gemeint ist, ist durch meine Interpretation ein fiir allemal dem
bisherigen Dunkel entrickt und wnwidersprechlich entschieden.
,Die allgemeine Ubereinstimmung der bisherigen Erklirer,
auf die Sch., S. 121, sich beruft, ist eben falsch. Jch habe erstens
auf S. 41 mit vollig klaren Stellen Justins bewiesen, dass er
den heiligen Geist 6fters zov Adyov, und zwar wov Adyov mwaga



99 __

Jeot (sc. margog) nennt. Ich habe insbesondere, S. 40, 41, be-
wiesen, dass Justin den heiligen Geist als den Uberschatter der
hl. Jungfraw Acyoc meow 708 Yeot nennt. Kann Sch. angesichts
dieser Beweise die Identitit von Adyoc 0 mweo avrod und Aéyog
Jeow, als vom heiligen Geiste ausgesagt, noch anzweifeln? Kann
er bestreiten, dass Justin in beiden Gliedern seines Vergleiches
von schopferischen Akten redet, deren Objekt und Resultat in
beiden Fillen die oagé Tnoot, deren wirkendes Subjekt aber, soll
tiberhaupt die Gleichheit der Wirkung gesichert sein, das gleiche,
namlich ¢ Adyos Fc0v heiliger Geist, 0 Adyos 0 map’ avrov sein
muss? Hier ist alles klar, und kein Raum zum ausweichen.
Zudem — hiitte man die immer nachgebetete Ubersetzung
des d¢ evyis Adyov rod mag’ avrod mit: ,durch das von ihm her-
kommende Wort des Gebetes* (Th. Harnack) oder:  kraft des
mit Seinem Worte gesprochenen Gebetes“ (Probst) schon des-
halb lingst aufgeben sollen, da, abgesehen von der sofort auf-
fallenden Kiinstelei und Geschraubtheit, die Herrenworte mit
aller theologischen Sophistik der Welt nun einmal kein Gebet
‘waren_im_Munde des Herrn und es auch nie werden konnen
und dirfen im Munde der Priester. Dagegen ist die evyij sofort
amr-Platze, da der heilige Geist, als der gottliche Konsekrator
gedacht, vom Priester, der die Elemente vor sich hat, um die
Vollbringung des Allmachtsaktes, der sakramentalen oagxomoinotg,
der emoxicgic der Elemente erfleht werden muss. Hiermit sind
alle Einwinde Sch.s (S. 121 ff.) erledigt, da hilft kein Strauben

und Winden mehr: Die leibhaftige Epiklese, und nicht die Herren- |\} °

worte, ist als die Konsekrationsform in der Liturgie des 2. Jahr-
hunderts erwiesen.

Die Bemerkungen Sch.s (S. 122—124) iiber Irenéius bediirfen
fir den, der meine Auseinandersetzungen iiber diesen ganz auf
Justins Schultern stehenden Kirchenvater (S. 47 ff.) vor sich hat,
keiner Widerlegung mehr.

Uber die von Sch. (S.124) meiner fiir das 2. und 3. Jahrhundert
gelieferten Beweisfiihrung entgegengestellten Ausserungen bei
Tertullian, Clemens von Alexandrien und Origenes, die ich
durch ein Missverstandnis des justin-irendischen Adyog Jeov er-
klire, das Sch. mit einem Scherze meint abweisen zu kénnen,
darf ich wohl die Frage an Sch. stellen: Zeugt die von Justin
und Irendus furs 2./3. Jahrhundert verbilrgte Einschaltung einer
von dem Herrn nicht eingesetzten Konsekrationsform in die Li-



— 100 —

turgie fur ein Missverstidndnis? Sch. kann nicht nein sagen.
Wohlan denn, was war die falsche bisherige Ubersetzung des
aus jenem grossen Missverstdndnis herrithrenden d¢' evyijc Acyov
rob mag avrod anders als ein ebenfalls recht grosses Missver-
stdndnis, also richtig ein won Sch. verteidigtes Missverstindnis
des Missverstindnisses* ? Haben bisher die Theologen aller Jahr-
hunderte, Sch. eingeschlossen, darunter viele, die an Scharfsinn
den genannten Kirchenvétern durchaus nicht nachstanden, that-
sidchlich die Nachricht bei Justin und Irenédus grundfalsch, also
doch missverstanden, wie will man denn das durch ihre Litur-
gien blossgelegte und in seinem Ursprung geschichtlich durchaus
erklirliche Missverstindnis bei Tertullian, Clemens, Origenes
und den in seinen Fussstapfen gehenden Viitern des Morgen-
und Abendlandes nicht anerkennen, zumal mehrfach bei einem

und demselben Kirchenvater einmal d d1e _Epiklese, ein andermal

d_le Herrelqworte als Konsek kration er::chglpen und von der offi-
ciellen Koﬁ%ekraﬁonsform in den Litur gleﬁ durch die Epiklese
gar kein Zweifel bestehen kann?

Ob Origenes und andere in diesem Widerspruch, wenn sie
sich dessen bewusst wurden, ,keine Schwierigkeit gefunden“
(Sch. 125), das darf bei aller theologischen Grosse jener Minner,
die ja auch in vielen anderen ihrer Behauptungen schwere Irr-
timer lehrten, uns nicht blind machen und zur Beibehaltung
ihrer Irrtiimer bewegen. Ich bin der schuldigen Pietit gegen
sie nicht durch blindes Nachbeten des Irrigen, sondern durch
geschichtliche Erkliarung wie es gekommen, dass sie irrten,
gerecht geworden. Dass Origenes tibrigens auch die Stelle I. Tim.
IV, 3—5b, érrtiimlich, nicht spekulativ —, sondern exegetisch
irrtiimlich, ,missverstindlich®, zur Stiitze seiner durch die Epi-
klese der heimischen Liturgie widerlegten Angabe verwertet,
sollte Sch. doch nicht ignorieren.

Was soll das nun heissen (Sch. S. 126—127): ich ,wolle aus
Reden der alexandrinischen Patriarchen Theophilus, Athana-
sius, Cyrill und des Isidor von Pelusium nachweisen®, dass die
alexandrinische Liturgie gegen die Aussagen der 2 beriihmten
Katecheten officiell protestiere? Aus was pflegt man denn
wohl Lehren und Einrichtungen einer gewissen Zeit in der
Kirche nachzuweisen, als aus den Zeugnissen zeitgenossischer
Kirchenviiter, zu denen ja wohl, selbst fiir Sch., die Theo-
philus, Athanasius, Cyrill und Isidor von Pelusium gehdren



— 101 —

diirften ? Dass Sch. sich vor solchen Zeugen bescheide, erste-
ren drei, den Hauptern des halben Morgenlandes, zuzugeben,
dass sie wussten, wie die Konsekrationsform ihres Patriarchats
und der Gesamtkirche laute, wird doch wohl bei der Klarheit
und Bestimmtheit ihrer Aussagen zu erwarten sein. Da Sch.
die von ihnen und von Isidor verbiirgte Epiklese nicht weg-
leugnen kann, so meint er sich zu retten mit der erfundenen
Ausflucht, sie sagten aber nicht, dass die Epiklese allein die
Konsekration bedeute. Wenn das gerade, sachgemiisse Diskus-
sion ist, dann giebt es unter Menschen ein Ja Ja, Nein Nein
nimmermehr. Doch zur Sache antworte ich: Allerdings sagen
diese grossen Zeugen der Kirche, dass die Konsekration durch
die Epiklese gewirkt werde, und damit ist dem Versuche, eine
andere Form mit einzuschieben, einfach die Thiire gewiesen.
Wenn ,die Anrufung® (,die schaurigen Gebete“) um den hei-
ligen Geist es ist, der .,das gewdohnliche Brot zum Fleische des
Sohnes macht“, — was bleibt danach denn noch zu ,machen,
um Christi Fleisch und Blut auf dem Altare zu wissen? Mit
welchem Rechte will Sch. den von allen 4 Kirchenvitern nicht
genannten, also zur Konsekration fir nicht erforderlich ange-
sehenen Abendmahlsberlcht mithereintifteln? An dieser Probe
verzweifelter Miihe, die sich Sch. giebt, klare Zeugnisse ins
Gegentell zu verrenken, erkennt man die bedauerliche Lage.
romisch-katholischer Geschichtsforschung, wo es sich darum

handelt, pipstliche Einrichtungen um Jeden Preis zu recht-
fertigen. A
" In Bezug auf das von Sch. S. 127 ff. betreffs der Kappa-
docier Vorgebrachte darf ich mich im allgemeinen auf meine
Darstellung S. 67T—72 beziehen, sie geniigt, um den unbefan-
genen Leser zu iliberzeugen. Was Sch. S. 127—128 iiber die
Gregore von Nyssa und von Nazianz und tber Chrysostomus
sagt, muss man nur lesen, um iiber den Mangel an historischer
Genauigkeit und Objektivitit zu staunen. Wir verweisen zur
Probe nur auf die Siatze ,Noch weniger®, ,Wire der Wider-
spruch=, ;Wenn aber Chrysostomus — verbunden werden kon-
nen®, .Was Nilus“. Es ist klar, Sch. hat von der Unverfroren-
heit Probsts gelernt. Die Bemerkungen Sch.s (S. 128—129)
iiber Firmilian, Basilius und die Paléistinenser sind zu schwach,
um diskutiert zu werden. Ob man dem nicht bloss ,scharfen“,
sondern notorisch {iberscharfen Afrikaner Tertullian das in



seinem litterarischen Verhiiltnis zu Justin-Irenius und in sei-
nem Charakter naheliegende Missverstindnis ,zuzutrauen“ hat,
dariiber wird seine Verirrung zum pedantisch-phantastischen
Montanismus das Urteil erleichtern. Bei Besprechung der Aus-
serung Cyprians glinzt Sch. wieder (S. 129—130) in seiner
Verschleierungskunst.

Wenig gelingt ihr auch in der Arbeit, durch Ambrosius
und Augustinus die konsekrierende Epiklese aus der nordafri-
kanischen und der maildndischen Liturgie wegzuleugnen. In
ersterer ist sie fiir das 3.—6. Jahrhundert zu gut bezeugt, in
Mailand und seinem Sprengel burgt fir ihr urspringliches Da-
sein die noch erhaltene Epiklese des Urabendmahlstages, der
Coena domini im &ltesten Messbuch des Mailinder Metropoli-
tansprengels, ausserdem Ambrosius selbst und sein Sufifragan
Gaudentius. Der Satz Sch.s (S. 131): ,Bei Ambrosius kann
in der Schrift liber den heiligen Geist die Epiklese noch durch-
klingen®, ist hier wieder fiir die Sch.sche Art, klare Worte
zu verdrehen, eine Kkleine, aber charakteristische Probe. Kurz
vorher meint er eine Stelle des heiligen Augustinus aus dem
Weg zu schaffen, indem er sagt, Augustinus ,dehne die Bene-
diktion liber den ganzen Kanon aus®. So geht es durch die ganze
Abhandlung fort. Kaum ein einziger Satz, der nicht die Quellen-
aussagen in unerhoérter Weise entstellt, entleert, interpoliert, bis
sie_der Tendenz dienen oder Platz machen, ,dhnlich, sagt Sch.
S. 131 (wie bei Augustinus), verhdlt es sich bei Hieronymus u. a.
Der Segen oder die Danksagung wurde auf den ganzen Kanon
ausgedehnt, konsekratorisch aber waren die FEinsetzungsworte.“
Dieser ganze Satz ist ja micht wahr! Man lese meine Ent-
wicklung iber die romische Liturgie (S. 120 ff.), besonders iiber
Hieronymus, S. 133, und iiberzeuge sich! Die bisher von den
Liturgikern fiir die neurdémische Konsekrationsform mit Be-
hagen ausgeniitzte pseudo-ambrosianische Schrift tber die
Sakramente kann Sch. sich nicht entschliessen, als nach Gela-
sius I. ins 6. Jahrhundert gehorig anzuerkennen. Er ver-
schweigt natiirlich seinen Lesern, dass ich — nichi sie ,mit
anderrn in das 6. Jahrhundert versetzt“, sondern dass ich allein
(S. 170—171) ihre Abfassung auf Grund unanfechtbarer An-
zeigen als in das erste Drittel des 6. Jahrhunderts fallend
nachgewiesen habe. Hiernach aber hort sie auf, die altromische
Konsekrationsform (die vorgelasianische) zu bezeugen, wollir sie,



mit dem filschlich ins Zeitalter Leo 1. (440—461) versetzten
»L.eonianischen Messbuch“ zusammen, bisher die Hauptstiitze
gewesen ist. Und nun bemerkt Sch. (S. 131): ,Dass der Ver-
fasser der pseudo-ambrosianischen Schrift nur die Einsetzungs-
worte als Konsekrationsform kennt, giebt auch W. zu“, als wenn
mir eingefallen wire, eine nachgelasianische Schrift, nachdem
ich sie als solche erwiesen und somit fir die altromische ent-
wertet hatte, noch fiir letztere zu beachten! Auch hier liegt die
Absicht Sch.s, zu wverdrehen, offen zu Tage. Bei Sch. gelten
aber historische Indizien, trotzdem er meinen Beweis ver-
schweigt, nichts. Er plaidiert, .abgesehen von der historischen
Frage“, deren von mir vollzogene Losung er nicht anzutasten
wagt, unverfroren weiter fiir die neurémische Form aus Am-
brosius, da ja Pseudoambrosius ,die Worte des Ambrosius nur
deutlicher fasst“. Und das soll Quellenstudium sein!

Hierauf sieht sich Sch. denn doch endlich gezwungen, ein-
zugestehen, ,dass Mailand und Afrika in ihrer Liturgie die Epi-
klese' hatten“ und dass ,der Schluss von diesen Tochterkirchen
auf die Mutterkirche nahe liegt*. Sogleich aber zieht er letz-
teres Eingestindnis wieder halb zurtick: ,Es ist wahrscheinlich,
dass auch die rimische Kirche die Epiklese hatte.* Ei, wozu also |
all das Kiinsteln und Strduben und Winden, wenn man, na- |
tirlich mit vornehmem ,wahrscheinlich®, vor den Thatsachen
die Waffen strecken muss?

Aber nun gilts, fiir Rom noch zu retten, was moglich ist,
und bei Sch. ist alles mdoglich.

Zuerst bestreitet er (S. 131, unten), dass die romische
Kirche die Verirrung von der wahren apostolischen Konsekra-
tionsform hinweg mit allen Kirchen mitgemacht habe. Und der

TGrund? ,Denn dieses wiirde voraussetzen, dass alle Kirchen
gleichzeitig zu demselben Irrtum abgefallen seien. Nun? Das
strikte . gleichzeitig® als unnotig ganz beiseite gelassen, liegt |
nicht wom Morgenlande, dem Quelllande des Christentums, in
der Didache, und von Rom selbst im Clemensbriefe der Be- |
weis der stattgefundenen Tribung und Irrung vor? Was will |
hiergegen ,die theologische Erklarung des Morgen- und Abend-
landes“?

Fine Planke noch ist im Schiffbruch geblieben, alt und
morsch zwar, aber die letzte (Sch., S. 132): ,Der Beweis fiir
das Vorhandensein einer altromischen Epiklese in der Liturgie



|
|
|

R | -

und fir die Behauptung, dass diese Epiklese als ausschliessliche
Konsekrationsform galt, sind wohl auseinander zu halten.“ Da
haben wir das alte Spiel mit den Quellen, die alte Kunst, miss-
liebige Zeugnisse, seien sie auch klar wie der Tag, ,unschad-
lich* zu machen. Sch. brauchte den Lehrmeister, der aber
selbst bei viel édlteren Verkleisterern des liturgischen Schismas
in die Schule gegangen, nicht weit zu suchen. Er stellte sich
in die Clientel Probsts, der seit vielen Jahren daran ist, soweit
menschenmoglich, die widerspenstige Epiklese auszurotten und
den halsstarrigen Rest zu zihmen. In seiner neuesten Schrift,
,Die abendlindische Messe vom 5.—8. Jahrhundert®, die von
mir in dieser Zeitschrift (IV. 1896, S. 358—370) gewirdigt ist,
definiert Probst die Epiklese folgendermassen: ,Die Herabrufung
~des heiligen Geistes tiber die Opfergaben, um die Eucharistie
- zu heiligen, damit die Verwandlung in den Leib und das Blut
'_ Christi den Empfianger heilige.* Diese Definition nimmt Sch.
“an. Nach Probst und Sch. ist hier .die Eucharistie bereits
der Leib und das Blut Christi, also ,die Wandlung® ist ge-
schehen und die Epiklese folgt ihr. Horen wir, wozu: ,um die
Eucharistie zu heiligen.* Wie? der gegenwirtige Herr muss
~geheiligt werden? Hat man je solch ,theologischen Blod-
sinn“ erhort? Und in solchen Fussstapfen wandelt Sch.! Und
der Zweck solcher vom Priester herabgeflehten . Heiligung der
Eucharistie“? —: _Damit die Verwandlung in den Leib und
das Blut Christi (die vorausgegangen ist) den Empfinger hei-
lige.* Wie das doch alles hiibsch kunterbunt durcheinander
quirliti Nach den Worten: ,Die Herabrufung des heiligen
Geistes liber die Opfergaben“, meint man jemanden zu héren,
der die Konsekration mit den Herrenworten leugnet und sie
in der Epiklese erkennt; aber da der Zweck in der . Heiligung
des Empfingers* bestehen soll, so hat, nach Pr. und Sch., die
Epiklese mit der Konsekration michts zu schaffen. Wie aber
lauten die Zeugnisse bei den von mir in glinzender Reihe auf-
gefihrten Kirchenviitern und in allen alten Liturgien? Alle
Zeugnisse lauten dahin, dass der in der Epiklese erflehte hei-
!Iige Geist die Gaben, Brot und Wein konsekriere. Ange-
3fz‘£gt wird, aber als zweite Bitte, dass der heilige Geist auch den
Empfanger mit Gnaden beschenke. Aber beide Bitten sind
selbstindig, wie auch die in ihnen erflehten Akte des heiligen
Geistes, zuerst die Konsekration der Gaben, etwas anderes ist,




— 100 —

als die Heiligung des Empfingers. Die von Probst und Sch.
aufgestellte Behauptung, die Epiklese sei ,die Vollendung“ der
im Herrenwort geschehenen Konsekration, ist eine leere Aus-
flucht. Das bei den Vitern gebrauchte Wort zeleiwos av
dajpwr, telery Tig svyagwrics, Tav pworngiwy ist der solenne offi-
zielle Ausdruck fiir die Konsekration. Wenn Sch. sich aber
unter der Konsekration die Gegenwirtigmachung des Herrn
denkt, so mochte ich ihn fragen, was noch an dem Herrn vol-
lends zu Kkonsekrieren wére, wenn Er doch gegenwiirtig ist?
Kann er auch halb gegenwirtig sein? Kann die Konsekration
stickweise geschehen? Und was fehlt ihr noch, wenn sie ge-
schehen ist? Hingt ihr Vollzug von der Heiligung der Empfan-
ger ab? All diese durcheinander schillernden Wendungen bei
Probst und Sch. haben den Zweck, die Epiklese um ihren klaren
Sinn zu bringen, ihren deutlich die Konsekration von Brot und
Wein besagenden Worten Gewalt anzuthun.

Wunderbar ist, was Sch. S. 132 (unten) sagt: ,W. glaubt
freilich, Gelasius lehre ,die ausschliessliche Kraft* der Epi-
klese. Allein Gelasius sagt nur, dass der heilige Geist kon-
sekriere.“ Wirklich? Das nur? Ei, danun sagt er gerade ge-
nug; was Sch. von ,vollendender Thdtigkeit” des heiligen Geistes
sagt, ist probstischer Herkunft, ohnméchtige Kiinstelei. Selbst-
verstindlich hat Gelasius, da er von der Konsekration mittelst
der Epiklese redet, gar nicht nétig, von den Herrenworten zu
reden, der Abendmahlsbericht bildete ja nicht die Konsekra-
tion, sondern nur die historische Vorbereitung dazu.

Dass das uns im Wesentlichen erhaltene Gelasianische Mess-
buch diesen Papst, zugleich den letzten klassischen Zeugen der
_altromischen Epiklesenliturgie, zum Verfasser hat und dass er
es war, der die Umwilzung in der Konsekrationsform voll-
zogen hat, bestreitet Sch. angesichts der von mir aufgefiihrten
Zeugen vergeblich. Die ibervorsichtige Zuriickhaltung Bdw-
mers konnte ich in dieser Sache, wo eine Wolke von Zeugen
einstimmig war, nicht teilen, wie ich auch Duchesnes Bezeich-
nung ,Hadriansches Messbuch* fiir das Karl dem Grossen von
Hadrian I. tibersandte und von ihm als das authentische Gre-
gorianische erklarte Messbuch fir unberechtigt halte.

Zu der Note Sch.s (S. 133) tber das von mir angefiihrte
Wort Augustins: Accedit verbum ad elementum et fit sacra-
mentum, fige ich bei, dass dasselbe nicht ,wahrscheinlich un-



— 106 —

echten®, sondern dem echten Sermo 80 in Johannem entstammt,
wie Sch. selber in seiner Sakramentenlehre (1893), S. 41, be-
merkt.

Was Sch. unter der Fihrung von Probst iiber Gregor I
und Gelasius I. auf S. 134 und 135 redet, ist durch meine
Nachweise zum voraus widerlegt.

Nicht eine einzige Position hat Sch. mir erschiittert, nicht
ein einziges meiner Resultate widerlegt. Dieses Nichtkonnen,
trotz aller Miihe und Schlauheit, hat aber nicht er zu verant-
worten. Der Trost, den er sich in dem harmlosen Panegyri-
kus Kostlins auf die neursmische Liturgie (Geschichte des christ-
lichen Gottesdienstes, 1887, S. 112—113) geholt hat, soll ihm
gegonnt sein.

Die Thatsachen sinds, an denen jede rémische Umdeutung
scheitern muss. Ks bleibt dabei: Die Konsekrationsform des
Herrn und der Apostel war das Segnen, vom Herrn, vor dﬁerpm
Brechen und Reichen mlt der entbp? echenden Geberde vollzogen
—und dann als gewirkt nach Resultat und Inhalt erklart, — von
den Aposteln innerhalb des dramatisch wiedervollzogenen
Herrenmahles treu wiederholt. Diese Form ging durch Miss-
verstindnis des Wortes .segnete“ gegen Ende der 80er Jahre
unter und das zweite Jahrhundert zeigt uns in der Liturgie
nicht mehr ein Herrenwort des Abendmahlsberichts, sondern
die danach folgende Bitte um den heiligen Geist als die Kon-
sekrationsform, auf welche der Abendmahlsbericht nur mehr
die historische Vorbereltung ist. Diese na,QhaLpostohthe Kon-
" "'sekratlonsform die Epzklese war im ganzen Morgen- und Abend-
land, in Nordafrika, in~ Rom, in Mailand, in ganz Italien, in
Gallien und den Rheinlanden, in Britannien und Spanien, tber-
all die der Kirche. Unter dem Einfluss eines frithen Missver-
stindnisses der bekannten Schilderung der christlichen Abend-
mahlsfeier bei Justin und der Worte Pauli I. Tim. IV, V wurden
einige abendlindische Kirchenviiter, darunter Augustinus, ent-
. gegen ihrer eigenen Liturgie, an der Epiklese irre und ver-
legten die Konsekration — nicht mit historischer, sondern spe-
' kulativer Begriindung — in die Herrenworte des Abendmahls-
| berichtes, der dadurch, wenn auch f@zt_falsch bestimmitem Kon-
'ﬂw_sekratzonsmoment wenigstens wieder in seine dramatische Be-
deutung erhoben wurde. Das theoretische Missverstandnis
fihrte Gelasius I., zuerst noch klassischer Zeuge der aufrecht-




— WF -

stehenden konsekratorischen Epiklese in der Liturgie der ro-
mischen Kirche, praktisch in den roémischen Gottesdienst ein,
indem er ein nzewes Messbuch verfasste, worin die altrémische
Epiklese durch Versetzung wvor den Abendmahlsbericht zu ei-
nem mindestens sehr unnotigen Gebete um die Konsekration,
als Vorbereitung und Einleitung zu dem diese enthaltenden
Abendmahlsberichte wurde. Nur langsam, zuletzt mit dem welt-
lichen Arm, gelang es den Papsten, ihre immerhin noch falsch
bestimmte Form in den Lindern des Abendlandes, zu allerletzt
in Spanien, zu erzwingen. Somit kann sich weder die romische,
noch die morgenlidndische Christenheit apostolischen Ursprungs
ihrer Konsekrationsform rithmen. Hohes Alter steht dem Mor-
genland, derbere Fasslichkeit dem Abendland zur Seite, doch
geniigt weder das eine, noch das andere, um den Mangel voller
apostolischer Treue in dramatischer Erfiillung des Gebotes
ndieses thuet —!“ der allein durch Wiederherstellung des kon-
sekratorischen .segnete“ tberwunden wird, aufzuwiegen.

Prof. Dr. WATTERICH.

(Schluss in der ndchsten Nummer.)




	Die Gegner meiner Schrift über den Konsekrationsmoment

