
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Die Gegner meiner Schrift über den Konsekrationsmoment

Autor: Watterich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


83

DIE GEGNER MEINER SCHRIFT
ÜBER

DEN KONSEKRATIONSMOMENT.

I.

Dass die Resultate meiner Forschungen über die
Konsekrationsform im heiligen Abendmahle unter allen Umständen
auf Widerspruch stossen würden, habe ich vorausgesehen.

Da ich eine ganz andere Vorgeschichte der Konsekrationsliturgie

nachgewiesen habe, als sie auf römischer Seite
traditionell ist, so fand man sich dort veranlasst, meine Arbeit auf
ihrer ganzen Linie anzugreifen. In den beiden Heften von Juli
und August des Jahres 1896 hat der in Mainz erscheinende
„Katholik", unter der Überschrift : „Der Konsekrationsmoment
in der heiligen Messe"-, von Professor Dr. Schanz, an der
römischkatholischen theologischen Fakultät zu Tübingen, den Versuch
einer eingehenden Widerlegung meiner BeAveise gebracht. Ich
werde diesen Versuch ebenso eingehend Schritt für Schritt als

völlig misslungen darthun.
Gleich am Eingang, bei einer kurz gefassten Übersicht über

die Entstehung der christlichen Liturgie bis ins 5. Jahrhundert,
behauptet Seh., der Abendmahlsbericht sei „erst nach dem
Aufhören der Arkandisciplin im Laufe des 5. Jahrhunderts in die
liturgischen Bücher aufgenommen Avorden". Einen BeAveis hält
er für unnötig. Dass die Liturgie der Didache, welche dem
ersten Jahrhundert angehört, keinen Abendmahlsbericht enthält,
ist ja bekannt. In der Liturgie der folgenden Jahrhunderte,



— 84 —

auch in der ersten und ältesten darunter, in der „des Clemens",
steht der Bericht, und zwar in demjenigen Teil, der als der Kern
des Ganzen und als dem dritten, zweiten Jahrhunderte
zugehörig anerkannt ist, als Einleitung zur konsekratorischen
Epiklese. Ganz ebenso steht er in allen späteren griechischen
Liturgien. Hieraus ergiebt sich aber als höchst wahrscheinlich,
dass überall, auch im 2. und 3. Jahrhundert, da, wo die kon-
sekratorische Epiklese bezeugt ist, der sie einleitende
Abendmahlsbericht nicht gefehlt hat. Eine Arkandisciplin hat es

übrigens bis gegen das Ende des 2. Jahrhunderts nicht gegeben.
Nun geht Seh. zur Besprechung der Konsekration bei den

Vätern und in der Liturgie über. Hier lässt er sofort das
Bestreben erkennen, das sich durch seine ganze Abhandlung
hinzieht, nämlich die Epiklese als etwas ganz Nebensächliches zu
behandeln. Dazu soll schon der erste Satz dienen, dass „die
Väter häufig die Worte, welche beim Hauptakte der christlichen
Opferfeier gebraucht wurden, mehr für die Eingeweihten
angedeutet, als direkt ausgesprochen hätten". Dieses „häufig"
steht, Avie die atou mir in langer Reihe aufgeführten klaren
Väterstellen beweisen, mit den Thatsachen derart in
Widerspruch, dass man ihnen gegenüber höchstens von „einigen
Malen" sprechen kann, für welche dann die hermeneutische Regel
in Kraft tritt, class dunkle Stellen gemäss den klaren zu
interpretieren sind. In den überAAiegend zahlreicheren klaren Stellen
aber ist nicht, Avie Seh. fortfährt, vom Abendmahlsbericht in der
Liturgie die Rede „und im Anschlüsse an das Geheimnis der
Menschwerdung von der wunderbaren Wirksamkeit des
göttlichen Geistes im heiligen Opfer" die Rede, sondern von der
Epiklese und der in ihr zur Vollziehung der Konsekration an-

: gerufenen „wunderbaren Wirksamkeit des göttlichen Geistes".
Dass „die Liturgien diesem Gedanken Ausdruck gegeben haben",
ist so offenkundige Thatsache, dass selbst Seh. unter den
Gebeten der Liturgie demjenigen, welches die Epiklese heisst und
dem der Abendmahlsbericht unmittelbar ATorangeht, die
„besondere Bedeutung" zugestehen muss, in ihm Averde „der heilige
Geist auf die Gaben »ur Verivandltmg herabgerufen", also die
Bedeutung der Konsekration. Aber kaum hat Seh. sich so

der zwängenden Macht der Thatsachen gebeugt, so beginnt er,
ihr kurzweg zu entschlüpfen. „Die morgenländischen Liturgien",
sagt er Avie staunend und unwillig, „hielten an derselben fest" :



— 85 —

Ei, sage ich, wenn sie doch die liturgische Konsekrationsform
war, warum sollten die morgenländischen Kirchen nicht daran
festhalten? Verträgt denn die Konsekrationsform, das Alier-
heiligste der Liturgie, so ohne Umstände den Wechsel Freilich
„im Abendlande", d. h. zu Rom, nahm man es mit ihr wumderbar
leicht: „sie (die konsekratorischeEpiklese nämlich) verschivand
aus der Liturgie!" sagt Seh. mit rascher Wendung. In Rom
also machte man mit der Konsekrationsform, Avoran die Kirchen
des Morgenlandes, der Wiege des Christentums, festhielten,
kurzen Prozess, eines Tages liess man sie verschicinden und machte
eine andere Und nach 8, 9 Jahrhunderten, „bei den
Unionsverhandlungen zu Florenz, ivard man erst des Unterschiedes recht
gewahr1-1-, also da entdeckte man, was man gemacht hatte? Wahrlich

solche Geschichtskonstruktion flösst Vertrauen ein.
Da die Thatsachen einer so luftigen Erklärung des

Hergangs keinen Raum Hessen, so begreift man die „unzählbare
Litteratur über die Epiklese und die KonsekrationsAVorte", und
es nimmt nicht Avunder, dass „selbst die katholischen Theologen
es bis heute nicht zu einem allgemein befriedigenden und
übereinstimmenden Urteil gebracht haben" (Seh. S. 2).

Die Fragen: wrann hat der Herr beim Abendmahle die
Konsekration vollzogen? Avann wdrd dieselbe bei der Wiederholung
des Herrnmahles vollzogen? wie A'erhält sich die Epiklese zu
dem Abendmahlsbericht seien, sagt Seh. (S. 3), in neuerer Zeit
Gegenstand dreier deutscher Specialschriften gewesen. Die
erste von Henke (1850) und die zweite von Franz (I. Teil 1875,
IL Teil 1880) setzen, ohne etwas Neues A^orzubringen, Avas nicht
schon oft und gleich Avillkürlich gesagt worden Aväre, _die
Konsekration in die „EinsetzungswTorte". Henke wie Franz durch-"
gehen leichten Schrittes die Abendmahlsberichte und einige
Kirchenväter und finden überall die neurömische Konsekrationsform,

auch bei den Vätern des Morgenlands und in dessen

Liturgien. Die Epiklese giebt einfach nur überall zur
vollzogenen Konsekration ihren Segen. Sonderbar, dass man sich
über eine so klare Sache seit dem 14. Jahrhundert (Cabasilas)
und auf dem Konzil xm\ Florenz so herumstreiten konnte Wie
Franz die Abendmahlsberichte behandelt, lässt folgender Satz
(I, S. 34—35) erkennen: „Das Wesentliche muss in dem zu suchen
sein, was sie alle berichten", avozu noch (S. 38) der andere
kommt : „Dasjenige aber, was bei allen sich findet, sind nur die



— 86 —

Worte Christi", und dann als Schluss: „also sind nur diese Worte
das Wesentliche an dem Konsekrationsakt Christi". Man braucht
also von den Synoptikern und dem 1. Korintherbrief nur alles,
Avas nicht alle viere gemein haben, auszufegen, der Rest sind

richtig die Worte Christi : also sind sie eben das Wesentliche,
die Konsekration! Mir scheint, diese Art von Exegese, einfach
und vielversprechend Avie sie ifet, kann noch weiter geführt
werden. Z. B. bei Lukas fehlt accipite et comedite, bei Markus
comedite, bei allen 3 Synoptikern die wahren Einsetzungsworte
hoc tacite ; nach Paulus und Lukas lauten die Worte zum Kelche
hie calix novum testamentum est in meo sanguine ; dagegen bei
Matthäus und Markus: hie est sanguis meus novi testamenti.
Wollte man nach dem Rezept von Franz verfahren, avo bliebe
zuletzt „das Wesentliche" Hiernach dürfte leicht A'erständlich
sein, warum ich die mir längst bekannt geAvesene Franzsche
Schrift ebenso, wie die harmlosen P. Payneschen Aufsätze in
den „Mitteilungen aus dem Benediktiner- und dem Cistercienser-
orden" als Avissenschaftlich AA'ertlos ungenannt sein liess.

Was aber Seh. als den von Hoppe eingeschlagenen „Mittelweg"

angiebt, dass der Herr im ersten Mahle durch das svloyetv
konsekriert habe (Hoppe, S. 298—299), die Kirche dagegen (S. 324)
durch das Herrenwort, das genügt, um einzusehen, dass dieser
Weg hinsichtlich der Kirche an dem Herrengebot: „Dies
thuet" —, vorbeiführt, mithin ein Irrweg ist. Anders freilich
verhält es sich mit dem Hoppeschen Nachweis, dass der Herr
in seinem ersten Abendmahl durch die evXoyla, im Momente
den „segnete"', konsekriert hat. Wer diesen NachAveis mit -meiner

streng philologischen BeAveisführung desselben Satzes (der
Konsekrationsmoment, S. 3 ff.) vergleicht, dem fällt vielleicht eine
gewisse Ähnlichkeit auf. Diese Ähnlichkeit ist keine zufällige.
Die Arbeit, Avelche Ploppes Schrift über die Epiklese vom Jahre
1864 repräsentiert, ist, Avie ich urkundlich belegen kann, l) von
ihm und mir in Gemeinschaft durchgeführt worden, und würde
in Bezug auch auf die kirchliche Konsekrationsform zu einem
bessern Resultate gelangt sein, wenn wir nicht beide damals,
in den Jahren 1860—1861, trotz der Erkenntnis der Konsekrationsform

im ersten Herrnmahl auf Sion, noch völlig in dem

') In meinem Tagebuch „Unter der Terebinthe", s. S. 159 ff. von Februar
und März 1860 an.



— 87 —

harmlosen Glauben an die absolute Richtigkeit des römischen
Messkanons gelebt hätten. So aber haben wir, trotz erschöpfender
Kenntnis der einschlägigen Litteratur (auch Odos von Cambray,
Alexanders von Haies, Ambrosius Catharinus', Cheffontaines',
Lebruns u. a.), Avesentlich nichts Neues zur Lösung des Problems
zu stände gebracht, dasselbe höchstens von neuem auf die
Tagesordnung gesetzt.

Der Mangel, der uns damals die Erkennung des wirklichen
Hergangs versagt hat, liess sich nur durch streng historische
Methode, ohne Voreingenommenheit für die neurömische Liturgie,
gut machen. Da es bei allen bisherigen den Gegenstand
betreffenden Arbeiten nicht bloss von römisch-katholischer, sondern
auch von protestantischer Seite an solcher Unbefangenheit
gefehlt hat, so brauchte Seh. meine HinAveisung auf die hohe
Bedeutung der Frage für alle christlichen Konfessionen und auf
die Notwendigkeit objektivster Behandlung nicht ironisch
hervorzuheben, es musste denn sein, dass er die Klar- und
Sicherstellung des heiligsten Momentes im offiziellen Leben der christlichen

Kirche entweder für längst geleistet oder für unnötig
hielte. Weder das eine noch das andere trifft zu. Prüfen wir
denn seinen Widerspruch auf seine Sachlichkeit.

Sachlich ist sogleich die erste Bemerkung Schs. gerade nicht,
in welcher er meine unrichtige Übersetzung des svx<xQiozi-oaç mit
„dankte" aus meinem vor 7 Jahren erschienenen ..Passah des

neuen Bundes" gegen meine richtige gegenwärtige Übersetzung

„er segnete" anruft. Und doch muss er auf Seite 1 meiner nun
so viel später erschienenen Schrift den Satz gelesen haben:
„Dass bei einer solchen auf Einzelheiten konzentrierten
Untersuchung manches tiefer, schärfer, ja auch richtiger, als in der
das Ganze des Abendmahls umfassenden Arbeit zu Tage treten
muss, bedarf keiner Ausführung". Ebenso schwach ist die nun
folgende Ausstellung Schs. an meiner allerdings von der
althergebrachten recht stark abweichenden Übersetzung: „Dies
thuet zu meinem Mahnopfer11 statt—„Gedächtnis". Denn erstens
hätte es die Gerechtigkeit gefordert, dass Seh. dem Leser eine
deutlichere Angabe des dem Worte „Mahnopfer" zu Grunde
liegenden Gedankens geliefert hätte, Avas er nach meinem „Passah"
sehr wohl gekonnt. So aber erfährt der Leser eigentlich nur,
dass meine Übersetzung vTon der hergebrachten abweicht, was
doch ihrer Richtigkeit nicht im Wege steht. Und dass meine



— 88 —

Hervorhebung des dramatischen und des Opfercharakters der
Feier „den Gedanken der Danksagung zurückdrängt", d. h.

richtiger : — ausschliesst, der ja ohnehin gegenüber meiner
unangreifbaren Feststellung des wahren Sinnes ATon evx<xQiOTrjOaç

ein für allemal unmöglich ist, das ist offenbar nur eine
Bestätigung meiner ganzen Auffassung, einschliesslich der
Übersetzung „Mahnopfer". Wenn aber Seh. Axersichert, ich hätte
behauptet, erst durch die Annahme dieser meiner Übersetzung
werde ein rechtes Verständnis des eucharistischen Opfers Christi
gewonnen, so führt er den Leser irre. Kein katholischer Dog-
matiker hat bisher aus einer ganzen Reihe von biblischen Be-
Aveismomenten eindringlicher und konsequenter clmOpfercharakter
der Eucharistie hergeleitet, als ich, keiner die Notwendigkeit
desselben aus der gesamten Heilsökonomie so schlagend
nachgewiesen, Avie es in meinem „Passah" geschehen ist. Dasjenige
mächtige Moment aber, das der Herr selbst in feierlichster Form
durch ausdrückliche Zweckbezeichnung seines Abendmahles
darbietet, das der vielhundertjährigen Verborgenheit entrissen und,
statt mit flüchtigem Vergleiche daran vorbeizueilen, damit
rechtschaffenen vollen Ernst gemacht und es in sein hochbedeutsames

Recht eingesetzt, es Verdientermassen an die Spitze der
Beweise gestellt zu haben für jeden, dem die EArangelien Gottes
Wahrheit sind, das darf denn doch als ein Resultat
wissenschaftlich katholischer Forschung zur Rechtfertigung der
Opferqualität der Eucharistie beachtet und geltend gemacht werden ;

nur äusserste Befangenheit kann dem grossen BeAveise gegenüber,

den dies Herrenwort enthält, so fremd thun, AAÜe Seh. thut.
Wenn der Beweis denn so wertlos ist, warum hat Seh. ihn nicht
widerlegt, Aveder in seiner Besprechung meines „Passahs" in
der Tübinger Quartalschrift, noch jetzt in der meiner grösseren
Schrift? Dass er aber dennoch des Widerlegens wert Aväre,
zeigt Seh. selbst durch sein eifriges Bemühen, ihm seine
Stützpunkte zu entziehen.

Zuerst also schiebt Seh. mir die von ihm fingierte Behauptung

unter, als wenn ich vor meiner Interpretation von dvd/.ivqaiç
im Abendmahlsbericht überhaupt das Vorhandensein eines
„rechten Verständnisses des eucharistischen Opfers" in Abrede
stellte! Jeder, der meine Worte auf S. 10, besonders den dritten
Absatz, gelesen hat, versteht mühelos, dass ich da dem von mir
allerdings entdeckten Beweis fürs Opfer im Abendmahl nur den



— 89 —

Ehrenplatz unter der Menge der anderen vindiziere. Statt diese
meine berechtigte Behauptung als das, was sie ist, gelten zu
lassen, verdreht sie Seh. durch willkürliche, eigenmächtige
Ausdehnung, als spräche ich anderen BeAveismomenten ihre rechte
Bedeutung ab. Davon ist keine Spur wahr. Aber Seh. brauchte
ein Widerlegungsobjekt und machte sich ein solches, das er mir
dann unterschob. In dem nun (S. 5) folgenden Absatz giebt sich
Seh. Mühe, die Vereinbarkeit der hergebrachten Deutung von
„Erinnerung", „Gedächtnis" mit dem Opfergedanken in der
Eucharistie zu behaupten. Wer meine Beweisführung für die
Bedeutung „Mahnopfer" im „Passah" auf S. 106 ff. liest, für den
ist jede andere abgethan, unmöglich. Warum hat Seh. diese meine

Beweisführung selbst den Lesern seiner Recension vorenthalten
warum unnötigerweise, nachdem es von mir (im „Passah" und im
„Konsekrationsmoment") reichlichst geschehen ist, andere, indirekte
Beweismomente für den Opfercharakter als Zweck des Abendmahls

angeführt? Soll das Vorhandensein der indirekten die Bedeutung

des alle anderen an Kraft und Grösse überragenden direkten
Beweises aus der Welt schaffen? Haben wir Christen überhaupt
das Recht, die klar bewiesene Bedeutung eines Herremvortes
aus so grosser Stunde in den Wind zu schlagen, bloss weil das
bisher so geschehen ist, oder auch Aveil die richtige Bedeutung
von einem einfachen Theologen erkannt Avorden ist? Übrigens
wenn Seh. zur AbAvehr meiner Übersetzung gar meint, das Wort
„Erinnerung" passe am besten zu dem Bericht bei Paulus, bei
demselben Paulus, von dem ich S. 22 ff. das richtige Verständnis

des Wortes àvà^vrfîiç erwiesen habe, so mutet Seh. seinen
Lesern etwas A*erwegen doch zu, den grell am Tage liegenden
fehlerhaften Zirkel nicht zu sehen. Allein da die Bedeutung
von der Erinnerungsfeier um jeden Preis, auch um den der Wahrheit,

will gerettet Averden, nur um die des Mahuopfers ja nicht
aufkommen zu lassen, so nimmt Seh. immer Avieder den (von
mir dreimal stärker und überall betonten) Opfercharakter, der
ja überall hervortritt, zu Hülfe, um der „Erinnerungsfeier" einen

I
Inhalt zu geben, den ihr Begriff ausschliesst Dass das, AAras im
Leiden und Sterben Christi die Welterlösung geAvirkt hat und |
fortwirkt, bis er wiederkommt, nicht in einer „Erinnerung", 1

sondern in der Gegenwart Christi, des „eAvig erlösenden",
bestehen muss, sollte doch jedem einleuchten. Denn als wras

anderes, Avenn nicht als „das Lamm Gottes, das die Sünden der



— 90 —

Welt hinwegnimmt —", als der ewige „Fürsprecher beim Vater",
als das Opfer und der Hohepriester — kann er gegenwärtig
sein? Nun soll, nach Seh., „schon der Zusatz : so oft ihr trinket —
den Charakter der Erinnerungsfeier erkennen lassen" In Wahrheit

besagt dieser Zusatz ganz und gar nichts von Erinnerungsfeier,

sondern er besagt die oftmalige Gegenwart des sich
hohepriesterlich jedesmal opfernden Plerrn. Dass das Wort des Apostels
vom Verkünden des Herrntodes den Zweck der Feier auch

beAveist, ist von mir wiederholt ausgeführt und erläutert Avorden ;

aber so direkt und so unwidersprechlich, wie das Herrenwort vom

Mahnopfer, als der einzig statthaften Übersetzung von dvdj.ivrjOtç,

beweist keines im ganzen neuen Testamente den ZAveck und
Charakter der Abendmahlsfeier als Opfer.

Doch Avas soll man erst ATon dem nun (S. 5) folgenden Satze
Seh.s sagen: Dass diese „Verkündigung des Todes des Herrn"
nur eine „Verkündigung des geopferten Herrn, nämlich des

gegenwärtigen" sei, wird schon dadurch widerlegt dass
beigefügt ist „bis er wiederkommt" —? Hier Avili Seh. zweierlei
erreichen. Erstens soll mit dem „bis er wiederkommt" die
„Erinnerungsfeier" gerettet werden, denn wer „wiederkommen" soll,
meint Seh. doch dabei, der ist abwesend. EntAveder ist das
gemeint, dann giebt Seh. die Gegenwart Christi preis ; oder er hält,
wie ich hoffe, diese fest, dann zerfällt sein ganzes Argumentin nichts.
Zweitens sucht Seh. meine Worte (Konsekrationsmoment, S. 23 bis
24) von der „Verkündigung des geopferten Herrn, nämlich des ge-
genwärtigen" als eine Verflüchtigung des eucharistischen Opfers
zu verdächtigen, indem er, auf /die Unbekanntschaft seiner
Leser mit meinem Buche rechnend, durch Vorsetzung' des kleinen
Wörtchens nur mich etwas sagen lässt, wovon ich S. 24 das
stärkste Gegeilteil gesagt habe! Wenn Seh. dann fortfährt: Die
Wiederkunft setzt doch den Tod am Kreuze und die Himmelfahrt

voraus, so könnte und sollte sich, che er gegen mich solches
niederschrieb, der Recensent meines „Passah" doch erinnern,
was dort S. 98 ff", vom Kreuzestod und der Verklärung des

Herrn steht, er sollte aus dem „Passah" und dem
„Konsekrationsmoment" wissen, dass er keinem der lebenden Theologen
weniger Ursache hat, Kreuzestod und Himmelfahrt in ihrer
Beziehung zur Eucharistie entgegenzuhalten, als mir. Der
Versuch Sch.s (S. 5—6), den Unterschied zwischen dem Gedächtnis-
und Mahnopfer für „nicht mehr so gross" auszugeben, ist ver-



— 91 —

geblich: ein „Gedächtnis-", ein „Erinnerungsopfer" ist und bleibt
eine contradictio in adiecto, solange die Erinnerung für die

Menschen, statt an den Vater im Himmel gemeint ist, also statt
als Mahnopfer verstanden zu sein. Dass dieser Unterschied ein
recht grosser ist, lässt sich durch die Verähnlichung der Worte
nicht verAAischen, avo in der Sache ein Unterschied bleibt, wie
der zwischen Himmel und Erde.

Gegenüber dieser sachlichen Feststellung des wahren Sinnes

von dvdfiiqoiç in dem Gebote „Dieses thut" kommt Sch.s
Berufung (S. 6) auf den Sprachgebrauch eben zu spät. Das ganze
Bemühen Sch.s kann den in meinem „Passah" (S. 106 ff.)
gelieferten Beweis, auf den ich im „Konsekrationsmoment" (S. 10 bis
11 ff.) A'erwdesen habe: dass Jesus in dem Gebote als Zweck
des „Thuns" die Mahnung des Vaters an den vom Sohne für
uns erlittenen Tod und nicht unser Gedenken an den Sohn
bezeichnet hat, nicht im geringsten erschüttern.

Ebensowenig vermag all das Gerede Sch.s (S. 6 ff.), Avomit

er das „Danken" als solches im Abendmahlsbericht retten will,
die ihn ein für allemal widerlegende Thatsache aus der Welt zu
schaffen, dass die Berichterstatter schlechtAveg das Wort svxagiozm-
mit evloysïv in der Bedeutung von I. Kor. X, 16* promiscue
gebrauchen und dass sie sv^açiorAv nie neben, sondern nur
statt tvXoytiv setzen. Wemdas nicht genügt, bei dem steht die
Exegese im Gehorsam der Dogmatik. Auch die Mühe, die sich
Seh. S. 10 giebt, um den Allmachtsakt in die Worte: „Dies ist —"
zu legen, ist umsonst. Wo Jesus mit Worten einen solchen
begleitet, da steht immer der Imperativ; hier haben wir aber das
Präsens der Vollendung, der Akt ist vorüber, das Resultat ist da
und AAÜrd verkündet, hieran hilft kein Tüfteln A'orbei. Wer also
den Abendmahlsbericht mit dem Gedanken ausspricht, der
Allmachtsakt geschehe bei den Worten: „Dies ist —", der ..thut

nicht", Avas der Herr befohlen hat, der irrt, heisse er Avie er
Avolle. Keine Intention in der ganzen Welt kann und darf den
Worten des Herrn: „Dies ist —", einen anderen Sinn unterlegen,
als in Avelchem der Herr sie gesprochen hat, in dem der
Verkündung vorher vollbrachter Allmachtsthat. Die Ausflucht Sch.s

(S. 10), es müsse das Segnen von Worten begleitet und diese

beigefügt sein, zeigt die Ratlosigkeit des Apologeten und hat
auf Erwiderung keinen inaspriteli. „Die herkömmliche
Bedeutung" übrigens, die Seh. dem Segnen im Abendmahlsberichte



— 92 —

vindizieren will, Aveil keine Segenszoorfe vorkommen, hat
überhaupt bei einem Mahl, das der Leib und das Blut des Herrn ist,

gar keinen Sinn! Soll sich der Herr für Seine Allmachts-
that bei sich selbst bedanken Lasse man doch endlich den zu
Albernheit über Albernheit führenden Gedanken der
Danksagungsfeier, der dem Kindesalter der christlichen Exegese
entstammt, fahren, und gestehe man den alten Irrtum, den man
sich vergeblich sträubt zu vertuschen, ein.

Seite 11 kommt Seh. auf die Liturgien zu sprechen: „Über
den Konsekrationsmoment beim letzten Abendmahl", heisst es

da, „sagen sie natürlich nichts aus, doch spricht die Vermutung-
von vornherein dafür, dass sie keinen Unterschied zwischen
dem Konsekrationsmoment bei der Einsetzung und bei der
Wiederholung kannten!" Das ist ein Satz, der dazu dienen soll,
den Gegensatz der Konsekrationsform in den Liturgien zu der
im Abendmahlsbericht und im ersten Abendmahl zu verschleiern.
Es ist nämlich einfach nicJit ivahr, dass beide die „Vermutung"
der Identität gestatten. Die Form in den Liturgien, nämlich
die auf den Abendmahlsbericht folgende Epiklese, Bitte um die
Konsekration durch den heiligen Geist, verlegt die Allmachtsthat
jenseits des Abendmahlsberichtes und in ihm der Herrenworte;
es ist also eine in nichts gerechtfertigte Entstellung des That-
bestandes, einen Sachverhalt, der das Gegentheil ist, vorläufig
vermuthungsweise unterzuschieben. Die Tendenz liegt hier bei
Seh. offen zu Tage. Natürlich meinen alle Kirchenväter, die

Liturgien entsprächen dem Gebote des Herrn. Aber kann diese

Meinung an der urkundlich bezeugten Verschiedenheit, an der
Thatsache, dass das erste Abendmahl von einem Gebete um die

Konsekration durch den heiligen Geist absolut nichts tveiss,
etwas ändern? Wenn es Seh. um Avirkliche Klarstellung zu thun
wäre, so Avurde er den von mir eingehaltenen chronologischen
EntAvicklungsgang des Gegenstandes kritisch begleiten. Aber
das passt ihm nicht. Das Ende des ersten Jahrhunderts, Avorin

ich an der Didache und an Clemens vTon Rom die eingetretene
Aberration von der apostolischen Konsekrationsform nachgewiesen
habe, überspringt Seh. mit der irreführenden Bemerkung, dass

ich „anerkenne, dass die ganze nachapostolische Tradition gegen
meine These sei". Die Wahrheit ist vielmehr, dass die älteste

nachapostolische Tradition die apostolische Form völlig
verlassen, den dramatischen Charakter des Abendmahlsberichts ver-

!''



— 93 -

gessen und von der neurömischen Form erst recht nicht die
entfernteste Ahnung hat. Wie jemand, der so mit geschichtlichen

Thatsachen umgeht, dazu kommt, meine \7on ihm
vergeblich angefochtenen Feststellungen „Thesen" zu nennen, darf
ich dem Urtheil aller unbefangenen Leser anheimstellen. Nicht
erst „anzuerkennen", habe ich doch Thatsachen, deren Tragweite

ja eben ich erst aufgedeckt habe War es denn meine
Sache, diese Dinge, nachdem ich sie erkannt hatte, im Dunkeln
zu lassen Im Gegenteil, hier gerade, in der ältesten nachapostolischen

Zeit musste der Schlüssel zur Lösung des rätselhaften
Auftauehens einer völlig neuen Konsekrationsform im 1./2.
Jahrhundert gefunden Averden, und er ist von mir gefunden Avorden
in der Didache und dem Clemensbriefe. Da ist es — nicht
„meine These", Avie Seh. leichthin meine Resultate bezeichnet,
nein die Konsekrationsform des Herrn und der Aqwstel, Avomit
sich „die ganze nachapostolische Tradition" im grellsten Widerspruch

befindet Weshalb steht Seh. nicht hier, bei dem Aron

mir aufgezeigten tvqwtov ipevâoç, bei diesem Quellpunkt der
nachapostolischen liturgischen Irrung Rede und x\ntAvort Wesshalb
umgeht Seh. diese älteste Avichtigste Epoche der Geschichte der
Liturgie, ohne welche notAvendig alles, wTas folgt, ohne Wurzel,
ohne Boden, in der Luft schwebt? Statt auf dem geAviesenen,
einzig wissenschaftlichen Wege zu bleiben, zieht er die ZAvei

Afrikaner, den Tertullian aus dem beginnenden 3. und den
Augustinus aus dem Ende des 4. Jahrhunderts herbei, dass die
ihm über die monumentalen Zeugnisse des Justin und des Irenäus
und über die unAvidersprechlichen Liturgien himveg ins
Fahrwasser der neu-römischen Form verhelfen mögen. Ein solches
Avidergeschichtliches Verfahren ist nur geeignet, das Urteil zu
trüben und die geschichtliche Wahrheit zu korrigieren durch
hineinlegen irriger späterer Tendenz.

Nach der durch meine Untersuchung festgestellten
Entwicklung für das ausgehende erste, das ganze zweite und das
dritte Jahrhundert, hat Seh. ('S. 11) gut versichern, was ich gewiss
der letzte bin, zu bestreiten, dass „die Y&ter__nicht daran dachten,
Jesus, liabe beim Segnen konsekriert". Leider haben sie „daran
JÜchiLgedaeht". Aber Avas folgt daraus? Dass wir es ihnen
nachmachen sollen, entgegen der heiligen Schrift? Dass wir
um der Kurzsichtigkeit der Väter willen das klare Wort der
Schrift in den Wind schlagen sollen? „Gedacht" haben daran



— 94 —

allerdings mehrere unter den Scholastikern, z. B. die von mir
erwähnten Odo von Cambray (s. Hoppe, S. 158 f.), Innocenz III.
(„Konsekrationsmoment", S. 299 f.), Thomas Aquinas und andere. Aber
alle standen, wie ich (Konsekrationsmoment, Vorwort, S. III Anm.)
bemerkt habe, unter dem Bann der eingelebten neurömischen
Konsekrationsform, ohne deren Geschichte zu ahnen, und so kamen sie
nicht dazu, dem Gedanken, selbst wenn er, wie bei Odo von
Cambray, zur vollen Entschiedenheit gediehen war, praktisch zu
seinem Rechte zu Aerhelfen. Die Zeiten, da man in der Kirche
es Avagte, römische Gebote zu korrigieren, waren vorüber.
Immerhin zeigen die Äusserungen der mittelalterlichen Theologen,
auch eines Innocenz III. und eines Thomas, dass man im Banne
der neurömischen Form gefangen, zu einer exegetischen und
historischen Entwirrung des Knotens nicht im stände war. Dass

Hoppe {mit mir in den Studien über die Frage Avährend der
Jahre 1860—1863), die Entstehung Aveder der morgenländischen
noch der neurömischen Konsekrationsform ahnend, Avie aus
VcrzAAreiflung eine supplementarische Konsekrationsform der
Kirche erfinden musste, verschieden von der des Herrn, ist nicht
zu verAvundern, auch nicht, dass wir damals das neurömische
Supplices so lange pressten, bis es sich, nur der Union halber,
als römische Epiklese zu erkennen gab.

Seh. meint, am Ende des ersten Teiles seiner Besprechung
(Juliheft S. 16), gegen Schell (Kath. Dogmatik, 1893, III, S. 541),
der die morgenländische Konsekration nicht venvirft, der
Abendmahlsbericht müsse den Ritus enthalten. Damit kann er aber
seine verlorene Sache nicht mehr retten ; denn gerade der
Abendmahlsbericht schlägt ilm, sofern er daraus den Herren-
werten die Konsekration zuschreiben will ; und gegen die
Morgenländer, denen der Bericht ja niemals fehlt, richtet er damit
ebenso wenig aus. Da geht er denn daran, es mit der Abend-

| mahlsfeier in der Kirche zu Aersuchen, ob diese ihm besser helfe.
Seh. leitet seine Untersuchung damit ein, dass er meinem

von ihm nicht A\iderlegten Resultate ATon der Konsekration im
„Segnen", „die allgemeine Übereinstimmung", „die apostolische
Überlieferung", „die ganze Kirche" entgegenstellt. Durch diese
hochtönende Bekanntmachung soll von vornherein über mein
wissenschaftlich feststehendes Ergebnis summarisch der Stab

gebrochen Averden. Weiss aber Seh. nicht, dass im arianischen r
Streit der rechte Glaube jeAveils auf wenigen Augen „Einzelner" /{



— 95 —

gestanden hat? Und hier handelt es sich nicht einmal um einen
Glaubens-, sondern um einen, allerdings sehr schweren,
praktischen Irrtum! Waren es nicht vielfach „in der ganzen Kirche"
verbreitete, päpstlich sanktionierte, ja gehandhabte Irrungen,
Missverständnisse, Verderbnisse hohen Alters, wogegen die
Reformkonzilien, auch das Tridentinum, eingeschritten sind? Ist die

gegenwärtige von der römischen Kirche wie ein Dogma gehandhabte

und proklamierte Lehre Aen der Notwendigkeit eines

Papstkönigtums — Angesichts der Erklärung des Herrn vor
Pilatus etwa kein Irrtum? Und ich wiederhole: Hat das Herrenwert,

dass der heilige Geist die Christen an alles, Avas Er gesagt,
erinnern werde, einen Sinn oder keinen Und Avenn das Erstere,
welcher andere kann es sein, als der von mir (Konsekrationsmoment,

S. 32—33) bezeichnete, der ein Vergessen, Missverstehen,
Irren zur Voraussetzung hat?

Indessen giebt Seh. doch zu: „Gegen sicher bezeugte und
unzAveideutige Thatsachen giebt es freilich keine höhere Instanz."
Wohlan, so mögen denn die Thatsachen das letzte Wort haben.

Interessant genug für mich, stellt Seh. (S. 115—116) meiner
Beweisführung für die Konsekration im Segnen aus dem ersten
Herrenmahl die Behauptung Hoppes (die Epiklese, S. 301 ff.)
entgegen, beim ersten Herrenmahl sei die Konsekration des

Herrn nicht schon bei ihrer Setzung, weil diese durch einen
unsichtbaren Willensakt bewirkt Avorden Aväre, sondern erst mit
den Worten geschehen. — Diese Verlegung des punctum saliens
ins Dunkel der Unsichfbarkeit wäre „gut erfunden", um danach
den Akt an einer gut gewählten Stelle AAieder ans Licht treten
zu lassen ; aber die zuversichliche Behauptung ist nur nicht wahrt
Nicht ivdhr ist, dass der Willensakt des Herrn für die Apostel
nicht sichtbar, nicht in seinem Moment deutlich wahrnehmbar

geAvesen und ivdhrgenommen werden! Denn der_ß£gensakt des

Herrn, den ich als den Konsekrationsakt enviesen und den der
Abendmahlsbericht treulich an seiner richtigen Stelle aufführt,
war ein sichtbarer Akt, dessen äussere Form die Apostel sehr
wohl, auch ohne begleitende Worte, kannten. Der Versuch
also, den Akt Aen der Stelle zu rücken, gelingt nicht. Nach
vollbrachtem Akt und vor dem Genuss erfuhren die Apostel
durch die Herremvorte den Inhalt und das Resultat des Aktes,
aber ihn selbst hatte ihnen seine äussere Form und sein Moment
kund gethan. Seh. will dem Hoppe noch zu Hülfe kommen,



_ 96 —

indem er behauptet, nur die begleitenden Worte, die uns aber
niemand mitteile, könnten beweisen, dass die Apostel im Segnen
die Konsekration erkannt hätten; sonst sei das Segnen eben
nur das gewöhnliche und nicht die Konsekration geAvesen. Auch
diese Ausflucht ist nichtig. Denn es ist nicht icahr, dass Jesus
beim Segnen immer „entsprechende Worte" gesagt habe; der
mit dem äusseren eoineidierende innere Willensakt Jesu war
stets schon durch die Umstände, durch die Veranlassung, auch
ohne BegieitAvorte, hinlänglich Aerdeutlicht. Und hier folgten
ihm, dem Segnen, ja bald genug, die sein Resultat, seinen Inhalt
bezeichnenden Worte Jesu, die zugleich dem matten Versuch,
das Segnen für den gewöhnlichen Tischsegen auszugeben, ein
jähes gründliches Ende machen. Denn endlich sollte doch für
jeden, der sprechen und Sprechende verstehen kann, das Plerren-
Avort als das gelten, Avas es grammatisch ist, als die Verkündigung

nicht einer zu vollbringenden, sondern einer — und avo

anders, als im Segensakt und-Moment! — vollbrachten That.
Wir werden doch Aen dem Herrn nicht behaupten wollen, dass
ihm zum Ausdruck eines Machtgebotes die ImperatiA'form gerade
nicht eingefallen sei Alle diese Ausflüchte kennzeichnen nur
das Bestreben, EArangelien und Herrenworte als Mittel für fremde
Zwecke zu missbrauchen.

Auf S. 117 im Absatz „Allein —" beginnt Seh. seine
geschichtliche Kritik meiner Resultate mit etlichen Machtsprüchen.
„Die Apostellehre übergeht die Einsetzungsworte, die ihr doch
bekannt sein mussten. Daher kann ihre Danksagung nicht für
die Erklärung des ganzen Berichtes verwendet werden". Aber
um diese „Erklärung des ganzen Berichtes" handelt es sich ja
ganz und gar nicht! Die Didache_giebt, Avie sie mit deutlichen
Worten sagt, die liturgie ihrer Zeit selbst, Dass diese ihre
Liturgie ausschliesslich Danksagung ist, dass kein Abendmahlsbericht

darin verkommt, dass das Segnen, das Konsekrieren fehlt,
dass Aen dem durch den Herrn befohlenen Abendmahlsdrama
an dem Faden des Abendmahlsberichts keine Spur vorhanden
ist, das ist mit dem Aertuschenden Worte Sch.s „die evxacioria,
das eìyciQiOTsh- der Didache gebe über das Herrenmahl keine
volle Aufklärung" {!), nicht abgethan. Wohl giebt die Didache eine
volle Aufklärung über das Herrenmahl, sie giebt dessen Liturgie
selbst und zwar als eine Danksagungsfeier und das ohne eine
Spur vom Abendmahlsbericht! Da liegt denn doch klar vor



— 97 —

Augen, dass der letztere als dramatischer Hauptteil und Kern
der Feier vergessen Avar! Daran ändert „die Andeutung des

Opfercharakters" nicht das mindeste. Ebenso steht es uiiAAider-

sprechlich mit Clemens von Rom. Es handelt sich gar nicht
vom Opfercharakter der Eucharistie, den Seh. immer, wo ihm
die Thatsachen zuwider sind, unnötig dazwischen Avirft. „Über
die Konsekration und Communion" sagt er (Cl.) nichts, aber in
das „Eucharistieren konnte er den Akt nicht setzen", spricht Seh.
Und die Gründe dieses Spruches? Fehlen, und die Didache be-
Aveist das Gegenteil.

Nun müht sich Seh. (S. 118), das eucharistische Opfer beim
h. Ignatius zu beweisen. Gegen wen frage ich. Wiederum soll
der Schein geschaffen werden, als bestritte ich bei Ignatius das
eucharistische Oqjfer, Avas ich ja nicht thue und auch zu thun
bei meinem Thema keinen Anlass habe. Über mein Thema aber
steht bei Ignatius nichts, ausser dem erhaltenen, aber längst
nicht mehr verstandenen Wort svxaQiOTi'a. Was sollen denn bei
solchem Sachverhalt die Worte Sch.s: „W. geht auffallend rasch
über Ignatius weg?" Dann aber leistet Seh. ein Muster von
Logik : weil ich sage, das Wort svxctqiOTla, aber missverstanden,
als „eine uneröffnete, versiegelte Urkunde", sei Jahrhunderte lang
im Sprachgebrauch geblieben, so hätte ich „zugegeben, dass der
wahre Charakter des Abendmahlsberichtes nicht vergessen war!"
Diese Deutung heisst mit anderen Worten : Aveil man den Sinn
des Wortes Aergessen gehabt habe, habe man ihn nicht
vergessen gehabt.

S. 119 geht Seh. zu Justin über. Auch hier beginnt er
wieder, den mir gegenüber höchst überflüssigen Beweis zu führen,
dass der Opfercharakter der Eucharistia bei Justin bezeugt sei.

Nirgends habe ich das bestritten und muss deshalb den Versuch,
mich unter die Bestreiter zu setzen, milde gesagt, als Luftstreich
bezeichnen. Der Gebrauch des Wortes £vxaQl0T£^v für
konsekrieren bei Justin, den Seh. zugeben muss, ist, Avas er nicht
einmal merkt, ein Beweis für den von mir erwiesenen Sinn des

Segnens in £v%ccqigtsÎv, des konsekrierenden Segnens, wührend
die dicht nebenherlaufenden Stellen Justins, in denen das Wort
nur Danksagen bedeutet, die seit der Didache zu Tage liegende
Trübung im Verständnis des svxaQiOxAv offenbart. Dieser
Doppelgebrauch des Wortes zeigt beides, eine gebliebene Erinnerung
an die wahre Bedeutung des evxccQiOrsiv im biblischen Abend-

Revue intern, de Tuéologie, Heft 17, 1S97. V



— 98 —

mahlsbericht und eine Verirrung in die alltägliche Bedeutung,
Danksagung: ein frühes, aber richtiges Seitenstück zu der bei
vornehmsten Kirchenvätern verkommenden, einander
aufhebenden zAveifachen Angabe der Konsekrationsform, einmal aus
der kirchlich-officiellen Bezeugung in der (Epiklesen-) Liturgie,
ein anderes Mal aus subjektiv-theologischer Reflexion.

Nun kommt Seh. (S. 120 ff.) auf meine Interpretation der
Hauptstelle bei Justin (Apol. I, 66.) zu sprechen ; sie ist
allerdings von mir zuerst aufgestellt, aber ihre Richtigkeit ist ven
mir auch bewiesen Avorden. Die Stelle ist um so wichtiger, als
in ihr, was bis heute ja noch keiner gesehen hat, die älteste
Nachricht von der konsekrierenden Epiklese erhalten ist. Von
vornherein begeht Seh. eine Verwechslung, die ich richtig stellen
muss. Ich führe Justin als Zeugen für die morgen- und
abendländische Liturgie der Kirche seiner Zeit auf und eruire aus
seinem Zeugnis die Beschaffenheit der damaligen officiellen
Konsekrationsform. Seh. aber stellt in seinem mit „Infolge"
beginnenden Satz die Sache so dar, als behaupte ich, die
Verirrung auf eine eigenmächtige, falsche Form sei „ihm", dem

Justin, Aviderfahren. Ich habe aber, die Liturgie jener Zeit im
Auge, den Justin nur als verantwortungslosen Zeugen zur Seite,
S. 43—44, von „denselben", nämlich den vorher genannten
„Menschen" gesprochen, und dann den unter den obAvaltenden
Umständen auf die konsekrierende Epiklese führenden Gedankengang

(bis S. 46) dargelegt.
Die Angriffe Sch.s auf meine Interpretation der Worte Justins

gleichen an SchAväche denen auf die ersten Teile meines Buches

ganz und gar. Und alles Gerede Sch.s vor und nach ist gegenüber

dem klaren Zeugnis des Justin haltlos.
Zuerst sucht Seh. das Wort loyog ins Dunkel zu rücken :

„Die Frage (über das Verhältnis vom Logos oder Sohn und Geist
bei Justin) ist auch heute noch nicht entschieden" und Dorner
und Semisch müssen Seh. bei dem Verdunkeln ein wenig helfen.
Aber, sage ich, die Frage, wer mit dem Xoyoç in unserer Stelle
gemeint ist, ist durch meine Interpretation ein für allemal dem

bisherigen Dunkel entrückt und unicidersprechlich entschieden.

„Die allgemeine Übereinstimmung der bisherigen Erklärer",
auf die Seh., S. 121, sich beruft, ist eben falsch. Jch habe erstens
auf S. 41 mit völlig klaren Stellen Justins bewiesen, dass er
den heiligen Geist öfters tòv Aayov, und zwrar tòv Aóyov naca



_ 99 —

Asoli (sc. nargòc) nennt. Ich habe insbesondere, S. 40, 41,

bewiesen, dass Justin den heiligen Geist als den Überschatter der
hl. Jungfrau Aóyog nagà tov ittov nennt. Kann Seh. angesichts
dieser BeAveise die Identität von Aoyoç 6 naff avrov und Aoyoç
llsov, als vom heiligen Geiste ausgesagt, noch anzAveifeln? Kann
er bestreiten, dass Justin in beiden Gliedern seines Vergleiches
von schöpferischen Akten redet, deren Objekt und Resultat in
beiden Fällen die oùqÇ 'Irfiov, deren Avirkendes Subjekt aber, soll
überhaupt die Gleichheit der Wirkung gesichert sein, das gleiche,
nämlich ó Aoyoç Hsov heiliger Geist, 6 Aóyog 6 naff amov sein
muss? Hier ist alles klar, und kein Raum zum ausAveichen.

Zudem — hätte man die immer nachgebetete Übersetzung
des ai tvxfjç Xóyov tov nacf ccvtov mit: „durch das von ihm
herkommende Wort des Gebetes" (Th. Harnack) oder: „kraft des

mit Seinem Worte gesprochenen Gebetes" (Probst) schon
deshalb längst aufgeben sollen, da, abgesehen von der sofort
auffallenden Künstelei und Geschraubtheit, die Herrenworte mit
aller theologischen Sophistik der Welt nun einmal kein Gebet

waren_i.ro Munde des Herrn und es auch nie werden können
und dürfen im Munde der Priester. Dagegen ist die sv%r, sofort
ätn Platze, da der heilige Geist, als der göttliche Konsekrator
gedacht, vom Priester, der die Elemente vor sich hat, um die
Vollbringung des Allmachtsaktes, der sakramentalen aaQxorrotrjaiç,
der smoxiaoig der Elemente erfleht werden muss. Hiermit sind
alle Einwände Sch.s (S. 121 ff.) erledigt, da hilft kein Sträuben
und Winden mehr : Die leibhaftige Epiklese, und nicht die Herrenworte,

ist als die Konsekrationsform in der Liturgie des 2.

Jahrhunderts erwiesen.

Die Bemerkungen Sch.s (S. 122—124) über Irenäus bedürfen
für den, der meine Auseinandersetzungen über diesen ganz auf
Justins Schultern stehenden Kirchenvater (S. 47 ff.) Aer sich hat,
keiner Widerlegung mehr.

Über die von Seh. (S. 124) meiner für das 2. und 3. Jahrhundert
gelieferten BeAveisführung entgegengestellten Äusserungen bei
Tertullian, Clemens von Alexandrien und Origenes, die ich
durch ein Missverständnis des justin-irenäischen Xoyoç S-sov

erkläre, das Seh. mit einem Scherze meint abweisen zu können,
darf ich Avohl die Frage an Seh. stellen : Zeugt die von Justin
und Irenäus fürs 2./3. Jahrhundert verbürgte Einschaltung einer
von dem Herrn nicht eingesetzten Konsekrationsform in die Li-

v ;!



— 100 -
turgie für ein Missverständnis? Seh. kann nicht nein sagen.
Wohlan denn, Avas Avar die fedsche bisherige Übersetzung des

aus jenem grossen Missverständnis herrührenden ai svx»~ç Aóyov
tov nccQ^ avTov anders als ein ebenfalls recht grosses
Missverständnis, also richtig ein von Seh. verteidigtes Missverständnis
des Missverständnisses" ì Haben bisher die Theologen aller
Jahrhunderte, Seh. eingeschlossen, darunter viele, die an Scharfsinn
den genannten Kirchenvätern durchaus nicht nachstanden,
thatsächlich die Nachricht bei Justin und Irenäus grundfalsch, also
doch missverstanden, wie will man denn das durch ihre Liturgien

blossgelegte und in seinem Ursprung geschichtlich durchaus
erklärliche Missverständnis bei Tertullian, Clemens, Origenes
und den in seinen Fussstapfen gehenden Vätern des Morgen-
und Abendlandes nicht anerkennen, zumal mehrfach bei einem
und demselben Kirchenvater einmal die Epiklese, ein andermal
dje Herfênwôrte als Kon^eJ^aJion_eTscheinen und Aen der offi-
ciellen Konsekrationsform in den Liturgien durch die Epiklese
gar kein ZAveifel bestehen kann?

Ob Origenes und andere in diesem Widerspruch, wenn sie
sich dessen bewusst wurden, „keine Schwierigkeit gefunden"
(Seh. 125), das darf bei aller theologischen Grösse jener Männer,
die ja auch in vielen anderen ihrer Behauptungen schwere
Irrtümer lehrten, uns nicht blind machen und zur Beibehaltung
ihrer Irrtümer bewegen. Ich bin der schuldigen Pietät gegen
sie nicht durch blindes Nachbeten des Irrigen, sondern durch
geschichtliche Erklärung wie es gekommen, dass sie irrten,
gerecht geAvorden. Dass Origenes übrigens auch die Stelle I. Tim.
IV, 3—5, irrtümlich, nicht spekulativ —, sondern exegetisch
irrtümlich, „missverständlich", zur Stütze seiner durch die
Epiklese der heimischen Liturgie widerlegten Angabe verwertet,
sollte Seh. doch nicht ignorieren.

Was soll das nun heissen (Seh. S. 126—127): ich „wolle aus
Reden der alexandrinischen Patriarchen Theophilus, Athanasius,

Cyrill und des Isidor von Pelusium nachweisen^-, dass die
alexandrinische Liturgie gegen die Aussagen der 2 berühmten
Katecheten officiell protestiere? Aus was pflegt man denn
wohl Lehren und Einrichtungen einer gewissen Zeit in der
Kirche nachzuweisen, als aus den Zeugnissen zeitgenössischer
Kirchenvater, zu denen ja wehl, selbst für Seh., die
Theophilus, Athanasius, Cyrill und Isidor Aen Pelusium gehören



— 101 —

dürften? Dass Seh. sich vor solchen Zeugen bescheide, erste-
ren drei, den Häuptern des halben Morgenlandes, zuzugeben,
dass sie wussten, wie die Konsekrationsform ihres Patriarchats
und der Gesamtkirche laute, wird doch wohl bei der Klarheit
und Bestimmtheit ihrer Aussagen zu erwarten sein. Da Seh.
die von ihnen und von Isidor verbürgte Epiklese nicht Aveg-

leugnen kann, so meint er sich zu retten mit der erfundenen
Ausflucht, sie sagten aber nicht, dass die Epiklese allein die
Konsekration bedeute. Wenn das gerade, sachgemässe Diskussion

ist, dann giebt es unter Menschen ein Ja Ja, Nein Nein
nimmermehr. Doch zur Sache antAvorte ich: Allerdings sagen
diese grossen Zeugen der Kirche, dass die Konsekration durch
die Epiklese gewirkt werde, und damit ist dem Versuche, eine
andere Form mit einzuschieben, einfach die Thüre gewiesen.
Wenn „die Anrufung" („die schaurigen Gebete") um den
heiligen Geist es ist, der „das gewöhnliche Brot zum Fleische des
Sohnes macht", — Avas bleibt danach denn noch zu „machen",
um Christi Fleisch und Blut auf dem Altare zu wissen? Mit
welchem Rechte avüI Seh. den Aen allen 4 Kirchenvätern nicht

genannten, also zur Konsekration für nicht erforderlich
angesehenen Abendmahlsbericht mithereintüfteln An dieser Probe
verzAveifelter Mühe, die sich Seh. giebt, klare Zeugnisse ins
Gegenteil zu Aerrenken, erkennt man die bedauerliche Lage
römisch-katholischer Geschichtsforschung, avo es sich darum
handelt, päpstliche Einrichtungen um jeden Preis zu
rechtfertigen.

In Bezug auf das von Seh. S. 127 ff. betreffs der Kappa-
docier Vorgebrachte darf ich mich im allgemeinen auf meine
Darstellung S. 67—72 beziehen, sie genügt, um den unbefangenen

Leser zu überzeugen. Was Seh. S. 127—128 über die
Gregore von Nyssa und von Nazianz und über Chrysostomus
sagt, muss man nur lesen, um über den Mangel an historischer
Genauigkeit und Objektivität zu staunen. Wir verweisen zur
Probe nur auf die Sätze „Noch weniger", „Wäre der
Widerspruch", „Wenn aber Chrysostomus — verbunden werden
können", „Was Nilus". Es ist klar, Seh. hat von der Unverfrorenheit

Probsts gelernt. Die Bemerkungen Sch.s (S. 128—129)
über Firmilian, Basilius und die Palästinenser sind zu schwach,
um diskutiert zu werden. Ob man dem nicht bloss „scharfen",
sondern notorisch überscharfen Afrikaner Tertullian das in



— 102 —

seinem litterarischen Verhältnis zu Justin-Irenäus und in
seinem Charakter naheliegende MissAerständnis „zuzutrauen" hat,
darüber AAird seine Verirrung zum pedantisch-phantastischen
Montanismus das Urteil erleichtern. Bei Besprechung der
Äusserung Cyprians glänzt Seh. AAieder (S. 129—130) in seiner
Verschleierungskunst.

Wenig gelingt ihr auch in der Arbeit, durch Ambrosius
und Augustinus die konsekrierende Epiklese aus der
nordafrikanischen und der mailändischen Liturgie Avegzuleugnen. In
ersterer ist sie für das 3.—6. Jahrhundert zu gut bezeugt, in
Mailand und seinem Sprengel bürgt für ihr ursprüngliches
Dasein die noch erhaltene Epiklese des Urabendmahlstages, der
Coena domini im ältesten Messbuch des Mailänder Metropoli-
tansprengels, ausserdem Ambrosius selbst und sein Suffragan
Gaudentius. Der Satz Sch.s (S. 131): „Bei Ambrosius kann
in der Schrift über den heiligen Geist die Epiklese noch
durchklingen", ist hier wieder für die Sch.sche Art, klare Worte
zu Aerdrehen, eine kleine, aber charakteristische Probe. Kurz
vorher meint er eine Stelle des heiligen Augustinus aus dem

Weg zu schaffen, indem er sagt, Augustinus „dehne die
Benediktion über den ganzen Kanon aus". So geht es durch die ganze
Abhandlung fort. Kaum ein einziger Satz, der nicht die
Quellenaussagen in unerhörter Weise entstellt, entleert, interpoliert, bis
sie der Tendenz dienen oder Platz machen. „Ähnlich, sagt Seh.
S. 131 (Avie bei Augustinus), verhält es sich bei Hieronymus u. a.

Der Segen oder die Danksagung wurde auf den ganzen Kanon
ausgedehnt, konsekratorisch aber waren die Einsetzungsicorte."
Dieser ganze Satz ist ja nicht wahr! Man lese meine
Entwicklung über die römische Liturgie (S. 120 ff.), besonders über
Hieronymus, S. 133, und überzeuge sich Die bisher von den

Liturgikern für die neurömische Konsekrationsform mit
Behagen ausgenützte pseudo - ambrosianisehe Schrift über die
Sakramente kann Seh. sich nicht entschliessen, als nach Gelasius

I. ins 6. Jahrhundert gehörig anzuerkennen. Er
verschweigt natürlich seinen Lesern, dass ich — nicht sie „mit
andern in das 6. Jahrhundert versetzt", sondern dass ich allein
(S. 170—171) ihre Abfassung auf Grund unanfechtbarer
Anzeigen als in das erste Drittel des 6. Jahrhunderts fallend
nachgewiesen habe. Hiernach aber hört sie auf, die altrömische
Konsekrationsform (die Aergelasianische) zu bezeugen, wofür sie,



— 103 —

mit dem fälschlich ins Zeitalter Leo I. (440—461) versetzten
„Leonianischen Messbuch" zusammen, bisher die Hauptstütze
geAvesen ist. Und nun bemerkt Seh. (S. 131): „Dass der
Verfasser der pseudo-ambrosianischen Schrift nur die Einsetzungswerte

als Konsekrationsform kennt, giebt auch W. zu", als wenn
mir eingefallen wäre, eine nachgelasianische Schrift, nachdem
ich sie als solche erwiesen und somit für die altrömische
entleertet hatte, noch für letztere zu beachten Auch hier liegt die
Absicht Sch.s, zu verdrehen, offen zu Tage. Bei Seh. gelten
aber historische Indizien, trotzdem er meinen BeAveis ver-
schAveigt, nichts. Er plaidiert, „abgesehen von der historischen
Frage", deren Aen mir Aellzogene Lösung er nicht anzutasten
Avagt, unverfroren weiter für die neurömische Form aus
Ambrosius, da ja Pseudoambrosius „die Worte des Ambrosius nur
deutlicher fasst". Und das soll Quellenstudium sein!

Hierauf sieht sich Seh. denn doch endlich gezAvungen,
einzugestehen, „dass Mailand und Afrika in ihrer Liturgie die
Epiklese hatten" und dass „der Schluss von diesen Tochterkirchen

auf die Mutterkirche nahe liegt". Sogleich aber zieht er
letzteres Eingeständnis Avieder halb zurück: „Es ist wahrscheinlich,
dass auch die römische Kirche die Epiklese hatte." Ei, avozu also
all das Künsteln und Sträuben und Winden, wenn man,
natürlich mit vornehmem „Avahrscheinlich", ver den Thatsachen
die Waffen strecken muss?

Aber nun gilts, für Rom noch zu retten, Avras möglich ist,
und bei Seh. ist alles möglich.

Zuerst bestreitet er (S. 131, unten), dass die römische
Kirche die Verirrung vollster7wahren_aqaostolischen-_JConsekrgr_

tionsform hinweg mit allen Kirchen mitgemacht habe. Und der
""Grund „Denn dieses würde voraussetzen, dass alle Kirchen
gleichzeitig zu demselben Irrtum abgefallen seien." Nun? Das
strikte „gleichzeitig" als unnötig ganz beiseite gelassen, liegt
nicht vom Morgenlande, dem Quelllande des Christentums, in
der Didache, und von Rom selbst im Clemensbriefe der
Beweis der stattgefundenen Trübung und Irrung vor? Was will
hiergegen „die theologische Erklärung des Morgen- und
Abendlandes"

Eine Planke noch ist im Schiffbruch geblieben, alt und
morsch zwar, aber die letzte (Seh., S. 132) : „Der Beweis für
das Vorhandensein einer altrömischen Epiklese in der Liturgie



— 104 —

und für die Behauptung, dass diese Epiklese als ausschliessliche

Konsekrationsform galt, sind wehl auseinander zu halten." Da
haben Avir das alte Spiel mit den Quellen, die alte Kunst, miss-

liebige Zeugnisse, seien sie auch klar wie der Tag, „unschädlich"

zu machen. Seh. brauchte den Lehrmeister, der aber
selbst bei viel älteren Verkleisterern des liturgischen Schismas
in die Schule gegangen, nicht weit zu suchen. Er stellte sich
in die Clientel Probsts, der seit Aielen Jahren daran ist, soweit
menschenmöglich, die widerspenstige Epiklese auszurotten und
den halsstarrigen Rest zu zähmen. In seiner neuesten Schrift,
„Die abendländische Messe ATom 5.—8. Jahrhundert", die Aen
mir in dieser Zeitschrift (IV. 1896, S. 358—370) gewürdigt ist,
definiert Probst die Epiklese folgenderniassen : „Die Herabrufung
des heiligen Geistes über die Opfergaben, um die Eucharistie
zu heiligen, damit die Venvandlung in den Leib und das Blut
Christi den Empfänger heilige." Diese Definition nimmt Seh.

an. Nach Probst und Seh. ist hier „die Eucharistie" bereits
der Leib und das Blut Christi, also „die Wandlung" ist
geschehen und die Epiklese folgt ihr. Hören wir, avozu: „um die
Eucharistie zu heiligen." Wie? der gegenwärtige Herr muss
„geheiligt" Averden? Hat man je solch „theologischen Blödsinn"

erhört Und in solchen Fussstapfen wandelt Seh. Und
der ZAveck solcher vom Priester herabgeflehten ..Heiligung der
Eucharistie"?—: „Damit die Verwandlung in den Leib und
das Blut Christi (die vorausgegangen ist) den Empfänger
heilige." Wie das doch alles hübsch kunterbunt durcheinander
quirlt Nach den Worten : „Die Herabrufung des heiligen
Geistes über die Opfergaben", meint man jemanden zu hören,
derdie Konsekration mit den Herrenworten leugnet und sie

in der Epiklese erkennt; aber da der ZAveck in der „Heiligung
des Empfängers" bestehen soll, so hat, nach Pr. und Seh., die

Epiklese mit der Konsekration nichts zu schaffen. Wie aber
lauten die Zeugnisse bei den Aen mir in glänzender Reihe
aufgeführten KirchenArätern und in allen alten Liturgien? Alle
Zeugnisse lauten dahin, dass der in der Epiklese erflehte
heilige Geist die Gaben, Brot und Wein konsekriere. Angefügt

wird, aber als zweite Bitte, dass der heilige Geist auch den

Empfänger mit Gnaden beschenke. Aber beide Bitten sind
selbständig, wie auch die in ihnen erflehten Akte des heiligen
Geistes, zuerst die Konsekration der Gaben, etwas anderes ist,



— 105 —

als die Heiligung des Empfängers. Die Aen Probst und Seh.

aufgestellte Behauptung, die Epiklese sei „die Vollendung" der
im Herrenwert geschehenen Konsekration, ist eine leere
Ausflucht. Das bei den Vätern gebrauchte Wort TtXn'woig tùv
ôwqwv, TsXsrrj r/~ç svxctgiüiiac, twv jivorrjoioiv ist der solenne
offizielle Ausdruck firn die Konsekration. Wenn Seh. sich aber
unter der Konsekration die Gegenwärtigmachung des Plerrn
denkt, so möchte ich ihn fragen, Avas noch an dem Herrn
vollends zu konsekrieren wäre, wenn Er doch gegenwärtig ist?
Kann er auch halb gegenwärtig sein Kann die Konsekration
stückweise geschehen? Und Avas fehlt ihr noch, wenn sie
geschehen ist? Hängt ihr Vollzug Aen der Heiligung der Empfänger

ab All diese durcheinander schillernden Wendungen bei
Probst und Seh. haben den Zweck, die Epiklese um ihren klaren
Sinn zu bringen, ihren deutlich die Konsekration Aen Brot und
Wein besagenden Worten Gewalt anzuthun.

Wunderbar ist, Avas Seh. S. 132 (unten) sagt: „W. glaubt
freilich, Gelasius lehre „die ausschliessliche Kraft" der
Epiklese. Allein Gelasius sagt nur, dass der heilige Geist kon-
sekriere." Wirklich? Das nur? Ei, dann sagt er gerade
genug; Avas Seh. ven „vollendender Thätigkeit" des heiligen Geistes

sagt, ist probstischer Herkunft, ohnmächtige Künstelei.
Selbstverständlich hat Gelasius, da er Aen der Konsekration mittelst
der Epiklese redet, gar nicht nötig, von den Herremvorten zu
reden, der Abendmahlsbericht bildete ja nicht die Konsekration,

sondern nur die historische Vorbereitung dazu.
Dass das uns im Wesentlichen erhaltene Gelasianische Messbuch

diesen Papst, zugleich den letzten klassischen Zeugen der
3Ltrömischen Epiklesenliturgie, zum Verfasser hat und dass er

es war, der die Umwälzung in der Konsekrationsform
vollzogen hat, bestreitet Seh. angesichts der Aen mir aufgeführten
Zeugen vergeblich. Die überAersichtige Zurückhaltung Bäumers

konnte ich in dieser Sache, wo eine Wolke von Zeugen
einstimmig war, nicht teilen, aaìc, ich auch Duchesnes Bezeichnung

„Hadriansches Messbuch" für das Karl dem Grossen Aen
Hadrian I. übersandte und Aen ihm als das authentische
Gregorianische erklärte Messbuch für unberechtigt halte.

Zu der Note Sch.s (S. 133) über das Aen mir angeführte
Wort Augustins: Accedit Aerbum ad elementum et fit
sacramentum, füge ich bei, dass dasselbe nicht „wahrscheinlich un-



— 106 —

echten", sondern dem echten Sermo 80 in Johannem entstammt,
wie Seh. selber in seiner Sakramentenlehre (1893), S. 41,
bemerkt.

Was Seh. unter der Führung von Probst über Gregor I.
und Gelasius I. auf S. 134 und 135 redet, ist durch meine
NachAveise zum Aeraus AAiderlegt.

Nicht eine einzige Position hat Seh. mir erschüttert, nicht
ein einziges meiner Resultate Aviderlegt. Dieses Nichtkönnen,
trotz aller Mühe und Schlauheit, hat aber nicht er zu
verantworten. Der Trost, den er sich in dem harmlosen Panegyri-
kus Köstlins auf die neurömische Liturgie (Geschichte des christlichen

Gottesdienstes, 1887, S. 112—113) geholt hat, soll ihm
gegönnt sein.

Die Thatsachen sinds, an denen jede römische Umdeutung
scheitern muss. Es bleibt dabei : Die Konsekrationsform des

Herrn und der Apostel war das Segnen, vom Plerrn, ^or*_dem
Brechen und Reichen mit der entsprechenden Geberde Aellzogen

"uncT'dann als geAvirkt nach Resuftat und Inhafi erklärt, — vnn
den Aposteln innerhalb des dramatisch Aviedervollzogenen
Herrenmahles treu wiederholt. Diese Form ging durch
Missverständnis des Wortes „segnete" gegen Ende der 80er_Jahre
unter und das ZAveite Jahrhundert zeigt uns in der Liturgie
nicht mehr ein HerreiiAvort des Abendmahlsberichts, sondern
die danach folgende Bitte um den heiligen Geist als die
Konsekrationsform, auf welche der Abendmahlsbericht nur mehr
die historische Vorbereitung ist. Diese nacjb^postolische Kon-
sekfationsform, die Epiklese, war im ganzen Morgen- und Abendland,

in Nordafrika, in Rom, in Mailand, in ganz Italien, in
Gallien und den Rheinlanden, in Britannien und Spanien, überall

die der Kirche. Unter dem Einfluss eines frühen
Missverständnisses der bekannten Schilderung der christlichen
Abendmahlsfeier bei Justin und der Worte Pauli I. Tim. IV, V werden
einige abendländische Kirchenväter, darunter Augustinus,
entgegen ihrer eigenen Liturgie, an der Epiklese irre und
verlegten die Konsekration — nicht mit historischer, sondern
spekulativer Begründung — in die Herremvorte des Abendmahlsberichtes,

der dadurch, wenn auch mit_£alsch bestimmtem Kon-
ysekrationsmoment, wenigstens Avieder in seine dfamartische
Bedeutung erhoben wurde. Das theoretische Missverständnis
führte Gelasius L, zuerst noch klassischer Zeuge der aufrecht-



— 107 —

stehenden konsekratorischen Epiklese in der Liturgie der
römischen Kirche, praktisch in den römischen Gottesdienst ein,
indem er ein neues Messbuch verfasste, Avorin die altrömische
Epiklese durch Versetzung vor den Abendmahlsbericht zu
einem mindestens sehr unnötigen Gebete um die Konsekration,
als Vorbereitung und Einleitung zu dem diese enthaltenden
Abendmahlsberichte wurde. Nur langsam, zuletzt mit dem
Aveltlichen Arm, gelang es den Päpsten, ihre immerhin noch falsch
bestimmte Form in den Ländern des Abendlandes, zu allerletzt
in Spanien, zu erzwingen. Somit kann sich Aveder die römische,
noch die morgenländische Christenheit apostolischen Ursprungs
ihrer Konsekrationsform rühmen. Hohes Alter steht dem
Morgenland, derbere Fasslichkeit dem Abendland zur Seite, doch

genügt Aveder das eine, noch das andere, um den Mangel voller
apostolischer Treue in dramatischer Erfüllung des Gebotes
„dieses thuet —!" der allein durch Wiederherstellung des
konsekratorischen „segnete" überwunden wird, aufzuwiegen.

Prof. Dr. Watterich.

(Schluss in der nächsten Nummer.)


	Die Gegner meiner Schrift über den Konsekrationsmoment

