
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Jésus-Christ dans les sacrements

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


32 —

JÉSIJS-CHRIST

DANS LES SACREMENTS.

Tous les chrétiens reconnaissent avec unanimité qu'il n'y
a qu'un seul Sauveur, un seul Rédempteur, un seul Médiateur,
Jésus-Christ: unus mediator Dei et hominum homo Christus
flesus (II Tim., II, 5). Tous proclament aussi que le Christ
est le pontife de la nouvelle alliance, le prêtre qui a offert le
sacrifice par excellence, le sacrifice de son corps et de son
sang pour la rémission des péchés et pour le salut de tous
les hommes.

Mais, dans la pratique, on oublie souvent le Christ prêtre
et pontife, « évêque de nos âmes (I Pierre, II, 25) », pour ne
voir que les membres de la hiérarchie ecclésiastique appelés
prêtres et évêques, comme si leur sacerdoce ou leur pontificat
avait été substitué à celui de J.-C. et comme si celui de J.-C.
n'existait plus en réalité. On commet encore souvent un autre
oubli. A force de ne considérer que ceux qui ont participé au
sacerdoce et au pontificat de J.-C. dans la mesure du sacrement

de l'ordre et de la consécration episcopale, on oublie de
considérer que tous les chrétiens, en recevant le baptême, ont
été incorporés à J.-C, non seulement à J.-C. victime, mais à

J.-C. tout entier, donc aussi à J.-C. prêtre et pontife. Ceux qui
commettent ce second oubli, semblent croire que les simples
fidèles ne doivent être que les très humbles et les très obéissants

serviteurs de ceux qui ont reçu le sacrement de l'ordre,
comme ceux qui commettent le premier oubli semblent croire
que le sacerdoce de la nouvelle alliance existe entièrement et
exclusivement dans les prêtres et les évêques, lesquels seuls



— 33 —

seraient les ministres des sacrements et desquels seuls dépendrait

l'efficacité des sacrements.
Ce sont là des erreurs plus grossières que subtiles, en tout

cas très répandues, qui ont occasionné une foule de malentendus
dans les questions théologiques relatives aux sacrements, et
qui maintiennent encore ces malentendus dans beaucoup
d'esprits plus ouverts aux fausses traditions qu'aux saines réflexions.

C'est à remettre en lumière le sacerdoce de J.-C. et son
action, comme pontife et comme sanctificateur, dans les
sacrements, que cette étude est destinée.

De même qu'il n'y a dans le culte chrétien qu'un seul
sacrifice, le sacrifice de J.-C, ainsi n'y a-t-il qu'un seul ministre
de ce sacrifice, J.-C. même, et qu'un seul sacerdoce, celui de

J.-C. Les chrétiens qui, en recevant le sacrement de l'ordre,
participent à ce sacerdoce, à ce ministère, dans une mesure
qui est supérieure à celle du baptême et qui les constitue
membres de la hiérarchie ecclésiastique, ne sont toutefois que
des dispensateurs des mystères du Christ, et des coopérateurs
du Christ. Ils ne peuvent pas agir sans lui, n'étant que ses

envoyés, ses mandataires et en quelque sorte sa voix
extérieure : vox clamantis. C'est le Christ qui crie dans leur voix,
c'est le Christ qui confère dans leurs paroles matérielles et
dans leurs actes extérieurs ce qui est intérieur, invisible et
spirituel; ils n'accomplissent, eux, que le rite, l'acte extérieur,
le signe sensible, le symbole, le sacrement, la prière verbale,
en employant les choses matérielles requises pour le rite et le
sacrement ; mais c'est le Christ même, le prêtre de la nouvelle
alliance, qui communique sa grâce dans le rite et dans le
sacrement.

Ce titre modeste de dispensateurs, de coopérateurs, de
ministres, est indiqué plusieurs fois dans les saintes Ecritures.
Par exemple, Luc, XXII, 42 : « Quis putas est fidelis dispensato!'
et prudens quem constituit Dominus super familiam suam...
Beatus ille servus! » Donc ce dispensateur n'est pas maître,
il n'est que serviteur, et cela, parce qu'il ne distribue pas son
propre bien, mais le bien de son maître. — / Cor. IV, 1 :

« Sic nos existimet homo ut ministros Christi et dispensatores
mysteriorum Dei. » Donc les évêques et les prêtres ne sont
que des ministres du Christ, des ministres de Celui qui est le

Revue intern, de Théologie. Heft 17, 1897. 3



— 34 —

pontife et le sanctificateur ; leur fonction est de dispenser les
mystères opérés par le pontife-sanctificateur. — Tit., I, 7 :

Oportet episcopum... sicut Dei dispensalorem. — II Cor. V, 20:
Tanquam Deo exhortante per nos, pro Christo legatione fun-
gimur. — Si St-Pierre appelle tous les chrétiens des « dispensateurs

de la grâce multiforme de Dieu », il explique ainsi sa
pensée : Si quis ministrai, tanquam ex virtute quam administrât
Deus (I Petr. IV, 10-11). C'est donc Dieu même qui agit
(administrât) dans le ministre-dispensateur.

Les Pères n'ont fait que développer cette doctrine,
doctrine qui repose d'ailleurs sur cette vérité de bon sens que,
Dieu seul étant l'auteur de la grâce surnaturelle, lui seul peut
la communiquer ; et que l'homme-ministre qui accomplit le rite
n'étant pas Dieu, ce n'est pas lui qui peut communiquer la
grâce, mais seulement Dieu, qui agit en lui et par lui. Klée,
dans son Manuel de l'histoire des dogmes chrétiens, dit encore :

« Comme c'est proprement Dieu et spécialement J.-C. qui est
l'auteur et le dispensateur des sacrements, l'homme et le prêtre
n'y sont jamais considérés que comme de simples organes '). »

Mais laissons maintenant les Pères parler eux-mêmes.
St-Cyprien (Ep. 63) : Jesus Christus Dominus et Deus-

noster, ipse est summus sacerdos Dei Patris.
St-Cyrille de Jérusalem enseigne (10e Catéch.) que J.-C. est

le seul prêtre, celui dont le sacerdoce est intransmissible.
St-Augustin (Cité de Dieu, L. X, ch. 4) : « Le Fils unique

de Dieu est le prêtre éternel qui le fléchit pour nous. —
« Le ministre agit, mais c'est Dieu qui confère la grâce. »

— Dans son Sermon 47 (ch. 11, n. 20), Augustin explique
longuement comment le pasteur unique dont a parlé Ezéchiel
est le Christ; comment, dans le David que Dieu a suscité
« il faut nécessairement voir celui qui est venu de la race de
David. » « Voulez-vous une preuve qu'il n'y a qu'un pasteur,
le Christ? Ecoutez-le vous dire : « Mon Père et moi nous
sommes un... Il est suscité pour être pasteur, parce qu'il s'est
anéanti lui-même en prenant la forme d'esclave... Voyez quelle
est l'étendue de son ministère pastoral : afin qu'au nom de
Jésus tout genou fléchisse dans le ciel, sur la terre et dans
les enfers... Que personne autre que lui ne s'arroge le titre

') Trad. Mabire, T. n, p. 182; Paris, Lecoffre, 1848.



— 35 —

de pasteur (nemo se dicat pascere praeter ipsum). » — Dans
son Sermon 129 (ch. 5), Augustin enseigne que ceux qui veulent
sanctifier n'ont pas un zèle selon la science. « Car dire : C'est
moi qui sanctifie, c'est moi qui justifie, tout ce que je donne
est saint, — c'est ignorer la justice de Dieu et vouloir établir
la sienne. Laisse à Dieu ce qui est de Dieu, reconnais, ô

homme, ce qui est de l'homme. Tu veux te justifier; qu'il te
suffise d'être justifié avec moi. »

Au XIIe siècle, l'évêque Gautier de Mortagne a enseigné
qu'« il faut croire sans le moindre doute que le Christ, dans
la dispensation de ses sacrements, opère également par
n'importe quels ministres ». « Remarquez, dit-il, que, dans les
sacrements de l'Eglise, quels que soient les ministres, Dieu seul
confère spirituellement le don invisible de la grâce (solus Deus
invisibile donum gratise spiritualiter operatur), et non ceux par
lesquels les sacrements sont dispensés. Le Seigneur, au livre
des Nombres, l'a déclaré d'Aaron et de ses fils, en disant :

Ils invoqueront mon nom sur les fils d'Israël et je les bénirai.
Les sacrements aussi sont de Dieu seul, et non de ceux par
lesquels ils sont dispensés... Augustin dit : Ceux que Judas a

baptisés, c'est le Christ qui les a baptisés. »

Donc, on doit admettre d'une manière générale que, dans
tous les actes dans lesquels l'homme est sanctifié, il l'est
uniquement par le Seigneur, c'est-à-dire par J.-C, le pasteur et le
sanctificateur unique.

En parlant de chaque sacrement, les Pères précisent
davantage encore. Qu'il s'agisse du baptême, ou de la
pénitence, ou de l'imposition des mains, ou de la cène eucharistique,

etc., partout et toujours c'est le Christ qui bénit, qui
purifie, qui sanctifie, qui confère la grâce, en un mot qui est
le ministre-sanctificateur dans chaque sacrement.

« Lorsque nous baptisons, dit St-Pacien, lorsque nous recevons

à la pénitence, c'est par J.-C. (Christo auctore) que nous
agissons. » — « Ce n'est pas le prêtre qui sanctifie l'eau, dit
St-Athanase, il ne fait qu'accomplir la cérémonie nécessaire,
invoquant la grâce de Dieu. » — « Même quand le baptême
est conféré par un homicide, dit St-Augustin, c'est un baptême
et le St-Esprit est communiqué. Dieu donc donne le St-Esprit
quand l'homicide baptise (Deus dat etiam homicida baptizante
Spiritum sanctum). (De Baptismo contr. Donatisi, L. V, c. 20;



— 36 —

voir aussi L. VI, c. 4 et 5.) » — Au IXe siècle, Théodulphe
d'Orléans, parlant du baptême, dit que c'est le St-Esprit qui
donne aux eaux sanctifiées la force purificatrice (sanctificatis
aquis tribuit vim purgationis) ; il enseigne que, de même que
le corps extérieur est purifié par l'eau, ainsi l'âme est purifiée
nrystérieusement par le St-Esprit (per Spiritum sanctum purifi-
catur et animus). — Encore d'après Paschase Radbert, c'est
le St-Esprit qui opère toutes les choses mystiques des
sacrements, c'est lui qui consacre et qui sanctifie : « Sacramenta
dicuntur, aut à secreto, eo quod in re visibili divinitas intus
aliquid ultra secretius efficit per speciem corporalem, aut à
consecratione sanctificationis, quia Spiritus sanctus, manens in
corpore Christi, latenter hœc omnia sacramentorum mystica,
sub tegumento visibilium, pro salute fidelium, operatur. »

Il en est de la pénitence comme du baptême. St-Augustin
enseigne expressément (De Baptismo, L. IV, ch. 12) que la
rémission des péchés est obtenue par la force du sacrement,
c'est-à-dire par la force du nom du Christ (vis nominis Christi).
« J.-C, dit-il, commence par ressusciter lui-même le pécheur,
l'Eglise le délie ensuite... C'est par lui-même que le Christ
ressuscite, c'est par ses disciples qu'il délie (Serm. 295, ch. 3). »

« C'est la pierre qui retient et qui remet les péchés (De Bapt.
L. III, ch. 18, n. 23)»; or, la pierre, c'est J.-C. et J.-C seul. —
Au XIIe siècle, dans ses Sententiarum Libri V, Pierre de
Poitiers, examinant la question : Quid dimittat Deus in confessione,
quid sacerdos, quid privatus, a dit (L. III, ch. 16): «Sacerdos
peccatum non solvit, nec quantum ad pœnam, nec quantum
ad reatum, sed solvit et dimittit, id est, ostendit esse solutum
et dimissum à Deo quantum ad reatum. » Donc le prêtre, au
tribunal de la pénitence, ne fait que déclarer aux pénitents
que Dieu les absout lui-même.

Dans le sacrement de l'ordre, « c'est la main de l'homme
qui est étendue, dit St-Jean Chrysostome, mais c'est Dieu qui
accomplit tout, tò dt näv ô -tleòg soyaÇtrai.»

Quant à l'eucharistie, les textes surabondent. En voici
quelques-uns. — St-Ambroise (de Myster.) : « Quid dicemus de

ipsa consecratione divina, ubi verba ipsa Domini salvatorls
operantur? Nam sacramentum istud quod accipis, Christi
sermone conficitur. » — St-Augustin (Serm. 234) : « Ce n'est pas
toute espèce de pain qui devient le corps du Christ, mais celui



— 37 —

qui reçoit la bénédiction du Christ (sed accipiens benedictionem
Christi). » — St-Jean Chrysostome : « Adest Christus... Non enim
homo est qui facit ut proposita efficiantur corpus et sanguis
Christi, sed ipse Christus qui pro nobis crucifixus est. Figuram
implens stat sacerdos verba ilia proferens, virtus autem et

gratia Dei est... Quando sacerdotem tibi preebentem vides, ne

putes sacerdotem hoc tacere, sed Christi manum esse quae
extenditur. Sicut enim cum sacerdos baptizat, non ipse bap-

tizat, sed Deus... Nos ministrorum habemus ordinem, qui vero
ilia sanctificat et transmutât ipse est. » — St-Cyrille d'Alexandrie

: « Credentes simul ipsum Christum manere sacerdotem
et hostiam, ipsum qui offert et oblatus est, qui accipit et
traditur. »

Au IXe siècle, Alcuin : « Christi virtute et verbis panis ille
et calix ab initio consecratus est. Christi virtute et verbis
consecratur semper et consecrabitur. Ipse in suis sacerdotibus
quotidie loquitur. Illius sermo est qui cœlestia sacramenta
sanctificat. Sacerdotes funguntur officio, sed Christus majestate
divinae potestatis operatur. Ipse est enim ille verus Melchisédech

qui sancta sacrificia adimplet... Ipse ea Spiritus Para-
cleti virtute et cœlesti benedictione sanctum corpus et sanguinem

suum esse perfecit. » — Hincmar : « Christus ipse est qui
baptizat... Ita ipse est qui sacramenta corporis et sanguinis
sui consecrat per verba sua. » — Paschase Radbert : «

Pienissime virtus Christi accipitur, et neque ab alio quam ab ipso
Christo pontifce porrigitur, licet visibilis sacerdos assistere et

singulis tribuere videatur... Simili modo et in baptismo per
aquam ex Christo omnes regeneramur, deinde virtute ipsius
Christi corpore quotidie pascimur et potamur sanguine... Non
in merito consecrantis, sed in verbo efficitur Creatoris et
virtute Spiritus sancti... Sicut Christus ipse est qui baptizat, ita
ipse est qui per Spiritum sanctum hanc suam efficit carnem. »

— Aimon attribue aussi la consécration au « prêtre invisible »,

J.-C. — Raban Maur (ad Egli. n. 4) : « Sicut ipse est Christus
qui baptizat, sic ipse est qui nobis corpori suo corpus suum
de corpore suo salubriter sumendum dat, id est ad remedium...
Ipse est qui dat, ipse plane Pontifex noster. »

Au XIe siècle, Anselme de Cantorbéry : « Deus conficit ut
seit... Deus potest hoc efficere ut cum corpus suum sit panis,
videatur haec immolatio corporis... Sicut Christus ipse est qui



— 38 —

baptizat, ita ipse est qui per Spiritum sanctum hunc panem in
suam carnem et vinum faciat transfundi in sanguinem. » —
St-Bruno : « Calix benedictionis, id est quern Deus ipse benedicit
et consecrat. »

Au XIIe siècle, Pierre de Celles : « Ipse est Christus et qui
baptizat et qui eucharistiam sanctificat. »

Dans les prières de la liturgie, nous prions Dieu de nous
pardonner. Ce n'est pas le prêtre qui nous absout; il prie
seulement Dieu de nous absoudre. Au Gloria in excelsis, on
dit à J.-C. : « Toi qui effaces les péchés du monde. » Entre
l'épître et l'évangile, le prêtre prie Dieu de purifier les cœurs
et les lèvres. A l'offertoire, le prêtre prie Dieu de bénir
l'oblation. Au canon, c'est encore Dieu qui est prié par le

prêtre d'envoyer son saint Esprit, le dispensateur de toute
sanctification; de bénir et de sanctifier l'oblation, afin qu'elle
soit la communion du corps et du sang de J.-C. J.-C. est
désigné comme le sacrificateur qui est au milieu de nous et
qui intercède pour nous. « Tu nous as donné ton Fils unique
J.-C, le sacrificateur éternel... Le sacrificateur qui est au
milieu de nous et qui comparaît éternellement pour nous devant
ta face, intercède maintenant en notre faveur... Etant unis
dans une même communion en J.-C, notre sauveur et
intercesseur... Considère notre grand prêtre, notre intercesseur
auprès de toi, J.-C. le juste... Nous te demandons ces grâces
au nom de J.-C, notre Sauveur, par lequel tu sanctifies, tu
vivifies, tu accordes toute grâce. »

Quoique depuis le XIIe siècle on constate une tendance,
chez certains théologiens grossiers, non seulement à matérialiser
la présence spirituelle et l'action spirituelle de J.-C. dans
l'eucharistie, mais encore à effacer le sacerdoce de J.-C. et à lui
substituer le sacerdoce des ministres de l'autel, cependant la
doctrine de l'ancienne Eglise s'est maintenue en Occident dans

beaucoup d'esprits, et on en retrouve des traces à toutes les

époques jusqu'à nos jours. A Port-Royal, M. Hamon écrivait
aux religieuses privées du sacrement de la pénitence : « Nous
avons tant de fois parlé aux ministres de J.-C. sans que nous
en soyons plus avancés, parlons à présent à J.-C. : sa parole
a plus de force que celle d'un homme... Nous n'avons qu'à
nous adresser à ce confesseur du cœur, et il nous confessera. »

Ce même M. Hamon a aussi enseigné qu'à défaut de prêtre,



— 39 —

« quand il s'agit de rendre les derniers devoirs à une personne
qui meurt, tous les fidèles deviennent ministres de J.-C. » ')
Au XIX* siècle, Huet a insisté sur l'action de l'Esprit saint
dans tous les sacrements, comme sur un point très important
et trop oublié. Khomiakoff a écrit : « Le Sauveur vit dans son
Eglise, il vit en nous. Il intercède, et c'est nous qui prions;
il nous recommande à la faveur divine, et c'est nous qui nous
recommandons mutuellement à notre Créateur; il s'offre en
sacrifice éternel, et c'est nous qui présentons au Père ce
sacrifice de glorification, de gratitude et de propitiation pour
nous-mêmes et pour tous nos frères. »

Bref, les ministres ne font qu'administrer les signes et les
symboles, accomplir les actes extérieurs et les rites, réciter
les prières et prononcer les paroles. Mais c'est Dieu seul qui
confère la grâce et qui communique la vie surnaturelle, par
la médiation de J.-C, le seul pontife de la nouvelle alliance,
le seul rédempteur et le seul sanctificateur, qui seul baptise,
absout, pardonne, consacre, applique aux fidèles qui s'unissent
à lui les mérites de son unique sacrifice accompli sur la croix
pour le salut de tous.

D'importantes conséquences découlent de cette doctrine :

1. Ne voir dans les sacrements que les rites extérieurs et
les actes du ministre, c'est ne pas comprendre les sacrements,
c'est même les profaner. On n'est sanctifié par les sacrements
qu'à la condition de voir en eux l'action même de J.-C, de

s'unir à lui par la foi et la charité, d'ouvrir son âme à sa

grâce, à sa parole, à son inspiration.
2. L'effet des sacrements ne dépend donc ni de la sainteté

du ministre, ni de ses dispositions spirituelles, puisque c'est
J.-C. seul qui confère la grâce sacramentelle. Il suffit que le
ministre accomplisse convenablement les actes extérieurs du
culte, les symboles et les rites. Nous n'avons pas à exiger de

lui davantage, parce que notre sanctification ne dépend pas
de lui. Le salut n'est qu'en J.-C. St-Augustin a mis ce point
en lumière contre les Donatistes (de unitale Eccl., ch. XXI,
n. 59).

') Sainte-Beuve, Port-Royal, T. IV, p. 338.



— 40 —

3. Autant le ministre doit se rendre digne d'être le coopé-
rateur du Christ, autant il doit rester humble dans la modestie
de ses fonctions, ne pas chercher à prendre la place du Christ
aux yeux des fidèles simples et naïfs, qui, ne voyant pas le
Christ de leurs yeux corporels, sont enclins par leur
grossièreté et leur ignorance à oublier le Christ et à attribuer au
ministre ce qui ne doit être attribué qu'au Christ.

4. Le sacerdotisme qui consiste à faire du simple ministre
un être extraordinaire et doué de pouvoirs miraculeux, et à

faire du clergé une caste à part, est un sacerdotisme faux,
duquel sont sortis le cléricalisme et le hiérarchisme, deux
erreurs qui se rattachent au paganisme et que l'esprit de

J.-C. condamne. Il n'y a qu'un maître dans l'Eglise
chrétienne, J.-C. Attribuer au ministre de J.-C. un pouvoir sur
J.-C. même, est un blasphème.

5. Toutes les discussions théologiques sur la manière dont
le sacrement est censé opérer (ex opere operato, etc.), sont
donc oiseuses et même irrationnelles, puisque ce n'est pas le
sacrement qui opère surnaturellement, mais J.-C. dans le sacrement;

puisque ce n'est pas l'eau matérielle qui purifie l'âme, mais
J.-C. ; puisque ce n'est pas la parole du ministre qui absout ou qui
sanctifie, qui consacre ou qui sacrifie, mais J.-C. même et J.-C. seul.

6. Elles sont également oiseuses et irrationnelles, toutes les
discussions dites théologiques — au fond simples chicanes
d'hommes méticuleux — sur la forme de la prière tenue pour
essentielle dans l'administration des sacrements, notamment
dans l'administration du sacrement de l'ordre et dans la
consécration episcopale. Dès que c'est J.-C même qui confère le
caractère presbytéral et le caractère episcopal, et dès que c'est
bien ce caractère même que l'on prie J.-C. de conférer à tel
ordinant désigné, il est évident que la forme de la prière est
chose secondaire. On voit dès lors combien sont nulles les
objections de Léon XIII et de ses théologiens contre la validité
des ordinations anglicanes, étant donné que les anglicans veuillent
vraiment conférer le sacrement de l'ordre.

7. Oiseuses aussi, par conséquent, sont les discussions sur
la manière dont se fait la consécration du pain et du vin, si
c'est par les paroles de l'institution ou par l'invocation du
Saint-Esprit. La consécration se fait par J.-C, et seulement

par J.-C. Les paroles et les prières prononcées par le ministre,



— 41 —

si vénérables soient-elles, ne sauraient être confondues avec
l'action même de J.-C. Dès lors, que l'invocation du Saint-
Esprit soit avant ou après les paroles de l'institution, qu'il y
ait une ou plusieurs invocations, etc., peu importe : ce ne sont
là que des questions liturgiques dénuées de toute valeur
dogmatique; questions dont chaque Eglise autonome reste juge
pour sa propre édification, et dont par conséquent l'union des

Eglises ne saurait dépendre. La puissance du Christ ne saurait

être liée par des rites humains; aucun ministre, aucun
homme, aucune hiérarchie, ne saurait imposer des conditions
au Christ : Spiritus Dei ubi vult spirai. — Unus Christus,
unus mediator.

E. Michaud.


	Jésus-Christ dans les sacrements

