Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Jésus-Christ dans les sacrements
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403368

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JESUS-CHRIST

DANS LES SACREMENTS.

Tous les chrétiens reconnaissent avec unanimité qu'il n'y
a qu'un seul Sauveur, un seul Rédempteur, un seul Médiateur,
Jésus-Christ 1 unus mediator Dei et hominum homo Christus
Jesus (IT Tim., II, 5). Tous proclament aussi que le Christ
est le pontife de la nouvelle alliance, le prétre qui a offert le
sacrifice par excellence, le sacrifice de son corps et de son
sang pour la rémission des péchés et pour le salut de tous
les hommes.

Mais, dans la pratique, on oublie souvent le Christ prétre
et pontife, « évéque de nos ames (I Pierre, II, 25)», pour ne
voir que les membres de la hiérarchie ecclésiastique appelés
prétres et évéques, comme si leur sacerdoce ou leur pontificat
avait été substitué a celui de J.-C. et comme si celui de J.-C.
n’existait plus en réalité. On commet encore scuvent un autre
oubli. A force de ne considérer que ceux qui ont participé au
sacerdoce et au pontificat de J.-C. dans la mesure du sacre-
ment de l'ordre et de la consécration ¢épiscopale, on oublie de
considérer que tous les chrétiens, en recevant le baptéme, ont
été incorporés a J.-C., non seulement a J.-C. victime, mais a
J.-C. tout entier, donc aussi a J.-C. prétre et pontife. Ceux qui
commettent ce second oubli, semblent croire que les simples
fideles ne doivent étre que les trés humbles et les trés obéis-
sants serviteurs de ceux qui ont recu le sacrement de 'ordre,
comme ceux qui commettent le premier oubli semblent croire
que le sacerdoce de la nouvelle alliance existe entierement et
exclusivement dans les prétres et les évéques, lesquels seuls



. 8% —

seraient les ministres des sacrements et desquels seuls dépen-
drait 'efficacité des sacrements.

Ce sont la des erreurs plus grossieres que subtiles, en tout
cas trés répandues, qui ont occasionné une foule de malentendus
dans les questions théologiques relatives aux sacrements, et
qui maintiennent encore ces malentendus dans beaucoup d’es-
prits plus ouverts aux fausses traditions qu’aux saines réflexions.

C'est a remettre en lumitre le sacerdoce de J.-C. et son
action, comme pontife et comme sanctificateur, dans les sacre-
ments, que cette étude est destinée.

De méme qu'il n'y a dans le culte chrétien qu'un seul
sacrifice, le sacrifice de J.-C., ainsi n'y a-t-il qu'un seul ministre
de ce sacrifice, J.-C. méme, et qu'un seul sacerdoce, celui de
J.-C. Les chrétiens qui, en recevant le sacrement de l'ordre,
participent a4 ce sacerdoce, a ce ministére, dans une mesure
qui est supérieure a celle du baptéme et qui les constitue
membres de la hiérarchie ecclésiastique, ne sont toutefois que
des dispensateurs des mysteres du Christ, et des coopérateurs
du Christ. Ils ne peuvent pas agir sans lui, n’étant que ses
envoyés, ses mandataires et en quelque sorte sa voix exté-
rieure : vox clamantis. Clest le Christ qui crie dans leur voix,
c'est le Christ qui confere dans leurs paroles matérielles et
dans leurs actes extérieurs ce qui est intérieur, invisible et
spirituel; ils n’accomplissent, eux, que le rite, 'acte extérieur,
le signe sensible, le symbole, le sacrement, la priére verbale,
en employant les choses matérielles requises pour le rite et le
sacrement ; mais c’'est le Christ méme, le prétre de la nouvelle
alliance, qui communique sa grace dans le rite et dans le
sacrement.

Ce titre modeste de dispensateurs, de coopérateurs, de
ministres, est indiqué plusieurs fois dans les saintes Ecritures.
Par exemple, Luc, XXII, 42: « Quis putas est fidelis dispensator
et prudens quem constituit Dominus super familiam suam...
Beatus ille servus/ » Donc ce dispensateur n'est pas maitre,
il n’est que serviteur, et cela, parce qu'il ne distribue pas son
propre bien, mais le bien de son maitre. — 7 Cor. IV, 1:
« Sic nos existimet homo ut mnisiros Christi et dispensatores
mysteriorum Dei. » Donc les évéques et les prétres ne sont
que des ministres du Christ, des ministres de Celui qui est le

Revue intern. de Théologie. Heft 17, 1897, 3



. 34 —

pontife et le sanctificateur; leur fonction est de dispemrser les
mysteéres opérés par le pontife-sanctificateur. — 7it., I, 7:
Oportet episcopum... sicut Dei dispensaiorem. — II Cor. V, 20:
Tanquam Deo exhortante per nos, pro Christo legatione fun-
gimur. — Si St-Pierre appelle tous les chrétiens des « dispen-
sateurs de la grace multiforme de Dieu », il explique ainsi sa
pensée : Si quis ministrat, tanquam ex virtute quam administrat
Deus (I Petr. IV, 10-11). C'est donc Dieu méme qui agit
(administrat) dans le ministre-dispensateur.

Les Peéres n'ont fait que développer cette doctrine, doc-
trine qui repose d'ailleurs sur cette vérité de bon sens que,
Dieu seul étant 'auteur de la grace surnaturelle, lui seul peut
la communiquer; et que I'homme-ministre qui accomplit le rite
n'étant pas Dieu, ce n'est pas lui qui peut communiquer la
griace, mais seulement Dieu, qui agit en lui et par lui. Klée,
dans son Manuel de I'histoive des dogmes chrétiens, dit encore:
« Comme c’est proprement Dieu et spécialement J.-C. qui est
Pauteur et le dispensateur des sacrements, 'homme et le prétre
n'y sont jamais considérés que comme de simples organes?!). »
Mais laissons maintenant les Peéres parler eux-mémes.

St-Cyprien (Ep. 63): Jesus Christus Dominus et Deus-
noster, ipse est summus sacerdos Dei Patris.

St-Cyrille de Jérusalem enseigne (10° Catéch.) que J.-C. est
le seul prétre, celui dont le sacerdoce est intransmissible.

St-Augustin (Cité de Dien, L. X, ch. 4): « Le Fils unique
de Dieu est le prétre éternel qui le fléchit pour nous. —
« Le ministre agit, mais c'est Dieu qui confere la grace. »
— Dans son Sermon 47 (ch. 11, n. 20), Augustin explique
longuement comment le pasteur unique dont a parlé Ezéchietl
est le Christ; comment, dans le David que Dieu a suscité
« il faut nécessairement voir celui qui est venu de la race de
David. » «Voulez-vous une preuve qu'il n'y a qu'un pasteur,
le Christ? Ecoutez-le vous dire: « Mon Pére et moi nous
sommes un... Il est suscité pour étre pasteur, parce qu'il s’est
anéanti lui-méme en prenant la forme d’esclave... Voyez quelle
est I'étendue de son ministére pastoral: afin qu’'au nom de
Jésus tout genou fléchisse dans le ciel, sur la terre et dans
les enfers... Que personne autre que lui ne s’arroge le titre

) Trad. Mabire, T. II, p. 182; Paris, Lecoffre, 1848.



de pasteur (nemo se dicat pascere prater ipsum).» — Dans
son Sermon 129 (ch. 5), Augustin enseigne que ceux qui veulent
sanctifier n'ont pas un zele selon la science. « Car dire: Clest
moi qui sanctifie, c’est moi qui justifie, tout ce que je donne
est saint, — c'est ignorer la justice de Dieu et vouloir établir
la sienne. Laisse a Dieu ce qui est de Dieu; reconnais, 6
homme, ce qui est de 'homme. Tu veux te justifier; qu'il te
suffise d’étre justifié avec moi. »

Au XII® siecle, I'éveque Gautier de Mortagne a enseigné
qu'« il faut croire sans le moindre doute que le Christ, dans
la dispensation de ses sacrements, opére également par n'im-
porte quels ministres ». « Remarquez, dit-il, que, dans les sacre-
ments de I'Eglise, quels que soient les ministres, Dien seul
confere spirituellement le don invisible de la grace (solus Deus
invisibile donum gratize spiritualiter operatur), et non ceux par
lesquels les sacrements sont dispensés. Le Seigneur, au livre
des Nombres, 'a déclaré d’Aaron et de ses fils, en disant:
Ils invoqueront mon nom sur les fils d'Isra&l et je les bénirai.
Les sacrements aussi sont de Dien seul, et non de ceux par
lesquels ils sont dispensés... Augustin dit: Ceux que Judas a
baptisés, c’est le Christ qui les a baptisés. »

Donc, on doit admettre d'une maniére générale que, dans
tous les actes dans lesquels 'homme est sanctifi¢, il I'est uni-
quement par le Seigneur, c'est-a-dire par J.-C., le pasteur et le
sanctificateur unique.

En parlant de chaque sacrement, les Peéres précisent
davantage encore. Qu'il s’agisse du baptéme, ou de la péni-
tence, ou de l'imposition des mains, ou de la céne eucharis-
tique, etc., partout et toujours c’est le Christ qui bénit, qui
purifie, qui sanctifie, qui confére la griace, en un mot qui est
le ministre-sanctificateur dans chaque sacrement.

« Lorsque nous baptisons, dit St-Pacien, lorsque nous rece-
vons & la pénitence, c’est par J.-C. (Christo auctore) que nous

agissons.» — « Ce n'est pas le prétre qui sanctifie 'eau, dit
St-Athanase, il ne fait qu’accomplir la cérémonie nécessaire,
invoquant la grace de Dieu.» — «Méme quand le baptéme

est conféré par un homicide, dit St-Augustin, c’'est un baptéme
et le St-Esprit est communiqué. Dieu donc donne le St-Esprit
quand 'homicide baptise (Deus dat etiam homicida baptizante
Spiritum sanctum). (De Baptismo contr. Donatist., L. V, c. 20;



— 36 —

voir aussi L. VI, c. 4 et 3.)» — Au IX® siecle, Théodulphe
d’Orléans, parlant du baptéme, dit que c'est le St-Esprit qui
donne aux eaux sanctifiées la force purificatrice (sanctificatis
aquis tribuit vim purgationis); il enseigne que, de méme que
le corps extérieur est purifié par l'eau, ainsi I'Ame est purifiée
mystérieusement par le St-Esprit (per Spiritum sanctum purifi-
catur et animus). — Encore d’aprés Paschase Radbert, c'est
le St-Esprit qui opére toutes les choses mystiques des sacre-
ments, c'est lui qui consacre et qui sanctifie : « Sacramenta
dicuntur, aut a secveto, eo quod in re visibili divinitas intus
aliquid ultra Secrefius efficit per speciem corporalem, aut a
consecratione sanctificationis, quia Spiritus sanctus, manens in
corpore Christi, latenter hzec omnia sacramentorum mystica,
sub tegumento visibilium, pro salute fidelium, operatur. »

I1 en est de la pénitence comme du baptéme. St-Augustin
enseigne expressément (De Baptismo, L. IV, ch. 12) que la
rémission des péchés est obtenue par la force du sacrement,
c'est-a-dire par la force du nom du Christ (vis nominis Christi).
« J.-C., dit-il, commence par ressusciter lui-méme le pécheur,
I'Eglise le délie ensuite... Clest par lui-méme que le Christ
ressuscite, c’est par ses disciples qu'il délie (Serm. 295, ch. 3). »
« C'est la pierre qui retient et qui remet les péchés (De Bapt.
L. III, ch. 18, n. 23)»; or, la pierre, c'est J.-C. et J.-C. seul. —
Au XII® siecle, dans ses Sententiarum Libri V, Pierre de Poi-
tiers, examinant la question : Quid dimittat Deus in confessione,
quid sacerdos, quid privatus, a dit (L. III, ch. 16): « Sacerdos
peccatum non solvit, nec quantum ad poenam, nec quantum
ad reatum, sed solvit et dimittit, id esi, ostendit esse solutum
et dimissum & Deo quantum ad reatum.» Donc le prétre, au
tribunal de la pénitence, ne fait que déclarer aux pénitents
que Dieu les absout lui-méme.

Dans le sacrement de lordre, « c'est la main de 'homme
qui est étendue, dit St-Jean Chrysostome, mais c’est Dieu qui
accomplit tout, ro d¢ mav o Jeoc oyalera. »

Quant a l'eucharistie, les textes surabondent. En voici
quelques-uns. — St-Ambroise (de Myster.) . « Quid dicemus de
ipsa consecratione divina, ubi wverba ipsa Domini salvatoris
operantur? Nam sacramentum istud quod accipis, Christi Ser-
mone conficitur.» — St-Augustin (Serm. 234): « Ce n'est pas
toute espéce de pain qui devient le corps du Christ, mais celui



qui recoit la bénédiction du Christ (sed accipiens benedictionem
Christi). » — St-Jean Chrysostome : « Adest Christus... Non enim
homo est qui facit ut proposita efficiantur corpus et sanguis
Christi, sed 7pse Christus qui pro nobis crucifixus est. Figuram
implens stat sacerdos verba illa proferens, wvirfus autem et
gratia Dei est... Quando sacerdotem tibi praebentem vides, ne
putes sacerdotem hoc facere, sed Christi manum esse que
extenditur. Sicut enim cum sacerdos baptizat, non ipse bap-
tizat, sed Deus... Nos ministrorum habemus ordinem, qui vero
illa sanctificat et transmutat ipse est.» — St-Cyrille d"Alexan-
drie: « Credentes simul ipsum Christum manere sacerdotem
et hostiam, ipsum qui offert et oblatus est, qui accipit et
traditur. »

Au IXe siecle, Alcuin: « Christi virtute et verbis panis ille
et calix ab initio consecratus est. Christi virtute et verbis
consecratur semper et consecrabitur. Ipse in suis sacerdotibus
quotidie loquitur. Illius sermo est qui ccelestia sacramenta
sanctificat. Sacerdotes funguntur officio, sed Christus majestate
divinee potestatis operatur. Ipse est enim ille verus Melchi-
sedech qui sancta sacrificia adimplet... Ipse ea Spiritus Para-
cleti virtute et ccelesti benedictione sanctum corpus et sangui-
nem suum esse perfecit.» — Hincmar : « Christus ipse est qui
baptizat... Ita ipse est qui sacramenta corporis et sanguinis
sui consecrat per verba sua. » — Paschase Radbert: « Ple-
nissime virtus Christi accipitur, et neque ab alio quam ab ipso
Christo pomntifice porrigitur, licet visibilis sacerdos assistere et
singulis tribuere videatur.. Simili modo et in baptismo per
aquam ex Christo omnes regeneramur, deinde virtule ipsius
Chyisti corpore quotidie pascimur et potamur sanguine... Non
in merito consecrantis, sed in verbo efficitur Creatoris et vir-
tute Spiritus sancti.. Sicut Christus ipse est qui baptizat, ita
ipse est qui per Spiritum sanctum hanc suam efficit carnem. »
— Aimon attribue aussi la consécration au «prétre invisible »,
J.-C. — Raban Maur (ad Egil. n. 4): «Sicut ipse est Christus
qui baptizat, sic ipse est qui nobis corpori suo corpus suum
de corpore suo salubriter sumendum dat, id est ad remedium...
Ipse est qui dat, ipse plane Pontifex noster. »

Au XI° siecle, Anselme de Cantorbéry: « Deus conficit ut
scit... Deus potest hoc efficere ut cum corpus suum sit panis,
videatur haec immolatio corporis... Sicut Christus ipse est qui



— 38 —

baptizat, ita ipse est qui per Spiritum sanctum hunc panem in
suam carnem et vinum faciat transfundi in sanguinem.» —
St-Bruno : « Calix benedictionis, id est quem Deus ipse benedicit
et consecrat. »

Au XII® siecle, Pierre de Celles: « Ipse est Christus et qui
baptizat et qui eucharistiam sanctificat. »

Dans les prieres de la liturgie, nous prions Dieu de nous
pardonner. Ce n'est pas le prétre qui nous absout; il prie
seulement Dieu de nous absoudre. Au Gloria in excelsis, on
dit a J.-C.: «Toi qui effaces les péchés du monde.» Entre
I'épitre et I'évangile, le prétre prie Dieu de purifier les coeurs
et les levres. A [Uloffertoire, le prétre prie Dieu de bénir
'oblation. Au canon, c'est encore Dieu qui est prié par le
prétre d’envoyer son saint Esprit, le dispensateur de toute
sanctification; de bénir et de sanctifier 'oblation, afin gqu'elle
soit la communion du corps et du sang de J.-C. J.-C. est
désigné comme le sacrificateur qui est au milieu de nous et
qui interceéde pour nous. « Tu nous as donné ton Fils unique
J.-C., le sacrificateur éternel... Le sacrificateur qui est au mi-
lieu de nous et qui comparait éternellement pour nous devant
ta face, interceéde maintenant en notre faveur.. Etant unis
dans une méme communion en J.-C., notre sauveur et inter-
cesseur... Considére notre grand prétre, notre intercesseur
auprés de toi, J.-C. le juste... Nous te demandons ces grices
au nom de J.-C., notre Sauveur, par lequel tu sanctifies, tu
vivifies, tu accordes toute gréce. »

Quoique depuis le XII® siécle on constate une tendance,
chez certains théologiens gressiers, non seulementa matérialiser
la présence spirituelle et 'action spirituelle de J.-C. dans l'eu-
charistie, mais encore a effacer le sacerdoce de J.-C. et a lui
substituer le sacerdoce des ministres de l'autel, cependant la
doctrine de 'ancienne Eglise s'est maintenue en Occident dans
beaucoup d'esprits, et on en retrouve des traces a toutes les
époques jusqu’'a nos jours. A Port-Royal, M. Hamon écrivait
aux religieuses privées du sacrement de la pénitence: « Nous
avons tant de fois parlé aux ministres de J.-C. sans que nous
en soyons plus avancés, parlons a présent a J.-C.: sa parole
a plus de force que celle d'un homme... Nous n'avons qu'a
nous adresser a ce confesseur du cceur, et il nous confessera. »
Ce méme M. Hamon a aussi enseigné qu’a défaut de prétre,



— 39 —

« quand il s’'agit de rendre les derniers devoirs & une personne
qui meurt, tous les fideles deviennent ministres de J.-C.» )
Au XIX-* siecle, Huet a insisté sur l'action de I'Esprit saint
dans tous les sacrements, comme sur un point trés important
et trop oublié. Khomiakoff a écrit: « Le Sauveur vit dans son
Eglise, il vit en nous. Il intercéde, et c’est nous qui prions;
il nous recommande a la faveur divine, et c’est nous qui nous
recommandons mutuellement & notre Créateur; il s'offre en
sacrifice éternel, et c'est nous qui présentons au Pere ce
sacrifice de glorification, de gratitude et de propitiation pour
nous-mémes et pour tous nos freéres. »

Bref, les ministres ne font qu'administrer les signes et les
symboles, accomplir les actes extérieurs et les rites, réciter
les prieres et prononcer les paroles. Mais c'est Dieu seul qui
confere la grace et qui communique la vie surnaturelle, par
la médiation de J.-C., le seul pontife de la nouvelle alliance,
le seul rédempteur et le seul sanctificateur, qui seul baptise,
absout, pardonne, consacre, applique aux fideles qui s’unissent
a lui les mérites de son unique sacrifice accompli sur la croix
pour le salut de tous.

D'importantes conséquences découlent de cette doctrine :

1. Ne voir dans les sacrements que les rites extérieurs et
les actes du ministre, c'est ne pas comprendre les sacrements,
c’est méme les profaner. On n’est sanctifié par les sacrements
qu'a la condition de voir en eux l'action méme de J.-C., de
s'unir a lui par la foi et la charité, d'ouvrir son dme a sa
grace, 4 sa parole, a son inspiration.

2. L'effet des sacrements ne dépend donc ni de la sainteté
du ministre, ni de ses dispositions spirituelles, puisque c'est
J-C. seul qui confere la grace sacramentelle. Il suffit que le
ministre accomplisse convenablement les actes extérieurs du
culte, les symboles et les rites. Nous n'avons pas a exiger de
lui davantage, parce que notre sanctification ne dépend pas
de lui. Le salut n'est qu'en J.-C. St-Augustin a mis ce point
en lumiere contre les Donatistes (de unitate Eccl., ch. XXI,
n. 959).

1) Sainte-Beuve, Foré-Royal, T IV, p. 338.



— 40 —

3. Autant le ministre doit se rendre digne d’étre le coopé-
rateur du Christ, autant il doit rester humble dans la modestie
de ses fonctions, ne pas chercher a prendre la place du Christ
aux yeux des fideles simples et naifs, qui, ne voyant pas le
Christ de leurs yeux corporels, sont enclins par leur gros-
siereté et leur ignorance a oublier le Christ et a attribuer au
ministre ce qui ne doit étre attribué¢ qu'au Christ.

4. Le sacerdotisme qui consiste & faire du simple ministre
un étre extraordinaire et doué de pouvoirs miraculeux, et a
faire du clergé une caste a part, est un sacerdotisme faux,
duquel sont sortis le cléricalisme et le hiérarchisme, deux
erreurs qui se rattachent au paganisme et que l'esprit de
J.-C. condamne. Il n'y a qu'un maitre dans I'Eglise chré-
tienne, J.-C. Attribuer au ministre de J.-C. un pouvoir sur
J.-C. méme, est un blasphéme.

5. Toutes les discussions théologiques sur la maniére dont
le sacrement est censé opérer (ex opere operato, etc.), sont
donc oiscuses et méme irrationnelles, puisque ce n’est pas le
sacrement qui opere surnaturcllement, mais J.-C. dans le sacre-
ment; puisque ce n'est pas l'eau matérielle qui purifie 'ame, mais
J.-C.; puisque ce n'est pas la parole du ministre qui absout ou qui
sanctifie, qui consacre ou qui sacrifie, mais J.-C. méme et J.-C. seul.

6. Elles sont également oiseuses et irrationnelles, toutes les
discussions dites théologiques — au fond simples chicanes
d’hommes méticuleux — sur la forme de la priére tenue pour
essentielle dans l'administration des sacrements, notamment
dans l'administration du sacrement de l'ordre et dans la con-
sécration épiscopale. Deés que c'est J.-C. méme qui confére le
caracteére presbytéral et le caractere épiscopal, et dés que C’est
bien ce caracteére méme que l'on prie J.-C. de conférer a tel
ordinant désigné, il est évident que la torme de la priére est
chose secondaire. On voit dés lors combien sont nulles les ob-
jections de Léon XIII et de ses théologiens contre la validité
des ordinations anglicanes, étant donné que les anglicans veuillent
vraiment conférer le sacrement de l'ordre.

7. Oiseuses aussi, par conséquent, sont les discussions sur
la manieére dont se fait ila consécration du pain et du vin, si
c'est par les paroles de linstitution ou par linvocation du
Saint-Esprit. La consécration se fait par J.-C., et seulement
par J.-C. Les paroles et les priéres prononcées par le ministre,



— 41 —

si vénérables soient-elles, ne sauraient étre confondues avec
l'action méme de J.-C. Deés lors, que l'invocation du Saint-
Esprit soit avant ou aprés les paroles de linstitution, qu'il y
ait une ou plusieurs invocations, etc., peu importe : ce ne sont
la que des questions liturgiques dénuces de toute valeur dog-
matique; questions dont chaque Eglise autonome reste juge
pour sa propre édification, et dont par conséquent l'union des
Eglises ne saurait dépendre. La puissance du Christ ne sau-
rait étre liée par des rites humains; aucun ministre, aucun
homme, aucune hiérarchie, ne saurait imposer des conditions
au Christ : Spiritus Dei ubi vult spirat. — Unus Christus,
unus mediator.
E. MicHAUD.




	Jésus-Christ dans les sacrements

