
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Die päpstliche Sittenlehre

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14

DIE PÄPSTLICHE SITTENLEHRE.

Obwohl die Königin der Theologie, ist die Sittenlehre
wissenschaftlich bis heute deren Stieftochter geblieben. Die Königin
der Theologie ist sie, weil Kirche und kirchliche Wissenschaft
ihr zu dienen haben, um ihretwillen existieren, sich zu ihr
verhalten wie Mittel zu ihrem Zwecke. Freilich war es einseitig
und übertrieben, wenn man im Zeitalter der Aufklärung Christus
ausschliesslich als Sittenlehrer behandelte, der im Gegensatz
zu den damaligen Schriftgelehrten nur eine erhabene, ideale
Moral geltend gemacht habe. Das war die eine Seite seines

Wesens; es gab noch eine andere, welche dieser die unerläss-
liche Grundlage und Autorität verlieh: „Er lehrte sie wie
einer, der Gewalt hat, und nicht wie ihre Schriftgelehrtena
(Matth. VII, 29). Nur in übernatürlichem Lichte, im Hinblick
auf die jenseitige Welt lässt sich die Sittenlehre des Evangeliums
verstehen, welche, bloss die irdischen Verhältnisse vorausgesetzt,
als abenteuerlich und unsinnig erschiene. Aber wenn auch
der ganze metaphysische Gehalt des Neuen Testaments nicht
entbehrt werden kann, so ist doch die innere Umwandlung des

Menschen, seine sittliche Erhebung über das Irdische, seine

persönliche Erlösung der höchste und letzte Zweck der
Offenbarung.

Dennoch hat es lange gedauert, bis man anfing, die christliche

Sittenlehre wissenschaftlich zu bearbeiten. Der christliche
Wandel, das lebendige Beispiel schien namentlich der heidnischen

Welt gegenüber wichtiger als dessen systematische
Darstellung und Begründung. Auch galt es zunächst, der griechischen

Philosophie gegenüber die metaphysischen Grundlagen



— 15 —

festzustellen, woraus sich dann die im Neuen Testament
enthaltenen sittlichen Folgerungen von selbst ergaben. So musste
es geschehen, dass in der wissenschaftlichen, nicht der praktischen

Litteratur der alten Kirche die Frucht vor der Blüte
zurücktrat, aus der sie hervorging. Bei diesem an sich
notwendigen Prozesse ist freilich auch nicht zu übersehen, dass
die übereifrige hellenische Disputiersucht die Sittenlehre allzusehr

in den Hintergrund drängte, und an einen modernen
französischen Ästhetiker erinnert, der in seiner Philosophie des

Schönen das natürliche Verhältnis mit seiner Behauptung
umkehrt, die Frucht entstehe, um die Blume zu erzeugen.

Infolge dieses Sachverhaltes hat man auch bei der
Geschichte der Lehrthätigkeit der Päpste bis in die neueste Zeit
hinein fast ausschliesslich die Glaubenslehre ins Auge gefasst,
und hinsichtlich der Sitten nur an ihr Verhältnis zur Politik
und an die Beziehungen zwischen Kirche und Staat gedacht.
Und doch liegt hier ein umfassendes, teils direktes, teils
indirektes Material vor, welches bei der Beurteilung des vatikanischen

Dogmas in Betracht gezogen werden muss. Um so mehr,
als die moralischen Fragen viel tiefer und unmittelbarer in
das wirkliche Leben eingreifen als die metaphysischen, und

wegen ihres Zusammenhanges mit allen Kulturverhältnissen im
Laufe der Zeit viel häufiger und stärker gewechselt haben,
als dies bei den dogmatischen möglich war. Nur sehr langsam
vollzieht sich der rein geistige Entwicklungsprozess in der
Menschheit, während die praktischen Fragen wegen der
Interessen, die mit denselben verknüpft sind, gebieterisch selbst die
mächtigsten Autoritäten zum Wechsel ihrer Haltung zwingen.
In der Moral sind darum auch die Päpste weit mehr als in
der dogmatischen Theologie die Kinder ihrer Zeit gewesen.

In den ersten Jahrhunderten waren es natürlich die
Lebensanschauungen der Christenheit, welche auch die römischen
Bischöfe teilten. Von einer Besonderheit war keine Rede. Der
Gehorsam gegen die heidnische Obrigkeit galt ihnen nach der
Lehre Petri und Pauli in allen erlaubten Dingen als selbstverständlich.

Die Verachtung „dieser Welt", das Trachten nach
den „himmlischen Gütern" bildete in ihren Augen so sehr den

Grundzug der Lehre Christi, dass Detailfragen auf diesem
Gebiete ihnen wie allen Christen unmöglich erschienen,
insbesondere da die Erwartung des baldigen Weltendes allgemein



— 16 —

verbreitet war. Im Gegensatz zu der masslosen Verwilderung
des Pleidentums auf dem geschlechtlichen Gebiete kam
allmählich eine von der platonischen und pythagoräischen Schule
befruchtete asketische Anschauung auf, welche den berechtigten
Dualismus in der Anthropologie zu der Lehre einer vollkommenen
Feindschaft von Geist und Leib verschärfte. Man weiss, dass

grosse, selbst wieder zu Ausschweifungen führende Missstände
aus dieser Verirrung erwuchsen. Leibliche Verkommenheit in
Schmutz und Unrat, gröbste Schädigungen der Gesundheit,
welche auch geistige und moralische Krankhaftigkeit nach sich

zogen, wurden an den rohen und unwissenden Mönchen seit
dem 4. Jahrhundert als höchste Tugend gepriesen. In grösserm
oder geringerem Grade verbreitete sich diese Denk- und Lebensweise

in der Kirche überhaupt, besonders unter der Geistlichkeit.

In Rom war dafür besonders Hieronymus thätig. Dass
dessen Freund und Gönner, der feingebildete römische Bischof
Damasus, gegen diese Verirrung gewehrt hätte, finden wir nicht.
Sein unmittelbarer Nachfolger Siricius teilt dieselbe gleich in
der ersten päpstlichen Dekretale, die er an die spanische Kirche
erlässt (385), wenigstens hinsichtlich des Priestercölibates, indem
er denselben auf Christus selbst zurückführt und in halbmani-
chäischer Weise die Ehe als eine „Befleckung" bezeichnet.
Noch deutlicher äusserte er sich hierüber im folgenden Jahre
auf einer römischen Synode: „Befleckt mir fleischlicher Konku-
piscenz, könnten die Priester nicht erwarten, dass ihre Gebete
erhört würden, da es heisse (Tit. I, 15), den Befleckten und
Ungläubigen sei nichts rein." Von demselben halbmanichäischen
Standpunkt schärft Siricius auch dem Kierus \ on Gallien die
Beobachtung des Cölibates ein, der bekanntlich erst seit dem

Anfang des 4. Jahrhunderts in Spanien zum Gesetz erhoben
worden war. Bischöfe, Priester und Diakonen, befiehlt Siricius,
welche bei dem göttlichen Opfer beteiligt seien, durch deren
Hände die Taufe erteilt und der Leib Christi gemacht werde,
mussten nach der heiligen Schritt und den Bestimmungen der
Väter durchaus keusch (d. i, geschlechtlich unthätig) sein.
Mit welcher Stirne könne der Bischof oder Priester Witwen
oder Jungfrauen zur Enthaltsamkeit, Verheiratete zu keuschem
Eheleben ermahnen, wenn er selbst mehr sich bemühe, der
Welt als Gott Kinder zu zeugen? Sollte der den Priestern und
Leviten den fleischlichen Umgang gestatten, der lehre : sorget



— 17 —

nicht für das Fleisch in Lüsten (Rom. XIII, 14) und : ich wollte,
ihr wäret alle wie ich (1. Kor. VII, 7)? Jenen drei Ordines,
die in der Schrift vorkämen, sei also die Bewahrung der Reinheit

(d. h. der Enthaltsamkeit) vorgeschrieben. Zum Taufen
oder zur Darbringung des Opfers mussten sie stets bereit sein,
und ein Unreiner werde doch wohl nicht wagen wollen, das

Heilige zu beflecken. Darum hätten auch die alttestamentlichen
Priester, um rein zu sein, ihr Dienstjahr ganz im Tempel
zugebracht und sich von ihrer Familie ferngehalten. Selbst die
Götzendiener, welche den Dämonen opferten, legten sich
geschlechtliche Enthaltsamkeit und Fasten auf. Wenn die
eheliche Vermischung eine Verunreinigung sei, so müsse der Priester
für seinen himmlischen Dienst, da er Fürbitte einlegen wolle
für die Sünden anderer, sich wohl vorbereiten, damit er nicht
selbst unwürdig befunden werde. Sogar den Laien sei ja
vorgeschrieben sich zeitweise zu enthalten, um dem Gebete
obzuliegen (1. Kor. VII, 5). Bischöfe, Priester und Diakonen
könnten doch nicht den Zöllnern beigezählt werden. Darum
dürfe man solchen befleckten und ungläubigen Menschen, deren
Leib durch Schmutz und Unenihaltsamkeit verunreinigt sei, das
Geheimnis Gottes nicht anvertrauen, aus Ehrfurcht gegen die
Religion. Fleisch und Blut würden das Reich Gottes nicht
besitzen, noch das Verderben die Unverweslichkeit. Und nun
Avolle der Priester und Diakon sich nach Art der Tiere dem
Verderben nntericerfen! In seinem Regelbuch (regularum liber),
welches Innocenz I. 404 nach Frankreich schickt, lehrt er, nur
kürzer gefasst, über diesen Gegenstand dieselben Grundsätze.

Mächtig trug der frühere Manichäer, der heilige Augustinus,
zur Verbreitung dieser irrigen Vorstellungen von der wenigstens
thatsächlich en Sündhaftigkeit des ehelichen Beischlafes bei,
welche in diesen päpstlichen Lehrschreiben sich offenbart. Das
theologische Orakel für das Abendland, übte er insbesondere

grossen Einfluss aus auf Gregor I, den ersten Mönch auf dem
römischen Stuhle. Derselbe erliess beispielsweise an den Abt
Augustinus, den er zur Einführung der römischen Lehren und
Einrichtungen nach Britannien gesandt, eine Instruktion, in
welcher er auseinandersetzt (Ep. XI, 64) : einer Wöchnerin sei
der sofortige Zutritt zur Kirche nicht zu verweigern ; denn die
Lust des Fleisches, nicht die Wehen, die Strafe jener Lust,
seien Sünde. Der Mann aber dürfe den Beischlaf nicht eher

Revue intern, de Theologie. Heft 17, 1897. 2



— 18 —

wieder ausüben, als bis die Frau das Kind entwöhnt habe. Es
sei die üble Sitte aufgekommen, dass die Frauen nicht mehr
selbst nährten, sondern ihre Kinder Ammen übergäben. Das
komme von Unenthaltsamkeit her. Sie dürften darum während
der Reinigungszeit trotzdem den Beischlaf nicht vornehmen, was.

ja auch, abgesehen von dem Falle der Geburt, schon durch
das alttestamentliche Gesetz untersagt sei. Während jener Zeit
dürften die Frauen aber wohl zur Kirche kommen, auch das

heilige Abendmahl empfangen. Der Mann dürfe nach dem
Beischlaf nicht ohne Abwaschung, und auch nicht sofort die Kirche
betreten. So sei es wenigstens römische Überlieferung, nicht
weil die Ehe sündhaft sei, sondern weil die Ausübung derselben
nicht ohne Fleischeslust geschehe, und diese stets mit Sünde
verbunden sei. Auszunehmen sei also nur, wer ohne Lust,
bloss zum Zwecke der Zeugung der Ehe pflege, d. h. der ohne

zu brennen im Feuer verweilen könne. Das waren die
römischen Lehren über die geschlechtlichen Verhältnisse um die
Wende des 7. Jahrhunderts; sichtlich zusammengesetzt aus halb-
manichäischen und jüdisch-gesetzlichen Vorstellungen. Die
einfachen und schönen Ausführungen der Evangelien und der
apostolischen Briefe waren dadurch ganz entstellt.

Auf einem gesetzlich-äusserlichen, abergläubischen Standpunkt

verharrten auch die Päpste der nächsten Folgezeit. Wie
Gregor III. (732) das Essen von Pferdefleisch als unrein
verboten hatte, so erliess dessen Nachfolger Zacharias (751) an
Bonifatius eine ausführliche Instruktion auf verschiedene
Anfragen: Dohlen, Krähen, Störche zu essen, sei Christen
unerlaubt; viel mehr noch Biber, Hasen und Pferde. Nach
detaillierten Vorschriften über die Behandlung des Osterfeuers,
über aussätzige Menschen und Pferde und die von wütenden
Tieren Gebissenen schärft der Papst dem Bonifatius ein, sich

nur an die Regeln der römischen Kirche zu halten. Seine Frage,
nach wie langer Zeit eingesalzenes Schweinefleisch gegessen
werden dürfe, lasse sich nicht aus den Kirchenvätern
beantworten. Er rate, es erst zu essen, wenn es geräuchert oder
gekocht sei. Wenn man es aber ungekocht essen wolle, so

solle dies nach dem Osterfest geschehen. Der damaligen
barbarischen Zeit mögen solche Anschauungen entsprochen haben ;

aber dass sie das reine Christentum, die richtige Sittenlehre
repräsentierten, kann man sicherlich nicht behaupten. Die



— 19 —

Päpste bezahlten damit dem Zeitgeist ihren Tribut, und waren
nicht die unfehlbaren Verkünder göttlicher Offenbarung.

Dasselbe gilt von Nikolaus I, der 866 in seinem berühmten,
im übrigen viel Schönes und Vernünftiges enthaltenden
Pastoralschreiben an die Bulgaren u. a. folgendes entschied : Mit Recht
pflegten die christlichen Fürsten die Apostaten zu töten. Im
Kriege sollten sie sich mehr des Gebetes als der Waffen
bedienen. Die von ihnen nicht Christen werden wollten, mussten
sie als Fremde und Verunreinigte von allem Verkehr aus-
schliessen. Der Beischlaf würde auch in der Fastenzeit erlaubt
sein, wenn es möglich wäre, dass Feuer und Stroh ohne
Verletzung sich mischten, oder Mann und Weib ohne teuflische
Anfechtung miteinander verkehren könnten. Wer frühe
morgens esse, den treffe das Wehe bei Js. V, 11; darum ermahne
er, nie vor 9 Uhr etwas zu essen, weil selbst an dem hohen
Pfingstfeste die Apostel um diese Zeit noch nüchtern gewesen
seien. An Sonntagen sei der Beischlaf nicht gestattet, weil,
was von der Arbeit, um so mehr von der sinnlichen Lust gelte
und der körperlichen Befleckung. Nach der Geburt habe gemäss
Papst Gregor — dessen Entscheidung Nikolaus also achtet,
während er die frühere päpstliche Einteilung der Tiere in reine
und unreine als unchristlich verwirft — die Gattin sich zu
enthalten bis zur Entwöhnung des Kindes. Auch dürfe die Frau
sofort nach der Geburt zur Kirche gehen; denn der Beischlaf
sei zwar mit Sünde verbunden, nicht aber die Geburt. Wenn
ein Heide ein Wild verfolgt, und ein Christ es getötet habe
oder umgekehrt, dürfe mau es nicht essen, um auch nicht die

geringste Gemeinschaft mit Heiden zu haben. Zum Schlüsse
seiner Belehrungen beruft sich Papst Nikolaus ausdrücklich
darauf, dass er den Bulgaren das reine und volle Christentum
mitgeteilt habe, weil die römische Kirche, vom heiligen Petrus
gestiftet, ohne Makel und Runzel sei.

Je mehr wir ins Mittelalter eintreten, desto mehr- verliert
sich das Interesse für die eigentlich religiösen Fragen. Die
hierarchischen Machtfragen treten in den Vordergrund, denen
freilich auch eine religiöse Gestalt gegeben wird. Die Macht
des Papstes wird als Trägerin des ganzen Kirchenwesens zum
Hauptdogma, ohne welches alles übrige seine Sicherheit
verliert. Auch die moralischen Fragen werden unter den hierarchischen

Gesichtspunkt gebracht. Die von Urban IL aufgestellten,



— 20 —

in das Dekret Gratians aufgenommenen Sätze, dass der Mörder
eines Gebannten nicht als Mörder zu betrachten sei, weil er im
Eifer für die Kirche gehandelt, und dass der häretischen Fürsten
geschworene Eid nicht gehalten werden dürfe, weil, wer sich
Gott widersetze, auch keine Treue von den Menschen zu fordern
habe, wurden zahllos oft wiederholt und auch thatsächlich
gehandhabt. Die ganze Moral in den Händen der Päpste ging
fast auf in der Lehre von der Überordnung der geistlichen
Gewalt über die weltliche. Diese Lehre, von Gregor VII. zuerst
eingehend entwickelt, und von Bonifaz VIII. auf anderer Grundlage

clogmatisiert, wurde so oft dargestellt, dass es hiesse, Eulen
nach Athen tragen, wollten wir sie hier nochmals zur Darstellung
bringen. Dass sie der Lehre des Neuen Testaments, namentlich

des heiligen Petrus, widerspricht, haben wir noch in dem
vorigen Heft dieser Zeitschrift gezeigt.

Wir dürfen aber das Mittelalter nicht verlassen, ohne seines

theologischen Orakels, des Thomas von Aquin zu gedenken.
Dessen Lehre wurde von den Päpsten als die ihrige behandelt.
Nicht weniger als 38 aus ihrer Zahl haben sie gefeiert als

„frei von jedem Verdacht eines Irrtums", als den „sichersten
Weg zur Wahrheit", als „unerschütterlich, absolut sicher, ja
alles Lob überschreitend" ; sie haben erklärt, dass, wer von
ihr abweiche, dem Verdacht der Häresie verfalle (Bullar. Ord.
Prsedic. t. VIII, Roma) 1740). In diesem Stile fuhren die Päpste
hinsichtlich des Thomas fort ins auf l^eo XIII. Bei dem Konzil
von Trient lag neben der Bibel und den Dekretalen der Päpste
die Summa des Thomas von Aquin auf dem Altar. Diese enthält
auch die Sittenlehre, welche damals von der Dogmatik nicht
getrennt wurde. Wir dürfen darum die thomistische Sittenlehre
einfach als die der Päpste behandeln, wie wir dies bei einzelnen
Materien auch direkt bestätigt finden.

Dies ist insbesondere bei nationalökonomischen Fragen,
wie über das Zinsnehmen, der Fall. Bekanntlich war im Alten
Testament den Juden das Zinsnehmen von ihren Volksgenossen
untersagt ((Lev. XXV, 37 ; Deut. XXIII, 19). Unrichtigerweise
legte man diesen Sinn auch einigen Äusserungen in der
Bergpredigt (Luk. VI, 34 f.) bei, worauf sich dann die Kirchenväter,

Konzilien, Päpste, Theologen und Kanonisten bezogen,
um das Zinsnehmen als eine unerlaubte Handlung hinzustellen.
Man übersah dabei nur, dass die Bergpredigt viel weiter geht,



— 21 —

als das Alte Testament, dass sie sogar die Pflicht des Leihens
einschärft für den Fall der mangelnden Hoffnung, das
Darlehen selbst wiederzuerlangen. Dieser Ausspruch steht, wie
man sieht, ganz parallel den andern: wenn jemand dich auf
die rechte Wange schlägt, reiche ihm auch die linke dar, wenn
jemand dir den Mantel nimmt, gieb ihm auch den Rock, jedem,
der von dir fordert, gieb, und der dir das Deinige nimmt, von
dem fordere es nicht zurück. Hätte Christus den jüdischen
Staat neu einrichten wollen, so würde er solche, alle polizeiliche

Ordnung zerstörende Gesetze nicht gegeben haben. Als
er vor Gericht stand und einen Backenstreich erhielt, reichte
er nicht die andere Wange dar, sondern sprach : habe ich
Unrecht geredet, so beweise es; habe ich aber Recht geredet,
waium schlägst du mich? Eine ganz andere, überirdische Sprache
redete er, da er die höchsten sittlichen Ideen des Reiches Gottes
in der Bergpredigt zeichnete. Hier zog er nicht die Frage der
Durchführbarkeit in dieser sündigen Welt in Betracht, sondern
hielt seinen Zuhörern die völlige Ertötung des Egoismus als
das schönste, zu erstrebende, aber leider auf Erden niemals zu
verwirklichende Ideal vor Augen. Dass die alttestamentlichen
Bestimmungen, welche die nationalökonomischen Verhältnisse der
Juden regeln sollten, nach Jahrhunderten in der christlichen Welt
nicht mehr gelten konnten, wurde von den Päpsten ebenso
übersehen, wie die richtige Auffassung des vermeintlichen Verbotes
Christi. Wie man im Mittelalter die Aussprüche der Autorität
spekulativ zu begründen versuchte, vernehmen wir am besten von
Thomas von Aquin. Auch bei diesem Gegenstände hält er sich
an seinen Lehrmeister Aristoteles. Gemäss diesem, führt er II,
2, qu. 78, 1, aus, ist das Geld nur da, um den Tauschwert zu
bestimmen bei Kauf und Verkauf; ein anderer Gebrauch kann
vom Gelde nicht gemacht werden. Während darum für
verwendbare Dinge, wie Wohnung, Kleidung oder Nahrung mit
Recht Geld gefordert wird, darf dies für das nicht unmittelbar
zu verwendende Geld nicht geschehen. Zinsnehmen ist darum
unerlaubt. Mit solchen nationalökonomischen Albernheiten
suchte Thomas die missverstandenen Bibelaussprüche zu
begründen. Aber er war auch hierbei nur der Verteidiger der
päpstlichen Lehre.

Wie sehr die Päpste theoretisch wenigstens überhaupt Handel
und Wandel verhindert und geschädigt haben, erhellt aus der



22 —

von dem Altertum überkommenen Vorstellung von dem
Kaufmannsstande als einem unanständigen und geradezu sündhaften.
Auf den beiden Laterankonzilien von 1078 und 1079 verlangte
Gregor VII. wie von den Soldaten, so auch von den Kaufleuten das
Aufgeben ihres Gewerbes, ehe sie zur Busse zugelassen werden
könnten. Speciell England wurde von Päpsten des 11.
Jahrhunderts aller Handel untersagt. Selbst freilich verstiessen die
Päpste gegen ihre eigenen undurchführbaren Lehren. Im
Schüren von Kriegen zu gunsten der päpstlichen Macht waren
sie das ganze Mittelalter hindurch hurtig und munter, und
gerade Gregor VII. trug sich immerfort mit dem Gedanken,
persönlich an der Spitze einer päpstlichen Armee bald den Orient
sich zu unterwerfen, bald in europäische Länder zu ziehen,
„nicht um Blut zu vergiessen, sondern um Schrecken zu
verbreiten" und dadurch die Völker zum Gehorsam zu zwingen.
Und M'as den Handel betrifft, so machte sich die Kurie kein
Gewissen daraus, die Simonie theoretisch als Ketzerei zu
brandmarken, aber thatsächlich unter anderer Form zum Skandal
von ganz Europa zu betreiben, selbst das Busswesen in eine
Erwerbsquelle zu verwandeln und die ganze Kirchenverwaltung
mit unerhörter kaufmännischer Raffiniertheit für ihre Bereicherung

auszubeuten. Kirchliche Stellen wurden im 15.
Jahrhundert nach den Berichten der Kurialisten selbst geradezu
geschaffen, um verkauft zu werden und die päpstliche Kasse
zu füllen. Pius II. missbrauchte sogar sein päpstliches Amt,
um kaufmännische Geschäfte en gros zu betreiben. In der
Bulla ccena? forderte er 1463 die ganze Christenheit auf, ihren
Bedarf an Alaun aus den im Kirchenstaat angelegten
Alaunwerken zu decken, auch weil sein Alaun der billigste und beste
sei. So wenig kümmerten sich die Päpste um ihre eigenen
Sittenlehren.

Um nochmals auf Thomas von Aquin, den päpstlichen
Sittenlehrer, zurückzukommen, so ist an seinen Ausführungen,
in denen sich die Zustände des 13. Jahrhunderts widerspiegeln,
sehr deutlich zu ersehen, wie die ideale Sittenlehre des Neuen
Testaments vergessen und durch heidnische Anschauungen
verdorben war. Wir greifen die Lehre über das Verhalten des

Christen zur Welt (II, 2, qu. 129, 1) heraus, weil diese eigentlich

als die Wurzel des moralischen Lebens der Auffassung
der christlichen Religion den Stempel aufdrückt. Nach Christi



— 23 —

Lehre steht das Reich Gottes der Welt als dem Inbegriff des

Sündhaften grundsätzlich gegenüber. Nicht in der Welt etwas
zu gelten, sondern bei Gott, soll das Streben des Christen
sein. Was in der Welt als hoch und bedeutsam angesehen
wird, ist thöricht vor Gott, und was als klein und verachtet gilt,
erscheint in Wahrheit wertvoll und gross. So und ähnlich lauten
die Aussprüche des Neuen Testaments über das moralische Wesen
des Christentums und seiner Ziele. Diese Weltanschauung war
nur möglich auf Grund der christlichen Offenbarung von der
Sünde und im Hinblicke auf das jenseitige Leben. Das Pleiden-
tum kannte weder das eine noch das andere, es richtete sein

Auge nur auf das Diesseits und kam über eine weltliche und
äusserliche Betrachtungsweise nicht hinaus. Da Thomas von
Aquin in seiner Sittenlehre die Ethik des Aristoteles mit dem
Neuen Testament zu verquicken suchte, musste er eine
halbheidnische Moral aufstellen, die übrigens den im Mittelalter
herrschenden Zuständen entsprach. Bei Aristoteles gilt die
Ehre vor den Menschen und das hohe Bewusstsein von sich
alles. Demut und Bescheidenheit wird von ihm identisch
genommen mit moralischer Niedrigkeit und Gemeinheit. Der
Ehrgeizige ist preiswürdig, und Selbstverachtung schlimmer als

Selbstüberhebung (Ethic. IV, 3). Wer die menschliche Ehre nicht
zu hoch schätzt, führt mit Bezug hierauf 'Thomas nus, ist bei seinem
Streben nach ihr zu loben. Ehre steht der Tugend nahe, weil
sie dieselbe kenntlich macht. Wenn der Selbstbewusste den

Niedrigen verachtet wegen der ihm von Gott versagten Gaben,
so ist er tugendhaft. Seine Tugend wird sehr befördert durch
Reichtum, weil man damit Gutes thun kann und von der Menge,
die sehr viel auf Reichtum hält, sehr geehrt wird. Wer die
Ehre verschmäht, verachtet auch die durch sie ausgezeichnete
Tugend. Was hätte wohl der, welcher den Armen und
Niedrigen das Evangelium verkündete, sein Wehe über die Reichen
rief und der Ehre vor den Menschen die schmachvollste Todesart

vorzog — was hätte er wohl zu dieser heidnischen
Herabwürdigung seiner Lehre gesagt! Aber mit dem Geiste derer,
welche sich seine Stellvertreter nannten, stimmte sie überein.
Wie vor dem römischen Triumphator Werg verbrannt wurde
mit den Worten : sic transit gloria mundi, so geschah dasselbe
bei der päpstlichen Inthronisation. Die „Stellvertretung Christi"
die „Herrlichkeit der Welt" Treffender lässt sich die Ver-



— 24 —

kehrung des Christlichen ins Heidnische, die fundamentale
Depravation der christlichen Sittenlehre durch die Päpste nicht
bezeichnen.

Diese Herrlichkeit der Welt aufrecht zu halten haben
manche Päpste keine Mittel gescheut. Als die Reformation im
16. Jahrhundert dem Papsttum einen Schlag versetzte, wie es

solchen niemals erlitten, boten sie alles auf, ihre zusammenbrechende

mittelalterliche Herrlichkeit zu retten. Selbst die
elementarsten Sittengesetze stürzten sie um, nur damit ihnen
nichts von ihrer Herrlichkeit verloren gehe. „Mit der Fülle
apostolischer Autorität" lehrte Paid IV. in der Bulle Cum ex
apostolatus officio 1558, dass kein Ketzer, wes Standes er auch
sein möge, irgend welches Recht auf Erden oder irgend welches
Eigentum besitzen könne, und jeder Katholik berechtigt sei,
sich des Thrones eines ketzerischen Fürsten oder der Güter
eines ketzerischen Privaten zu bemächtigen. Pius V. versäumte
nicht, diese feierlich erlassene Bulle aufs neue zu bestätigen.
So wurde, weil man die christliche Lehre vom Gehorsam selbst

gegen die heidnische Obrigkeit und sogar das natürliche Sitte u-

gesetz vom Eigentum über den Haufen warf, eine Moral
aufgestellt, die, ihre freilich unmögliche Durchführung vorausgesetzt,
die ganze gesellschaftliche Ordnung untergraben hätte. Die
einfache Lehre von der Ketzervertilgung, wie sie schon Thomas
von Aquin entwickelt und noch Leo X. gegen Luther vertrat,
erscheint gegen jene Umsturzversuche noch als ein rechtes
Kinderspiel.

Inzwischen nahm die päpstliche Kirche durch die
Gegenreformation der Jesuiten eine veränderte, fast ausschliesslich
gegen den Protestantismus gerichtete Gestalt an. Praktisch,
wie sie waren, und ihren Tendenzen alles, auch den christlichen

Idealismus unterordnend, bemächtigten sich die Jesuiten
auch des Beichtstuhles und der Sittenlehre, um das Volk von
sich abhängig zu machen und zu leiten. Idealismus hat
bekanntlich in der Welt keinen praktischen Erfolg. Er liegt zu
hoch, als dass die ilenge ihn fassen könnte. Die erhabene
christliche Sittenlehre wurde darum, wie wir schon bei Thomas
fanden, herabgezogen in den unreinen Dunstkreis der Erde.
Man ersann eine Methode, den Probabilismus, durch welchen
man der Sünde einen grossen Spielraum verschaffte ohne das
Bewusstsein von ihr. Als dieses gegen die reine christliche



— 25 —

Sittenlehre gerichtete Klugheitssystem von frommen Geistlichen
und Laien, namentlich den Anhängern des B. Jansénius nach
Gebühr gebrandmarkt wurde, schritten selbst Päpste gegen
einige skandalöse Lehren der Jesuiten ein ; aber das System
selbst Hessen sie unangetastet. Das war nun schon verderblich
genug von den „unfehlbaren Lehrern der ganzen Menschheit
in Sachen des Glaubens und der Sitten". Aber in neuerer Zeit
ereignete sich das Unerhörte, dass die Päpste für die jesuitische
Sittenlehre mit ihrer vollen Autorität einstanden. Wie Thomas
von Aquin in der oben mitgeteilten Weise von den Päpsten
approbiert wurde, so ist es in diesem Jahrhundert hinsichtlich
der Sittenlehre mit Alphonsus Liguori geschehen. Wir brauchen
die allbekannte Thatsache nicht zu wiederholen, dass Liguori
die Moral der Jesuiten sich aneignete, indem er speciell die
Medulla des Jesuiten Busembaum kommentierte. In der Moral
Liguoris wurde also die Jesuitenmoral approbiert. Dass dies
in unserem „aufgeklärten" Jahrhundert geschehen konnte, ist
eines der Wunder moderner Kulturgeschichte. Denn was nur
Ungeheuerliches auf dem sittlichen Gebiete ersonnen werden
konnte, ist in dieser Moral zusammengetragen. Die Moral der
Kirchenväter und besonders die durch die klassische Litteratur,
wenn auch herabgezogene, aber doch anderseits wieder
gehaltene Lehre der mittelalterlichen Scholastiker erscheint
unendlich erhaben über die Jesuitendoktrin. Man muss sich in
die Zeit des 30jährigen Krieges im Geiste zurückversetzen,
in die Barbarei des Aberglaubens, welche der Jesuitenorden
namentlich in Deutschland, trotz des Wirkens des Erasmus
und seiner Gesinnungsgenossen, begründete, um die Erscheinung
zu begreifen, wie eine Auffassung der christlichen Religion
gerade nach der ethischen Seite in Aufnahme kam, welche die
unterste Kulturstufe repräsentiert. Zum Teil an dieser Lehre
ging der Jesuitenorden unter. Nach seiner Aufhebung durch
Klemens XIV. (1773) arbeitete er unablässig an seiner
Wiederherstellung, die auch schon 1814 durch Pius VII. erfolgte. In
der Zwischenzeit wurde dafür gesorgt, dass wenigstens päpst-
licherseits der Orden von der schlimmsten Makel, der der
Vergiftung der Moral, befreit erschien. Dies geschah dadurch, dass

man den Stifter der Redemptoristen, einer Abart der Jesuiten,
auf den Schild erhob, den Alphonsus Liguori, der, durchaus
jesuitisch geschult, für die Lehre der Jesuiten, namentlich für



— 26 —

ihre Sittenlehre, gegen Jansenisten und Gallikaner in fanatischer
Weise eingetreten war. Liguori wurde 1816 von Pius VII.
seliggesprochen mit der Erklärung, dass in seinen Schriften „nichts
der Censur Würdiges" gefunden werde, welche schon 1803
erlassen war. 1839 folgte die Heiligsprechung durch Gregor

XVI. mit nochmaliger Approbation seiner Lehren. Und
1867 liess eine grosse Bischofsversammlung zu Rom Pius IX.
bitten, Liguori unter die Kirchenlehrer zu versetzen. Dies
geschah denn auch in der feierlichsten Weise am 7. Juli
1871. Leo XIII. fügte den Erklärungen seines Vorgängers
unter dem 28. August 1879 noch hinzu, dass der neue Kirchenlehrer

sich häufig rühme, Thomas v. Aquin zu folgen, und
dass so ein Kirchenlehrer durch den andern seine Bestätigung
empfange. Da Thomas auch der Theologe des Jesuitenordens
ist, so erscheint die ganze Kette geschlossen.

Durch alle jene Akte war also die Jesuitenmoral in
offiziellster Weise für die wahrhaft kirchliche erklärt und Liguori
für ihren authentischen Interpreten. Die rohe, barbarische
Sittenlehre der Jesuiten vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, für
welche sie damals allein die Verantwortung trugen, wurde nun
in der Reaktionszeit nach der französischen Revolution durch
die Päpste sanktioniert und zu der der katholischen Kirche
erhoben. Die Parole von „dem Bündnis zwischen Thron und
Altar" gegen Atheismus und Demokratie brachte in unserem
Jahrhundert die Jesuiten wieder zu Ehren, und hinsichtlich
ihrer Moral stiegen sie in Liguori bis auf den höchsten Gipfel
empor.

Wenn wir demgemäss Liguoris Sittenlehre charakterisieren,
so ist dies ganz unmittelbar sowohl die jesuitische als die päpstliche

selbst zu gleicher Zeit. Auf keinem andern Gebiete hat
sich seit Pius VII. infolge der Schrecken der europäischen
Revolution das Papsttum mit dem Jesuitismus so vollständig-
vermählt wie gerade auf dem, welches das ganze menschliche
Leben beherrscht. Betrachten wir an einigen Proben, was
die modernsten Päpste gelehrt und im Beichtstuhl praktiziert
haben wollen.

Das päpstlich-jesuitische Moralsystem ist das des Probabilismus,

d. i. die Lehre von der Erlaubtheil einer Handlung,
welche gewichtige Gründe für sich hat, auch für den Fall,
dass gewichtigere für das Gegenteil sprechen. Die antiken



— 27 —

heidnischen Ethiker lehrten das allein Richtige, bei nicht zu
erreichender Sicherheit in einer moralischen Frage müsse man
dem Wahrscheinlichem folgen. Wie durch jene selbst von
den „Heiden" verabscheute Laxheit das moralische Bewusstsein

vergiftet werden muss, bedarf keiner Erörterung.
Wir gehen zu Einzelheiten über. Wer wissen will, wie

er mit dem Teufel umzugehen hat, lese Liguori III, 1, 1, nach.
Hier wird von der Wünschelrute gehandelt, durch welche der
Teufel vergrabene Schätze an den Tag bringt; über die Zeichen,
an denen man erkennt, ob Träume von Gott oder vom Teufel
eingegeben sind; über die Verträge mit dem Teufel, durch
welche Kenntnisse oder Fähigkeiten erworben werden, Dinge
zu verändern, namentlich Hexerei zu treiben. Eine Hexe, die
jemanden berührt hat, um ihn zu schädigen, darf er
durchprügeln, weil dadurch der Schaden zu weichen pflegt. Man
darf aber nicht eine Behexung durch eine andere vertreiben.
Die Hexen, lehrt Liguori, würden auch vom Teufel körperlich
von einem Ort zu einem andern versetzt; die Meinung Luthers
und selbst einiger Katholiken, das geschehe nur in der Phantasie,

sei der Christenheit sehr schädlich, weil die Hexen
dadurch der gebührenden Bestrafung entzogen würden. Im Beichtstuhl

seien die Pönitenten anzuhalten zur Abschwörung des

Vertrages mit dem Teufel, zur Verbrennung ihrer Bücher und
Zaubermittel, wie zur Verbrennung des schriftlichen Vertrages
mit dem Teufel, der aber, wenn er allein eine Ausfertigung
besitze, zu deren Herausgabe nicht gezwungen zu werden
brauche.

Die berüchtigte Lehre von dem Vorbehalt bei Aussagen
oder Antworten, bei denen sich der Hörer etwas anderes zu
denken verführt wird, als der Aussagende innerlich meint,
behandelt Liguori III, 2, 2. Hiernach kann z. B. eine
Ehebrecherin selbst mit einem Eide ihrem Manne beteuern, sie
habe die Ehe nicht gebrochen, weil die Ehe ja noch fortbesteht;

oder, wenn sie die Sünde gebeichtet hat, sie sei
unschuldig, weil der Ehebruch ja vergeben ist.

In dem Anhang über die Beschwörung lehrt Liguori
folgendes: Der Beschwörer bediene sich der in der römischen
Kirche approbierten Exorcismen und gebrauche das Kreuz,
Reliquien, Weihwasser u. s. w. ; er mache keine Witze mit
dem Teufel und lasse ihn nicht viel reden, sondern lege ihm



— 28 —

Schweigen auf; er frage ihn aber, ob die Besessenheit durch
Hexerei geschehen sei ; er wiederhole die Worte, vor denen
der Teufel besonders erschrickt. Wahrscheinliche Zeichen der
Austreibung sind das Bekenntnis der Teufel, ungeheures
Erbrechen faulichter Dinge oder ein sehr stinkiger Atem, grosses
Geschrei, das Daliegen des Besessenen auf der Erde wie tot.

III, 3, 2, erkennt Liguori die Sklaverei förmlich als
zulässig an, weil nach dem allgemein angenommenen Kriegsrecht
dieselbe möglich sei, und auch jeder freiwillig auf seine
persönliche Freiheit verzichten könne. Das war nun in der
päpstlichen Kirche freilich nicht neu. Denn noch besitzen wir die

Urkunde, vermittelst deren Papst Gregor I. 599 dem Bischof
von Portus einen Sklaven schenkte (Ep. XII, 46) : „Da wir
wissen, dass Ihr zu wenig Sklaven habt, schenken wir Euch
den Kirchensklaven Johannes, einen Sabiner, aus der Flavia-
nischen Hinterlassenschaft, ungefähr 18 Jahre alt, dass Ihr ihn
als Eigentum besitzen und als Herr über ihn nach Belieben
verfügen sollt infolge dieser Schenkung. Weder wir noch
unsere Nachfolger sollen gegen diese Schenkungsurkunde angehen
können." Da unter Gutheissung der Päpste noch Liguori die
Zulässigkeit der Sklaverei lehrt, brauchen wir auf die
Übereinstimmung dieser Lehre auch mit den mittelalterlichen Lehrern

nicht näher einzugehen.
Die halb manichäische, im Neuen Testament in keiner

Weise begründete Auffassung von dem geschlechtlichen Leben,
wie wir sie bei den Päpsten der patristischen Zeit fanden, nur
weit äusserlicher, mehr juristisch als sittlich gedacht und daher
von Obscönitäten wimmelnd, liegt der Abhandlung Liguoris
über das sechste Gebot zu Grunde. Für unsere Zwecke sind
wir glücklicherweise nicht gezwungen, in diese Kloake
hineinzugreifen.

Von den wunderlichen, teils unsittlichen Entscheidungen
über Mein und Dein (III, 5, 1) erwähnen wir folgende : Jeder
Christ kann Türken ihr Eigentum entwenden, weil man die
Erlaubnis hierzu seitens der christlichen Fürsten voraussetzen
darf, welche das Recht haben, den Türken alle Güter zu
nehmen und sie aus ihren Ländern zu vertreiben. Mit
Berufung auf Deuter. XXIII, 24 f.: „In dem Weinberge deines
Nachbars iss so viel Trauben, als du willst, aber du darfst sie
nicht mitnehmen", erklärt Liguori solches für erlaubt und fügt



— 29 —

noch bei, dass Christus auch den Jüngern das Ausraufen der
Ähren nicht als Diebstahl verwiesen habe, — woraus vernünftige
Leser wohl nur schüessen werden, dass er kein kasuistischer
Pedant, sondern der göttliche Sittenlehrer gewesen ist. Von
einer Reliquie auch nur den kleinsten Teil stehlen, ist in Rom
eine schwere Sünde ; sonstwo bloss, wenn es sich um seltene
Reliquien handelt, wie um Kreuzpartikeln, Haare der heiligen
Jungfrau u. a. Hat jemand einem andern aus Versehen Schaden
zugefügt, nicht dem er wollte, so ist er zum Schadenersatz nicht
verpflichtet, weil er den Schaden, welchen er anrichtete, nicht
beabsichtigte, und den, welchen er beabsichtigte, nicht
angerichtet hat.

Hinsichtlich des Zinsnehmens blieb Liguori (III, 5, 3j auf
dem mittelalterlichen Standpunkte stehen, unter Berufung auf
den damaligen Papst Benedikt XIV., wenn auch unter
Einschränkungen, welche der Zeit Rechnung trugen, und mit
Anwendung von Winkelzügen, wie dass Zahlung für übernommene
Gefahr des Verlustes u. s. w. gestattet sei, welche ohne Aufgeben
der veralteten Lehre den modernen Gewinn von Darlehen auch
der Kirche nicht entgehen Hessen.

Testamente können, wenn sie Legate zu kirchlichen Zwecken
enthalten, aus besonderen Gründen vom Papst geändert werden.

Der Richter kann nach IV, 2, 3 bei dringendem Verdachte
zur Tortur schreiten. Wenn aber jemand nach dreimaliger
Folterung jedesmal widerrufen hat, ist anzunehmen, dass der
Schmerz ihn zu unwahrem Geständnis veranlasste, und die

Folterung einzustellen.
In der Belehrung für Beichtväter (Prax. confess., c. 7)

kommt Liguori auf die Besessenheit zurück und lehrt auch die
geschlechtliche Vermischung mit dem Teufel. Erscheint ein
Besessener im Beichtstuhl, so spreche der Beichtvater vorab :

„Ich befehle euch, unreine Geister, als Diener Gottes, von
diesem Geschöpf Gottes zu weichen." Dann frage er den Pöni-
tenten, ob er je den bösen Feind angerufen oder einen
Vertrag mit ihm geschlossen habe; in welcher Form der Teufel
ihm erschienen sei, als Mann. Weib oder Tier. Hat er sich
geschlechtlich mit ihm vermischt, so frage er, wann und wo
dies geschehen sei. Dann halte er ihm das Schreckliche seines
Verbrechens vor, gebe ihm Mittel an, wie Weihwasser,
Anrufung der Namen Jesu und Maria u. a., um sich von den
Anfechtungen zu befreien.



— 30 —

Wir schüessen diese Proben mit der allgemeinen Bemerkung,

dass, wo die Sittenlehre sich mit dem kirchlichen Recht
berührt, in der Lehre von der päpstlichen Macht, dem Banne,
dem Interdikt, der Häresie u. s. w., Liguori selbstverständlich
auf dem päpstlich-mittelalterlichen Standpunkt steht.

Zur vollständigen Charakteristik der päpstlichen Sittenlehre

in der Gegenwart müssen wir noch einen Blick auf die
Persönlichkeit des Mannes werfen, dessen Moral nunmehr die

ganze päpstliche Kirche beherrscht. Gewissenhaft bis zur Skru-
pulosität hat er sicher die Anschauungen vertreten, die ihn
selbst wirklich beseelten. Nun sagen wir nicht zu viel, wenn
wir behaupten, Liguori gehörte einer ganz krankhaft religiösen
Atmosphäre an, die, jeder nüchternen Kritik bar, mit
überspannten Phantasien geschwängert war. So tritt uns sein mit
grösster Pietät gezeichnetes Bild aus der Biographie seines

Ordensgenossen Dilgskron (2 Bde., 1887) entgegen. Sein Leben
lang wurde er von Gewissensängsten und Höllenfurcht
gepeinigt. Manchmal verlangte er mehrmals im Tage nach
seinem Beichtvater und konnte bei den geringfügigsten Dingen
nicht zu einer Entscheidung kommen. Dann hatte er Visionen,
besonders Erscheinungen der heiligen Jungfrau. Er geisselte
sich nicht bloss, sondern peinigte sich auch mit Steinen, die er
an den Hals oder die Füsse band, dass er eiternde Wunden
bekam, die er verheimlichte, und dass sein Lager manchmal
von Blut überströmt war. Das Essen, das er bis zum Hunger-
leiden zu beschränken pflegte, verdarb er sich durch ekelhafte
und schädliche Zuthaten. Vor üblem Geruch konnte seine
Umgebung es in seiner Nähe nicht aushalten. Die Folge dieser
Lebensweise war natürlich fortwährendes Kranksein, — wir
fügen bei, nicht bloss am Körper, sondern auch an der Seele.
Eine Schwester von ihm, gleichfalls sehr skrupulös, wurde
später ganz irrsinnig. Zur Stiftung seines Ordens wurde er
namentlich von visionären Nonnen bewogen, von denen eine
auch irrsinnig wurde, die er aber dann durch Auflegen seiner
Regel auf deren Kopf geheilt haben soll. Jeder in den menschlichen

Dingen Erfahrene weiss hiernach, wie er über den
Geisteszustand des armen Mannes zu urteilen hat. Praktisch
bekanntlich ungewöhnlich raffiniert, hält die römische Kurie
theoretisch die geschilderte religiöse Atmosphäre hoch. So wurden

denn gemäss dem modern päpstlichen Kanonisationsprozess



— 31 —

von Liguori bei der Selig- und Heiligsprechung nicht nur seine
heroischen Tugendleistungen gepriesen, sondern auch Wunder
konstatiert, wie seine wunderbaren Heilungen und seine wiederholte

Anwesenheit an verschiedenen Orten zu gleicher Zeit.
Wir haben früher gefunden, dass die Päpste besonders

mit ihrer Sittenlehre dem Geist ihrer Zeit Tribut bezahlten.
Dieser Tribut wäre in unserm Jahrhundert ein goldener
gewesen: eine durchgreifende Reformation veralteter und
barbarischer Anschauungen gemäss den so glänzend entwickelten
socialen Wissenschaften, gemäss d^n Ergebnissen der
philosophischen Ethik und selbst der Physiologie, um der ungläubigen

Welt mit zeitgemäss geläuterten Lehren entgegenzutreten,
wie es Wessenberg, Sailer, Hermes, Günther, Hirscher, Möhler
u. a. in Deutschland versuchten. Statt dessen werfen die unfehlbaren

Päpste die katholische Kirche in die Atmosphäre des —
armen, kranken Liguori zurück. Soviel an ihnen liegt, führen
sie damit den geistigen Untergang ihrer eigenen Kirche herbei.

J. Langen in Bonn.


	Die päpstliche Sittenlehre

