Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Die papstliche Sittenlehre

Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403367

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE PAPSTLICHE SITTENLEHRE.

Obwohl die Konigin der Theologie, ist die Sittenlehre wissen-
schaftlich bis heute deren Stieftochter geblieben. Die Konigin
der Theologie ist sie, weil Kirche und kirchliche Wissenschaft
ihr zu dienen haben, um ihretwillen existieren, sich zu ihr ver-
halten wie Mittel zu ihrem Zwecke. Freilich war es einseitig
und iibertrieben, wenn man im Zeitalter der Aufkliarung Christus
ausschliesslich als Sittenlehrer behandelte, der im Gegensatz
zu den damaligen Schriftgelehrten nur eine erhabene, ideale
Moral geltend gemacht habe. Das war die eine Seite seines
Wesens; es gab noch eine andere, welche dieser die unerliss-
liche Grundlage und Autoritit verlieh: ,Er lehrte sie wie
einer, der Gewalt hat, und nicht wie ihre Schriftgelehrten*
(Matth. VII, 29). Nur in tibernattirlichem Lichte, im Hinblick
auf die jenseitige Welt lisst sich die Sittenlehre des Evangeliums
verstehen, welche, bloss die irdischen Verhiiltnisse vorausgesetzt,
als abenteuerlich und unsinnig erschiene. Aber wenn auch
der ganze metaphysische Gehalt des Neuen Testaments nicht
entbehrt werden kann, so ist doch die innere Umwandlung des
Menschen, seine sittliche Erhebung iiber das Irdische, seine
personliche Erlosung der héchste und letzte Zweck der Offen-
barung.

Dennoch hat es lange gedauert, bis man anfing, die christ-
liche Sittenlehre wissenschaftlich zu bearbeiten. Der christliche
Wandel, das lebendige Beispiel schien namentlich der heidni-
schen Welt gegentiber wichtiger als dessen systematische Dar-
stellung und Begriindung. Auch galt es zunichst, der griechi-
schen Philosophie gegeniiber die metaphysischen Grundlagen



_ 15 —

festzustellen, woraus sich dann die im Neuen Testament ent-
haltenen sittlichen Folgerungen von selbst ergaben. So musste
es geschehen, dass in der wissenschaftlichen, nicht der prakti-
schen Litteratur der alten Kirche die Frucht vor der Bliite
zurlicktrat, aus der sie hervorging. Bei diesem an sich not-
wendigen Prozesse ist freilich auch nicht zu iberschen, dass
die tbereifrige hellenische Disputiersucht die Sittenlehre allzu-
sehr in den Hintergrund dringte, und an einen modernen fran-
zosischen Asthetiker erinnert, der in seiner Philosophie des
Schonen das natirliche Verhéltnis mit seiner Behauptung um--
kehrt, die Frucht entstehe, um die Blume zu erzeugen.
Infolge dieses Sachverhaltes hat man auch bei der Ge-
schichte der Lehrthiitigkeit der Pépste bis in die neueste Zeit
hinein fast ausschliesslich die Glaubenslehre ins Auge gefasst,
und hinsichtlich der Sitten nur an ihr Verhiltnis zur Politik
und an die Beziehungen zwischen Kirche und Staat gedacht.
Und doch liegt hier ein umfassendes, teils direktes, teils in-
direktes Material vor, welches bei der Beurteilung des vatikani-
schen Dogmas in Betracht gezogen werden muss. Um so mehr,
als die moralischen Fragen viel tiefer und unmittelbarer in
das wirkliche Leben eingreifen als die metaphysischen, und
wegen ihres Zusammenhanges mit allen Kulturverhdltnissen im
Laute der Zeit viel haufiger und stirker gewechselt haben,
als dies bei den dogmatischen moglich war. Nur sehr langsam
vollzieht sich der rein geistige Entwicklungsprozess in der
Menschheit, wahrend die praktischen Fragen wegen der Inter-
essen, die mit denselben verkniipft sind, gebieterisch selbst die
méchtigsten Autorititen zum Wechsel ihrer Haltung zwingen.
In der Moral sind darum auch die Papste weit mehr als in
der dogmatischen Theologie die Kinder ihrer Zeit gewesen.
In den ersten Jahrhunderten waren es nattirlich die Lebens-
anschauungen der Christenheit, welche auch die romischen
Bischofe teilten. Von einer Besonderheit war keine Rede. Der
Gehorsam gegen die heidnische Obrigkeit galt ihnen nach der
Lehre Petri und Pauli in allen erlaubten Dingen als selbstver-
stindlich. Die Verachtung .dieser Welt“, das Trachten nach
den ,himmlischen Giitern“ bildete in ihren Augen so sehr den
Grundzug der Lehre Christi, dass Detailfragen auf diesem Ge-
biete ihnen wie allen Christen unmdéglich erschienen, insbe-
sondere da die Erwartung des baldigen Weltendes allgemein



— 16 -

verbreitet war. Im Gegensatz zu der masslosen Verwilderung
des Heidentums auf dem geschlechtlichen Gebiete kam all-
miéhlich eine von der platonischen und pythagoraischen Schule
befruchtete asketische Anschauung auf, welche den berechtigten
Dualismus in der Anthropologie zu der Lehre einer vollkommenen
Feindschaft von Geist und Leib verschirfte. Man weiss, dass
grosse, selbst wieder zu Ausschweifungen fithrende Missstiande
aus dieser Verirrung erwuchsen. TLeibliche Verkommenheit in
Schmutz und Unrat, grobste Schiadigungen der Gesundheit,
welche auch geistige und moralische Krankhattigkeit nach sich
zogen, wurden an den rohen und unwissenden Monchen seit
dem 4. Jahrhundert als hochste Tugend gepriesen. In grosserm
oder geringerem Grade verbreitete sich diese Denk- und Lebens-
weise in der Kirche tiberhaupt, besonders unter der Geistlich-
keit. In Rom war dafiir besonders Hieronymus thitig. Dass
dessen Freund und Gonner, der feingebildete romische Bischof
Damasus, gegen diese Verirrung gewehrt hitte, finden wir nicht.
Sein unmittelbarer Nachfolger Siricius teilt dieselbe gleich in
der ersten pipstlichen Dekretale, die er an die spanische Kirche
erliisst (385), wenigstens hinsichtlich des Priestercolibates, indem
er denselben auf Christus selbst zurtickfithrt und in halbmani-
chiaischer Weise die LEhe als eine ,Befleckung“ bezeichnet.
Noch deutlicher dusserte er sich hieriiber im folgenden Jahre
auf einer romischen Synode: . Befleckt mit fleischlicher Konku-
piscenz, kénnten die Priester nicht erwarten, dass ihre Gebete
erhort wirden, da es heisse (Tit. I, 15), den Befleckten und Un-
gliubigen sei nichts rein. Von demselben halbmanichéischen
Standpunkt schirft Siricius auch dem Kierus von Gallien die
Beobachtung des Colibates ein, der bekanntlich erst seit dem
Anfang des 4. Jahrhunderts in Spanien zum Gesetz erhoben
worden war. Bischofe, Priester und Diakonen, befiehlt Siricius,
welche bei dem gottlichen Opfer beteiligt seien, durch deren
Hinde die Taufe erteilt und der Leib Christi gemacht werde,
miissten nach der heiligen Schrift und den Bestimmungen der
Viter (?!) durchaus keusch (d. i, geschlechtlich unthiitig) sein.
Mit welcher Stirne konne der Bischof oder Priester Witwen
oder Jungfrauen zur Enthaltsamkeit, Verheiratete zu keuschem
Eheleben ermahnen, wenn er selbst mehr sich bemiihe, der
Welt als Gott Kinder zu zeugen? Sollte der den Priestern und
Leviten den fleischlichen Umgang gestatten, der lehre: sorget



— 17 —

nicht fir das Fleisch in Liisten (Rom. XIII, 14) und: ich wollte,
ihr wiret alle wie ich (1. Kor. VII, 7)? Jenen drei Ordines,
die in der Schrift vorkimen, sei also die Bewahrung der Rein-
heit (d. h. der Enthaltsamkeit) vorgeschrieben. Zum Taufen
oder zur Darbringung des Opfers miissten sie stets bereit sein,
und ein Unreiner werde doch wohl nicht wagen wollen, das
Heilige zu beflecken. Darum hitten auch die alttestamentlichen
Priester, um rein zu sein, ihr Dienstjahr ganz im Tempel zuge-
bracht (?) und sich von ihrer Familie ferngehalten. Selbst die
Gotzendiener, welche den Dimonen opferten, legten sich ge-
schlechtliche Enthaltsamkeit und Fasten auf. Wenn die ehe-
liche Vermischung eine Verunreinigung sei, so miisse der Priester
fiir seinen himmlischen Dienst, da er Firbitte einlegen wolle
fiir die Stinden anderer, sich wohl vorbereiten, damit er nicht
selbst unwiirdig befunden werde. Sogar den Laien sei ja wvor-
geschrieben (?!), sich zeitweise zu enthalten, um dem Gebete
obzuliegen (1. Kor. VII, 5). Bischofe, Priester und Diakonen
konnten doch nicht den Zillnern beigezihlt werden. Darum
diirfe man solchen befleckten und ungliubigen Menschen, deren
Leib durch Schmutz und Unenthaltsamkeit verunreinigt sei, das
Geheimnis Gottes nicht anvertrauen, aus Ehrfurcht gegen die
Religion. Fleisch und Blut wiirden das Reich Gottes nicht be-
sitzen, noch das Verderben die Unverweslichkeit. Und nun
wolle der Priester und Diakon sich nach Art der Tiere dem
Verderben unterwerfen! In seinem Regelbuch (regularum liber),
welches Innocenz I. 404 nach Frankreich schickt, lehrt er, nur
kurzer gefasst, tiber diesen Gegenstand dieselben Grundsiitze.

Machtig trug der frithere Manichiier, der heilige dugustinus,
zur Verbreitung dieser irrigen Vorstellungen von der wenigstens
thatséichlichen Stindhaftigkeit des ehelichen Beischlafes bei,
welche in diesen papstlichen Lehrschreiben sich offenbart. Das
theologische Orakel fiir das Abendland, tibte er insbesondere
grossen Einfluss aus auf Gregor I, den ersten Moénch auf dem
romischen Stuhle. Derselbe erliess beispielsweise an den Abt
Augustinus, den er zur Einfiihrung der rémischen Lehren und
Einrichtungen nach Britannien gesandt, eine Instruktion, in
welcher er auseinandersetzt (Ep. XI, 64): einer Wochnerin sei
der sofortige Zutritt zur Kirche nicht zu verweigern; denn die
Lust des Fleisches, nicht die Wehen, die Strafe jener Lust,
seien Stinde. Der Mann aber diirfe den Beischlaf nicht eher

Revue intern. de Théologie. Heft 17, 1897, 2



. 18 —

wieder ausiiben, als bis die Frau das Kind entwoéhnt habe. Es
sei die tible Sitte aufgekommen, dass die Frauen nicht mehr
selbst nihrten, sondern ihre Kinder Ammen {ibergiben. Das
komme von Unenthaltsamkeit her. Sie diirften darum wéhrend
der Reinigungszeit trotzdem den Beischlaf nicht vornehmen, was.
ja auch, abgesehen von dem Falle der Geburt, schon durch
das alttestamentliche Gesetz untersagt sei. Wiéhrend jener Zeit
diirften die Frauen aber wohl zur Kirche kommen, auch das
heilige Abendmahl empfangen. Der Mann diirfe nach dem Bei-
schlaf nicht ohne Abwaschung, und auch nicht sofort die Kirche
betreten. So sei es wenigstens romische Uberlieferung, nicht
weil die Ehe stindhaft sei, sondern weil die Ausiibung derselben
nicht ohne Fleischeslust geschehe, und diese stets mit Siinde
verbunden sei. Auszunehmen sei also nur, wer ohne Lust,
bloss zum Zwecke der Zeugung der Ehe pflege, d. h. der ohne
zu brennen im Feuer verweilen konne. Das waren die romi-
schen Lehren tiber die geschlechtlichen Verhiltnisse um die
Wende des 7. Jahrhunderts; sichtlich zusammengesetzt aus halb-
manichéischen und jiidisch-gesetzlichen Vorstellungen. Die ein-
fachen und schonen Ausfithrungen der Evangelien und der
apostolischen Briefe waren dadurch ganz entstellt.

Auf einem gesetzlich-dusserlichen, abergliubischen Stand-
punkt verharrten auch die Pépste der nidchsten Folgezeit. Wie
Gregor III. (7132) das Essen von Pferdefleisch als unrein ver-
boten hatte, so erliess dessen Nachfolger Zacharias (751) an
Bonifatius eine ausfiihrliche Instruktion auf verschiedene An-
fragen: Dohlen, Krahen, Storche zu essen, sei Christen uner-
laubt; viel mehr noch Biber, Hasen und Pferde. Nach de-
taillierten Vorschriften iiber die Behandlung des Osterfeuers,
iiber aussitzige Menschen und Pferde und die von wiitenden
Tieren Gebissenen schiarft der Papst dem Bonifatius ein, sich
nur an die Regeln der romischen Kirche zu halten. Seine Frage,
nach wie langer Zeit eingesalzenes Schweinefleisch gegessen
werden dirfe, lasse sich nicht aus den Kirchenvitern beant-
worten. Er rate, es erst zu essen, wenn es gerduchert oder
gekocht sei. Wenn man es aber ungekocht essen wolle, so
solle dies nach dem Osterfest geschehen. Der damaligen bar-
barischen Zeit mogen solche Anschauungen entsprochen haben
aber dass sie das reine Christentum, die richtige Sittenlehre
repriasentierten, kann man sicherlich nicht behaupten. Die



19 —

Piapste bezahlten damit dem Zeitgeist ihren Tribut, und waren
nicht die unfehlbaren Verkiinder gottlicher Offenbarung.

Dasselbe gilt von Nikolaus 1., der 866 in seinem beriithmten,
im tibrigen viel Schones und Verntinftiges enthaltenden Pastoral-
schreiben an die Bulgaren u. a. folgendes entschied: Mit Recht
pflegten die christlichen Fiirsten die Apostaten zu téten. Im
Kriege sollten sie sich mehr des Gebetes als der Waffen be-
dienen. Die von ihnen nicht Christen werden wollten, miussten
sie als Fremde und Verunreinigte von allem Verkehr aus-
schliessen. Der Beischlat wiirde auch in der Fastenzeit erlaubt
sein, wenn es moglich wire, dass Feuer und Stroh ohne Ver-
letzung sich mischten, oder Mann und Weib ohne teuflische
Anfechtung miteinander verkehren kénnten. Wer frithe mor-
gens esse, den treffe das Wehe bei Js. V, 11; darum ermahne
er, nie vor 9 Uhr etwas zu essen, weil selbst an dem hohen
Pfingstfeste die Apostel um diese Zeit noch niichtern gewesen
seien. An Sonntagen sei der Beischlaf nicht gestattet, weil,
was von der Arbeit, um so mehr von der sinnlichen Lust gelte
und der korperlichen Befleckung. Nach der Geburt habe geméss
Papst Gregor — dessen Entscheidung Nikolaus also achtet,
wihrend er die frithere papstliche Einteilung der Tiere in reine
und unreine als unchristlich verwirft — die Gattin sich zu ent-
halten bis zur Entwohnung des Kindes. Auch dirfe die Frau
sofort nach der Geburt zur Kirche gehen; denn der Beischlaf
sel zwar mit Siinde verbunden, nicht aber die Geburt. Wenn
ein Heide ein Wild verfolgt, und ein Christ es getotet habe
oder umgekehrt, diirfe man es nicht essen, um auch nicht die
geringste Gemeinschaft mit Heiden zu haben. Zum Schlusse
seiner Belehrungen beruft sich Papst Nikolaus ausdriicklich
darauf, dass er den Bulgaren das reine und volle Christentum
mitgeteilt habe, weil die romische Kirche, vom heiligen Petrus
gestiftet, ohne Makel und Runzel sei.

Je mehr wir ins Mittelalter eintreten, desto mehr verliert
sich das Interesse fir die eigentlich religiosen Fragen. Die
hierarchischen Machtfragen treten in den Vordergrund, denen
freilich auch eine religiose Gestalt gegeben wird. Die Macht
des Papstes wird als Tragerin des ganzen Kirchenwesens zum
Hauptdogma, ohne welches alles tibrige seine Sicherheit ver-
liert. Auch die moralischen Fragen werden unter den hierarchi-
schen Gesichtspunkt gebracht. Die von Urban II. aufgestellten,



in das Dekret Gratians aufgenommenen Sitze, dass der Morder
eines Gebannten nicht als Moérder zu betrachten sei, weil er im
Eifer fiir die Kirche gehandelt, und dass der hiretischen Fiirsten
geschworene Eid nicht gehalten werden diirfe, weil, wer sich
Gott widersetze, auch keine Treue von den Menschen zu fordern
habe, wurden zahllos oft wiederholt und auch thatsichlich ge-
handhabt. Die ganze Moral in den Hinden der Papste ging
fast auf in der Lehre von der Uberordnung der geistlichen
Gewalt iiber die weltliche. Diese Lehre, von Gregor VII. zuerst
eingehend entwickelt, und von Bonifaz VIII. auf anderer Grund-
lage dogmatisiert, wurde so oft dargestellt, dass es hiesse, Eulen
nach Athen tragen, wollten wir sie hier nochmals zur Darstellung
bringen. Dass sie der Lehre des Neuen Testaments, nament-
lich des heiligen Petrus, widerspricht, haben wir noch in dem
vorigen Heft dieser Zeitschrift gezeigt.

Wir dirfen aber das Mittelalter nicht verlassen, ohne seines
theologischen Orakels, des Thomas von Aquin zu gedenken.
Dessen Lehre wurde von den Péapsten als die ihrige behandelt.
Nicht weniger als 38 aus ihrer Zahl haben sie gefeiert als
»irei von jedem Verdacht eines Irrtums®, als den ,sichersten
Weg zur Wahrheit“, als ,unerschiitterlich, absolut sicher, ja
alles T.ob tiberschreitend”; sie haben erklart, dass, wer von
ihr abweiche, dem Verdacht der Haresie verfalle (Bullar. Ord.
Preedic. t. VIII, Romee 1740). In diesem Stile fuhren die Piapste
hinsichtlich des Thomas fort bis auf Lieo XIII. Bel dem Konzil
von Trient lag neben der Bibel und den Dekretalen der Pipste
die Summa des Thomas von Aquin auf dem Altar. Diese enthélt
auch die Sittenlehre, welche damals von der Dogmatik nicht ge-
trennt wurde. Wir diirfen darum die thomistische Sittenlehre
einfach als die der Pipste behandeln, wie wir dies bei einzelnen
Materien auch direkt bestitigt finden.

Dies ist insbesondere bei nationalokonomischen Fragen,
wie lber das Zinsnehmen, der Fall. Bekanntlich war im Alten
Testament den Juden das Zinsnehmen von ihren Volksgenossen
untersagt (Lev. XXV, 37; Deut. XXIII, 19). Unrichtigerweise
legte man diesen Sinn auch einigen Ausserungen in der Berg-
predigt (Luk. VI, 34 f.) bei, worauf sich dann die Kirchen-
viater, Konzilien, Pépste, Theologen und Kanonisten bezogen,
um das Zinsnehmen als eine unerlaubte Handlung hinzustellen.
Man tbersah dabel nur, dass die Bergpredigt viel weiter geht,



921

als das Alte Testament, dass sie sogar die Pflicht des Leihens
einschirft fir den Fall der mangelnden Hoffnung, das Dar-
lehen selbst wiederzuerlangen. Dieser Ausspruch steht, wie
man sieht, ganz parallel den andern: wenn jemand dich auf
die rechte Wange schligt, reiche ihm auch die linke dar, wenn
jemand dir den Mantel nimmt, gieb ihm auch den Rock, jedem,
der von dir fordert, gicb, und der dir das Deinige nimmt, von
dem fordere es nicht zuriick. Hitte Christus den jidischen
Staat neu einrichten wollen, so wiirde er solche, alle polizei-
liche Ordnung zerstorende Gesetze nicht gegeben haben. Als
er vor Gericht stand und einen Backenstreich erhielt, reichte
er nicht die andere Wange dar, sondern sprach: habe ich Un-
recht geredet, so beweise es; habe ich aber Recht geredet,
warum schlagst du mich? Eine ganz andere, iiberirdische Sprache
redete er, da er die hochsten sittlichen Ideen des Reiches Gottes
in der Bergpredigt zeichnete. Hier zog er nicht die Frage der
Durchfihrbarkeit in dieser stindigen Welt in Betracht, sondern
hielt seinen Zuhorern die voéllige Ertotung des Kgoismus als
das schonste, zu erstrebende, aber leider auf Erden niemals zu
verwirklichende Ideal vor Augen. Dass die alttestamentlichen Be-
stimmungen, welche die nationalékonomischen Verhiltnisse der
Juden regeln sollten, nach Jahrhunderten in der christlichen Welt
nicht mehr gelten konnten, wurde von den Pépsten ebenso tiber-
sehen, wie die richtige Auffassung des vermeintlichen Verbotes
Christi. Wie man im Mittelalter die Ausspriiche der Autoritét spe-
kulativ zu begriinden versuchte, vernehmen wir am besten von
Thomas von Aquin. Auch bei diesem Gegenstande hélt er sich
an seinen Lehrmeister Aristoteles. Gemass diesem, fiihrt er II,
2, qu. 718, 1, aus, ist das Geld nur da, um den Tauschwert zu
bestimmen bei Kauf und Verkauf; ein anderer Gebrauch kann
vom (elde nicht gemacht werden. Wihrend darum fiir ver-
wendbare Dinge, wie Wohnung, Kleidung oder Nahrung mit
Recht Geld gefordert wird, darf dies fiir das nicht unmittelbar
zu verwendende (Geld nicht geschehen. Zinsnehmen ist darum
unerlaubt.  Mit solchen nationalékonomischen Albernheiten
suchte Thomas die missverstandenen Bibelausspriiche zu be-
grinden. Aber er war auch hierbei nur der Verteidiger der
pépstlichen Lehre.

Wie sehr die Pépste theoretisch wenigstens iiberhaupt Handel
und Wandel verhindert und geschidigt haben, erhellt aus der



von dem Altertum tiberkommenen Vorstellung von dem Kauf-
mannsstande als einem unanstiandigen und geradezu siindhaften.
Auf den beiden Laterankonzilien von 1078 und 1079 verlangte
Gregor VII. wie von den Soldaten, so auch von den Kaufleuten das
Aufgeben ihres Gewerbes, ehe sie zur Busse zugelassen werden
konnten. Speciell England wurde von Pépsten des 11. Jahr-
hunderts aller Handel untersagt. Selbst freilich verstiessen die
Piapste gegen ihre eigenen undurchfiihrbaren Lehren. Im
Schiiren von Kriegen zu gunsten der pipstlichen Macht waren
sie das ganze Mittelalter hindurch hurtig und munter, und ge-
rade Gregor VII. trug sich immerfort mit dem Gedanken, per-
sonlich an der Spitze einer piipstlichen Armee bald den Orient
sich zu unterwerfen, bald in europiische Liinder zu zichen,
»nicht um Blut zu vergiessen, sondern um Schrecken zu ver-
breiten“ und dadurch die Voélker zum Gehorsam zu zwingen.
Und was den Handel betrifft, so machte sich die Kurie kein
Gewissen daraus, die Simonie theoretisch als Ketzerei zu brand-
marken, aber thatsichlich unter anderer Form zum Skandal
von ganz [Luropa zu betreiben, selbst das Busswesen in eine
Erwerbsquelle zu verwandeln und die ganze Kirchenverwaltung
mit unerhorter kaufminnischer Raffiniertheit fiir ihre Bereiche-
rung auszubeuten. Kirchliche Stellen wurden im 15. Jahr-
hundert nach den Berichten der Kurialisten selbst geradezu
geschaffen, um verkauft zu werden und die pépstiiche Kasse
zu fillen. Pius II. missbrauchte sogar sein pépstliches Amt,
um Kkaufmiannische Geschifte en gros zu betreiben. In der
Bulla cenee forderte er 1463 die ganze Christenheit auf, ihren
Bedarf an Alaun aus den im Kirchenstaat angelegten Alaun-
werken zu decken, auch weil sein Alaun der billigste und beste
sel. So wenig kiimmerten sich die Pipste um ihre eigenen
Sittenlehren.

Um nochmals auf Thomas von Aquin, den péapstlichen
Sittenlehrer, zurtickzukommen, so ist an seinen Ausfithrungen,
in denen sich die Zustiinde des 13. Jahrhunderts widerspiegeln,
sehr deutlich zu ersehen, wie die ideale Sittenlehre des Neuen
Testaments vergessen und durch heidnische Anschauungen ver-
dorben war. Wir greifen die Lehre iiber das Verhalten des
Christen zur Welt (IT, 2, qu. 129, 1) heraus, weil diese eigent-
lich als die Wurzel des moralischen Lebens der Auffassung
der christlichen Religion den Stempel aufdrickt. Nach Christi



__ 93 _

Lehre steht das Reich Gottes der Welt als dem Inbegriff des
Stindhaften grundsétzlich gegeniiber. Nicht in der Welt etwas
zu gelten, sondern bei Gott, soll das Streben des Christen
sein. Was in der Welt als hoch und bedeutsam angesehen
wird, ist thoricht vor Gott, und was als klein und verachtet gilt,
erscheint in Wahrheit wertvoll und gross. So und édhnlich lauten
die Ausspriiche des Neuen Testaments tiber das moralische Wesen
des Christentums und seiner Ziele. Diese Weltanschauung war
nur moglich auf Grund der christlichen Offenbarung von der
Stinde und im Hinblicke auf das jenseitige Leben. Das Heiden-
tum kannte weder das eine noch das andere, es richtete sein
Auge nur auf das Diesseits und kam tber eine weltliche und
dusserliche Betrachtungsweise nicht hinaus. Da Thomas von
Aquin in seiner Sittenlehre die Ethik des Aristoteles mit dem
Neuen Testament zu verquicken suchte, musste er eine halb-
heidnische Moral aufstellen, die tbrigens den im Mittelalter
herrschenden Zustianden entsprach. Bei Aristoteles gilt die
Ehre vor den Menschen und das hohe Bewusstsein von sich
alles. Demut und Bescheidenheit wird wvon ihm identisch ge-
nommen mit moralischer Niedrigkeit und Gemeinheit. Der Ehr-
geizige ist preiswiirdig, und Selbstverachtung schlimmer als
Selbstiiberhebung (Ethic. IV, 3). Wer die menschliche Ehre nicht
zu hoch schiétzt, fiihrt mit Bezug hierauf Thomas aus, ist bei seinem
Streben nach ihr zu loben. Ehre steht der Tugend nahe, weil
sie dieselbe kenntlich macht. Wenn der Selbstbewusste den
Niedrigen verachtet wegen der ihm von Gott versagten Gaben,
so ist er tugendhaft. Seine Tugend wird sehr beférdert durch
Reichtum, weil man damit Gutes thun kann und von der Menge,
die sehr viel auf Reichtum hélt, sehr geehrt wird. Wer die
Ehre verschméiht, verachtet auch die durch sie ausgezeichnete
Tugend. Was hitte wohl der, welcher den Armen und Nie-
drigen das Evangelium verkiindete, sein Wehe iiber die Reichen
rief und der Ehre vor den Menschen die schmachvollste Todes-
art vorzog — was hétte er wohl zu dieser heidnischen Herab-
wirdigung seiner Lehre gesagt! Aber mit dem Geiste derer,
welche sich seine Stellvertreter nannten, stimmte sie iiberein.
Wie vor dem roémischen Triumphator Werg verbrannt wurde
mit den Worten: sic transit gloria mundi, so geschah dasselbe
bei der péipstlichen Inthronisation. Die ,Stellvertretung Christi®
die ,Herrlichkeit der Welt*! Treffender lasst sich die Ver-



) N

kehrung des Christlichen ins Heidnische, die fundamentale De-
pravation der christlichen Sittenlehre durch die Péapste nicht
bezeichnen.

Diese Herrlichkeit der Welt aufrecht zu halten haben
manche Piépste keine Mittel gescheut. Als die Reformation im
16. Jahrhundert dem Papsttum einen Schlag versetzte, wie es
solchen niemals erlitten, boten sie alles auf, ihre zusammen-
brechende mittelalterliche Herrlichkeit zu retten. Selbst die
elementarsten Sittengesetze stiirzten sie um, nur damit ihnen
nichts von ihrer Herrlichkeit verloren gehe. _Mit der Fiille
apostolischer Autoritit* lehrte Paxl IV. in der Bulle Cum ex
apostolatus officio 1558, dass kein Ketzer, wes Standes er auch
sein moge, irgend welches Recht auf Erden oder irgend welches
Eigentum besitzen konne, und jeder Katholik berechtigt sei,
sich des Thrones eines Kketzerischen Fiirsten oder der Giiter
eines ketzerischen Privaten zu beméichtigen. Pius V. versiumte
nicht, diese feierlich erlassene Bulle aufs neue zu bestitigen.
So wurde, weil man die christliche L.ehre vom Gehorsam selbst
gegen die heidnische Obrigkeit und sogar das natiirliche Sitten-
gesetz vom [Lligentum tiber den Haufen warf, eine Moral auf-
gestellt, die, ihre freilich unmogliche Durchfiihrung vorausgesetzt,
die ganze gesellschaftliche Ordnung untergraben hitte. Die
einfache Lehre von der Ketzervertilgung, wie sie schon Thomas
von Aquin entwickelt und noch Leo X. gegen Luther vertrat,
erscheint gegen jene Umsturzversuche noch als ein rechtes
Kinderspiel.

Inzwischen nahm die pépstliche Kirche durch die Gegen-
reformation der Jesuiten eine verinderte, fast ausschliesslich
gegen den Protestantismus gerichtete Gestalt an. Praktisch,
wie sie waren, und ihren Tendenzen alles, auch den christ-
lichen Idealismus unterordnend, bemiichtigten sich die Jesuiten
auch des Beichtstuhles und der Sittenlehre, um das Volk von
sich abhéingig zu machen und zu leiten. Idealismus hat be-
kanntlich in der Welt keinen praktischen Erfolg. Er liegt zu
hoch, als dass die Menge ihn fassen konnte. Die erhabene
christliche Sittenlehre wurde darum, wie wir schon bei Thomas
fanden, herabgezogen in den unreinen Dunstkreis der Erde.
Man ersann eine Methode, den Probabilismus, durch welchen
man der Sitinde einen grossen Spielraum verschaffte ohne das
Bewusstsein von ihr. Als dieses gegen die reine christliche



— 95

Sittenlehre gerichtete Klugheitssystem von frommen Geistlichen
und Laien, namentlich den Anhéngern des B. Jansenius nach
Gebiihr gebrandmarkt wurde, schritten selbst Pipste gegen
einige skandalose Lehren der Jesuiten ein; aber das System
selbst liessen sie unangetastet. Das war nun schon verderblich
genug von den ,unfehlbaren Lehrern der ganzen Menschheit
in Sachen des Glaubens und der Sitten“. Aber in neuerer Zeit
ereignete sich das Unerhorte, dass die Pépste flir die jesuitische
Sittenlehre mit ihrer vollen Autoritit einstanden. Wie Thomas
von Aquin in der oben mitgeteilten Weise von den Pépsten
approbiert wurde, so ist es in diesem Jahrhundert hinsichtlich
der Sittenlehre mit diphonsus Liguori geschehen. Wir brauchen
die allbekannte Thatsache nicht zu wiederholen, dass Liguori
die Moral der Jesuiten sich aneignete, indem er speciell die
Medulla des Jesuiten Busembaum kommentierte. In der Moral
Liguoris wurde also die Jesuitenmoral approbiert. Dass dies
in unserem ,aufgekliarten“ Jahrhundert geschehen konnte, ist
eines der Wunder moderner Kulturgeschichte. Denn was nur
Ungeheuerliches auf dem sittlichen Gebiete ersonnen werden
konnte, ist in dieser Moral zusammengetragen. Die Moral der
Kirchenviter und besonders die durch die klassische Litteratur,
wenn auch herabgezogene, aber doch anderseits wieder ge-
haltene Lehre der mittelalterlichen Scholastiker erscheint un-
endlich erhaben tiber die Jesuitendoktrin. Man muss sich in
die Zeit des 30jihrigen Krieges im Geiste zuriickversetzen,
in die Barbareli des Aberglaubens, welche der Jesuitenorden
namentlich in Deutschland, trotz des Wirkens des Erasmus
und seiner Gesinnungsgenossen, begriindete, um die Erscheinung
zu begreifen, wie eine Auffassung der christlichen Religion ge-
rade nach der ethischen Seite in Aufnahme kam, welche die
unterste Kulturstufe repriasentiert, Zum Teil an dieser Lehre
ging der Jesuitenorden unter. Nach seiner Aufhebung durch
Klemens XIV. (1773) arbeitete er unablissig an seiner Wieder-
herstellung, die auch schon 1814 durch Pius VIIL. erfolgte. In
der Zwischenzeit wurde dafiir gesorgt, dass wenigstens péipst-
licherseits der Orden von der schlimmsten Makel, der der Ver-
giftung der Moral, befreit erschien. Dies geschah dadurch, dass
man den Stifter der Redemptoristen, einer Abart der Jesuiten,
auf den Schild erhob, den Alphonsus Liguori, der, durchaus
jesuitisch geschult, fiir die Lehre der Jesuiten, namentlich fir



26

ihre Sittenlehre, gegen Jansenisten und Gallikaner in fanatischer
Weise eingetreten war. Liguori wurde 1816 von Pius VII. selig
gesprochen mit der Erklarung, dass in seinen Schriften ,nichts
der Censur Wirdiges“ eefunden werde, welche schon 1803
erlassen war. 1839 folgte die Heiligsprechung durch Gre-
gor XVI. mit nochmaliger Approbation seiner Lehren. Und
1867 liess eine grosse Bischofsversammlung zu Rom Pius IX.
bitten, Liguori unter die Kirchenlehrer zu versetzen. Dies
geschah denn auch in der feierlichsten Weise am 7. Juli
1871. Leo XIII. fiigte den FErklarungen seines Vorgingers
unter dem 28. August 1879 noch hinzu, dass der neue Kirchen-
lehrer sich héaufig rihme, Thomas v. Aquin zu folgen, und
dass so ein Kirchenlehrer durch den andern seine Bestiitigung
empfange. Da Thomas auch der Theologe des Jesuitenordens
ist, so erscheint die ganze Kette geschlossen.

Durch alle jene Akte war also die Jesuitenmoral in offi-
ziellster Weise fiir die wahrhatt kirchliche erklirt und Liguori
far ihren authentischen Interpreten. Die rohe, barbarische
Sittenlehre der Jesuiten vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, fiir
welche sie damals allein die Verantwortung trugen, wurde nun
in der Reaktionszeit nach der franzosischen Revolution durch
die Papste sanktioniert und zu der der katholischen Kirche
erhoben. Die Parole von ,dem Biindnis zwischen Thron und
Altar® gegen Atheismus und Demokratie brachte in unsercm
Jahrhundert die Jesuiten wieder zu Ehren, und hinsichtlich
ihrer Moral stiegen sie in Liguori bis auf den hoéchsten Gipfel
empor. '

Wenn wir demgemaiss Liguoris Sittenlehre charakterisieren,
so ist dies ganz unmittelbar sowohl die jesuitische als die péapst-
liche selbst zu gleicher Zeit. Auf keinem andern Gebiete hat
sich seit Pius VII. infolge der Schrecken der européischen
Revolution das Papsttum mit dem Jesuitismus so vollstindig
vermithlt wie gerade auf dem, welches das ganze menschliche
Leben beherrscht. Betrachten wir an einigen Proben, was
die modernsten Pipste gelehrt und im Beichtstuhl praktiziert
haben wollen.

Das pépstlich-jesuitische Moralsystem ist das des Probabi-
lismus, d. i. die Lehre von der Erlaubtheit einer Handlung,
welche gewichtige Griinde fiir sich hat, auch fir den Fall,
dass gewichtigere fiir das Gegenteil sprechen. Die antiken



- 927 —

heidnischen Ethiker lehrten das allein Richtige, bei nicht zu
erreichender Sicherheit in einer moralischen Frage miisse man
dem Wahrscheinlichern folgen. Wie durch jene selbst von
den ,Heiden“ verabscheute Laxheit das moralische Bewusst-
sein vergiftet werden muss, bedarf keiner Erorterung.

Wir gehen zu Einzelheiten iiber. Wer wissen will, wie
er mit dem Teufel umzugehen hat, lese Liguori III, 1, 1, nach.
Hier wird von der Winschelrute gehandelt, durch welche der
Teufel vergrabene Schiitze an den Tag bringt; liber die Zeichen,
an denen man erkennt, ob Triume von Gott oder vom Teufel
eingegeben sind; tiber die Vertrige mit dem Teufel, durch
welche Kenntnisse oder Féhigkeiten erworben werden, Dinge
zu verandern, namentlich Hexerei zu treiben. Eine Hexe, die
jemanden bertihrt hat, um ihn zu schiidigen, darf er durch-
prigeln, weil dadurch der Schaden zu weichen pflegt. Man
darf aber nicht eine Behexung durch eine andere vertreiben.
Die Hexen, lehrt Liguori, wiirden auch vom Teufel korperlich
von einem Ort zu einem andern versetzt; die Meinung Luthers
und selbst einiger Katholiken, das geschehe nur in der Phan-
tasie, sei der Christenheit sehr schadlich, weil die Hexen da-
durch der gebiihrenden Bestratung entzogen wiirden. Im Beicht-
stuhl seien die Ponitenten anzuhalten zur Abschwoérung des
Vertrages mit dem Teufel, zur Verbrennung ihrer Biicher und
Zaubermitte]l, wie zur Verbrennung des schriftlichen Vertrages
mit dem Teufel, der aber, wenn er allein eine Ausfertigung
besitze, zu deren Herausgabe nicht gezwungen zu werden
brauche.

Die beriichtigte Lehre von dem Vorbehalt bei Aussagen
oder Antworten, bei denen sich der Horer etwas anderes zu
denken verfithrt wird, als der Aussagende innerlich meint, be-
handelt Liguori III, 2, 2. Hiernach kann z. B. eine Ehe-
brecherin selbst mit einem Iide ihrem Manne beteuern, sie
habe die Ehe nicht gebrochen, weil die Ehe ja noch fortbe-
steht; oder, wenn sie die Stinde gebeichtet hat, sie sei un-
schuldig, weil der Ehebruch ja vergeben ist.

In dem Anhang tiber die Beschworung lehrt Liguori fol-
gendes: Der Beschworer bediene sich der in der romischen
Kirche approbierten Exorcismen und gebrauche das Kreuz,
Reliquien, Weihwasser u. s. w.; er mache keine Witze mit
dem Teufel und lasse ihn nicht viel reden, sondern lege ihm



. 28 —

Schweigen auf; er frage ihn aber, ob die Besessenheit durch
Hexerei geschehen sei; er wiederhole die Worte, vor denen
der Teufel besonders erschrickt. Wahrscheinliche Zeichen der
Austreibung sind das Bekenntnis der Teufel, ungeheures Lr-
brechen taulichter Dinge oder ein sehr stinkiger Atem, grosses
Geschrei, das Daliegen des Besessenen auf der Lirde wie tot.

III, 3, 2, erkennt Liguori die Sklaverei formlich als zu-
lassig an, weil nach dem allgemein angenommenen Kriegsrecht
dieselbe moglich sei, und auch jeder freiwillig auf seine per-
sonliche Freiheit verzichten kénne. Das war nun in der péapst-
lichen Kirche freilich nicht neu. Denn noch besitzen wir die
Urkunde, vermittelst deren Papst Gregor I. 599 dem Bischof
von Portus einen Sklaven schenkte (Ep. XII, 46): ,Da wir
wissen, dass Ihr zu wenig Sklaven habt, schenken wir Euch
den Kirchensklaven Johannes, einen Sabiner, aus der Flavia-
nischen Hinterlassenschaft, ungefihr 18 Jahre alt, dass Ihr ihn
als Eigentum besitzen und als Herr {iber ihn nach DBelieben
verfiigen sollt infolge dieser Schenkung. Weder wir noch un-
sere Nachtolger sollen gegen diese Schenkungsurkunde angehen
konnen.* Da unter Gutheissung der Papste noch Liguori die
Zulassigkeit der Sklaverei lehrt, brauchen wir auf die Uber-
einstimmung dieser Lehre auch mit den mittelalterlichen Leh-
rern nicht niher einzugehen.

Die halb manichidische, im Neuen Testament in keiner
Weise begrindete Auffassung von dem geschlechtlichen Leben,
wie wir sie bel den Péapsten der patristischen Zeit fanden, nur
weit ausserlicher, mehr juristisch als sittlich gedacht und daher
von Obsconititen wimmelnd, liegt der Abhandlung Liguoris
iiber das sechste Gebot zu Grunde. Flr unsere Zwecke sind
wir glicklicherweise nicht gezwungen, in diese Kloake hinein-
zugreifen.

Von den wunderlichen, teils unsittlichen Entscheidungen
iber Mein und Dein (III, 5, 1) erwithnen wir folgende: Jeder
Christ kann Tirken ihr Eigentum entwenden, weil man die
Erlaubnis hierzu seitens der christlichen Firsten voraussetzen
darf, welche das Recht haben, den Tiirken alle Giiter zu
nehmen und sie aus ihren Léndern zu vertreiben. Mit Be-
rufung auf Deuter. XXIII, 24 f.: ,In dem Weinberge deines
Nachbars iss so viel Trauben, als du willst, aber du darfst sie
nicht mitnehmen®, erkléirt Liguori solches fiir erlaubt und fugt



SRR » &

noch bei, dass Christus auch den Jingern das Ausraufen der
Ahren nicht als Diebstahl verwiesen habe, — woraus verniinftige
Leser wohl nur schliessen werden, dass er kein kasuistischer
Pedant, sondern der gottliche bittenlehrer gewesen ist. Von
einer Reliquie auch nur den kleinsten Teil stehlen, ist in Rom
eine schwere Siinde; sonstwo bloss, wenn es sich um seltene
Reliquien handelt, wie um Kreuzpartikeln, Haare der heiligen
Jungfrau u. a. Hat jemand einem andern aus Versehen Schaden
zugefiigt, nicht dem er wollte, so ist er zum Schadenersatz nicht
verpflichtet, weil er den Schaden, welchen er anrichtete, nicht
beabsichtigte, und den, welchen er beabsichtigte, nicht ange-
richtet hat.

Hinsichtlich des Zinsnehmens blieb Liguori (III, 5, 3) auf
dem mittelalterlichen Standpunkte stehen, unter Berufung auf
den damaligen Papst Benedikt XIV., wenn auch unter Ein-
schrinkungen, welche der Zeit Rechnung trugen, und mit An-
wendung von Winkelziigen, wie dass Zahlung fir ttbernommene
Gefahr des Verlustes u. s. w. gestattet sei, welche ohne Aufgeben
der veralteten Lehre den modernen Gewinn von Darlehen auch
der Kirche nicht entgehen liessen.

Testamente konnen, wenn sie Legate zu kirchlichen Zwecken
enthalten, aus besonderen Griinden vom Papst geindert werden.

Der Richter kann nach IV, 2, 3 bei dringendem Verdachte
zur Tortur schreiten. Wenn aber jemand nach dreimaliger
Folterung jedesmal widerrufen hat, ist anzunehmen, dass der
Schmerz ihn zu unwahrem Gestindnis veranlasste, und die
Folterung einzustellen.

In der Belehrung fiir Beichtviiter (Prax. confess., c¢. 7)
kommt Liguori auf die Besessenheit zurtick und lehrt auch die
geschlechtliche Vermischung mit dem Teufel. Erscheint ein
Besessener im Beichtstuhl, so spreche der Beichtvater vorab:
»ich befehle euch, unreine Geister, als Diener Gottes, von
diesem Geschopf Gottes zu weichen.” Dann frage er den Poni-
tenten, ob er je den bosen Feind angerufen oder einen Ver-
trag mit ihm geschlossen habe; in welcher Form der Teufel
ihm erschienen sei, als Mann, Weib oder Tier. Hat er sich
geschlechtlich mit ihm vermischt, so frage er, wann und wo
dies geschehen sei. Dann halte er ihm das Schreckliche seines
Verbrechens vor, gebe ihm Mittel an, wie Weihwasser, An-
rufung der Namen Jesu und Marid u. a.,, um sich von den
Anfechtungen zu befreien.



— 30 —

Wir schliessen diese Proben mit der allgemeinen Bemer-
kung, dass, wo die Sittenlehre sich mit dem kirchlichen Recht
beriihrt, in der Lehre von der pipstlichen Macht, dem Banne,
dem Interdikt, der Héresie u. s. w., Liguori selbstverstindlich
aut dem péapstlich-mittelalterlichen Standpunkt steht.

Zur vollstiandigen Charakteristik der pépstlichen Sitten-
lehre in der Gegenwart miissen wir noch einen Blick auf die
Personlichkeit des Mannes werfen, dessen Moral nunmehr die
ganze péapstliche Kirche beherrscht. Gewissenhaft bis zur Skru-
pulositit hat er sicher die Anschauungen vertreten, die ihn
selbst wirklich beseelten. Nun sagen wir nicht zu viel, wenn
wir behaupten, Liguori gehorte einer ganz krankhaft religiosen
Atmosphéire an, die, jeder niichternen Kritik bar, mit tiber-
spannten Phantasien geschwingert war. So tritt uns sein mit
grosster Pietdt gezeichnetes Bild aus der Biographie seines
Ordensgenossen Dilgskron (2 Bde., 1887) entgegen. Sein Leben
lang wurde er von Gewissensiangsten und Hollenfurcht ge-
peinigt. Manchmal verlangte er mehrmals im Tage nach sei-
nem Beichtvater und konnte bei den geringfiligigsten Dingen
nicht zu einer Entscheidung kommen. Dann hatte er Visionen,
besonders Erscheinungen der heiligen Jungfrau. Er geisselte
sich nicht bloss, sondern peinigte sich auch mit Steinen, die er
an den Hals oder die Fiisse band, dass er eiternde Wunden
bekam, die er verheimlichte, und dass sein Lager manchmal
von Blut Uberstromt war. Das Essen, das er bis zum Hunger-
leiden zu beschrinken pflegte, verdarb er sich durch ekelhafte
und schédliche Zuthaten. Vor iiblem Geruch konnte seine Um-
gebung es in seiner Nidhe nicht aushalten. Die Folge dieser
Lebensweise war natirlich fortwadhrendes Kranksein, — wir
fiigen bei, nicht bloss am Kérper, sondern auch an der Seele.
Eine Schwester von ihm, gleichfalls sehr skrupults, wurde
spiter ganz irrsinnig. Zur Stiftung seines Ordens wurde er
namentlich von visiondren Nonnen bewogen, von denen eine
auch irrsinnig wurde, die er aber dann durch Auflegen seiner
Regel auf deren Kopf geheilt haben soll. Jeder in den mensch-
lichen Dingen Erfahrene weiss hiernach, wie er tiiber den
Geisteszustand des armen Mannes zu urteilen hat. Praktisch
bekanntlich ungewdhnlich raffiniert, hilt die romische Kurie
theoretisch die geschilderte religiose Atmosphire hoch. So wur-
den denn gemiss dem modern pédpstlichen Kanonisationsprozess



— 3 —

von Liguori bei der Selig- und Heiligsprechung nicht nur seine
heroischen Tugendleistungen gepriesen, sondern auch Wunder
konstatiert, wie seine wunderbaren Heilungen und seine wieder-
holte Anwesenheit an verschiedenen Orten zu gleicher Zeit.

Wir haben frither gefunden, dass die Pépste besonders
mit ihrer Sittenlehre dem Geist ihrer Zeit Tribut bezahlten.
Dieser Tribut ware in unserm Jahrhundert ein goldener ge-
wesen: eine durchgreifende Reformation veralteter und bar-
barischer Anschauungen gemiss den so glinzend entwickelten
socialen Wissenschaften, geméss dgn Ergebnissen der philo-
sophischen Ethik und selbst der Physiologie, um der unglau-
bigen Welt mit zeitgeméss geliuterten Lehren entgegenzutreten,
wie es Wessenberg, Sailer, Hermes, Giinther, Hirscher, Méhler
u. a. in Deutschland versuchten. Statt dessen werfen die unfehl-
baren Papste die katholische Kirche in die Atmosphire des —
armen, kranken Liguori zuriick. Soviel an ihnen liegt, fiihren
sie damit den geistigen Untergang ihrer eigenen Kirche herbei.

J. LANGEN in Bonn.




	Die päpstliche Sittenlehre

