
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Die griechische Kirche steht in der Mitte zwischen der römischen und
der protestantischen Kirche

Autor: Kyriakos, Diomedes A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GRIECHISCHE KIRCHE

STEHT IN DER MITTE ZWISCHEN DER RÖMISCHEN UND DER

PROTESTANTISCHEN KIRCHE.

Wenn man die Lehren der griechischen Kirche mit denen
der römischen und der protestantischen Kirche vergleicht, wird
man bemerken, dass die griechische immer eine mittlere Stellung

zwischen den zwei andern einnimmt, fliehend die Extreme,
die jene repräsentieren. Ich will hier die Frage nicht berühren,
welche von den drei Kirchen der christlichen Wahrheit näher
steht. Ich will bloss die Thatsache zeigen, dass die griechische.
Kirche die Mitte zwischen den zwei Extremen hält.

1.

Was erstens die Quellen der christlichen Lehre betrifft, so
bemerken wir, dass Avährend die römische Kirche die Tradition
so sehr betonte und den dogmatischen Behauptungen ihres
Hauptes, des Papstes, so grosse Bedeutung gab, besonders seit sie
ihn infallibel erklärt hat, dass diese aus Überlieferung kommende
Lehre, die meistens auf päpstliche Dekretalen gestützt wird,
die hauptsächliche Quelle der Lehre der römischen Kirche
geworden ist, die Heilige Schrift aber so oft vergessen und so

oft, besonders im Mittelalter während der Zeiten der Scholastiker,

die als die Blütezeiten des römischen Katholizismus
betrachtet werden, zurückgesetzt wurde, dass die römischen
Bischöfe durch Synoden das Lesen in ihr und die Verbreitung
ihrer Übersetzungen dem Volke verboten haben (Innocentius III.
auf dem Concil. Tolosan. 1229, Clemens XL in der Bulle Unigenitus



1713), die protestantische Kirche aber andererseits deshalb im
XVI. Jahrhundert aus Reaktion gezwungen wurde, die Heilige
Schrift als die alleinige Quelle der christlichen Lehre zu
erklären dieser Gegensatz zwischen Schrift und Tradition
niemals in der griechischen Kirche erschienen ist, sondern Schrift
und Tradition immer in ihr als gleich wichtige Quellen des Glaubens

und der Sitte betrachtet wurden. Während die römische
Kirche als authentischen Text des alten Testamentes die
Vulgata im Tridentinischen Konzil erklärt, die protestantische
aber den durch die Rabbinen geretteten hebräischen Text als
solchen betrachtet, ehrt die griechische Kirche auf gleiche
Weise beides, den hebräischen Text und die uralte Übersetzung
der Septuaginta, von der die Apostel selbst und die alte Kirche
Gebrauch machten (Macarius, Introduction à la Théologie, p. 315).
Während die römische Kirche zwischen den protokanonischen
und den deuterokanonischen Büchern des alten Testaments
keinen dogmatischen Unterschied macht, die meisten aber von
den Protestanten die deuterokanonischen ganz verwerfen, so
dass die meisten Ausgaben von Übersetzungen der Heiligen
Schrift in protestantischen Ländern sie nicht haben, ehrt die
griechische Kirche auch sie als nützliche Bücher, obwohl sie
sie nicht den protokanonischen in betreff des dogmatischen
Wertes gleichstellt.

2.

Was aber die Folgen der Sünde betrifft, während die
römische Kirche eine Neigung zum Pelagianismus nicht verbirgt,
da sie den Menschen nach dem Fall als in einem natürlichen
normalen Zustand (in puris naturalibus, Bellarmini de gratia
4, 15; 61), allein ohne die übernatürlichen Gaben der ursprünglichen

Heiligkeit und Weisheit, durch die die ersten Menschen
von Gott begabt waren und die durch die Sünde verloren
wurden, sich befindend betrachtet, die protestantische Kirche
aber andererseits aus Reaktion den Menschen, wie bekannt, nach
dem Fall als vollkommen geistig tot durch die Sünde geworden,
ganz unfähig, das Gute zu erkennen und zu thun, wie der

') Quare non magis differt status hominis post lapsum Adae a statu ejusdem
in puris naturalibus quam différât spoliatus a nudo, neque deterior est huniana

natura, si culpam originalem detrahas, neque magis ignorantia et infirmitate
aborat, quam esset et laboraret in puris naturalibus condita.



— 10 —

Stein und der Baum, annimmt, betrachtet die griechische Kirche
den Menschen nach der Sünde als durch die Sünde krank
geworden, bei dem die Vernunft verdunkelt und der Wille zum
Bösen herrschend wurde, der aber das göttliche Bild nicht ganz
verlor, sondern es geschwächt rettet.

3.

Über die Lehre von der Rechtfertigung bemerken wir, dass
während die römische Kirche im pelagianischen Geist die
Mitwirkung des menschlichen Willens in dem Werke der Wiedergeburt

so sehr betonte und die Notwendigkeit und Wichtigkeit
der göttlichen Gnade auf solche Weise misskannte, dass sie im
XVI. Jahrhundert die Protestanten zwang, ganz im Gegenteil
die Wiedergeburt als ein ausschliessliches Werk der göttlichen
Gnade zu erklären und die absolute Prädestination anzunehmen,
an die nicht bloss Calvin, sondern auch Luther und Melanchthon
im Anfange glaubten und welche im XVII. Jahrhundert den
Jansenismus hervorrief, der das ganze Werk der Erlösung
ausschliesslich Gott zu geben geneigt war, in der griechischen Kirche
die Erlösung immer als durch die Gnade, aber nicht ohne den

menschlichen Willen bewirkt geglaubt wurde. Während darum
in der römischen Kirche die Werke auf solche Weise
betont wurden, dass oft die Notwendigkeit des Glaubens ganz
vergessen wurde (z. B. bei dem Gebrauche der Sakramente
bewirken diese und nützen nach der römischen Kirche ex opere
operato, und bonus motus interior non requiritur. Gabriel Biel.
Sentent. L. IV, D. 1, Qu. 31), was andererseits die Protestanten

zwang, ganz das Gegenteil zu erklären, dass nämlich
allein der Glaube ohne die guten Werke rechtfertigt, und dass

die guten Werke zur Wiedergeburt und Erlösung nicht
notwendig sind, hat die griechische Kirche immer beides, den
Glauben und die Werke, als zur Wiedergeburt notwendig
betrachtet, indem sie den Glauben ohne Werke tot glaubt und
allein den in Werken sich bezeugenden Glauben als den wahren
annimmt.

*) Dasselbe wird auch durch die Satisfaktionen bewiesen, die nach der

römischen Lehre auch durch andere Personen geleistet werden konnten. Unus

potest pro alio satisfacere. Thomas Suppl. Qu. 13, Art. 2. Auch die Ablässe,
die man kaufen konnte, bezeugen diese Neigung der römischen Kirche zu der

pelagianischen Betrachtung der Werke als Opus operatum.



— 11 —

4.

Was aber die Gnadenmittel betrifft, bemerken wir, dass
während die römische Kirche annimmt, dass die Sakramente
von selbst ex opere operato wirken, dass sie nämlich den
Teilnehmenden von sich selbst durch ihre blosse Verrichtung nützen,
ohne dass eine gute, fromme Gesinnung des Teilnehmenden
nötig sei (bonus motus interior non requiritur), wenn er bloss
kein Hindernis einer Todsünde entgegensetzt (nisi impediat obex
peccati mortalisì, viele aber von den Protestanten keine innere
Kraft und Würde den Sakramenten zuerkennen, sondern ihre
Kraft bloss aus ihrem Gebrauche abhängig halten, die
griechische Kirche annimmt, dass sie zwar eine solche innere Kraft
und Würde besitzen, jeder Nutzen aber aus ihnen von dem
Glauben der Teilnehmenden abhängig ist.

o.

In der Lehre von der Busse, während die römische Kirche
die Konfession der Sünden als absolut notwendig betrachtet,
da der Geistliche ohne sie die Satisfaktionen nicht auflegen
kann, die zur Expiation für die nach der Taufe begangenen
Sünden notwendig sind, die Protestanten aber jedes
Sündenbekenntnis verwerfen, indem sie sich mit der inneren Reue

begnügen, forciert die griechische Kirche das Sündenbekenntnis
als bloss nützlich, damit der Büssende durch die ihm vom
Geistlichen aufgelegten Strafen sich bloss korrigiere. Während die
römische Kirche annimmt, dass diejenigen, die Reue zeigen,
aber in diesem Leben die ihnen aufgelegten expiatorischen
Strafen nicht verrichtet haben, in das Purgatorium gehen, damit
sie sie dort bestehen, von welchen Strafen aber der Papst sie
durch die Indulgenzen, die er aus dem Thesaurus meritorum
Christi et sanctorum nimmt, befreien kann, die protestantische
Kirche aber andererseits diese ganze Lehre verwirft und keine
Gemeinschaft zwischen den auf der Erde lebenden Gläubigen
und ihren eigenen lieben Toten anerkennt, verwirft zwTar die
griechische Kirche das Purgatorium, die Indulgenzen und den
scholastischen Thesaurus meritorum, glaubt aber, dass

diejenigen, che unvollkommen sterben, einige zeitliche korrek-
tionelle Strafen zu ihrer Verbesserung leiden, und meint, dass
die Kirche und die Gläubigen für sie, mit denen die Gemein-



— 12 —

schaff durch den Tod nicht aufhört, beten und die Barmherzigkeit
Gottes anrufen können, Gott anheimstellend, nach seinem

Willen zu thun.

6.

In der Regierung der Kirche, während die römische Kirche
alle Gewalt dem infallibeln Papste giebt, der sie als ein
unumschränkter Alleinherrscher despotisch und willkürlich leitet,
dem die Bischöfe, der übrige Klerus und das katholische Volk
zu vollkommener blinder Unterwerfung verpflichtet sind, die
protestantische Kirche aber die Leitung der Kirche dem Staate
oder dem Volke überlassen hat, aus welcher Ursache die Zer-
sprengung der protestantischen Kirche in viele Kirchen und
Häresien, die nicht bloss einander entfremdet sind, sondern
gegeneinander in feindlichen Verhältnissen stehen, hervorging,
und entweder die Kirche bei ihr gänzlich vom Staate abhängt
oder sich in einem anarchischen Zustande befindet, wird die
griechische Kirche nach dem Beispiel der alten Kirche in jedem
Staate von den Bischöfen des Landes, in einer Synode
versammelt, geleitet und die ökumenische Synode, die in grosser
Not einberufen wird, als höchste Gewalt anerkannt, und auf
solche Weise wird einerseits der päpstliche Despotismus und
andererseits die protestantische Anarchie vermieden. Während
aber die römische Kirche alle ihre Kirchendiener unverheiratet
hat, die protestantische aber allen Geistlichen die Ehe erlaubt,
giebt die griechische Kirche die Ehe frei den Presbytern und
Diakonen und fordert allein von den Bischöfen, ehelos zu leben,
damit sie den Sorgen für die Leitung ihrer Kirche sich ganz
hingeben können.

Im Kultus endlich bemerken wir, dass während die römische
Kirche im höchsten Grade das Pomphafte und Feierliche, das
manchmal bis zum Theatralischen neigt, liebt und ihren Kultus
in einer toten Sprache verrichtet und ihre Kirchen durch Bilder
und Statuen schmückt, so dass sie mit allen diesen Mitteln das
Erstaunen und die Bewunderung weckt, was nicht immer zur
Erbauung dient, die protestantische Kirche aber im Gegenteil

den Kultus zu sehr entblösst hat, was viele Protestanten



— 13 —

selbst fühlen, und ihn hauptsächlich in der Predigt bestehen
liess, die griechische Kirche, ohne sich von der Einfachheit ganz
zu entfernen, das Grossartige in ihrem Kultus hat, der überall
in der Landessprache in mit blossen Bildern geschmückten
Kirchen geschieht.

Das Obige, meinen wir, hat genügend gezeigt, was wir zu
zeigen dachten, nämlich dass die griechische Kirche in der
Mitte zwischen der römischen und der protestantischen Kirche
steht, die Extreme fliehend, die die zwei anderen Kirchen
repräsentieren.

Athen. A. Diomedes Kyriakos.


	Die griechische Kirche steht in der Mitte zwischen der römischen und der protestantischen Kirche

