
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 5 (1897)

Heft: 17

Artikel: Gutachten der in Rotterdam eingesetzten Kommission über den Bericht
der Petersburger Kommission an die hl. Synode betreffs Vereinigung
der altkatholischen Kirchen des Westens mit den orthodoxen Kirchen
des Ostens

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GUTACHTEN
dei-

in Rotterdam eingesetzten Kommission

über den

Bericht der Petersburger Kommission an die hl, Synode

betreffs

Vereinigung der altkatholisehen Kirchen des Westens

mit den orthodoxen Kirchen des Ostens.

I. Das Filioque.
1. Die sämtlichen Mitglieder der in Rotterdam eingesetzten

Kommission stimmen darin überein, dass das Filioque unrecht-
mässigenveise in das abendländische Symbolum aufgenommen
wurde, dass aber anderseits die russische Kommission in
einzelnen Punkten eine zu weit gehende Auffassung vertritt.
Dieselbe scheint ihnen nicht scharf genug zwischen Dogma und
theologischer Meinung zu unterscheiden, resp. einige thatsächlich

nicht ganz zutreffende Behauptungen aufzustellen. Sie

meinen, dass als dogmatisch bindend nur die Lehre des
unveränderten Mcänischen Symbols (ohne Filioque) anerkannt werden

könne und darum die Forderung, jede Vorstellung von
dem Sohne als der sekundären Ursache oder der Mitursache
des heiligen Geistes auch in der theologischen Spekulation zu
vermeiden, unstatthaft sei.

2. Es wird bemerkt, dass die russische Kommission selbst
diese Forderung nicht vollkommen zu erfüllen scheine, indem

Heyne intern, de Theologie, Heft 17, 1897. 1



— 2 —

sie die Frage offen lasse, ob die bei „einigen Kirchenlehrern"
vorkommende Auffassung, der heilige Geist gehe aus vom Vater
durch den Sohn, nicht bloss auf die zeitliche Sendung, sondern
auch auf das ewige Leben der Gottheit sich beziehe. In
letzterem Falle wäre die Bezeichnung des Sohnes als der „sekundären

Ursache" des heiligen Geistes im Sinne jener Kirchenlehrer

die einzig richtige. Ausserdem aber rindet man auch,
dass nicht „einige Kirchenlehrer" den immanenten Ausgang
des heiligen Geistes aus dem Vater durch den Sohn gelehrt,
also den Sohn als dessen sekundäre Ursache anerkannt haben,
sondern dass dies die gewöhnliche Lehre der Väter war, im
Orient beständig, im Abendland bis auf Augustinus. Unter den
griechischen Kirchenvätern hätten diese Auffassung entwickelt
Athanasius, Basilius, Epiphanius, Didymus, Gregor von Nyssa,
Gregor von Xazianz, Cyrill von Alexandrien, Maximus
Confessor. Johannes von Damaskus u. a. Man macht darauf
aufmerksam, class der Patriarch Tarasius von Konstantinopel
dieselbe sogar in sein Glaubensbekenntnis aufnahm, welches, von
dem siebenten allgemeinen Konzil gebilligt, von Papst
Hadrian I. verteidigt wurde; endlich darauf, dass Epiphanius,
Didymus und Gregor von Xazianz sich dabei stark der spätem
abendländischen Lehre des Filioque nähern. Man meint, eine
so tief im Bewusstsein der altkirchlichen Theologie gegründete
Anschauung müsse auch heute als Ausdruck freilich nicht der
geoffenbarten Wahrheit, sondern der menschlichen Spekulation
gestattet sein.

3. Auch darin stimmen die Kommissionsmitglieder überein,
dass die menschliche Spekulation über das göttliche Geheimnis
der Trinität sich naturgemäss in Vorstellungen und Ausdrücken
bewege, welche nicht als schlechthin zutreffend und darum
nicht als der Vervollkommnung unfähig erkannt werden könnten.
Auch aus diesem Grunde hält man alle über das geoffenbarte
Dogma hinausgehenden Beschränkungen für unberechtigt.

II. Die Lehre vom heiligen Abendmahl.

1. Wenn die russische Kommission Auskunft darüber
verlangt, zur Abwehr welcher Irrtümer die altkatholischen Bischöfe
sich in der Utrechter Erkärung von 1889 über die Abendmahlslehre

ausgesprochen haben, so wird ihr die Mitteilung genü-



gen, dass dies nach dem Wunsche der holländischen Bischöfe
geschah, weil man aus den Beziehungen schweizerischer und
deutscher Altkatholiken zu einem Teile der anglikanischen Kirche
möglicherweise den Schluss hätte ziehen können, dass sie der
im wesentlichen calvinischen Abendmahlslehre dieser Kirche
nahe ständen. Der Ausdruck Transsubstantiation wurde dabei
vermieden, weil derselbe in der alten Kirche nicht gebräuchlich

war, anderseits aber leicht zu (kapernaitischen)
Missverständnissen Anlass bietet. Dass es den Bischöfen nicht einfiel,
sich die lutherische Impanationslehre anzueignen, galt im Abendlande

als selbstverständlich.
2. Die Frage, ob zwischen der altkatholischen und der

papistischen Lehre vom heiligen Abendmahl ein Unterschied
bestehe, muss verneint werden, insofern man das dogmatisch
unabänderlich Feststehende wieder von Schulmeinungen trennt.
Als dogmatisch unabänderlich feststehend erkennt die
Kommission, gestützt auf die heilige Schrift und die alte Kirche,
folgende Lehre an. Wir empfangen im heiligen Abendmahle
den Leib und das Blut Christi und diese sind, wenngleich für
die Sinne Brot und Wein da zu sein scheint, vere, realiter et
substantialiter gegenwärtig. Dagegen kann die Kommission
es nur als Schulmeinung bezeichnen, wenn die katholischen
Theologen des Abendlandes in dem Sinne von
Transsubstantiation reden, dass sie dabei die Begriffe von Substanz und
Accidenz im Sinne des Aristoteles zu Grunde legen.

Dass diese Begriffe unhaltbar sind, ist ein so sicheres
Ergebnis der neuern Wissenschaft, dass darüber kein Streit mehr
bestehen kann. Eine auf diese als verfehlt nachgewiesenen
Vorstellungen gegründete Transsubstantiationslehre ist darum
nicht mehr zu verteidigen. Wenn der durch Pius V.
herausgegebene Römische Katechismus (II, 4) lehrt, dass nach der
Konsekration nur die Accidentien von Brot und Wein vorhanden

seien, denselben aber die Substanz von Brot und Wein
fehle, an deren Stelle die Substanz des Leibes und Blutes Christi
trete, und zwar so, dass in der Eucharistie die Knochen, Nerven

und alle einzelnen Körperteile empfangen würden, so giebt
es wohl keinen naturwissenschaftlich gebildeten „papistischen"
Katholiken mehr, der an dieser veralteten Anschauung
festzuhalten wagte. Fasst man die Transsubstantiation im Sinne der
alten Kirche, so stimmen die Altkatholiken mit den Päpstlichen



_ 4

vollkommen überein. Die Ausdrücke, deren die Kirchenväter
und die alten Liturgien sich bedienen, geben auf Grund der
bekannten Bibelstellen die Lehre wieder, dass nach der
Konsekration Brot und Wein Leib und Blut Christi sind, keine
gewöhnliche, sondern eine „unterschiedene" mystische Speise, welche
die Teilnahme an dem Sühnopfer Christi vermittle. Auf welche
Weise das Geheimnis sich vollziehe, wird weder im Neuen
Testament ausgesprochen, noch giebt es darüber eine einheitliche,

von der alten Kirche übereinstimmend bezeugte
Überlieferung. Die Theorien der Kirchenväter hierüber weichen
stark voneinander ab. Auch der russische Dogmatiker
Makarius (IH, 472j bietet die richtige Mitteilung, dass die
Ausdrücke transsubstantiatio, fisrovalwoic im Occident erst im 11.

und im Orient erst im 15. Jahrhundert üblich wurden. Die
altern Termini dagegen, wie converti, fisraßäkXsaa-ca, fisranoislo&ai
sollen in den Ausführungen der Väter oft nur allgemein
bedeuten, dass Brot und Wein nach der Konsekration nicht mehr
dasselbe seien, wie vorher, nicht mehr eine profane, sondern
die mystische Speise des Herrn, ohne dass dabei auf die Art '

und Weise dieser Wandlung eingegangen würde. In unserer
Kommission hat man wohl nicht mit Unrecht bemerkt, dass

es höchst bedenklich sein würde, in dieser schwierigen Lehre
eine mittelalterliche Schulmeinung, welche naturwissenschaftlich
und philosophisch nicht mehr haltbar sei. zum Dogma stempeln
zu wollen. Abgesehen davon, meint man, dass niemand dazu
das Recht besitze, werde durch ein solches Verfahren der
Glaube nicht gefördert, sondern auf das Tiefste geschädigt.
Zum Beweise dafür, wie frei, unbeschadet der Festigkeit des

in den Liturgien überlieferten Dogma, die Väter die theologische

Spekulation über dasselbe behandelten, hat man an die

Ausführung des Papstes Gelasias I. (Tract. Ill) erinnert: Mit
den irdischen Elementen, meint er, verbinde sich die göttliche
Substanz, weshalb wir auch durch den Empfang der heiligen
Eucharistie der göttlichen Natur teilhaftig würden. Er erblickt
in derselben das Abbild des mysterium principale, d. i. der
Inkarnation, und will sagen, wie Menschheit und Gottheit zu
dem Einen Christus sich verbanden, so sind hier Brot und Wein
die Träger der inkarnierten göttlichen Natur.

3. Zur völligen Beseitigung allen Verdachtes stehen wir
nicht an, zu erklären, dass wir gegen die Beibehaltung der in



der deutschen Messe vermissten Worte : sanctum sacrificium,
immaculatam hostiam, sowie überhaupt gegen den gesamten
Inhalt des aus der alten Kirche stammenden römischen
Messkanons dogmatisch nichts zu erinnern haben.

III. Die Lehre von den sieben allgemeinen Konzilien.
1. Die russische Kommission scheint bei ihrem Tadel der

in Deutschland eingeführten Unterrichtsbücher symbolische
Schriften mit Kompendien zu verwechseln und zu übersehen,
dass der Katechismus der holländischen Altkatholiken sich über
die Christologie nach ihrem Wunsche etwas ausführlicher
verbreitet, als die bemängelten deutschen Bücher. Gleichwohl
bemerkt auch der Vertreter der holländischen Altkatholiken in
unserer Kommission, dass es sich hier lediglich um eine
pädagogisch-technische Frage handelt, welche nach den Verhältnissen

und Bedürfnissen jeder Landeskirche zu beantworten
sei. Er erlaubt sich sogar, mit unserer vollen Zustimmung,
beizufügen, dass es mit dem Einprägen mechanischer, vielen
ganz unverständlicher Formeln nicht gethan sei, class es
vielmehr bei dem Religionsunterrichte hauptsächlich auf eine
geistige Durchdringung der feststehenden Formeln und auf eine
Verwertung derselben für das religiöse Gemütsleben ankomme.
Wir möchten auch annehmen, class dies der sicherste Weg sei,
namentlich die höhern und gebildeten Stände vor dem LTn-

glauben und der Sektiererei zu bewahren.
2. Die deutschen Altkatholiken tragen kein Bedenken, den

Leitfaden in dem Sinne der russischen Kommission zu
vervollständigen, wenn sie es auch für pädagogisch richtiger halten,
schärfer, als es in Russland üblich zu sein scheint, zwischen
der Offenbarung, wie sie in Schrift und Überlieferung niedergelegt

ist, und der spekulativen Bearbeitung derselben zu
unterscheiden und den Inhalt der letztern dem mündlichen Unterrichte

je nach dem Bedürfnis der Schüler zu überlassen.

IV. Der kanonische Charakter der Weihen der
altkatholischen Bischöfe Hollands.

1. Die Kommission findet die Darstellung und Auffassung
des Berichtes hinsichtlich der Weihen der altkatholischen Bi-



schüfe Hollands historisch und sachlich in wesentlichen Punkten
unrichtig. Insbesondere ist die Behauptung unrichtig, der Papst
habe erst apostolische Vikare, dann Nuntien zur Verwaltung
der holländischen Kirche ernannt, die in Köln und Brüssel
residiert hätten, und ..der letzte dieser Nuntien sei", wie es in
dem russischen Berichte wörtlich heisst, „der Erzbischof Codde
gewesen", der „nach Rom berufen, um sich vor dem Gericht
wegen Beschuldigung des Jansenismus zu verantworten, und
1704 abgesetzt wurde". Die Nuntien in Köln und Brüssel einerseits

und die apostolischen Vikare in Holland anderseits
bekleideten durchaus verschiedene Amter, und Codde ist Administrator

der Utrechter Kirche, niemals aber päpstlicher Nuntius
in Köln oder Brüssel gewesen.

2. Die Berichterstatter der russischen Kommission über die
holländischen Weihen haben sich auf den Standpunkt des

päpstlichen Kirchenrechts gestellt. Von diesem aus, wie es

durch die Päpste zur faktischen Geltung gebracht war, soll
nicht bestritten werden, dass die holländischen Weihen
demselben nicht ganz entsprachen, weil keine päpstliche Bestätigung

der Personen stattgefunden hat; es kann zugegeben werden

dass jenes Recht unter normalen Verhältnissen zur
Anwendung gekommen wäre. Aber die damalige Lage forderte
die Unregelmässigkeit gebieterisch heraus. Dass der Papst seit
den Reformationswirren in Holland die dortige Kirche durch
sogenannte apostolische Vikare verwalten liess, ist auch den
russischen Berichterstattern nicht unbekannt geblieben. Ob er
aber nach dem kirchlichen Rechte dazu befugt war, ob er
eigenmächtig ein ganzes Land der kanonisch - regelmässigen
Verwaltung durch rechtmässige Bischöfe berauben konnte,
dürfte mehr als fraglich erscheinen. Die holländische Kirche
hat sich aber demütig dieses irreguläre Verfahren des
römischen Hofes gefallen lassen, und selbst der als apostolischer
Vikar fungierende Erzbischof Codde hat, als er wegen seiner
altkirchlich-orthodoxen, anti-jesuitischen Richtung suspendiert
wurde, seine Funktionen gehorsam eingestellt. Erst mehr als
20 Jahre später schritt man zur Wahl und Weihe eines
Bischofs im Widerspruch zu Rom, — Beweis genug, dass man
nicht leichtsinnig oder tumultuarisch zu Werke ging. Auch
versäumte man nicht, länger vielleicht, als es angezeigt war,
aber stets vergeblich, die römische Genehmigung zu den Bi-



schofswahlen zu erwirken, indem man holländischerseits nicht
über das notwendige Mass hinaus die Unterordnung unter den

Papst aufzugeben gedachte. Was ausser andern Ursachen vor
allem dazu zwang, bis zu einem gewissen Punkt demselben
den Gehorsam zu verweigern, war das Erscheinen der durch
die Jesuiten veranlassten dogmatischen Bulle Unigenitus von
1713, welche eine ganze Reihe von Glaubenslehren, sowie von
Sätzen der Moral und Disciplin als häretische unter Strafe der
Exkommunikation stellte. Sollte die holländische Kirche nicht
unter das Joch jesuitischer Irrlehren gebeugt werden, so war
sie gezwungen, die zu Recht bestehende orthodoxe bischöfliche
Organisation zu erhalten und die normale bischöfliche Verwaltung

herzustellen, gegen deren Ausübung von seiten Roms
längere Zeit Hindernisse in den Weg gelegt waren. Dass in
solcher Notlage über kleine, unwesentliche Unregelmässigkeiten
hinweggesehen werden musste, wie der Bericht sie bei der
Weihe Steenhovens rügt, leuchtet von selbst ein. Sogar die

wichtigste unter ihnen, das Funktionieren nur Eines Bischofes
bei der Weihe, erscheint bedeutungslos, weil selbst nach päpstlicher

Lehre ein solches im Notfalle für ausreichend erachtet
und in einzelnen neuern Cirkumskriptionsbullen überhaupt
gestattet wird. Bei der Alternative zwischen Hétérodoxie und
kleinen disciplinären Unregelmässigkeiten, welche das Wesen
der Sache nicht berühren, würde doch auch wohl die russische
Kirche keinen Augenblick im Zweifel sein über das nach
kirchlichen Grundsätzen einzuhaltende Verfahren.

V. Messliturgie.

Die Bemerkungen des Berichtes über diesen Gegenstand
sind insofern nicht vollkommen zutreffend, als nicht nur in
Holland, sondern auch an manchen Orten in Deutschland das

römische Messbuch bei den Altkatholiken in Gebrauch ist.
Auch dürfte die Behauptung von dem Fehlen der Epiklese in
diesem zu bestreiten sein. Indes hätten wir gegen die Wünsche
der russischen Kommission hinsichtlich der Messliturgie dogmatisch

oder prinzipiell nichts zu erinnern.


	Gutachten der in Rotterdam eingesetzten Kommission über den Bericht der Petersburger Kommission an die hl. Synode betreffs Vereinigung der altkatholischen Kirchen des Westens mit den orthodoxen Kirchen des Ostens

