Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)
Heft: 16

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

Moines et Papes, par Em. GEBHART, membre de Institut;
Paris, Hachelte, in-18, 1896, 3 fr. 50.

M. Gebhart a publié, sous ce titre, quatre études: 1. L’état
d’ame d’'un moine de I'an 1000; 2. Sainte Catherine de Sienne;
3. Les Borgia; 4. Le dernier pape-roi.

1. Le moine de 'an 1000 est le chroniqueur Raoul Glaber,
dont la Chronigue se termine & I'an 1044. « Le pauvre moine,
dit M. Gebhart, frappé d’une terreur superstitieuse par l’abo-
mination qui s'étale sur la chaire apostolique, n’a pas le cou-
rage d’aller plus loin et de rendre & la postérité les derniéres
scénes de linfernal mystére; il laisse tomber sa plume, s’age-
nouille éperdu dans la nuit de sa cellule et se demande si
I'Eglise est maudite et si Dieu est mort (p. 56). » Comme per-
sonnalité, Glaber est trés peu intéressant; c’est un esprit sans
grande portée. Mais il raconte ce qu'il a vu; et comme témoin
de la situation de I’Eglise occidentale a la fin du X° siécle et
au commencement du XI°, il mérite d'étre entendu. Il est le
contemporain de 'horrible Benoit IX, et ceux qui veulent étre
exactement renseignés sur ce pape monstrueux, ainsi que
sur les Jean XVI, les Jean XIX, etc., doivent le consulter. —
En le lisant, on constate aussi l'immense ignorance des moi-
nes de cette époque, et la haine qu'ils ressentaient contre les
lettres payennes. Outre Vilgardus, que 'évéque Pierre de Ra-
venne condamna comme hérétique parce qu'il étudiait Virgile,
Horace et Juvénal, beaucoup de personnes en Italie, coupables
de ce méme crime, périrent par le fer ou par le feu (p. 11-12).



— 820 —

Glaber était un symboliste comme on 1'était de son temps.
Pour lui, tout était figure. M. Gebhart a trés bien fait ressor-
tir les naivetés et les erreurs de la scolastique sous ce rap-
port. «Le moyen age, enivré de surnaturel, a-t-il dit, appliqua
a la vue des choses une optique intellectuelle trés singuliere.
La préoccupation du miracle, lignorance de toute loi expéri-
mentale, la recherche malsaine du mystére, cette croyance
que l'objet atteint par les sens est une figure ou un signe, une
menace ou une promesse, que le visible vaut seulement par
la portion d’invisible qu'il recouvre d'un voile épais pour le
vulgaire, transparent aux yeux des docteurs ou des saints,
tous ces exces de l'idéalisme faussérent alors l'instrument de
la connaissance, et Veffet de cette perversion se montra dans
'abus que les maitres les plus subtils de la scolastique, de
la poésie et de lart firent du symbole. De Scot Erigéne &
Duns Scot, il fut entendu que la nature et l'esprit humain
sont un chiffre hiératique, les étres vivants des ombres d'étres,
les phénomenes visibles des symptdomes de vies ou de volon-
tés occultes, que la parole qui nomme un objet individuel ne
répond a rien de réel, que le mot abstrait, qui ne désigne
aucun individu, exprime seul la réalité en toute sa plénitude.
Le plus grand labeur de la science fut donc l'exégese de toute
chose et de toute pensée étudiées non point en elles-mémes,
mais en vue de la vérité qu'elles enveloppent et font pressen-
tir. La marche de lesprit fut non en ligne droite, mais en
spirale. C'est par un détour que le moyen age s'efforce de
surprendre le -secret que cache toute apparence. De 1a les
plus étonnantes inventions, des idées mortes depuis des sie-
cles tout & coup ranimées, par exemple la superstition des
nombres mystiques, oubliée depuis Pythagore; de 1a l'aberra- -
tion de toutes les sciences de la nature: alchimie, astrologie,
meédecine. Le symbolisme, consacré par les théologiens, disci-
plina l'entendement tout entier (p. 29-30).» Glaber, parlant
«de la divine quaternité», énumere les quatre évangiles, les
quatre vertus cardinales, les quatre sens (le toucher est écarté
deédaigneusement), les quatre ¢éléments. Puis on apprend que
le fleuve qui sort de I'Eden se partage en quatre riviéres,
figures des vertus cardinales; celles-ci sont exprimées encore
par les quatre époques du monde, les 4ges d’Abel, d’Abraham,
de Moise et de Jésus, etc. Tels sont les points de vue, aber-



— 826 —

rations puériles, qui ont présidé a la formation de la scolasti-
que, de cette doctrine sur laquelle tous les dogmes de la papauté
sont fondés! Les esprits ouverts du XI® siecle, en voyant les
erreurs de la papauté, la combattaient; et au XIX® siecle, que
d’esprits qui passent pour ouverts, loin de combattre la papauté
et ses erreurs, les protegent! Et ceux-ci se croient en progres
sur ceux-la!

2. L’étude sur Catherine de Sienne n'offre rien de neuf ni
d’original. Nous savions déja que cette sainte a vivement
exhorté les papes avec lesquels elle a été en relations, a
réformer 'Eglise en la ramenant «2 son état premier, pauvre,
humble et doux, 'état des siécles saints, alors qu’elle pensait
seulement a ’honneur de Dieu et au salut des d4mes, aux cho-
ses spirituelles et non aux temporelles, qui l'ont fait aller de
mal en pis». Nous connaissions déja ses efforts pour détermi-
ner Grégoire XI a rentrer 24 Rome, ses négociations entre ce
pontife et Florence révoltée contre lui, sa propagande en faveur
du parti d'Urbain VI contre celui de Clément VII, etc.
M. Gebhart a rendu justice aux prétendus hérétiques du
moyen age lorsqu’il a dit (p. 100): «L'’idée de réformation
religieuse était ancienne; au XI°® siecle, Grégoire VII et Pierre
Damien en avaient fait leur plus belle espérance; tous les dis-
sidents de I'Eglise italienne, les patares de Milan, les arnaldistes,
les joachimistes, les fraticelles, les ermites 'avaient embrassée
avec passion. »

3. L'étude sur les Borgia est trés intéressante. Elle est
basée sur le Journal de Jean Burchard, chapelain et maitre
des cérémonies au Vatican, de 1483 a4 1506; sur les dépéches
d’Antonio Giustinian, ambassadeur de Venise pres la cour de
Rome; sur la ZLégation de Machiavel, sur le César Borgia de
M. Alvisi, sur la Lucréce Borgia de Gregorovius, sur les Bor-
gia de Ch. Yriarte, etc. M. Gebhart s’est méfié des coleres
oratoires de Guichardin et plus encore de 'apologie romanes-
que du P. Olivier et des falsifications historiques du Dr Ne-
meke. Il a ainsi justifié T'usage qu'il a fait du Diarium de Bur-
chard: «En vérité, un témoin absolument dépourvu d’esprit,
un sacristain médiocre, égoiste, réfractaire 4 tout sentiment
délicat, tel que Jean Burchard, est une des plus utiles sources
d'informations. Il nous a rendu, comme un miroir et un écho,
tout ce quil a vu, tout ce qu'il a entendu dans le cours des



— 827 —

trois pontificats terribles de Sixte IV, d'Innocent VIII,
d’Alexandre VI; il n’est point de fait grave de son Jjowrnal
‘qui ne se retrouve, soit dans les chroniques contemporaines,
soit dans les dépéches des ambassadeurs. Ce qui le rend pré-
cieux, c'est une absence désolante de sens moral. Les critiques
qui ont soulevé des doutes sur lauthenticité du Diarium,
rejeté comme pamphlet calomnieux, oubliaient deux choses:
Tune, que I'Eglise elle-méme avait sauvé de la destruction les
nombreux manuscrits du Journal, en faveur des descriptions
précises du cérémonial de la chapelle pontificale, dont il est
rempli; lautre, que, chez Burchard, il ne se trouve point la
plus légere trace d’'invective, de malice ou de haine. Quand
il note une infamie, il est & cent lieues de penser que c'est
une infamie. La sérénité de ce chapelain est merveilleuse
{p. 139).» |

Quelques pages sont trés piquantes: celles oli est racon-
tée l'élection d'Alexandre VI (p. 172-173), ou est décrit son
caractere (p. 206-215), ainsi que celui de César (p. 216-220),
celui de Lucrece (p. 204-206), celui de Savonarole (p. 222-228);
celles oll sont mentionnés les ballets voluptueux que ce pape
faisait danser devant lui (p. 209), la procession du b mai 1493,
ou la croix était accompagnée a droite par le sultan Djem, a
gauche par César, cardinal de Valence, habillé en Turc, et ot
le pape venait ensuite & cheval, avec un état-major de cardi-
naux (p. 210).

Fermons les yeux sur les orgies, les vols, les dilapida-
tions, les meurtres commis par ce pape monstrueux et par sa
monstrueuse descendance. Selon M. Gebhart, «ce n'est point
4 la chrétienté, mais a P'ltalie que les Borgia ont fait le plus
de mal (p. 271)». Ce jugement me semble erroné: car on a
beau prétendre que les chrétiens de cette époque se scanda-
lisaient peu de voir un pape «marqué du signe de l'apostasie
et en dehors du christianisme », toujours est-il que c'était un
pape, un prétendu représentant du Christ sur la terre! De
tels crimes, associés a la représentation de I'Evangile et du
divin Crucifié, ne pouvaient qu'altérer profondément dans les
-esprits les notions chrétiennes, et il faut dire que, quelque
mal que les Borgia aient fait 4 1'lItalie au point de vue poli-
tique, le mal qu’ils ont fait & la chrétienté occidentale, au
point de vue moral et religieux, est encore beaucoup plus grand.

Revue intern, de Théologie, Heft 16, 1896. 54



o 08—

4. La derniere étude sur Rome a la veille de Mentana et
sur la légende dorée de Pie IX, d'apres les compilations de
M. Bonetti et les mémoires d'un serviteur dévoué de Pie IX,
Francesco Minoccheri, devrait étre supprimée; elle gite le vo-
lume, puisqu'elle n'y ajoute que des non-valeurs; ce n'est guére
que du remplissage.

L’'Italie mystique, par M. E. GeBHART; ZParis, Hachelte,
2¢ édition, 1893, in-18.

Avant de publier «Moines et Papes», M. Gebhart avait
publié¢ «I'Italie mystique». Clest un recueil d’études relatives
a la renaissance religieuse au moyen age, en ltalie; études par-
ticulierement intéressantes pour ceux qui auraient besoin
qu'on leur montriat 1'Eglise chrétienne visible en Occident,
visible jusqu'aux portes de Rome et luttant pour le Christ
contre la papauté antichrétienne. Donc, quelque coupable
qu'ait été la papauté au moyen age, elle n'a pas réussi a dé-
truire en Occident la profession publique des idées chrétien-
nes, profession quelquefois défectueuse, comme cela arrive
presque toujours dans les ¢époques de luttes, mais cependant
assez claire pour montrer l'esprit de Dieu porté sur les eaux
mémes du mensonge et de l'iniquité. Non, certes, tout n’est
pas parfait dans Arnauld de Brescia, Joachim de Flore, Fran-
cois d’Assise, Jean de Parme, Fra Salimbene, Pierre Jean d'Olive,
Jacopone de Todi, Fra Angelo Clareno, les Spirituels, les I'ra-
ticelles, le Dante, etc.; mais que d’éléments chrétiens ces
hommes remettent en lumiére contre les ténébres et les erreurs
de la papauté!

C'est a ce point de vue que nous recommandons le volume
de M. Gebhart, volume qui ne représente que la moiti¢ de
Phistoire religieuse de 1'Italie et qui ne condamne pas assez
I'ltalie papiste. On dirait méme parfois que l'auteur pardonne
a celle-ci & cause de U'ltalie mystique. 11 va, en effet, jusqu'a
dire que, le jour ol le Concile de Trente, aidé de l'inquisition,
a attribué a I'Eglise de Rome une autorité disciplinaire sans
controle ni limites sur Pépiscopat, le clergé et les fideles, «ce
jour-la fut vérifiée la parole évangélique: un seul pasteur, un
seul troupeau.» Ce jour-1a, disons-nous, fut dénaturée la parole



— 829 —

évangélique, qui affirme un seul pasteur, le Christ, et non pas le
pape; ce jour-la fut dénaturée la constitution de I'Eglise, qui
est fondée sur le Christ et non sur le pape. M. Gebhart pré-
tend encore que les Italiens ont été «sauvés des exces de 1a sco-
lastique (p. V)»; nous nous demandons olt et comment, car c’est
surtout en Italie que les exces de la scolastique ont exercé
leur fatale influence. Les lecteurs qui connaissent les deux
mouvements religieux en TItalie, le mouvement ancien ou réfor-
mateur qui voulait ramener I'Eglise de Rome au christianisme
primitif, et le mouvement papiste qui voulait sans cesse
transformer de plus en plus le christianisme en papisme,
suppléeront aisément au manque de précision théologique qui
gate parfois cet intéressant volume. E. M.

Saint Bernardin de Sienne (7380-1444), par M. THUREAU-
DaxnciN, de I'Académie framncaise,; Faris, Flon, 1896, in-18,
3 fr. 50.

Bernardin de Sienne a ¢été un IFrére mineur, qui s'est fait
remarquer comme prédicateur populaire en Italie, qui a été le
principal propagateur de la dévotion au nom de Jésus, et qui,
de 1438 a 1442, a rempli la fonction de vicaire de 'Observance.
Mort en 1444, il a ¢été, pour donner satisfaction aux popula-
tions qui I'avaient entendu et aussi 4 Jean de Capistran son ami,
il a été canonisé par Nicolas V dés 1450. Ce fut donc un homme
heureux, d’autant plus que sa vie ne fut guére traversée que
par une adversité, et encore trés minime, qui parut méme ne
pas le troubler du tout: l'accusation d’hérésie, au sujet de la
dévotion au nom de Jésus, qui fut un instant suspecte a
Martin V.

Les sermons qu'il a rédigés lui-méme au couvent de la
Capriola, de 1433 & 1436, et qui ne sont nullement les ser-
mons prononcés par lui, forment 5 volumes in-8. Quelques
parties sont apocryphes et a supprimer; d’autres, douteuses,
seraient a examiner de pres. L’édition qu'en a faite le P. de
la Haye ne saurait ni donner une idée du genre d’¢loquence
qui caractérisa Bernardin de Sienne, ni expliquer les succes
qu'il remporta. Pour avoir cette idée et cette explication, il
faut lire les quarante-cinqg sermons publiés de 1880 & 1888 par



— 830 —

M. Luciano Bianchi, d’aprés le texte rédigé par Benedetto,
simple tondeur de drap de Sienne, qui a recueilli ces sermons
prononcés a Sienne par Bernardin pendant 1'été de 1427; ils
ont été reproduits, parait-il, mot a mot (p. 189-190).

C’est une page curieuse pour l'histoire de la prédication
au moyen Aage. On y voit une fois de plus les défauts et les
abus de la scolastique: abus du sens accomodatice dans I'expli-
cation des textes de I'Ecriture sainte (p. 166); abus des citations,
des divisions et des allégories. Par exemple, Bernardin s’est
plu & montrer Satan parodiant, dans le jeu, les diverses céré-
monies de la messe; il a énuméré cing par cing les quinze
malignités de ce vice, et quatre par quatre les douze catégo-
ries d’hommes qui y participent (p. 173). Dans un autre ser-
mon, il a interprété les douze <¢&toiles de la couronne de Ma-
rie (p. 213); dans un autre, les cing pierres de cette méme
couronne (p. 214). Dans un caréme préch¢ a Padoue, voulant
étudier Pamour dans tous ses caracteres et ses effets, il 'a
considéré sous la figure d'un séraphin ayant deux diadémes
et six ailes: chaque pierre des diadémes, chaque plume des
ailes représente un attribut particulier de 'amour et forme le
sujet d'un sermon (p. 299). Bernardin ne se permettait pas
seulement des libertés de style («la calotte des cieux », p. 225),
il entrait encore dans des intimités personnelles que nous ne
saurions ni comprendre ni pardonner. Par exemple, & Sienne,
au début de son quatrieme sermon, il raconte que la veille il
était pris de telles douleurs qu'il ne croyait pas pouvoir pré-
cher; mais il a pris «una purgazione tanto grande, che io
so’ mosso XXIIII volte a qua». Un autre jour, il assure —
toujours en chaire — qu’il a «engraissé» depuis qu’il préche
dans cette ville. Plus loin, montrant le diable dans les insignes
gravés ou peints dans les églises mémes, il s’écrie: «O si-
gnore Dio, oh, tu hai il diavolo sopra di te, il quale si pud
dire che ti piscia in capo!» Et autant il est familier et gros-
sier, autant quelquefois il parait brutal et méme cruel. Apos-
trophant une mere qui habille sa fille comme une courtisane:
«Si j'étais ton mari, lui dit-il, je te donnerais une volée de
coups de pied et de coups de poing dont tu te souviendrais!»
Un autre jour, parlant de deux partis qui divisaient la ville
out il préchait, il s’écrie: «Seigneur Jésus-Christ, je te prie que
si mon pere, ma mere, ou quelqu'un de mes parents est mort



tenant pour un des deux partis dont je parle, aucune messe
ne vaille pour son dme, qu'aucune de mes prieres ne lui soit
utile, et qu'il n'y ait jamais de rédemption pour lui!» N'est-ce
pas abominable? Ce saint préchait la paix comme but et la
malédiction comme moyen!

Un point sur lequel M. Thureau-Dangin a été manifeste-
ment trahi par son enthousiasme pour son héros, est celui des
miracles; il y revient trés souvent, mais presque toujours il
ne rapporte que des faits qui peuvent s’expliquer sans qu'il
soit aucunement besoin de recourir au miracle; quelquefois
méme, il n’en rapporte aucun, par exemple, lorsqu'il parle des
miracles qui «éclatérent coup sur coup autour du cercueil du
saint». On s'attend naturellement & ce qu'il en cite quelques-
uns. Pas du tout. [’auteur se borne a dire en note (p. 322):
«Les biographies contemporaines sont remplies de 1'énumération
détaillée de ces miracles. » Et c’est tout! L'auteur se serait-il mé-
fi¢, au fond, de ces biographies? Il aurait bien fait; mais alors
pourquoi parler sans cesse de miracles 14 ol il n'y a que des
légendes? ['auteur a écrit plutét une apothéose qu'une vie.
Quand on a lu attentivement son volume, il semble qu’on ait
vu passer devant soi un homme qui aurait été a lui seul le
salut de tant de peuples (p. 318); et cependant, en realité, les
peuples en question, loin d’étre sauvés, n'étaient-ils pas dans
une situation morale et religieuse déplorable, déplorable au
point de rendre possible Alexandre VI, qui allait bientdt paraitre?

Puisque l'auteur est de I'Académie francaise, qu'il me per-
mette de lui signaler les phrases suivantes échappées a son
attention: «Plusieurs se croyaient pouvoir et se donnaient
mission (p. 45).» — «Décision d'avant faire droit en quelque
sorte {p. 119). » — « Comme au printemps la terre est enceinte
(lire enveloppde) de fleurs et de parfums, ainsi Marie est entou-
rée d'anges (p. 214).»

M. R. Doumic a félicité M. Thureau-Dangin de «n’avoir
encore mis dans aucun de ses livres autant de couleur, autant
de vie et de qualités vraiments pittoresques (Débais du 27 juin
1896). Pour moi, qui n'aspire qu’'au mérite d'étre franc, je
doute que le présent volume ajoute & la réputation de 'au-
teur de 1'/Histoire de la Monavchie de juillet, et je serais bien
surpris si Saint Bermardin de Sienme n’allait rejoindre dans
quelque temps Saint Pie V de M. de Falloux (qui fut aussi

de 1’Académie). E. M.



— 832 —

Concilium basiliense. Studien und Quellen, sur Geschichie des
Konszils von Basel; herausgegeben wmit Unterstiitzung der

- Justorischen und antiquarischen Gesellschaft von Basel, von
Jonannes HALLErR; Band [, Situdien wnd Dokwumente
1431-1437; — Basel, K. Reich (Detloff), 1896, in-4, 480 S.,
16 Fr.

Les actes du Concile de Bale sont tres étudiés. La Fevue
a déja publié la savante étude de M. le D* Kalogéras, arche-
véque de Patras?'). On connait les travaux de MM. Palacky et
Birk. M. ]J. Haller vient de commencer un nouveau recueil de
documents, recueil qui formera environ quatre volumes et
qui, & en juger par le premier, sera des plus importants.
Nous ne pouvons ici que nous borner & de simples indica-
tions:

La premiere étude est intitulée: Zur Uberlieferung (Akten-
stlicke, Konzilsarchiv, Enea Silvio, Joh. von Ragusa, joh. von
Segovia). — La seconde: Die Berichte des Ulrich Stoeckel von
Tegernsee (1432-37). — La troisiéme: (aus den Reformarbeiten)
contient les documents suivants:

1. Entwiirfe zu einer Reform der Kurie (1423. 1429-30);
— 2. Dialog iiber die Besetzung der Amter (1432); — 3. An-
trag auf Erginzung des Wahldekrets (1433); — 4. Reformantrédge
der deutschen Nation (1433) 28. Februar; — 5. Antrag betrel-
fend das Prozesswesen der Kurie u. a. (1433-36); — 6. Desgl.
betreffend die Annaten (1433); — 7. Anonyme Denkschrift
(1432); — 8. Vorschlige des Andreas von Escobar (1436); —
9. Ausschussantriage betreffend Exspektanzen und Beneficien-

verleihung (14337); — 10. Desgl. betreffend Beneficienver-
leihung (14357); — 11. Desgl. betreffend Reform des Kardi-
nalkollegs (14357); — 12. Bemerkungen der kastilischen Ge-

sandten zum Dekret {iber Reform der Kurie (1436).

ILa quatrieme étude traite du premier conflit avec la Curie.
Elle contient 25 documents trés importants dont plusieurs éma-
nent du pape Eugeéne IV. — La cinquiéme expose les négo-
ciations pour l'union, ainsi que le second conflit; elle contient
34 documents.

- M. Haller a écrit dans sa préface: «Die Gallikaner sind
im Wechsel der Zeiten verschwunden, das kleine Hiuflein der

"y Ne 1, janvier 1893, p. 39-57.



— 833 —

deutschen Altkatholiken ist heute wohl die einzige lebende
Vertretung jener Ideen, die einst in Konstanz und Basel zuerst
siegten, dann unterlagen.» Cette assertion a mdécontenté un
écrivain de la Revue catholique des Revues (5 juillet 1896,
p. 22-23), qui prétend que Vesprit des Peres de Bale et de
Constance et P'esprit des anciens-catholiques ne sont pas les
mémes, en ce que ceux-ci se sont inscrits «contre un dogme
nettement défini dans un concile cecuménique et proclamé
solennellement aux applaudissements de la catholicité », tandis
que les premiers n'ont jamais pris une telle licence. Cet écri-
vain ultramontain s’abuse: car le prétendu dogme de l'infail-
libilit¢ papale n’a pas été défini dans un concile cecuménique;
le Concile du Vatican n'a pas été cecuménique, et ce n'est pas
la catholicité, mais le parti ultramontain et jésuitique seule-
ment qui 'a applaudi. Ces faits sont notoires, et les histo-
riens ultramontains auront beau chercher a les cacher, il ne les
détruiront pas. '

Ce qu'ils ne détruiront pas non plus, c'est le fait de l'op-
position dogmatique faite par le Concile de Bale contre la
papauté ultramontaine. Quand méme les gallicans auraient
aujourd’hui disparu (ce qui n'est pas entiérement exact), il
reste le fait incontestable qu'ils ont existé, et qu'ils ont rejeté
les doctrines romaines aujourd’hui transformées en dogmes.
Les anciens-catholiques, qui rejettent aujourd’hui ces mémes
doctrines erronées, sont donc les continuateurs, sous ce rap-
port, de lesprit des Conciles de Constance et de Bale. Mais
nous concédons volontiers, d’autre part, que les anciens-catho-
liques repoussent toute solidarité avec les fautes commises a
Constance et & Bale, et que la réforme qu’ils poursuivent est
autrement vaste, autrement importante et autrement précise
que celle qui a été demandée a ces deux conciles. Nous ne
sommes plus au XVe° siecle et nous voyons plus clair quau
XVe siecle. Au XVe siecle, on ne discutait pas encore a fond
les bases mémes de la papauté; aujourd’hui, ces bases sont a
nu; il est démontré jusqu'a I'évidence qu'elles sont purement
d’ordre ecclésiastique et temporel, et que, sans lien aucun avec
les Ecritures et la tradition des huit premiers siécles, elles
sont dénuées de toute valeur dogmatique. Les anciens-catho-
liques, par la force méme de I'évidence et des choses, "vont
donc plus loin que les Conciles de Constance et de Bale, et



834 —

ils se rattachent & I'Eglise catholique primitive, Eglise quin’a
jamais connu la papauté du moyen age, encore moins la pa-
pauté moderne et contemporaine. E. M,

Deux probléemes religieux, pav le P. Dibon; Paris, Flon,
1896, n-18, 3 fr. 50.

Ces deux problemes sont celui de la conviction religieuse
que tout homme doit avoir, et celui de 1'ame et de !infini.
L’orateur a tdché de les résoudre dans des conférences pré-
chées, en 1868 et en 1869, & Nancy; c'est dire qu'il s’agit
non de discussions philosophiques et théologiques serrées,
mais de simples conférences oratoires, et encore lorateur
s’adresse-t-il moins aux penseurs qui auraient besoin de dé-
monstrations solides qu'aux jeunes gens dont il se propose
particulierement d’exciter les généreux élans.

I1 v a, dans ces conférences, des passages ¢loquents con-
tre le paganisme, contre le matérialisme, contre le panthéisme:
et, en général, contre les erreurs contemporaines. L’orateur
aime la science et la liberté, Cest une ame qui a des aspira-
tions généreuses, jointes a une imagination poétique. Il pro-
voque la sympathie, il attire méme Pesprit, mais irait-il jus-
qu'a convaincre un adversaire sérieux? J'en doute. Il avoue
lui-méme, modestement, que ses conférences sont jeunes et
qu’elles trahissent son inexpérience: «L'élan mal contenu,
lintransigeance de la formule, la raideur et quelquefois la
gaucherie des procédés, linsouciance des difficultés», etc.
C’est vrai, et c’est grand dommage: car l'orateur, avec toutes.
les éminentes qualités qui le caractérisent, aurait pu créer des
convictions véritables et profondes, s'il avait su creuser les
questions, voir les difficultés sérieuses et chercher sérieuse-
ment & les résoudre. Au lieu de cela, il les tourne et fait de
I'¢loquence a coté; son plomb se disperse et ne porte pas.
Qu'y a-t-il de plus faible, par exemple, que sa tirade contre
les Eglises wnationales et les religions d' Etat (p. 29-30)? Ne
dirait-on pas qu'une Eglise, en étant unie 4 la nation et &
I'Etat qui gouverne cette nation, cesse par le fait d’étre uni-
verselle dans son dogme et dans sa morale, et cesse par con-
séquent d’étre chrétienne? A qui fera-t-il croire une pareille



billeves¢e? C'est cependant toute son argumentation. De méme,
ne tombe-t-il pas dans l'escamotage lorsque, voulant démon-
trer la supériorité du catholicisme, il démontre la supériorité
du christianisme intégral? Ne dirait-on pas que, pour lui,
«catholicisme » signifie simplement «christianisme intégral»?
S’il en est ainsi, qu'il le dise: tous les anciens-catholiques
d’Occident, tous les orthodoxes d’Orient, tous les catholiques
anglicans seront d’accord avec lui. Mais alors que devient le
pape, dont il ne prononce pas le nom? Que deviennent les
dogmes papistes, auxquels il ne fait méme pas allusion? Tout
cela fait-il partie du christianisme intégral? Il sait bien que
non; il sait bien que I'Eglise catholique, avant linstitution de
la papauté au IXe siécle, n’a connu aucun des dogmes papis-
tes actuels? Et g¢’il prétend le contraire, il devrait le démon-
trer, car c'est 1a qu'est la difficulté et non ailleurs. Tous les
lieux communs dans lesquels il s’enferme, ne sont plus que
des banalités hors de question: il s'escrime & enfoncer des
portes ouvertes, au lieu de s'appliquer & ouvrir les portes
réellement fermées. Il veut étre ¢éloquent, et il oublie d'étre
d’abord logique; il cherche a se surchauffer et il manque de
la vraie chaleur, celle qui émane de la seule vérité clairement
démontrée. Je le répete, c'est grand dommage, parce que c'est
du talent mal employé et de la force perdue dans le vide.
Aujourd’hui, le romantisme est passé de mode, et vouloir le
perpétuer dans l'apologétique et la prédication, c'est s'illusion-
ner a plaisir, comme de vouloir le maintenir & la Chambre ou
au théatre. Lacordaire était de son temps, mais le P. Didon,
comme prédicateur, n’estplus assez du sien: le pseudo-catholicisme
et le pseudo-libéralisme sont percés a jour, sauf pour ceux

qui ne veulent pas voir. Trop de phrases et pas assez d'idées.
E. M.

Le Mouvement idéaliste et la réaction contre la science
positive, par A. Fouwree; Paris, Alcan, in-S, 7 fr. 50,
1896.

Ce livre est I'acuvre d'un penseur; clest dire qu’il fait
penser. Non que lauteur soit exclusivement philosophe; il est
aussi poete, en ce sens qu'il se laisse entrainer quelquefois par
des analogies secondaires et qu'il raisonne sur elles comme



. 836 —

sur des équations. Il ne doit donc pas étre toujours pris a la
lettre. Il est aussi quelquefois obscur, perdu dans les contours
des idées et des choses. Mais si sa lecture fatigue, elle est
instructive. Avec lui, on est vraiment dans le monde des
idées, on remue vraiment des questions sérieuses, élevées,
fécondes. Il faudrait un volume pour analyser et discuter celui
dont il s’agit, dans ses quatre parties: 1. les limites de la science
et 'inconnaissable; 2. l'idéalisme de la connaissance; 3. l'idéa-
lisme de V'existence; 4. la philosophic indéterministe de la con-
tingence.

La place nous faisant défaut, nous nous bornerons & indi-
quer le but et le point de vue général de 'auteur. Au milieu
de lanarchie intellectuelle et morale qui caractérise le temps
présent, on constate cependant une direction précise ef, en
somme, un progreés. Quelle est cette direction? Est-ce en faveur
du mysticisme qu'a lieu la réaction contre les abus de la
science positive? Ne prépare-t-elle point une réconciliation de
la science mieux interprétée avec la morale mieux comprise,
et n’est-ce pas par lintermédiaire de la philosophie que cette
réconciliation doit se produire? L’intention de M. Fouillée, dans
ce volume, n'est pas de donner son dernier mot sur les hautes
questions philosophiques intimement li¢es & la morale et a la
science sociale; 1l ne veut présentement que déblayer le ter-
rain, déterminer les résultats qui Ilui semblent désormais
acquis, montrer les origines et le terme probable du mouvement
idéaliste actuel. Quelque chose s’en va, le matérialisme; quel-
que chose vient, l'idéalisme, «dont le vrai nom serait plutot
le psychisme ».

M. Fouillée tient non seulement pour l'alliance, mais pour
T'unité de la philosophie et de la religion; c’est 1a, croit-il,
l'idéal que la société a venir doit se proposer; et c'est pout-
quoi les philosophes eux-mémes peuvent se joindre aux
croyants éclairés pour rejeter tout rationalisme concentré en
soi. et incapable de rayonner universellement. M. Fouillée
pense que l'existence mentale est la seule qui ne s'évanouisse
pas en phénomenes et en rapports; que le mental est le seul
réel saisissable en soi pour nous, parce qu'il est en nous et
qu'il est nous-mémes. Clest 1a, dit-l, la premiere condition de
la morale. «Agir moralement, ce n'est plus agir selon des
apparences et des relations d'apparences, c’est agir dans le



— 837 —

monde des réalités et selon la connaissance inductive que nous
avons de ce monde. Clest pour cela que nous avons dit sou-
vent: l'acte moral implique une philosophie, tandis que la
construction d’'un pont ou d'une machine & vapeur n'en impli-
que aucune. Point de vie vraiment humaine, ni individuelle, ni
sociale, sans un idéal qui la reégle; point d'idéal sans une con-
ception plus ou moins explicite de la réalité, par conséquent
sans une philosophie consciente ou inconsciente, & forme scien-
tifique ou a forme religicuse, dont la morale n'est que la tra-
duction en sentiments et en actes. »

Cela posé, M. Fouillée se demande si la science aura
I'négémonie morale de 'humanité, et il répond: «La science
purement objective, non; la science & la fois objective et sub-
jective, avec son couronnement indispensable, la philosophie,
oui. » Toutefois, M. Fouillée n’entend pas nier l'influence du
sentiment; il sait que les grandes idées philosophiques et scien-
tifiques sont accompagnées de sentiments esthétiques et mo-
raux qui leur donnent leur vertu pratique. «La connaissance
scientifique et philosophique étant toujours bornée, il restera
toujours au dela une sphére ouverte & des croyances, fondées
tout ensemble sur des appréciations intellectuelles et sur des
sentiments. De 12 ce qu’on a appelé la for morale, qui elle-
méme est le fondement de toute foi religiense... L'idée n’est
pas un pur résidu de l'abstraction; elle est une manifestation
de réalités plus hautes; sa conception méme est d¢ja une coo-
pération consciente a 'ccuvre éternelle; en paraissant construire
un monde purement intelligible, nous construisons et enrichis-
sons pour notre part un monde réel. Au-dessus de la réalité
présente et par sa connaissance meéme, ce sera toujours la
tache de la philosophic que de déterminer ainsi l'idéal, qui
n'est que le sens le plus profond et 'anticipation de la réalité
future. »

Tel est lesprit de cet excellent volume, qui cherche a
donner a la morale une base éminemment rationnelle, solide,

inébranlable. E. MicHAUD.



— 838 —

I1. Deutsche Bibliographie.

JOSEPHI FESSLER quondam episcopi S. Hippolyti Institutiones
Patrologie, quas denuo recenswit, auwit, edidit BERNARDUS
JUNGMANN, Keccles. Cathedr. DBrugens. Canon. hon., Philos. et
S. Theolog. Doct., ac Profess. ord. Hist. eccl. et Patrol. in
Universitate cath. Lovaniensi.  Tomus 1. Oeniponte 1890.
Sumptibus Feliciant Rauch. XXIT w. 718 §S. 8. (Preis
M 6. —.)

Tomai Il Pars 1. 1892. VI w. 447 S. 8°. (Preis M. 3.60.)
Tomt Il Pars 2. 1896. X w. 711 8. 8°. (Preis M. 5. 40.)

Mit dem jetzt erschienenen Schlussband liegt die gelehrte
und geschitzte Patrologie Fesslers wieder vollstiindig vor.
Das Urteil Karl Werners (Gesch. der kath. Theol., S. 557):
., Wir besitzen kein anderes Werk, welches gleich diesem als
ein verliisslicher und instruktiver Wegweiser durch das Detail
der gesamten patristischen Litteratur zu dienen geeignet
wire,“ ist auch heute noch richtig, obwohl seit dem ersten
Erscheinen desselben (1850) andere verdienstvolle und schétz-
bare Werke von anderer Anlage oder knapperer Fassung er-
schienen sind, welche sich nicht die Aufgabe stellten, die
Schriften der Viter so im Detail zu tberblicken. Der neue
Herausgeber, Jungmann, der inzwischen tiber der Vollendung
des letzten Bandes selbst gestorben ist, hat sich um das Werk
sehr verdient gemacht, und seine Aufgabe, dasselbe, ohne die
urspriingliche Anlage und den urspriinglichen Charakter zu
dndern, nach dem heutigen Stand der Forschung zu erneuern,
im ganzen gut geldst, wenn auch nicht in allem Detail. Wenn
ihm im einzelnen da und dort etwas entgangen ist und deshalb
zuweilen eine veraltete, durch neuere Entdeckungen oder Unter-
suchungen unhaltbar gewordene Ansicht stehen blieb, so wird
bei billiger Beurteilung jeder Sachverstindige einsehen, dass
es flir einen Einzelnen fast unmoglich ist, auf einem so ausge-
dehnten Gebiet, auf dem heute eine so zahlreiche Litteratur
vorliegt, iiber alle Einzelheiten gleich gut aus eigener
Kenntnis orientiert zu sein, und dass wenige Bibliotheken
dem einzelnen Forscher die Moglichkeit verschaffen, die ganze
neuere Litteratur zur Patrologie, oder auch nur alles einiger-
massen Wertvolle, aus eigener Anschauung kennen zu lernen.
Zu bedauern ist es jedoch, dass Jungmann auch nicht ange-



— 839 —

strebt hat, die neuere Litteratur mogiichst vollstindig zu ver-
zeichnen und nachzutragen, in der Weise, wie esin Bardenhewers
Patrologie vortrefflich geschehen ist, dass er sich vielmehr
darin absichtlich beschrinkt, und, wenigstens im I. Band, sogar
die friher wvon Fessler gegebenen Angaben tiiber die iltere
Litteratur teilweise reduziert hat. Nur gewonnen hat das
Buch dagegen dadurch, dass manches unnotig Weitliufige be-
sonders im I. Band in den Ertrterungen des allgemeinen Teils,
aber auch in der Biographie einzelner Viter und in den In-
haltsangaben einzelner Werke mehr zusammengezogen worden
ist, so dass trotz des vielen neuen Materials, das zu verarbeiten
war, der Gesamtumfang des Werkes sich nicht vermehrt
hat. — Was die Einteilung des Ganzen in Patrologia generalis
und specialis betrifft, wovon die erstere 118 Seiten des I. Bandes
einnimmt, die letztere den ganzen ubrigen Raum der 3 Bénde,
so kann ich mich in Bezug darauf nur der schon nach dem
Erscheinen des I. Bandes von Hefele (Theol. Quartalschrift 1851,
S. 425) dagegen gemachten Einwendung anschliessen; die soge-
nannte Patrologia generalis wire richtiger als Einleitung in die
Patrologie zu behandeln gewesen, oder sie ist vielmehr eine Kin-
leitung nicht nur in die Patrologie, sondern zugleich in die Patristik,
wenn man, wie dies auch Fessler thut, zwischen diesen beiden
Disziplinen unterscheidet. Praktisch ist es am Ende unwesent-
lich, wie man diesen einleitenden Teil nennen will, nur wird
bei der hier gegebenen Bezeichnung die Definition des Begriffes
der Patrologie im engern Sinne etwas unklar, wie dies eben-
falls Hefele seiner Zeit schon betont hat. Doch wollte hier
Jungmann wohl die frithere Anordnung nicht verlassen, wie er
auch sachlich darin die von Fessler vertretenen Auffassungen
durchaus beibehalten, wenn auch vieles Uberfliissige gestrichen
hat. Neu ist in diesem Teil der § 25 tiber den Einfluss der
oriechischen und lateinischen Litteratur auf die Schriften der
Viter. Ganz umgearbeitet ist in den Prolegomena der § 3;
der jetzt gut tiber die Geschichte der Patrologie orientiert.
Im I. Band ist der Abschnitt tiber die apostolischen Viter
(S.119—2017) eine ganz neue Arbeit Jungmanns, wie dies durch
die in den letzten Jahrzehnten erst gemachten wichtigen
Entdeckungen notwendig geworden war. Der von Fessle.r im
Anhang zu den apostolischen Vitern behandelte Pseudo-Diony-
sius Areopagita ist jetzt unter den Viatern des 4. Jahrhunderts



ausfuhrlicher behandelt. In den folgenden Teilen ist nicht
nur Fesslers Anordnung im ganzen durchaus beibehalten,
sondern, soweit moglich, auch sein Text, abgesehen von den
durch neuere Entdeckungen und Specialarbeiten notig ge-
wordenen Zusitzen und teilweisen Anderungen, und von den
- schon erwdhnten Kirzungen. Der erste Band enthilt ferner
die Kapitel: II. Die Apologeten und die iibrigen Schriftsteller
des 2. Jahrhunderts (S. 208—260); III. die Viter des 3. Jahr-
hunderts (S. 261—366); IV. Die Viter des 4. Jahrhunderts im
Kampfe gegen den Arianismus (S. 366—715). Neu ist in die-
sem Band, abgesehen von den zahlreichen kleinern Zusitzen,
noch der Absatz iiber den Apologeten Aristides (freilich nur
erst auf Grund des armenischen Fragments, da die Entdeckung
des ganzen syrischen und griechischen Textes erst spiter erfolgte).
Im tibrigen mochte man wiinschen, dass Jungmann von der Weise
Fesslers, nur die eigentlichen von der Kirche anerkannten
Vater mit grosserer Ausfihrlichkeit, dagegen die sonstigen
Kirchenschriftsteller nur mehr nebenséchlich zu behandeln
(wovon Ttibrigens IFessler selbst zu gunsten des Tertullian,
Clemens Alexandrinus und Origenes wegen der grossen Be-
deutung dieser Manner eine Ausnahme machte), auch in weiteren
Fallen mochte abgegangen sein, dass z. B. von den in § 82
kurz zusammengedrangten Schriftstellern wenigstens der eine
oder andere, wie Minucius Felix und Lactantius, etwas ein-
gehender mochte behandelt worden sein. Sonst sei von kleinern
Mangelnnoch folgendes notiert, um anderes, was von andrer Seite
bemerkt worden ist, nicht auch nochmals zu wiederholen. Unter
denSchriften des hl. Athanasius vermisst man eine Erwahnung der
wichtigen Entdeckung der Osterfestbriefe desselben. S. 558 wére
iber das dem hl. Gregor von Nazianz filschlich zugeschriebene
Drama Xgiovoc meoywy neuere Litteratur anzufiihren gewesen
(sieh dieselbe bei Krumbacher, Gesch. der byz. Litt. S. 359,
und Bardenhewer, Patr. S.270). S. 615 kennt auch die 2. Auf-
lage wie die 1. von dem Buch des hl. Epiphanius de mensuris
et ponderibus nur die frither bekannten ersten 24 Kapitel,
nicht den seitdem von Lagarde syrisch und in Ubersetzung
veroffentlichten vollstindigen Text. S. 617 werden auch iiber
den Physiologus nur die Worte der 1. Auflage wiederholt.
S. 36 wird das sogenannte Decretum Gelasianum noch als echt
behandelt; ebenso in Bd. IIh, S. 521, wo der neue Herausgeber



— 841 —

dariber ebenfalls nur Fesslers Worte wiederholt, auf den neuer-
dings erbrachten Nachweis der Unechtheit desselben aber nur
-insofern Bezug nimmft, als er in der Anmerkung dafiir Barden-
hewers Patrologie citiert, ohne auf die Litteratur selbst, be-
sonders Friedrichs Abhandlung, zu verweisen (wozu jetzt auch
noch der Exkurs bei A. Koch, Faustus von Riez, 1895, S. b7 {f.
kommt).

Band II & behandelt in Kapitel V die besonders in der
Erklarung der hl. Schrift thatigen Viter vom Ende des 4. und
Anfang des 5. Jahrhunderts (S. 1—234); Kapitel VI die Viter
im Kampfe mit den Novatianern, Donatisten und Pelagianerm
(S. 235—445; Augustinus S. 260—404). Neu ist in diesem Band
§ 137, der hinter dem hl. Ephrdm, der in der 1. Auflage von
den Syrern allein behandelt war, die anderen bekannten syri-
schen Schriftsteller seiner Zeit behandelt (S. 47 ff.); § 155 tiber
Priscillian (S. 219—234; dazu der Nachtrag am Schluss von
Band II b); § 180 iiber Orosius; § 181 iiber Bachiarius, und
der Anhang tber die neuentdeckte Peregrinatio Silviee. Mehr
wére hier z. B. tiber Apollinarius von Laodicea zu sagen ge-
wesen, liber den S. 5 f. nur die jetzt unzureichende Anmerkung
der 1. Auflage wiederholt wird.

Band IIh umfasst Kapitel VII: Die Viter, welche den
Nestorianismus bekampft haben und die asketischen Schrift-
steller des 5. Jahrhunderts, unter denen besonders Nilus und
Isidorus Pelusiota sehr grindlich behandelt sind (S. 1—172);
und Kapitel VIII: Die Viter, welche den Monophysitismus be-
kdmpft haben und die tibrigen Viter und Kirchenschriftsteller des
5. und 6. Jahrhunderts bis auf Gregor den Grossen (S. 173—610).
Dazu kommt ein Anhang, der die syrischen und arme-
nischen Viter und Kirchenschriftsteller des 5. und 6. Jahr-
hunderts behandelt (S. 611—669). Neu ist S. 280 ff. die Unter-
suchung tiber das Leben des Nicetas von Romatiana; der Abschnitt
itber den Finsiedler Arsenius (S. 293 f.); § 233 tiber Faustus
von Reji (S. 361 ff.); § 284 und 235 iiber einige in der 1. Auf-
lage iibergangene oder nur in Anmerkungen erwihnte lateini-
sche und griechische Kirchenschriftsteller, Marius Victor,.
Orientius, Paulinus von Pella, Paulinus von Petricordia, Genna-
dius von Marseille (S. 372 ff.); Antipater von Bostra, Gelasius
von Cyzicus, Ammonius von Alexandrien (S. 383 ff.). Ganz
umgearbeitet ist § 2560 ttber Leontius von Byzanz, nach den




—, 842 —

Untersuchungen von Loofs (S. 495 {f.). Als Zusatz zu diesem
Paragraphen sind ferner neu behandelt: Ephram von Antiochien,
der Monch Job, Barsanuphius, der Monch Alexander, Theo-
dorus Lector, Zacharias von Mitylene, Kvagrius Scholasticus.
Nicht mehr zutreffend ist S. 845 das tber die Formulee spiri-
talis intelligentiee des Kucherius von Lyon Gesagte, da Jung-
mann die kritischen Ausgaben des urspriinglichen Textes von
Pitra (Analecta sacra T. II, 1884), Pauly (Graz 1884) und
Wotke (Corpus script. eccl. lat. T. 31, 1894) tbersehen hat.
Die in der Vorrede zu Band II ¢ versprochenen Nachtrige zu
den beiden ersten Banden, tiber die seitdem erschienene neuere
Litteratur, die am Ende des letzten Bandes hétten gegeben
werden sollen, sind, wohl infolge von Jungmanns Tod, nicht
gegeben worden, abgesehen von einem Nachtrag zu Pris-
cillian.

Den Schlussabschnitt von Kapitel VIII, tiber die Briefe
der P#pste von Hilarus bis Pelagius Il., und liber Gregor den
Grossen hat nach Jungmanns Tod Professor Hebbelynck in
Lowen bearbeitet und zu dem unverdndert gegebenen Text
Fesslers die neuere Litteratur in Anmerkungen nachgetragen.

Fine sehr schitzbare und wertvolle Zugabe der neuen
Auflage ist der von dem Syrologen 7. J. Lamy verfasste An-
hang tiber die syrischen Kirchenschriftsteller des 5. und 6.
Jahrhunderts (S.611—655), der sorgfiiltig tiber die tiber die ein-
zelnen Autoren vorhandene Litteratur, tiber die zerstreuten
Ausgaben und Ubersetzungen und auch iiber die zahlreichen
bis jetzt nur handschriftlich vorliegenden Schriften orientiert.
Der darauf folgende knappe Abriss der armenischen Lit-
teratur (5. 65656—669) scheint zum Teil auf Grund Aalterer
und unkritischerer Schriften gearbeitet zu sein, auch wo die
neuesten Hauptschriften verzeichnet sind. So wird die arme-
nische Geschichte des Moses von Choren (S, 665 f.) noch als
echt behandelt und von dem von A. Carriére geleisteten Nach-
weis der Unechtheit kein Wort gesagt, obwohl dessen Unter-
suchungen unter den Litteraturangaben angefithrt sind. (Vgl.
Vetter in der Theol. Quartalschrift 1893, S. 350 f.; 1894,
S. 48 ff.)

Was zur Lehre der einzelnen Viiter in den 3 Bénden bei-
gebracht wird, ist vielfach einseitig und nicht einwandfrei;
doch kann ich mich hier um so mehr enthalten, auf einzelnes



— G4 -

einzugehen, als darin die neue Auflage nur das von der alten
Gebotene wiederholt.  Diese mehr praktischen Zwecken
dienenden Zusammenstellungen tiber die Lehre hiingen auch mit
dem litterarhistorischen Hauptinhalt desgelehrtenWerkesweniger
eng zusammen. — Die Citate und Litteraturnachweise sind im
allgemeinen sehr genau und zuverlissig.!) — An Ubersicht-
lichkeit hat das schon gedruckte Werk gewonnen durch die
teilweise Anwendung Kkleineren Druckes, fir die Litteratur-
angaben und fur speciellere Ausfiihrungen, wie fiir die Inhalts-
angaben der einzelnen Viterschriften u. dgl., und durch die
am Rande der einzelnen Seiten gegebenen Hinweise auf den

Inhalt.
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Das Konzil von Niecda. Habilitationsvorlesung wvon Lic. CARL
ALBR. BERNOULLI, Privatdozenten [iir Kirchengeschichte an der
Universitit Basel. Freiburg i. B. und Leipzig 1896. Akademi-
sche Verlagsbuchhandlung wvon J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).
2 Bl. und 36 S. 8. (Preis M. —. 80.)

Frisch geschrieben, aber durchaus subjektiv; der Verfasser
will darstellen, wie er sich ,auf Grund der bekannten Quellen
das Konzil von Nicda denke.* FHine gewisse Vorliebe fiir den
gelehrten aber charakterschwachen und in der Dogmatik un-
klaren Eusebius von Césarea, die der Verfasser von seiner
trefflichen Erstlingsschrift tiber den ,Schriftstellerkatalog des
Hieronymus* mitbrachte, hat ihm vielleicht zun#chst das gegen-
wartige Thema nahe gelegt, bel dessen Behandlung er mit
seiner Sympathie auf der Seite eben des Kusebius steht. Auf

1) Von Druckfehlern in diesen Angaben notiere ich: Bd. I, 8. 377, Z. 15
1. 340 (st. 310). S. 431, Z. 5 1. Migne P. G. T. XVIII (st. IV). S. 489, Anm. 1
1. T. 40 (st. 4). 8. 518, Z. 13 1. 366 (st. 466). S. 716, Z. 4 1. Volter. —
Bd. ITa, 8. 2, Anm. 2 1. Minter (st. Maller). S.52, Z. 2 1. Schonfelder. S. 131,
Z. 21 u. ff. 1. Mitterrutzner. 8. 132, Z. 12 1. Lauchert. S. 415, Z. 15 1. Zange-
meister. — Bd. II b, S. 256, Z. 20 1. 1750 (st. 1705). S. 298 Anm. Z. 1 v. u. 1.
XLIX. S. 3841, Z. 8 1. Gouilloud. S. 388, Z. 25 1. Alcimus (st. Alcuinus). S. 470,
Anm. Z. 5 v. u. ist ein Verweis auf den I. Band nach der 1. Auflage stehen ge-
blieben. S. 481, Anm. Z. 7 v. u. 1. Nitzsch. 8. 495, Z. 13 1. Leo. S. 506, Anm.
Z. 8 v. w. und S. 507, Anm. Z. 3 1. LXXXVI (st. LXXVI). 8. 592, Anm. Z. 16
v. u. 1. Berol. 1891 et 1893. S. 658, Z. 15 v. u. 1. Vetter. S. 665, Anm. Z. 4

v. u. 1. B, Welte.

Revue intern. de Théologie, Heft 16, 1896, 5E



o844 —

dem Grund einer Konstruktion der Charaktere der handelnden
Hauptpersonen, wie er sie sich denkt, baut er die Darstellung
des Ganges der Dinge auf dem Konzil subjektiv auf und legt
in die iberlieferten Quellenberichte dem entsprechend das
hinein, was sie in seinem Sinne sagen sollten. Die Tendenz
des Ganzen ist von Harnacks Auffassung der Dogmengeschichte
inspiriert und klingt in das Schlusswort des Vortrages von
dem ,grandiosen Missverstindnis des Christenthums“ aus, ,als
das den Protestanten die katholische Kirche (und zwar schon
vom 2. Jahrhundert an, S.2) erscheine. (S. 30.) Dagegen brauche
ich hier nicht weiter zu disputieren. Derartige protestantische
Phrasen richten sich selbst. — Interessant sind in den
Anmerkungen die brieflichen Mitteilungen H. Gelzers tber
die handschriftliche Uberlieferung der Namenlisten von Nicia
(S. 34—36). | Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Die Unsterblichkeit auf Grundlage der Schopfungslehre. Von
Dr. ERNST MELZER. Neisse, Verlag der Josef Graveurschen
Buchhandlung (Gustav Neuwmann). 1896. 116 S. 8°

Wir machen unsere Leser vorliufiz auf diese neueste
Schrift des ihnen wohlbekannten philosophischen Schriftstellers
aufmerksam; eine Besprechung und Wirdigung derselben wird
das néchste Heft bringen.

Stiibe, Dr. phil. R., Jidisch-babylonische Zaubertexte. Halle a. S.
1895. (XVI. 64). 2 M. 50.

Unter den Funden, welche seit 1842 auf den Ruinenfeldern
des alten Babyloniens gemacht worden sind, haben natiirlich
die grosste Wichtigkeit diejenigen Denkmdéler, welche tber die
grossen geschichtlichen FEreignisse Vorderasiens in den ver-
gangenen Jahrtausenden Auskunft geben. Diesen hat sich da-
her auch zuallererst das Interesse zugewandt. Nur einen be-
scheidenen Platz an Umfang und Bedeutung kann eine eigen-
artige Klasse ebendort gefundener Denkméler beanspruchen,
und doch erweist sich bei naherem Zusehen auch ihre grosse
Wichtigkeit. Gemeint sind die in grosser Zahl vorhandenen



Thonschalen, welche auf der innern Fliche araméische, syrische,
mandéische und persische Inschriften tragen, und welche, wie
die Schriftzige und die Sprachen derselben zeigen, einer weit
jungeren Zeit als die keilschriftlichen Funde ihre Entstehung
verdanken. Nicht die grosse Weltgeschichte, aber die nicht
minder wichtige Religionsgeschichte erhélt durch diese Funde
eine schitzenswerte Bereicherung. Es sind diese Schalen nim-
lich judisch - babylonische Zauberschalen“ aus den ersten
christlichen Jahrhunderten,

Neben den Museen zu London, Paris etc. besitzen auch
die Kéniglichen Museen zu Berlin eine umfangreiche Sammlung
solcher Zauberschalen. Aber wihrend die in London und Paris
befindlichen nicht ganz undurchforscht geblieben sind, hat die
deutsche Sammlung erst jetzt genauere Beachtung gefunden.
Frinkel und Wohlstein sind allerdings darin Stiibe vorange-
gangen, aber letzterer hat das Verdienst in besonderer Publi-
kation auf den Wert dieses Besitzes der Berliner Museen auf-
raerksam gemacht zu haben. Und zwar biefet Stiibe in seiner
Schrift weit mehr, als man bei ihrem geringen Umfang er-
wartet. Schon die genaue Beschreibung einer Anzahl dieser
Schalen ist von Wichtigkeit; vor allem aber gestattet die voll-
stindige Mitteilung, Ubersetzung und Erklirung einer grossen
Inschrift, die gich auf einer dieser Zauberschalen findet, einen
deutlichen Einblick in den Wert dieser Texte. Der Heraus-
geber ist sich zwar mit vollem Rechte bewusst, dass erst eine
Durchforschung des ganzen Materials eine vollstindige Er-
klarung der von ihm gegebenen Inschrift ermdoglichen kann
und dass auch erst die Vorlegung der sidmtlichen Texte zu
sicheren Intscheidungen iiber die Zeit der Entstehung und
tiber die religiosen Anschauungen der Volkskreise, aus welchen
diese Denkmaéler stammen, fithren wird. Jedoch lédsst sich mach
der von Stiibe vorgelegten Probe nicht bezweifeln, dass nach
den verschiedensten Seiten hin und gerade iber weniger an
der Oberfliche liegende Punkte in den religiosen Anschauungen
jener Zeiten und Gegenden, wie Engel- und Geisterglaube,
Zauberkraft des gottlichen Namens etc. ete., von diesen Zauber-
schalen unsere Kenntnis der Religionsgeschichte Forderung er-
warten darf. Mit dem Dank fiir das von Stitbe Gebotene ver-
bindet sich daher der Wunsch, es mochte recht bald eine Ver-
offentlichung der charakteristischesten Inschriften dieser Zauber-



— BAG

schalen als Ertrag einer systematischen Durcharbeitung des
vorhandenen Materials erfolgen. '
Bern. K. MARTI.

Meine kurzgefasste Grammatik der biblisch-araméischen
Sprache soll nicht nur dazu dienen, dass der des Hebriischen
Kundige sich notdiirftig in den araméischen Texten des A. T.'s
zurechtfinden konne, sondern hat den Zweck, zu einer wissen-
schaftlichen Kenntnis des Araméischen den Grund zu legen.
Darum stellt sie in tbersichtlicher Weise die Gesetze der Sprache
sowohl fiir Laut- und Formenlehre, als auch fiir die Satzlehre
dar und bemiiht sich, mit Vermeidung der der indogermanischen
Grammatik entlehnten Kategorieen und Terminologie in das
Verstandnis der semitischen Anschauungs- und Denkweise ein-
zufithren. Die beigegebenen araméischen Stiicke des A. T.s
sind genau revidiert und nach Mdéglichkeit berichtigt. In Be-
zug auf das Glossar, das zugleich als Index zu der Grammatik
dient (durch die tiberall angemerkten Verweisungen), ist her-
vorzuheben, dass durch die wertvolle Hiilfe von Dr. C. F. Andreas
in Berlin, der sémtliche persische Lehnworter einer erneuten
streng wissenschaftlichen Priufung unterzogen hat, mancher

dunkle Punkt in sicherer Weise aufgehellt ist.
K. MARTI.

ITII. English Bibliography.

The Doctrine of the Incarnation, by RoBERT L. OTTLEY M. 4.,
Fellow of S. Mary Magdalene College and Principal of the
Pusey House, Oxford. Two vols. 8. London, 1896.

Messrs. Methuen and Co. have arranged for the publica-
tion of a series of Theological works for the use of students
and others. The first of the series was D* Gibson’s work on
the Articles which I noticed in the Revue for July and the
second is now before me. If the remaining volumes reach the
standard set by these early ones, all students of Theology
will be under a great debt to the enterprising publishers.

The subject of Mr Ottley’s treatise is one that has attract-
ed a great deal of attention in England lately. This is due



partly to the importance of the subject itself, partly to the
fact that the Church revival necessarily led to the placing of
the Incarnation in the fore front of Christian doctrine, a place
which, under evangelical influences, had to some extent been
usurped by the Atonement, and partly by the questions recently
raised as to the limitations of our Lord’s human knowledge by
the higher criticism as applied to the Old Testament. A great
deal has been written on the subject from the latter point of
view. Of this some has been wise, some foolish and a
great deal has been produced hastily and is not likely to be
more than ephemeral. A sober, thoughtful and learned trea-
tise like Mr Ottley’s is therefore very welcome and will, T hope,
do something towards satisfying persons who have becen dis-
turbed by recent controversies.

The method of the book is entirely historical. Mr Ottley
begins by explaining in a brief chapter the nature of the
Incarnation and setting forth the subject to be examined in
his work. He then passes in review successively the various
aspects under which the Incarnation is presented in the diffe-
rent parts of the Bible and the teaching of the Church from
the time of the Apostolic Fathers to the close of the Sixteenth
Century. Then in conclusion he sums up the results that have
been arrived at by the Church, indicates with great clear-
ness the way in which various terms have at different times
been employed and the points which are still open to dis-
cussion. |

The range of matter covered is thus very great and it
would clearly be impossible in a notice like this to attempt to
follow M* Ottley throughout. It cannot but be that a wide
historical review of this kind will suggest many matters for
criticism to different minds and that most readers will find things
omitted or treated briefly on which they would like more infor-
mation. But on the whole the treatment of the subject seems
to me to be very successful and the scale to be well preserved
throughout. Tt is quite certain that if any of the teachers quo-
ted are misrepresented, it is through misadvertance and not
through intention.

There are two or three points which a perusal of this
book forces prominently on the mind and which I think it is
of much importance at the present time to notice. First it



e’ BE —

comes out with great clearness that the conciliar decisions of
the Church were not the end so much as the beginning of
strife. The Council of Nicea was followed by the struggles of
the fourth century and that of Chalcedon by the struggles with
Monophysitism and Monothelitism. This is a strange contrast to
the method adopted in recent times in connection with the
definition of the Doctrine of the Immaculate Conception. The
Vatican did not venture on the definition till all debate as to
the truth of the doctrine had practically ceased in the Roman
Communion. DBut let that pass. Another point which is indeed
closely connected with this also stands out clearly. The au-
thoritative decisions of the Church have not by any means
closed all the questions that may be raised in connection with
the Incarnation. Thus to take two examples. The question
as to whether the Incarnation was entirely dependent on the
fall or would have taken place in any case has never been
decided and did not come prominently before the Church till
it was discussed by Rupert of Deutz in the beginning of the
twelfth century. And, what is today of much more importance,
the question of the limitations of Christ’s human knowledge
has never been authoritatively defined at all. It is true that
a good deal of patristic teaching on this subject may be gathe-
red together, that the opinions of the fathers are fairly consi-
stent, and tend towards a denial of any real limitations
of our Lord’s knowledge as man. But, as M* Gore has I think
shown in his recent volume of “Dissertations on Subjects connect-
ed with the Incarnation”, a good deal may be said to detract
from the value of their judgment on the point. There is first
the truth that it had not been forced on them by the circum-
stances of their times. The element which is quite clear in Holy
Scripture of the true human development of Christ was cither
passed over in comparative silence or was explained away.
And secondly, in close connexion with this, account must be
taken of the wonderful persistance with which docetic theories
of one sort or another have been held at all times. Indeed
they do not seem dead today.

- The teaching of the Kastern Church has undergone little
- change since the days of S. John of Damascus. M* Ottley
represents his teaching thus. “Accordingly as man Christ is
omniscient: He is enriched by the Logos with entire and



— 849 —

comprehensive divine knowledge. Only by a mental abstrac-
tion can the manhood of Christ be described as ignorant or
dependent (docdn). Just as the flesh of Christ was endued
with life-giving power in consequence of the union, so the
soul of Christ was filled with perfect knowledge of the future.
John distinctly denies that Christ could really advance in wis-
dom or knowledge. He only ‘advanced’ in the sense that
there was a progressive manifestation of omniscience which
kept pace with his bodily growth. Similarly his human will
shared in the omnipotence of the Logos. His prayer in S. Mt.
XXVI. 39 was only intended to teach us, for zo fusgregov oizsiodusroc
modowmoy redre meoonvEaro. In taking our manhood the word
in fact ‘assumed the role’ of manhood. In virtue of its union
with the Deity the manhood is the proper subject of adoration.”
(Vol. 2. p. 141.) Teaching such as this very largely explains
away the real humanity of the Lord and tends to reduce Ilis
life on earth to the clever performance of an actor. Itis then,
it not formally, at least in tendency inconsistent with the true
teaching of the Church on the Incarnation.

Somewhat similar teaching has also had much influence
in the West. It appears strongly in the Nihilianism of Peter
Lombard. “He argued that no change can take place in the
Nature of the Deity. Consequently in the Incarnation Deus
non factus est aliguid: the Son of God became ‘nothing that
He was not before’: the Incarnation was not the assumption
of any real nature, for the human nature of Christ, being
without personality, was not a real or substantial thing; it was
merely apparitional. In taking this position Peter Lombard
wished to exclude the current idea that the personality of the
word became composite after the union. He regarded the effect
of the union as a mere clothing of the word with a bodily
form or vesture (indumentum) under which He might manifest
Himself in a way suited to the capacities and condition of
men., God in a word became clothed with manhood: he
became man secundum habitum, or in the way of possession,
and the Incarnation might accordingly be looked upon as a
sort of theophany. It followed that Peter minimised the me-
diatorial significance of Christ’s humanity: he also rejected
the ancient idea of man’s participation in the Divine nature.
Nihilianism, in fact, is a reappearance of the Antiochene ten-



— 850 —

dency to regard Christ as the mere organ or temple of God,
with the exception that, while the Antiochenes maintained a
dual personality, the Lombard reached his conclusion as the
logical consequence of the Alexandrine view that the human
nature was an accident or non-essential element in the person
of the Word.” (Vol. 2. p. 200.)

It is true that the teaching of Peter Lombard was con-
demned in a Synod of Tours in 1163 and again in the Late-
ran Synod of 1179. ButI do not think that any one can study
Mr Ottley’s book, or observe the tendencies of prevailing
thought today, without seeing what a widespread hold similar
ideas have had and still have on Christian thought. The motive
that gives rise to them is clear and is in itself most laudable.
To protect the truth of the true Deity of Christ always has
been and is now one of the first duties laid on the Church,
and it is the desire to discharge this duty in the fullest way
that leads men to minimise or explain away the reality of the
Lord’s manhood and to find non-natural interpretations of those
parts of Holy Scripture which represent the completeness of
that manhood.

The motive is obvious and laudable, but the results have
been dangerous and if they are not guarded against they may
prove disastrous. In the past they have had much to do with
the development of the cultus of the Virgin. A Christ who is
not completely man leaves the longing of the human heart
for a mediator who is touched with human feelings of infir-
mity unsatisfied and leads to the exaltation of the Mother into
the place that should be occupied by her Son. M* Gore in
the Third of his Dissertations has pointed out another evil.
He has traced with much clearness the connection between
the spread of Nihilianism and that of Transubstantiation and
has shown that the two are very closely connected. Nihilia-
nism reduces the Humanity of Christ to a vesture which cloths
the Deity: Transubstantiation reduces the Bread and Wine to
mere appearences concealing the Body and Blood of the Lord
and by so doing overthrows the nature of a sacrament. The
subject is interesting and M® Gore’s Dissertation is well worth
careful attention.

These are to a certain extent dangers of the past. The
danger of the present is that men may be led away, by their



— 851 —

a priori reasonings on this mysterious subject, till they find
themselves in conflict with truths which commend themselves
irresistably to reason with the result that they either injure
their moral sense by silencing their thoughts as sinful, or find
their hold on the verities of the faith loosened and ultimately
destroyed. Mr Ottley’s book by its calm, confident and trans-
parently honest tone ought to do much to save us from this
peril. A. J. C. ALLEN.

IV. Russische Bibliographie.

Das Hirtenamt Jesu Christi. Grundlegender Theil : Jesus Christus
als Begrinder des christlichen Hirtenamts. Von Oberpriester
S. SOLLERTINSKY. Verbesserte und vermehrte dusgabe. St. Peters-
burg, Druck der Aktiengesellschaft ,Guttenberg“. 1896. (Russisch.)
3 Bl., 421 w. LXXIT S. 8°. (Preis 2 Rub. 50 Kop.)

Das vortreffliche Werk, dessen erster Teil hier in neuer
Ausgabe vorliegt, will eine Liicke in der Litteratur der Pasto-
raltheologie ausfiillen. Iis hat als wesentlichen Inhalt die Dar-
stellung der Vorbildlichkeit Christi fiir die Inhaber des Hirten-
amtes in der christlichen Kirche. In den allgemeinen pasto-
raltheologischen Werken aller Konfessionen und Richtungen
vermisst der Verfasser eine gentigende Beriicksichtigung dieses
fir die Pastoraltheologie doch sehr wichtigen Themas, da die
Verfasser solcher Werke sich eben darauf verlassen, dass das
in anderen theologischen Disziplinen behandelt werde, das
Theoretische in den Darstellungen der biblischen Theologie,
das Faktische in den Darstellungen des Lebens Jesu oder in
Evangelien - Kommentaren. So leisten dann auch einzelne
Specialabhandlungen tiber die Hirtenthiitigkeit Christi, die in
neuerer Zeit vom Standpunkt der Pastoraltheologie verfasst
worden sind, das nicht, was der Verfasser im Sinne hat. Die
Pastoraltheologie hat eben in dieser Beziehung eine andere Auf-
gabe, als sich nur auf die in jenen Disziplinen erzielten Resul-
tate zu berufen, da sie eine angewandte, der Praxis dienende
Wissenschaft ist; sie hat sich nicht wesentlich theoretisch, dog-
matisch oder exegetisch-historisch mit dem Hirtenamte Christi zu
beschiftigen, sondern allerdings von der positiven Grundlage aus,



— 852 —

aber in der Weise, dass damit zugleich eine praktische Anleitung
und Wegweisung fiir die Geistlichen in der Nachfolge des Vorbildes
gegeben wird. So soll also hier die Begrindung des christlichen
Hirtenamtes durch den Erloser nicht nur historisch behandelt wer-
den, insofern er ein solches in dem von ihm eingesetzten Priester-
tum gegrindet hat; es sollen auch nicht bloss etwa die in den
Reden des Herrn an die Apostel gegebenen theoretischen An-
weisungen fir ihre kiinftige pastorale Thitigkeit exegetisch
behandelt werden; sondern es soll vor Allem dargestellt werden,
inwiefern Er selbst als der Gute Hirt das Vorbild des christ-
lichen Priesters nach seiner pastoralen Thiitigkeit nach allen
Seiten ist, aber auf wissenschaftlicher, dogmatischer und exe-
cetischer Grundlage. Der vorliegende Band zerfallt in drei
Hauptsticke. Das 1. (5. 1-—b7) entwickelt die eben ausge-
fithrten Grundsétze tiber die Bedeutung des (Gegenstandes fiir
die Pastoraltheologie und die richtige Methode der Behandlung,
und giebt zugleich kritische Betrachtungen iiber die verschiede-
nen Methoden und Richtungen, die in der pastoraltheologischen
und exegetischen Litteratur in Bezug auf diese Aufgabe ver-
treten sind. Das 2. Hauptstiick (S. 57—183) handelt von der
Selbstbezeichnung Christi als ,Menschensohn, ven den ver-
schiedenen Auffassungen und Erklirungen dieser Bezeichnung,
und von der Bedeutung derselben fiir das Hirtenamt Christi.
Das 3. Hauptstiick (5. 183—421) leitet aus dem DBeispiel des
(Guten Hirten die Gesetze und Regeln fiir die pastorale Thiitig-
keit des Geistlichen ab; am Schluss wird die positive Grund-
lage des christlichen Priestertums kurz behandelt: die Lehre
des Erlosers von sich selbst als wesentliche Voraussetzung auch
der praktischen Einrichtungen im Christentum, sein Werk der
Irlosung, die Sendung des hl. Geistes, die christliche Kirche.
Die Anmerkungen (S. I—LXXII) zeigen eine sehr umfassende
und grindliche Kenntnis aller irgendwie den Gegenstand be-
rithrenden Litteratur, besonders auch der deutschen, auf den
Gebieten der Pastoraltheologie, der Exegese, der Darstellung
des Lebens Jesu, sowie der neutestamentlichen Theologie.

Prof. Dr. K. LAUCHERT.



V. Librairie.

L. Bexper: Drei geistliche Gebrechen; Buchhandl. der Stadt-
mission in Witten, 15 Pfe.

H. pe Castries: L'Islam (impressions et études); Paris, Colin,
in-18, 359 p., 4 fr., 1896.
E. DouMmerGUE: Jean Calvin, les hommes et les choses de son

temps. — En souscription, chez Bridel, & Lausanne; formera
5 vol. in-4. 100 fr,

L’abbé L. DucursNe: Eglises séparées (autonomies ecclésias-
tiques); Paris, Fontemoing, in-18, 3 fr. 50, 1896.

+ Ap. Franck: Nouvelles études orientales, avec préface d'E. Ma-
nuel; Paris, C. Lévy, in-8, 7 fr. 50, 1896.

L. C. Gerz: Die geschichtliche Stellung und Aufgabe des
deutschen Altkatholizismus; 4. vermehrtes Tausend; Leipzig,
Jansa, 1896, 60 Pfg.

Rev. GreenN-ArMiTAGE: The Pope and the People, or Comments
on the Letter of Leo XIII to the English Nation; London,
Simpkin, 6 d.

Rev. Evan Horxins: Unclaimed Privileges; London, Marshall,
1 sh., 1892. (Tres pieux.)

G. NacGeL: Zur kirchlichen Krisis; Buchhandl. der Stadtmis-
sion in Witten, 40 Pfg. — Siindigen oder Nichtsiindigen?
60 Pfg.

Card. PeErraup: Discours militaires ; Paris, Doniol, in-18, 3 fr. 50,
1896.

R. Picrer: Etude critique du matérialisme et du spiritualisme
par la physique expérimentale; Geneéve, Georg, gr. in-8, 596 p.,
1896. (Tres important.)

A. Ricauvrt: Le proces de Guichard, évéque de Troyes (1308-
1313); Paris, A. Picard & fils, in-8. — 1* partie: la carriere de
Guichard; abbé de Moutier-la-Celle (1284); évéque de Troyes
(1298); conseiller de Philippe-le-Bel; — 2° partie: le pro-
ces; arrestation et emprisonnement de I'évéque (1308); arti-
cles du bailli de Sens sur les griefs d'envofitement et d’'em-



— 854 —

“poisonnement ; instruction secréte de Noffo Dei et de Noga-
ret sur les autres griefs; empoisonnement de la reine de
Navarre, sodomie, simonie, usure, meurtres, violences, etc.
I’enquéte ecclésiastique. IL.e dénouement; 1'évéque a Avi-
gnon; supplice de Noffo Dei (1313); — 3° partie: Guichard,
¢véque de Diakovar en Bosnie (1314); sa mort (1317); —
conclusion: le procés de Guichard, l'opinion et les grands
proces du regne de Philippe-le-Bel.

A. ScHr@EDER: Evangiles de Mathieu, Marc et Luc, expliqués
par L. Bonnet; 2° édition, 1896; Lausanne, Bridel; 2¢ livrai-
son, 3 fr.

J. StraDA : Jésus et 1'ére de la science, la véritable histoire de
Jésus; Paris, Alcan, in-8, 5 fr. 1896. (Littéralisme grossier
et dénué de sens critique.)

Mitteilung.

Die eingehende Erwiderung auf die von Professor Dr.
Schans (im Mainzer « Katholik ») und von Professor Dr. Lan-
gen (in gegenwirtiger Zeitschrift) tiber mein Buch « Der Kon-
sekrationsmoment im heiligen Abendmahl und seine Geschichte »
veroffentlichten Recensionen wird im Januarheft dieser Revue
erscheinen. Professor Dr. WATTERICH.



	Bibliographie théologique

