
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 824 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

Moines et Papes, par Em. Gebhart, membre de VInstitut;
Paris, Hachette, in-18, 1896, 3 fr. 50.

M. Gebhart a publié, sous ce titre, quatre études: 1. L'état
d'âme d'un moine de l'an 1000; 2. Sainte Catherine de Sienne;
3. Les Borgia; 4. Le dernier pape-roi.

1. Le moine de l'an 1000 est le chroniqueur Raoul Glaber,
dont la Chronique se termine à l'an 1044. « Le pauvre moine,
dit M. Gebhart, frappé d'une terreur superstitieuse par
l'abomination qui s'étale sur la chaire apostolique, n'a pas le
courage d'aller plus loin et de rendre à la postérité les dernières
scènes de l'infernal mystère ; il laisse tomber sa plume,
s'agenouille éperdu dans la nuit de sa cellule et se demande si

l'Eglise est maudite et si Dieu, est mort (p. 56). » Comme
personnalité, Glaber est très peu intéressant; c'est un esprit sans

grande portée. Mais il raconte ce qu'il a vu; et comme témoin
de la situation de l'Eglise occidentale à la fin du Xe siècle et

au commencement du XIe, il mérite d'être entendu. Il est le

contemporain de l'horrible Benoît IX, et ceux qui veulent être
exactement renseignés sur ce pape monstrueux, ainsi que
sur les Jean XVI, les Jean XIX, etc., doivent le consulter. —
En le lisant, on constate aussi l'immense ignorance des moines

de cette époque, et la haine qu'ils ressentaient contre les

lettres payennes. Outre Vilgardus, que l'évêque Pierre de

Ravenne condamna comme hérétique parce qu'il étudiait Virgile,
Horace et Juvénal, beaucoup de personnes en Italie, coupables
de ce même crime, périrent par le fer ou par le feu (p. 11-12).



— 825 —

Glaber était un symboliste comme on l'était de son temps.
Pour lui, tout était figure. M. Gebhart a très bien fait ressortir

les naïvetés et les erreurs de la scolastique sous ce
rapport. « Le moyen âge, enivré de surnaturel, a-t-il dit, appliqua
à la vue des choses une optique intellectuelle très singulière.
La préoccupation du miracle, l'ignorance de toute loi
expérimentale, la recherche malsaine du mystère, cette croyance
que l'objet atteint par les sens est une figure ou un signe, une
menace ou une promesse, que le visible vaut seulement palla

portion d'invisible qu'il recouvre d'un voile épais pour le

vulgaire, transparent aux yeux des docteurs ou des saints,
tous ces excès de l'idéalisme faussèrent alors l'instrument de

la connaissance, et l'effet de cette perversion se montra dans
l'abus que les maîtres les plus subtils de la scolastique, de

la poésie et de l'art firent du symbole. De Scot Erigène à

Duns Scot, il fut entendu que la nature et l'esprit humain
sont un chiffre hiératique, les êtres vivants des ombres d'êtres,
les phénomènes visibles des symptômes de vies ou de volontés

occultes, que la parole qui nomme un objet individuel ne

répond à rien de réel, que le mot abstrait, qui ne désigne
aucun individu, exprime seul la réalité en toute sa plénitude.
Le plus grand labeur de la science fut donc l'exégèse de toute
chose et de toute pensée étudiées non point en elles-mêmes,
mais en vue de la vérité qu'elles enveloppent et font pressentir.

La marche de l'esprit fut non en ligne droite, mais en

spirale. C'est par un détour que le moyen âge s'efforce de

surprendre le -secret que cache toute apparence. De là les
plus étonnantes inventions, des idées mortes depuis des
siècles tout à coup ranimées, par exemple la superstition des
nombres mystiques, oubliée depuis Pythagore; de là l'aberration

de toutes les sciences de la nature : alchimie, astrologie,
médecine. Le symbolisme, consacré par les théologiens, disciplina

l'entendement tout entier (p. 29-30). » Glaber, parlant
« de la divine quaternité », énumère les quatre éATangiles, les

quatre vertus cardinales, les quatre sens (le toucher est écarté
dédaigneusement), les quatre éléments. Puis on apprend que
le fleuve qui sort de l'Eden se partage en quatre rivières,
figures des vertus cardinales ; celles-ci sont exprimées encore
par les quatre époques du monde, les âges d'Abel, d'Abraham,
de Moïse et de Jésus, etc. Tels sont les points de vue, aber-



— 826 —

rations puériles, qui ont présidé à la formation de la scolastique,

de cette doctrine sur laquelle tous les dogmes de la papatLté
sont fondés Les esprits ouverts du XIe siècle, en voyant les

erreurs de la papauté, la combattaient ; et au XIXe siècle, que
d'esprits qui passent pour otrverts, loin de combattre la papauté
et ses erreurs, les protègent Et ceux-ci se croient en progrès
sur ceux-là!

2. L'étude sur Catherine de Sienne n'offre rien de neuf ni
d'original. Nous savions déjà que cette sainte a vivement
exhorté les papes avec lesquels elle a été en relations, à

réformer l'Eglise en la ramenant « à son état premier, pauArre,
humble et doux, l'état des siècles saints, alors qu'elle pensait
seulement à l'honneur de Dieu et au salut des âmes, aux choses

spirituelles et non aux temporelles, qui l'ont fait aller de

mal en pis». Nous connaissions déjà ses efforts pour déterminer

Grégoire XI à rentrer à Rome, ses négociations entre ce

pontife et Florence révoltée contre lui, sa propagande en faveur
du parti d'Urbain VI contre celui de Clément VII, etc.
M. Gebhart a rendu justice aux prétendus hérétiques du

moyen âge lorsqu'il a dit (p. 100): «L'idée de réformation
religieuse était ancienne ; au XIe siècle, Grégoire VII et Pierre
Damien en avaient fait leur plus belle espérance ; tous les
dissidents de l'Eglise italienne, les patares de Milan, les arnaldistes,
les joachimistes, les fraticelles, les ermites l'avaient embrassée
aA^ec passion. »

3. L'étude sur les Borgia est très intéressante. Elle est
basée sur le Journal de Jean Burchard, chapelain et maître
des cérémonies au Vatican, de 1483 à 1506; sur les dépêches
d'Antonio Giustinian, ambassadeur de Venise près la cour de

Rome ; sur la Légation de Machiavel, sur le César Borgia de

M. Alvisi, sur la Lucrèce Borgia de Gregorovius, sur les Borgia

de Ch. Yriarte, etc. M. Gebhart s'est méfié des colères
oratoires de Guichardin et plus encore de l'apologie romanesque

du P. Olivier et des falsifications historiques du Dr Ne-

meke. Il a ainsi justifié l'usage qu'il a fait du Diarium de
Burchard : « En vérité, un témoin absolument dépourvu d'esprit,
un sacristain médiocre, égoïste, réfractaire à tout sentiment
délicat, tel que Jean Burchard, est une des plus utiles sources
d'informations. Il nous a rendu, comme un miroir et un écho,

tout ce qu'il a vu, tout ce qu'il a entendu dans le cours des



— 827 —

trois pontificats terribles de Sixte IV, d'Innocent VIII,
•d'Alexandre VI; il n'est point de fait grave de sou Journal
qui ne se retrouve, soit dans les chroniques contemporaines,
soit dans les dépêches des ambassadeurs. Ce qui le rend
précieux, c'est une absence désolante de sens moral. Les critiques
qui ont soulevé des doutes sur l'authenticité du Diarium,
rejeté comme pamphlet calomnieux, oubliaient deux choses:
l'une, que l'Eglise elle-même avait sauvé de la destruction les
nombreux manuscrits du Journal, en faveur des descriptions
précises du cérémonial de la chapelle pontificale, dont il est

rempli; l'autre, que, chez Burchard, il ne se trouve point la
plus légère trace d'invective, de malice ou de haine. Quand
il note une infamie, il est à cent lieues de penser que c'est
une infamie. La sérénité de ce chapelain est merveilleuse
(p. 139).»

Quelques pages sont très piquantes: celles où est racontée

l'élection d'Alexandre VI (p. 172-173), où est décrit son
caractère (p. 206-215), ainsi que celui de César (p. 216-220),
celui de Lucrèce (p. 204-206), celui de Savonarole (p. 222-228) ;

celles où sont mentionnés les ballets voluptueux que ce pape
faisait danser devant lui (p. 209), la procession du 5 mai 1493,
où la croix était accompagnée à droite par le sultan Djem, à

gauche par César, cardinal de Valence, habillé en Turc, et où
le pape venait ensuite à cheval, avec un état-major de cardinaux

(p. 210).
Fermons les yeux sur les orgies, les vols, les dilapidations,

les meurtres commis par ce pape monstrueux et par sa
monstrueuse descendance. Selon M. Gebhart, « ce n'est point
à la chrétienté, mais à l'Italie que les Borgia ont fait le plus
de mal (p. 271)». Ce jugement me semble erroné: car on a
beau prétendre que les chrétiens de cette époque se scandalisaient

peu de voir un pape «marqué du signe de l'apostasie
et en dehors du christianisme», toujours est-il que c'était un
pape, un prétendu représentant du Christ sur la terre De
tels crimes, associés à la représentation de l'Evangile et du
divin Crucifié, ne pouvaient qu'altérer profondément dans les
esprits les notions chrétiennes, et il faut dire que, quelque
mal que les Borgia aient fait à l'Italie au point de vue
politique, le mal qu'ils ont fait à la chrétienté occidentale, au
point de vue moral et religieux, est encore beaucoup plus grand.

Revue intern, de Théologie. Heft 16, 1896. 54



— 828 —

4. La dernière étude sur Rome à la vieille de Mentana et
sur la légende dorée de Pie IX, d'après les compilations de
M. Bonetti et les mémoires d'un serviteur dévoué de Pie IX,
Francesco Minoccheri, devrait être supprimée ; elle gâte le
Allume, puisqu'elle n'y ajoute que des non-valeurs ; ce n'est guère
que du remplissage.

L'Italie mystique, par M. E. Gebhart; Paris, Hachette,
2e édition, 1893, in-18.

Avant de publier «Moines et Papes», M. Gebhart aArait

publié «l'Italie mystique». C'est un recueil d'études relatives
à la renaissance religieuse au moyen âge, en Italie; études
particulièrement intéressantes pour ceux qui auraient besoin
qu'on leur montrât l'Eglise chrétienne visible en Occident,
visible jusqu'aux portes de Rome et luttant pour le Christ
contre la papauté antichrétienne. Donc, quelque coupable
qu'ait été la papauté au moyen âge, elle n'a pas réussi à
détruire en Occident la profession publique des idées chrétiennes,

profession quelquefois défectueuse, comme cela arrive
presque toujours dans les époques de luttes, mais cependant
assez claire pour montrer l'esprit de Dieu porté sur les eaux
mêmes du mensonge et de l'iniquité. Non, certes, tout n'est
pas parfait dans Arnauld de Brescia, Joachim de Flore, François

d'Assise, Jean de Parme, Fra Salimbene, Pierre Jean d'Olive,
Jacopone de Todi, Fra Angelo Clareno, les Spirituels, les Fra-
ticelles, le Dante, etc. ; mais que d'éléments chrétiens ces
hommes remettent en lumière contre les ténèbres et les erreurs
de la papauté

C'est à ce point de vue que nous recommandons le volume
de M. Gebhart, volume qui ne représente que la moitié de
l'histoire religieuse de l'Italie et qui ne condamne pas assez
l'Italie papiste. On dirait même parfois que l'auteur pardonne
à celle-ci à cause de l'Italie mystique. Il va, en effet, jusqu'à
dire que, le jour où le Concile de Trente, aidé de l'inquisition,
a attribué à l'Eglise de Rome une autorité disciplinaire sans
contrôle ni limites sur l'épiscopat, le clergé et les fidèles, « ce

jour-là fut vérifiée la parole évangélique : un seul pasteur, un
seul troupeau. » Ce jour-là, disons-nous, fut dénaturée la parole



— 829 —

évangélique, qui affirme un seul pasteur, le Christ, et non pas le
pape; ce jour-là fut dénaturée la constitution de l'Eglise, qui
est fondée sur le Christ et non sur le pape. M. Gebhart
prétend encore que les Italiens ont été « sauvés des excès de la
scolastique (p. V) » ; nous nous demandons où et comment, car c'est
surtout en Italie que les excès de la scolastique ont exercé
leur fatale influence. Les lecteurs qui connaissent les deux
mouvements religieux en Italie, le mouvement ancien ou
réformateur qui voulait ramener l'Eglise de Rome au christianisme
primitif, et le mouvement papiste qui voulait sans cesse
transformer de plus en plus le christianisme en papisme,
suppléeront aisément au manque de précision théologique qui
gâte parfois cet intéressant volume. E. M.

Saint Bernardin de Sienne (1380-1444), par M. Thureau-
Dangin, de VAcadémie française ; Paris, Pion, 1896, in-18,
3 fr. 50.

Bernardin de Sienne a été un Frère mineur, qui s'est fait
remarquer comme prédicateur populaire en Italie, qui a été le

principal propagateur de la dévotion au nom de Jésus, et qui,
de 1438 à 1442, a rempli la fonction de vicaire de l'Observance.
Mort en 1444, il a été, pour donner satisfaction aux populations

qui l'avaient entendu et aussi à Jean de Capistran son ami,
il a été canonisé par Nicolas V dès 1450. Ce fut donc un homme
heureux, d'autant plus que sa vie ne fut guère traversée que
par une adversité, et encore très minime, qui parut même ne
pas le troubler du tout: l'accusation d'hérésie, au sujet de la
dévotion au nom de Jésus, qui fut un instant suspecte à

Martin V.
Les sermons qu'il a rédigés lui-même au couvent de la

Capriola, de 1433 à 1436, et qui ne sont nullement les
sermons prononcés par lui, forment 5 volumes in-8. Quelques
parties sont apocryphes et à supprimer ; d'autres, douteuses,
seraient à examiner de près. L'édition qu'en a faite le P. de

la Haye ne saurait ni donner une idée du genre d'éloquence
qui caractérisa Bernardin de Sienne, ni expliquer les succès

qu'il remporta. Pour avoir cette idée et cette explication, il
faut lire les quarante-cinq sermons publiés de 1880 à 1888 par



— 830 —

M. Luciano Bianchi, d'après le texte rédigé par Benedetto,
simple tondeur de drap de Sienne, qui a recueilli ces sermons
prononcés à Sienne par Bernardin pendant l'été de 1427 ; ils
ont été reproduits, paraît-il, mot à mot (p. 189-190).

C'est une page curieuse pour l'histoire de la prédication
au moyen âge. On y voit une fois de plus les défauts et les
abus de la scolastique : abus du sens accomodatice dans l'explication

des textes de l'Ecriture sainte (p. 166); abus des citations,
des divisions et des allégories. Par exemple, Bernardin s'est

plu à montrer Satan parodiant, dans le jeu, les diverses
cérémonies de la messe ; il a énuméré cinq par cinq les quinze
malignités de ce vice, et quatre par quatre les douze catégories

d'hommes qui y participent (p. 173). Dans un autre
sermon, il a interprété les douze étoiles de la couronne de Marie

(p. 213); dans un autre, les cinq pierres de cette même

couronne (p. 214). Dans un carême prêché à Padoue, voulant
étudier l'amour dans tous ses caractères et ses effets, il l'a
considéré sous la figure d'un séraphin ayant deux diadèmes
et six ailes : chaque pierre des diadèmes, chaque plume des

ailes représente un attribut particulier de l'amour et forme le
sujet d'un sermon (p. 299). Bernardin ne se permettait pas
seulement des libertés de style («la calotte des cieux», p. 225),
il entrait encore dans des intimités personnelles que nous ne
saurions ni comprendre ni pardonner. Par exemple, à Sienne,
au début de son qLLatrième sermon, il raconte que la veille il
était pris de telles douleurs qu'il ne croyait pas pouvoir
prêcher ; mais il a pris « una purgazione tanto grande, che io
so' mosso XXIIII volte a qua». Un autre jour, il assure —
toujours en chaire — qu'il a « engraissé » depuis qu'il prêche
dans cette ville. Plus loin, montrant le diable dans les insignes
gravés ou peints dans les églises mêmes, il s'écrie : « O

signore Dio, oh, tu hai il diavolo sopra di te, il quale si può
dire che ti piscia in capo » Et autant il est familier et grossier,

autant quelquefois il paraît brutal et même cruel.
Apostrophant une mère qui habille sa fille comme une courtisane :

«Si j'étais ton mari, lui dit-il, je te donnerais une volée de

coups de pied et de coups de poing dont tu te souviendrais »

Un autre jour, parlant de deux partis qui divisaient la ville
où il prêchait, il s'écrie: « Seigneur Jésus-Christ, je te prie que
si mon père, ma mère, ou quelqu'un de mes parents est mort



— 831 —

tenant pour un des deux partis dont je parie, aucune messe
ne vaille pour son âme, qu'aucune de mes prières ne lui soit
utile, et qu'il n'y ait jamais de rédemption pour lui! » N'est-ce
pas abominable? Ce saint prêchait la paix comme but et la
malédiction comme moyen

Un point sur lequel M. Thureau-Dangin a été manifestement

trahi par son enthousiasme pour son héros, est celui des
miracles ; il y revient très souvent, mais presque toujours il
ne rapporte que des faits qui peuvent s'expliquer sans qu'il
soit aucunement besoin de recourir au miracle; quelquefois
même, il n'en rapporte aucun, par exemple, lorsqu'il parle des
miracles qui « éclatèrent coup sur coup autour du cercueil du
saint». On s'attend naturellement à ce qu'il en cite quelques-
uns. Pas du tout. L'auteur se borne à dire en note (p. 322) :

«Les biographies contemporaines sont remplies de l'énumération
détaillée de ces miracles. » Et c'est tout! L'auteur se serait-il méfié,

au fond, de ces biographies? Il aurait bien fait ; mais alors
pourquoi parler sans cesse de miracles là où il n'y a que des

légendes? L'auteur a écrit plutôt une apothéose qu'une vie.
Quand on a lu attentivement son volume, il semble qu'on ait
vu passer devant soi un homme qui aurait été à lui seul le
salut de tant de peuples (p. 318); et cependant, en réalité, les

peuples en question, loin d'être sauvés, n'étaient-ils pas dans

une situation morale et religieuse déplorable, déplorable au

point de rendre possible Alexandre VI, qui allait bientôt paraître?
Puisque l'auteur est de l'Académie française, qu'il me

permette de lui signaler les phrases suivantes échappées à son
attention : « Plusieurs se croyaient pouvoir et se donnaient
mission (p. 45). » — « Décision d'avant faire droit en quelque
sorte (p. 119). » — «Comme au printemps la terre est enceinte

(lire enveloppée) de fleurs et de parfums, ainsi Marie est entourée

d'anges (p. 214). »

M. R. Doumic a félicité M. Thureau-Dangin de «n'avoir
encore mis dans aucun de ses livres autant de couleur, autant
de vie et de qualités vraiments pittoresques {Débats du 27 juin
1896). Pour moi, qui n'aspire qu'au mérite d'être franc, je
cloute que le présent volume ajoute à la réputation de l'auteur

de l'Histoire de la Monarchie de juillet, et je serais bien

surpris si Saint Bernardin de Sienne n'allait rejoindre dans

quelque temps Saint Pie V de M. de Falloux (qui fut aussi

de l'Académie). E. M.



— 832 —

Concilium basiliense. Studien und Quellen, sur Geschichte des
Konsils von Basel; herausgegeben mit Unterstütsung der
historischen und antiquarischen Gesellschaft von Basel, von
Johannes Haller ; Band I, Studien und Dokumente
1431-1437; — Basel, R. Reich (Detloff), 1896, in-4, 480 S.,
16 Fr.

Les actes du Concile de Bâle sont très étudiés. La Revue
a déjà publié la savante étude de M. le D1' Kalogéras, archevêque

de Patras A On connaît les travaux de MM. Palacky et
Birk. M. J. Haller vient de commencer un nouveau recueil de

documents, recueil qui formera environ quatre Amollîmes et
qui, à en juger par le premier, sera des plus importants.
Nous ne pommons ici que nous borner à de simples indications

:

La première étude est intitulée : Zur Überlieferung (Aktenstücke,

Konzilsarchiv, Enea Silvio, Joh. A^on Ragusa, Joh. A^on

Segovia). — La seconde : Die Berichte des Ulrich Stceckel von
Tegernsee (1432-37).—La troisième: (aus den Reformarbeiten)
contient les documents suivants :

1. EntAvürfe zu einer Reform der Kurie (1423. 1429-30);
— 2. Dialog über die Besetzung" der Ämter (1432); — 3.

Antrag auf Ergänzung des Wahldekrets (1433); — 4. Reformanträge
der deutschen Nation (1433) 28. Februar; — 5. Antrag betreffend

das ProzessAATesen der Kurie u. a. (1433-36); — 6. Desgl.
betreffend die Annaten (1435); — 7. Anonyme Denkschrift
(1432); — 8. Vorschläge des Andreas A^on Escobar (1436); —
9. Ausschussanträge betreffend Exspektanzen und Beneficien-
verleihung (1433?); — 10. Desgl. betreffend Beneficienver-
leihung (1435?); — 11. Desgl. betreffend Reform des
Kardinalkollegs (1435?); — 12. Bemerkungen der kastilischen
Gesandten zum Dekret über Reform der Kurie (1436).

La quatrième étude traite du premier conflit avec la Curie.
Elle contient 25 documents très importants dont plusieurs émanent

du pape Eugène IV. — La cinquième expose les
négociations pour l'union, ainsi que le second conflit ; elle contient
34 documents.

M. Haller a écrit dans sa préface: «Die Gallikaner sind
im Wechsel der Zeiten verschwunden, das kleine Häuflein der

') N° i, janvier 1893, p. 39-57.



— 833 —

deutschen Altkatholiken ist heute wohl die einzige lebende
Vertretung jener Ideen, die einst in Konstanz und Basel zuerst
siegten, dann unterlagen. » Cette assertion a mécontenté un
écrivain de la Revue catholique des Revues (5 juillet 1896,
p. 22-23), qui prétend que l'esprit des Pères de Bâle et de
Constance et l'esprit des anciens-catholiques ne sont pas les
mêmes, en ce que ceux-ci se sont inscrits « contre un dogme
nettement défini dans un concile œcuménique et proclamé
solennellement aux applaudissements delà catholicité», tandis
que les premiers n'ont jamais pris une telle licence. Cet
écrivain ultramontain s'abuse : car le prétendu dogme de l'infaillibilité

papale n'a pas été défini dans un concile œcuménique;
le Concile du Vatican n'a pas été œcuméniqLie, et ce n'est pas
la catholicité, mais le parti ultramontain et jésuitique seulement

qui l'a applaudi. Ces faits sont notoires, et les historiens

ultramontains auront beau chercher à les cacher, il ne les
détruiront pas.

Ce qu'ils ne détruiront pas non plus, c'est le fait de

l'opposition dogmatique faite par le Concile de Bâle contre la

papauté ultramontaine. Quand même les gallicans auraient
aujourd'hui disparu (ce qui n'est pas entièrement exact), il
reste le fait incontestable qu'ils ont existé, et qu'ils ont rejeté
les doctrines romaines aujourd'hui transformées en dogmes.
Les anciens-catholiques, qui rejettent aujourd'hui ces mêmes

doctrines erronées, sont donc les continuateurs, sous ce

rapport, de l'esprit des Conciles de Constance et de Bâle. Mais

nous concédons volontiers, d'autre part, que les anciens-catholiques

repoussent toute solidarité avec les fautes commises à

Constance et à Bâle, et que la réforme qu'ils poursrdvent est

autrement vaste, autrement importante et autrement précise

que celle qui a été demandée à ces deux conciles. Nous ne

sommes plus au XVe siècle et nous voyons plus clair qu'au
XVe siècle. Au XVe siècle, on ne discutait pas encore à fond

les bases mêmes de la papauté ; aujourd'hui, ces bases sont à

nu; il est démontré jusqu'à l'évidence qu'elles sont purement
d'ordre ecclésiastique et temporel, et que, sans lien aucun avec

les Ecritures et la tradition des huit premiers siècles, elles

sont dénuées de toute valeur dogmatique. Les anciens-catholiques,

par la force même de l'évidence et des choses, vont

donc plus loin que les Conciles de Constance et de Bâle, et



— 834 —

ils se rattachent à l'Eglise catholique primitive, Eglise qui n'a
jamais connu la papauté du moyen âge, encore moins la
papauté moderne et contemporaine. E. M.

Deux problèmes religieux, par le P. Didon; Paris, Pion,
1896, in-18, 3 fr. 50.

Ces deux problèmes sont celui de la conviction religieuse
que tout homme doit avoir, et celui de l'âme et de l'infini.
L'orateur a tâché de les résoudre dans des conférences prê-
chées, en 1868 et en 1869, à Nancy; c'est dire qu'il s'agit
non de discussions philosophiques et théologiques serrées,
mais de simples conférences oratoires, et encore l'orateur
s'adresse-t-il moins aux penseurs qui auraient besoin de

démonstrations solides qu'aux jeunes gens dont il se propose
particulièrement d'exciter les généreux élans.

Il y a, dans ces conférences, des passages éloquents contre

le paganisme, contre le matérialisme, contre le panthéisme
et, en général, contre les erreurs contemporaines. L'orateur
aime la science et la liberté. C'est une âme qui a des aspirations

généreuses, jointes à une imagination poétique. Il
provoque la sympathie, il attire même l'esprit, mais irait-il
jusqu'à convaincre un adversaire sérieux? J'en doute. Il avoue
lui-même, modestement, que ses conférences sont jeunes et
qu'elles trahissent son inexpérience : « L'élan mal contenu,
l'intransigeance de la formule, la raideur et quelquefois la
gaucherie des procédés, l'insouciance des difficultés», etc.
C'est vrai, et c'est grand dommage: car l'orateur, avec toutes-
les eminentes qualités qui le caractérisent, aurait pu créer des
convictions véritables et profondes, s'il avait su creuser les
questions, voir les difficultés sérieuses et chercher sérieusement

à les résoudre. Au lieu de cela, il les tourne et fait de

l'éloquence à côté ; son plomb se disperse et ne porte pas.
Qu'y a-t-il de plus faible, par exemple, que sa tirade contre
les Eglises nationales et les religions d'Etat (p. 29-30) Ne
dirait-on pas qu'une Eglise, en étant unie à la nation et à

l'Etat qui gouverne cette nation, cesse par le fait d'être
universelle dans son dogme et dans sa morale, et cesse par
conséquent d'être chrétienne? A qui fera-t-il croire une pareille



— 835 —

billevesée? C'est cependant toute son argumentation. De même,
ne tombe-t-il pas dans l'escamotage lorsque, voulant démontrer

la supériorité du catholicisme, il démontre la supériorité
du christianisme intégral? Ne dirait-on pas que, pour lui,
« catholicisme » signifie simplement « christianisme intégral »

S'il en est ainsi, qu'il le dise: tous les anciens-catholiques
d'Occident, tous les orthodoxes d'Orient, tous les catholiques
anglicans seront d'accord avec lui. Mais alors que devient le
pape, dont il ne prononce pas le nom? Que deviennent les
dogmes papistes, auxquels il ne fait même pas allusion? Tout
cela fait-il partie du christianisme intégral? Il sait bien que
non ; il sait bien que l'Eglise catholique, avant l'institution de
la papauté au IXe siècle, n'a connu aucun des dogmes papistes

actuels? Et s'il prétend le contraire, il devrait le démontrer,

car c'est là qu'est la difficulté et non ailleurs. Tous les
lieux communs dans lesquels il s'enferme, ne sont plus que
des banalités hors de question : il s'escrime à enfoncer des

portes ouvertes, au lieu de s'appliquer à ouvrir les portes
réellement fermées. Il veut être éloquent, et il oublie d'être
d'abord logique ; il cherche à se surchauffer et il manque de

la vraie chaleur, celle qui émane de la seule vérité clairement
démontrée. Je le répète, c'est grand dommage, parce que c'est
du talent mal employé et de la force perdue dans le vide.

Aujourd'hui, le romantisme est passé de mode, et vouloir le

perpétuer dans l'apologétique et la prédication, c'est s'illusionner

à plaisir, comme de vouloir le maintenir à la Chambre ou
au théâtre. Lacordaire était de son temps, mais le P. Didon,
comme prédicateur, n' est plus assez du sien : le pseudo-catholicisme
et le pseudo-libéralisme sont percés à jour, sauf pour ceux
qui ne veulent pas voir. Trop de phrases et pas assez d'idées.

E. M.

Le Mouvement idéaliste et la réaction contre la science

positive, par A. Fouillée ; Paris, Alcan, in-8, 7 fr. 50,
1896.

Ce livre est l'œuvre d'un penseur; c'est dire qu'il fait

penser. Non que l'auteur soit exclusivement philosophe; il est

aussi poète, en ce sens qu'il se laisse entraîner quelquefois par
des analogies secondaires et qu'il raisonne sur elles comme



— 836 —

sur des équations. Il ne doit donc pas être toujours pris à la
lettre. Il est aussi quelquefois obscur, perdu dans les contours
des idées et des choses. Mais si sa lecture fatigue, elle est
instructive. Avec lui, on est ATraiment clans le monde des

idées, on remue vraiment des questions sérieuses, élevées,
fécondes. Il faudrait un Arolume pour analyser et discuter celui
dont il s'agit, dans ses quatre parties: 1. les limites de la science
et l'inconnaissable; 2. l'idéalisme de la connaissance; 3. l'idéalisme

de l'existence; 4. la philosophie indéterministe de la
contingence.

La place nous faisant défaut, nous nous bornerons à

indiquer le but et le point de vue général de l'auteur. Au milieu
de l'anarchie intellectuelle et morale qui caractérise le temps
présent, on constate cependant une direction précise et, en

somme, un progrès. Quelle est cette direction? Est-ce en faveur
du mysticisme qu'a lieu la réaction contre les abus de la
science positive? Ne prépare-t-elle point une réconciliation de

la science mieux interprétée avec la morale mieux comprise,
et n'est-ce pas par l'intermédiaire de la philosophie que cette
réconciliation doit se produire? L'intention de M. Fouillée, dans
ce volume, n'est pas de donner son dernier mot sur les hautes
questions philosophiques intimement liées à la morale et à la
science sociale ; il ne veut présentement que déblayer le
terrain, déterminer les résultats qui lui semblent désormais
acquis, montrer les origines et le terme probable du mouvement
idéaliste actuel. Quelque chose s'en A^a, le matérialisme; quelque

chose vient, l'idéalisme, « dont le Anni nom serait plutôt
le psychisme».

M. Fouillée tient non seulement pour l'alliance, mais pour
l'unité de la philosophie et de la religion ; c'est là, croit-il,
l'idéal que la société à venir doit se proposer ; et c'est pourquoi

les philosophes eux-mêmes peuvent se joindre aux
croyants éclairés pour rejeter tout rationalisme concentré en

soi et incapable de rayonner universellement. M. Fouillée

pense que l'existence mentale est la seule qui ne s'évanouisse

pas en phénomènes et en rapports ; que le mental est le seul

réel saisissable en soi pour nous, parce qu'il est en nous et

qu'il est nous-mêmes. C'est là, dit-il, la première condition de

la morale. « Agir moralement, ce n'est plus agir selon des

apparences et des relations d'apparences, c'est agir dans le



— 837 —

monde des réalités et selon la connaissance inductive que nous
avons de ce monde. C'est pour cela que nous avons dit
souvent: l'acte moral implique une philosophie, tandis que la
construction d'un pont ou d'une machine à vapeur n'en implique

aucune. Point de vie vraiment humaine, ni individuelle, ni
sociale, sans un idéal qui la règle ; point d'idéal sans une
conception plus ou moins explicite de la réalité, par conséquent
sans une philosophie consciente ou inconsciente, à forme
scientifique ou à forme religieuse, dont la morale n'est que la
traduction en sentiments et en actes. »

Cela posé, M. Fouillée se demande si la science aura
l'hégémonie morale de l'humanité, et il répond : « La science
purement objective, non ; la science à la fois objective et
subjective, avec son couronnement indispensable, la philosophie,
oui. » Toutefois, M. Fouillée n'entend pas nier l'influence du
sentiment ; il sait que les grandes idées philosophiques et
scientifiques sont accompagnées de sentiments esthétiques et
moraux qui leur donnent leur vertu pratique. « La connaissance
scientifique et philosophique étant toujours bornée, il restera
toujours au delà une sphère ouverte à des croyances, fondées
tout ensemble sur des appréciations intellectuelles et sur des

sentiments. De là ce qu'on a appelé la foi morale, qui elle-
même est le fondement de toute foi religieuse... L'idée n'est

pas un pur résidu de l'abstraction; elle est une manifestation
de réalités plus hautes; sa conception même est déjà une
coopération consciente à l'œuvre éternelle; en paraissant construire
un monde purement intelligible, nous construisons et enrichissons

pour notre part un monde réel. Au-dessus de la réalité
présente et par sa connaissance même, ce sera toujours la
tâche de la philosophie que de déterminer ainsi l'idéal, qui
n'est que le sens le plus profond et l'anticipation de la réalité
future. »

Tel est l'esprit de cet excellent volume, qui cherche à

donner à la morale une base éminemment rationnelle, solide,

inébranlable. E. Michaud.



— 838 —

II. Deutsche Bibliographie.
Josephi Fesslee quondam episcopi S. Hippolyti Iiistitutiones

Patrologia, quos clenuo recensuit, auxit, eclidit BebnaeduS
Jungmann, Eceles. Cathedr. Brugens. Canon, hon., Philos, et
S. Theolog. Doct., ac Profess, ord. Hist. eccl. et Patrol, in
Universitate cath. Lovaniensi. Tomus I. Oeniponte 1890.

Sumpt-ibus Feliciani Rauch. XXII u. 718 S. 8°. (Preis
M. 6. —.)

Tomi II Pars 1. 1892. VI u. 447 S. 8°. (Preis M. 3.60.)
Tomi II Pars 2. 1896. X u. 711 S. 8°. (Preis M. 5. 40.)

Mit dem jetzt erschienenen Schlussband liegt die gelehrte
und geschätzte Patrologie Fessiers Avieder vollständig \Tor.
Das Urteil Karl Werners (Gesch. der kath. Theol., S. 557) :

„Wir besitzen kein anderes Werk, Avelches gleich diesem als
ein A>"eiiässlicher und instruktiver WegAveiser durch das Detail
der gesamten patristischen Litteratur zu dienen geeignet
wäre," ist auch heute noch richtig, obwohl seit dem ersten
Erscheinen desselben (1850) andere verdienstvolle und schätzbare

Werke von anderer Anlage oder knapperer Fassung
erschienen sind, Avelche sich nicht die Aufgabe stellten, die
Schriften der Väter so im Detail zu überblicken. Der neue
Herausgeber, Jungmann, der inzwischen über der Vollendung
des letzten Bandes selbst gestorben ist, hat sich um das Werk
sehr verdient gemacht, und seine Aufgabe, dasselbe, ohne die
ursprüngliche Anlage und den ursprünglichen Charakter zu
ändern, nach dem heutigen Stand der Forschung zll erneuern,
im ganzen gut gelöst, Avenn auch nicht in allem Detail. Wenn
ihm im einzelnen da und dort etwas entgangen ist LLnd deshalb
zuweilen eine veraltete, durch neuere Entdeckungen oder
Untersuchungen unhaltbar gewordene Ansicht stehen blieb, so wird
bei billiger Beurteilung jeder Sachverständige einsehen, dass

es für einen Einzelnen fast unmöglich ist, auf einem so

ausgedehnten Gebiet, auf dem heute eine so zahlreiche Litteratur
vorliegt, über alle Einzelheiten gleich gut aus eigener
Kenntnis orientiert zu sein, und dass Avenige Bibliotheken
dem einzelnen Forscher die Möglichkeit verschaffen, die ganze
neuere Litteratur zur Patrologie, oder auch nur alles einiger-
massen Wertvolle, aus eigener Anschauung kennen zu lernen.
Zu bedauern ist es jedoch, dass Jungmann auch nicht ange-



— 839 —

strebt hat, die neuere Litteratur möglichst Arollständig zu
verzeichnen und nachzutragen, in der Weise, wie es in Bardenhewers
Patrologie vortrefflich geschehen ist, dass er sich vielmehr
darin absichtlich beschränkt, und, wenigstens im I. Band, sogar
die früher von Fessier gegebenen Angaben über die ältere
Litteratur teilweise reduziert hat. Nur gewonnen hat das
Buch dagegen dadurch, dass manches unnötig Weitläufige
besonders im I. Band in den Erörterungen des allgemeinen Teils,
aber auch in der Biographie einzelner Väter und in den

Inhaltsangaben einzelner Werke mehr zusammengezogen Avorden
ist, so class trotz des vielen neuen Materials, das zu verarbeiten
war, der Gesamtumfang des Werkes sich nicht vermehrt
hat. — Was die Einteilung des Ganzen in Patrologia generalis
und specialis betrifft, wovon die erstere 118 Seiten des I. Bandes

einnimmt, die letztere den ganzen übrigen Raum der 3 Bände,
so kann ich mich in Bezug darauf nur der schon nach dem
Erscheinen des I. Bandes von Hefele (Theol. Quartalschrift 1851,
S. 425) dagegen gemachten Einwendung anschliessen; die
sogenannte Patrologia generalis wäre richtiger als Einleitung in die

Patrologie zu behandeln geAvesen, oder sie ist vielmehr eine
Einleitung nicht nur in die Patrologie, sondern zugleich in die Patristik,
wenn man, Avie dies auch Fessier thut, zwischen diesen beiden

Disziplinen unterscheidet. Praktisch ist es am Ende unwesentlich,

wie man diesen einleitenden Teil nennen will, nur wird
bei der hier gegebenen Bezeichnung die Definition des Begriffes
der Patrologie im engern Sinne etwas unklar, Avie dies ebenfalls

Hefele seiner Zeit schon betont hat. Doch Avollte hier

Jungmann wohl die frühere Anordnung nicht verlassen, AAie er
auch sachlich darin die von Fessier vertretenen Auffassungen
durchaus beibehalten, wenn auch vieles Überflüssige gestrichen
hat. Neu ist in diesem Teil der § 25 über den Einfluss der

griechischen und lateinischen Litteratur auf die Schriften der

Väter. Ganz umgearbeitet ist in den Prolegomena der § 3,

der jetzt gut über die Geschichte der Patrologie orientiert.

Im I. Band ist der Abschnitt über die apostolischen Väter

(S. 119—207) eine ganz neue Arbeit Jungmanns, wie dies durch

die in den letzten Jahrzehnten erst gemachten wichtigen

Entdeckungen notwendig geworden war. Der von Fessier im

Anhang zu den apostolischen Vätern behandelte Pseudo-Diony-

sius Areopagita ist jetzt unter den Vätern des 4. Jahrhunderts



— 840 —

ausführlicher behandelt. In den folgenden Teilen ist nicht
nur Fessiers Anordnung im ganzen durchaus beibehalten,
sondern, soweit möglich, auch sein Text, abgesehen, A7on den
durch neuere Entdeckungen und Specialarbeiten nötig ge-
Avordenen Zusätzen und teihveisen Änderungen, und ATon den
schon erAvähnten Kürzungen. Der erste Band enthält ferner
die Kapitel : IL Die Apologeten und die übrigen Schriftsteller
des 2. Jahrhunderts (S. 208—260); III. die Väter des 3.
Jahrhunderts (S. 261—366); IV. Die Väter des 4. Jahrhunderts im
Kampfe gegen den Arianismus (S. 366—715). Neu ist in
diesem Band, abgesehen von den zahlreichen kleinern Zusätzen,
noch der Absatz über den Apologeten Aristides (freilich nur
erst auf Grund des armenischen Fragments, da die Entdeckung
des ganzen syrischen und griechischen Textes erst später erfolgte).
Im übrigen möchte man Avünschen, dass Jungmann von der Weise
Fessiers, nur die eigentlichen von der Kirche anerkannten
Väter mit grösserer Ausführlichkeit, dagegen die sonstigen
Kirchenschriftsteller nur mehr nebensächlich zu behandeln
(Avovon übrigens Fessier selbst zu gunsten des Tertullian,
Clemens Alexandrinus und Origenes Avegen der grossen
Bedeutung dieser Männer eine Ausnahme machte), auch inAveiteren
Fällen möchte abgegangen sein, dass z. B. von den in § 82

kurz zusammengedrängten Schriftstellern Avenigstens der eine
oder andere, wie Minucius Felix und Lactantius, etAvas

eingehender möchte behandelt Avorden sein. Sonst sei von kleinern
Mängeln noch folgendes notiert, um anderes, Avas von andrer Seite
bemerkt Avorden ist, nicht auch nochmals zu Aviederholen. Unter
denSchriften des hl. Athanasius vermisst man eine Erwähnung der
wichtigen Entdeckung der Osterfestbriefe desselben. S. 558 Aväre

über das dem hl. Gregor von Nazianz fälschlich zugeschriebene
Drama XqiOcOç nâoyyeov neuere Litteratur anzuführen geAvesen
(sieh dieselbe bei Krumbacher, Gesch. der byz. Litt. S. 359,
und Bardenhewer, Patr. S. 270). S. 615 kennt auch die 2.

Auflage Avie die 1. von dem Buch des hl. Epiphanius de mensuris
et ponderibus nur die früher bekannten ersten 24 Kapitel,
nicht den seitdem von Lagarde syrisch und in Übersetzung*
veröffentlichten vollständigen Text. S. 617 Averden auch über
den Physiologus nur die Worte der 1. Auflage wiederholt.
S. 36 Avird das sogenannte Deeretum Gelasianum noch als echt
behandelt ; ebenso in Bd. II b, S. 521, avo der neue Herausgeber



— 841 —

darüber ebenfalls nur Fessiers Worte wiederholt, auf den neuerdings

erbrachten Nachweis der Unechtheit desselben aber nur
insofern Bezug nimmt, als er in der Anmerkung dafür Barden-
heAvers Patrologie citiert, ohne auf die Litteratur selbst,
besonders Friedrichs Abhandlung, zu ATerAveisen (wozu jetzt auch
noch der Exkurs bei A. Koch, Faustus \Ton Riez, 1895, S. 57 ff.
kommt).

Band IIa behandelt in Kapitel V die besonders in der
Erklärung der hl. Schrift thätigen Väter vom Ende des 4. und
Anfang des 5. Jahrhunderts (S. 1—234); Kapitel VI die Väter
im Kampfe mit den Novatianern, Donatisten und Pelagianern
(S. 235—445 ; Augustinus S. 250—404). Neu ist in diesem Band
§ 137, der hinter dem hl. Ephräm, der in der 1. Auflage von
den Syrern allein behandelt Avar, die anderen bekannten
syrischen Schriftsteller seiner Zeit behandelt (S. 47 ff.); § 155 über
Priscillian (S. 219—234; dazu der Nachtrag am Schluss von
Band IIb); § 180 über Orosius; § 181 über Bachiarius, und
der Anhang über die neuentdeckte Peregrinatio Silviee. Mehr
Aväre hier z. B. über Apollinarius von Laodicea zu sagen
geAvesen, über den S. 5 f. nur die jetzt unzureichende Anmerkung
der 1. Auflage Aviederholt Avird.

Band IIb umfasst Kapitel VII: Die Väter, Avelche den
Nestorianismus bekämpft haben und die asketischen Schriftsteller

des 5. Jahrhunderts, unter denen besonders Nilus und
Isidorus Pelusiota sehr gründlich behandelt sind (S. 1—172) ;
und Kapitel VIII: Die Väter, welche den Monophysitismus
bekämpft haben und die übrigen Väter und Kirchenschriftsteller des
5. und 6. Jahrhunderts bis auf Gregor den Grossen (S. 173—610).
Dazu kommt ein Anhang, der die syrischen und
armenischen Väter und Kirchenschriftsteller des 5. und 6.

Jahrhunderts behandelt (S. 611—669). Neu ist S. 280 ff. die
Untersuchung über das Leben desNicetas von Romatiana; der Abschnitt
über den Einsiedler Arsenius (S. 293 f.); § 233 über Faustus
von Reji (S. 361 ff.); § 234 und 235 über einige in der 1. Auflage

übergangene oder nur in Anmerkungen erwähnte lateinische

und griechische Kirchenschriftsteller, Marius Victor,..
Orientius, Paulinus von Pella, Paulinus von Petricordia, Genna-
dius von Marseille (S. 372 ff.); Antipater von Bostra, Gelasius
A'on Cyzicus, Ammonius von Alexandrien (S. 383 ff.). Ganz
umgearbeitet ist § 250 über Leontius ATon Byzanz, nach den



— 842 —

Untersuchungen von Loots (S. 495 ff). Als Zusatz zu diesem

Paragraphen sind ferner neu behandelt: Ephräm Aron Antiochien,
der Mönch Job, Barsanuphius, der Mönch Alexander, Theodoras

Lector, Zacharias von Mitylene, Evagrius Scholasticus.
Nicht mehr zutreffend ist S. 345 das über die Formulas spiri-
talis intelligentige des Eucherius von Lyon Gesagte, da
Jungmann die kritischen Ausgaben des ursprünglichen Textes von
Pitra (Analecta sacra T. II, 1884), Pauly (Graz 1884) und
Wotke (Corpus script, eccl. lat. T. 31, 1894) übersehen hat.
Die in der Vorrede zu Band II a versprochenen Nachträge zu
den beiden ersten Bänden, über die seitdem erschienene neuere
Litteratur, die am Ende des letzten Bandes hätten gegeben
Averden sollen, sind, Avohl infolge von Jungmanns Tod, nicht
gegeben worden, abgesehen von einem Nachtrag zu
Priscillian.

Den Schlussabschnitt von Kapitel VIII, über die Briefe
der Päpste von Hilarus bis Pelagius IL, und über Gregor den
Grossen hat nach Jungmanns Tod Professor Hebbelynck in
LöAven bearbeitet und zu dem unverändert gegebenen Text
Fessiers die neuere Litteratur in Anmerkungen nachgetragen.

Eine sehr schätzbare und wertvolle Zugabe der neuen
Auflage ist der Aron dem Syrologen T. J. Lamy verfasste
Anhang über die syrischen Kirchenschriftsteller des 5. und 6.

Jahrhunderts (S. 611—655), der sorgfältig über die über die
einzelnen Autoren vorhandene Litteratur, über die zerstreuten
Ausgaben und Übersetzungen und auch über die zahlreichen
bis jetzt nur handschriftlich Amrliegenden Schriften orientiert.
Der darauf folgende knappe Abriss der armenischen
Litteratur (S. 655—669) scheint zum Teil auf Grund älterer
und unkritischerer Schriften gearbeitet zu sein, auch avo die
neuesten Hauptschriften verzeichnet sind. So wird die
armenische Geschichte des Moses von Choren (S. 665 f.) noch als

echt behandelt und von dem von A. Carrière geleisteten Nach-
Aveis der Unechtheit kein Wort gesagt, obwohl dessen

Untersuchungen unter den Litteraturangaben angeführt sind. (Vgl.
Vetter in der Theol. Quartalschrift 1893, S. 350 f. ; 1894,
S. 48 ff.)

Was zur Lehre der einzelnen Väter in den 3 Bänden
beigebracht wird, ist vielfach einseitig und nicht einwandfrei;
doch kann ich mich hier um so mehr enthalten, auf einzelnes



— 843 —

einzugehen, als darin die neue Auflage nur das von der alten
Gebotene wiederholt. Diese mehr praktischen Zwecken
dienenden Zusammenstellungen über die Lehre hängen auch mit
dem litterarhistorischenHauptinhalt des gelehrtenWerkes weniger
eng zusammen. — Die Citate und Litteraturnachweise sind im
allgemeinen sehr genau und zuATerlässig.J) — An Übersichtlichkeit

hat das schön gedruckte Werk gewonnen durch die
teilweise Anwendung kleineren Druckes, für die Litteraturangaben

und für speciellere Ausführungen, wie für die
Inhaltsangaben der einzelnen Väterschriften u. dgh, und durch die
am Rande der einzelnen Seiten gegebenen Hinweise auf den
Inhalt.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Das Konzil von Nicäa. Ilabilitationsvorlesung von Lie. Carl
Albr. Bernoulli, Privatdozenten für Kirchengeschichte an der
Universität Basel. Freiburg i. B. und Leipzig 1896. Akademische

Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).
2 Bl. und 36 S. 8°. (Preis M. —. 80.)

Frisch geschrieben, aber durchaus subjektiv ; der Verfasser
will darstellen, Avie er sich „auf Grund der bekannten Quellen
das Konzil von Nicäa denke." Eine gewisse Vorliebe für den

gelehrten aber charakterschwachen und in der Dogmatik
unklaren Eusebius von Cäsarea, die der Verfasser ATon seiner
trefflichen Erstlingsschrift über den „Schriftstellerkatalog des

Hieronymus" mitbrachte, hat ihm vielleicht zunächst das gegen-
wärtige Thema nahe gelegt, bei dessen Behandlung er mit
seiner Sympathie auf der Seite eben des Eusebius steht. Auf

*) Von Druckfehlern in diesen Angaben notiere ich : Bd. I, S. 377, Z. 15

1. 340 (st. 310). S. 431, Z. 5 1. Migne P. G. T. XVIII (st. IV). S. 489, Anm. 1

1. T. 40 (st. 4). S. 518, Z. 13 1. 366 (st. 466). S. 716, Z. 4 1. Völter. —
Bd. IIa, S. 2, Anm. 2 1. Munter (st. Müller). S. 52, Z. 2 1. Schönfelder. S. 131,

Z. 21 u. ff. 1. Mitterrutzner. S. 132, Z. 12 1. Lauchert. S. 415, Z. 15 1.

Zangemeister. — Bd. II b, S. 256, Z. 20 1. 1750 (st. 1705). S. 298 Anm. Z. 1 v. u. 1.

XLIX. S. 341, Z. 8 1. Gouilloud. S. 388, Z. 25 1. Alcimus (st. Alcuinus). S. 470,

Anm. Z. 5 v. u. ist ein Verweis auf den I. Band nach der 1. Auflage stehen

geblieben. S. 481, Anm. Z. 7 v. u. 1. Nitzsch. S. 495, Z. 13 1. Leo. S. 506, Anm.

Z. 3 v. u. und S. 507, Anm. Z. 3 1. LXXXVI (st. LXXVI). S. 592, Anm. Z. 16

v. u. 1. Berol. 1891 et 1893. S. 658, Z. 15 v. u. 1. Vetter. S. 665, Anm. Z. 4

v. u. 1. B. Weite.

"Revue intern, de Théologie, Heft 16, 1S96. 55



— 844 —

dem Grund einer Konstruktion der Charaktere der handelnden
Hauptpersonen, Avie er sie sich denkt, baut er die Darstellung
des Ganges der Dinge auf dem Konzil subjektiv auf und legt
in die überlieferten Quellenberichte dem entsprechend das
hinein, Avas sie in seinem Sinne sagen sollten. Die Tendenz
des Ganzen ist von Harnacks Auffassung der Dogmengeschichte
inspiriert und klingt in das Schlusswort des Vortrages von
dem „grandiosen Missverständnis des Christenthums" aus, „als
das den Protestanten die katholische Kirche (und ZAvar schon

vom 2. Jahrhundert an, S. 2) erscheine". (S. 30.) Dagegen brauche
ich hier nicht Aveiter zu disputieren. Derartige protestantische
Phrasen richten sich selbst. — Interessant sind in den

Anmerkungen die brieflichen Mitteilungen H. Geizers über
die handschriftliche Überlieferung der Namenlisten atoii Nicäa
(S. 34—36). Prof. Dr. F. Lauchert.

Die Unsterblichkeit auf Grundlage der Schöpfungslehre. Von
Dr. Ernst Melzer. Neisse, Verlag der Josef Graveurschen

Buchhandlung (Gustav Neumann). 1896. 116 S. 8°.

Wir machen unsere Leser vorläufig auf diese neueste
Schrift des ihnen wohlbekannten philosophischen Schriftstellers
aufmerksam; eine Besprechung und Würdigung derselben wird
das nächste Heft bringen.

Stube, Dr. pMl. ß., Jüdisch-babylonische Zaubertexte. Halle a. S.

1895. (XVI. 64). 2 M. 50.

Unter den Funden, Avelche seit 1842 auf den Ruinenfeldern
des alten Babyloniens gemacht worden sind, haben natürlich
die grösste Wichtigkeit diejenigen Denkmäler, Avelche über die

grossen geschichtlichen Ereignisse Vorderasiens in den

vergangenen Jahrtausenden Auskunft geben. Diesen hat sich
daher auch zuallererst das Interesse zugewandt. Nur einen
bescheidenen Platz an Umfang und Bedeutung kann eine eigenartige

Klasse ebendort gefundener Denkmäler beanspruchen,
und doch erweist sich bei näherem Zusehen auch ihre grosse
Wichtigkeit. Gemeint sind die in grosser Zahl A'orhandenen



— 845 —

Thonschalen, welche auf der innern Fläche aramäische, syrische,
mandäische und persische Inschriften tragen, und welche, AAie

die Schriftzüge und die Sprachen derselben zeigen, einer weit
jüngeren Zeit als die keilschriftlichen Funde ihre Entstehung
A^erdanken. Nicht die grosse Weltgeschichte, aber die nicht
minder Avichtige Religionsgeschichte erhält durch diese Funde
eine schätzenswerte Bereicherung. Es sind diese Schalen nämlich

„jüdisch - babylonische Zauberschalen" aus den ersten
christlichen Jahrhunderten.

Neben den Museen zu London, Paris etc. besitzen auch
die Königlichen Museen zu Berlin eine umfangreiche Sammlung
solcher Zauberschalen. Aber Avährend die in London und Paris
befindlichen nicht ganz undurchforscht geblieben sind, hat die
deutsche Sammlung erst jetzt genauere Beachtung gefunden.
Fränkel und Wohlstein sind allerdings darin Stube vorangegangen,

aber letzterer hat das Verdienst in besonderer
Publikation auf den Wert dieses Besitzes der Berliner Museen
aufmerksam gemacht zu haben. Und ZAvar bietet Stube in seiner
Schrift Aveit mehr, als man bei ihrem geringen Umfang er-
Avartet. Schon die genaue Beschreibung einer Anzahl dieser
Schalen ist von Wichtigkeit ; vor allem aber gestattet die
vollständige Mitteilung, Übersetzung und Erklärung einer grossen
Inschrift, die sich auf einer dieser Zauberschalen findet, einen
deutlichen Einblick in den Wert dieser Texte. Der Herausgeber

ist sich ZAvar mit vollem Rechte beAVUsst, dass erst eine

Durchforschung des ganzen Materials eine vollständige
Erklärung der Aron ihm gegebenen Inschrift ermöglichen kann
und dass auch erst die Vorlegung der sämtlichen Texte zu
sicheren Entscheidungen über die Zeit der Entstehung und
über che religiösen Anschauungen der Volkskreise, aus Avelchen

diese Denkmäler stammen, führen wird. Jedoch lässt sich nach
der von Stube vorgelegten Probe nicht bezweifeln, dass nach
den verschiedensten Seiten hin und gerade über weniger an
der Oberfläche liegende Punkte in den religiösen Anschauungen
jener Zeiten und Gegenden, wie Engel- und Geisterglaube,
Zauberkraft des göttlichen Namens etc. etc., von diesen Zauberschalen

unsere Kenntnis der Religionsgeschichte Förderung
erwarten darf. Mit dem Dank für das von Stube Gebotene
verbindet sich daher der Wunsch, es möchte recht bald eine

Veröffentlichung der charakteristischesten Inschriften dieser Zauber-



— 846 —

schalen als Ertrag einer systematischen Durcharbeitung des
vorhandenen Materials erfolgen.

Bern. K. Marti.

Meine kurzgefasste Grammatik der biblisch - aramäischen
Sprache soll nicht nur dazu dienen, dass der des Hebräischen
Kundige sich notdürftig in den aramäischen Texten des A. T.'s
zurechtfinden könne, sondern hat den Zweck, zu einer Avissen-

schaftlichen Kenntnis des Aramäischen den Grund zu legen.
Darum stellt sie in übersichtlicher Weise die Gesetze der Sprache
soAvohl für Laut- und Formenlehre, als auch für die Satzlehre
dar und bemüht sich, mit Vermeidung der der indogermanischen
Grammatik entlehnten Kategorieen und Terminologie in das
Verständnis der semitischen Anschauungs- und Denkweise
einzuführen. Die beigegebenen aramäischen Stücke des A. T.'s
sind genau revidiert und nach Möglichkeit berichtigt. In
Bezug auf das Glossar, das zugleich als Index zu der Grammatik
dient (durch die überall angemerkten Verweisungen), ist
hervorzuheben, dass durch die wertvolle Hülfe von Dr. C. F. Andreas
in Berlin, der sämtliche persische Lehnwörter einer erneuten
streng Avissenschaffliehen Prüfung unterzogen hat, mancher
dunkle Punkt in sicherer Weise aufgehellt ist.

K. Marti.

III. English Bibliography.
The Doctrine of the Incarnation, by Robert L. Ottley M. A.,

Fellow of S. Mary Magdalene College and Principal of the

Pusey House, Oxford. Tioo vols. 8°. London, 1896.

Messrs. Methuen and Co. have arranged for the publication

of a series of Theological Avorks for the use of students
and others. The first of the series was D1' Gibson's Avork on
the Articles Avhich I noticed in the Revue for July and the
second is noAV before me. If the remaining volumes reach the
standard set by these early ones, all students of Theology
will be under a great debt to the enterprising publishers.

The subject of Mr Ottley's treatise is one that has attracted

a great deal of attention in England lately. This is due



— 847 —

partly to the importance of the subject itself, partly to the
fact that the Church revival necessarily led to the placing of
the Incarnation in the fore front of Christian doctrine, a place
which, under evangelical influences, had to some extent been
usurped by the Atonement, and partly by the questions recently
raised as to the limitations of our Lord's human knowledge by
the higher criticism as applied to the Old Testament. A great
deal has been written on the subject from the latter point of
view. Of this some has been Avise, some foolish and a
great deal has been produced hastily and is not likely to be
more than ephemeral. A sober, thoughtful and learned treatise

like Mr Ottley's is therefore very welcome and will, I hope,
do something towards satisfying persons who haA7e been
disturbed by recent controversies.

The method of the book is entirely historical. Mr Ottley
begins by explaining in a brief chapter the nature of the
Incarnation and setting forth the subject to be examined in
his work. He then passes in revieAv successively the various
aspects under which the Incarnation is presented in the different

parts of the Bible and the teaching of the Church from
the time of the Apostolic Fathers to the close of the Sixteenth
Century. Then in conclusion he sums up the results that have
been arrived at by the Church, indicates with great clearness

the way in Avhich various terms have at different times
been employed and the points which are still open to
discussion.

The range of matter covered is thus very great and it
would clearly be impossible in a notice like this to attempt to
follow M1' Ottley throughout. It cannot but be that a wide
historical review of this kind will suggest many matters for
criticism to different minds and that most readers will find things
omitted or treated briefly on which they would like more
information. But on the whole the treatment of the subject seems

to me to be very successful and the scale to be well preserved
throughout. It is quite certain that if any of the teachers quoted

are misrepresented, it is through misadvertance and not
through intention.

There are two or three points which a perusal of this
book forces prominently on the mind and which I think it is

of much importance at the present time to notice. First it



— 848 —

comes out AAith great clearness that the conciliar decisions of
the Church were not the end so much as the beginning of
strife. The Council of Nicea was folloAved by the struggles of
the fourth century and that of Chalcedon by the struggles with
Monophysitism and Monothelitism. This is a strange contrast to
the method adopted in recent times in connection Avith the
definition of the Doctrine of the Immaculate Conception. The
Vatican did not venture on the definition till all debate as to
the truth of the doctrine had practically ceased in the Roman
Communion. But let that pass. Another point Avhich is indeed
closely connected with this also stands out clearly. The
authoritative decisions of the Church have not by any means
closed all the questions that may be raised in connection Avith

the Incarnation. Thus to take tAvo examples. The question
as to AAThether the Incarnation Avas entirely dependent on the
fall or would have taken place in any case has neArer been
decided and did not come prominently before the Church till
it was discussed by Rupert of Deutz in the beginning of the
twelfth century. And, AAdiat is today of much more importance,
the question of the limitations of Christ's human knoAvledge
has never been authoritatively defined at all. It is true that
a good deal of patristic teaching on this subject may be gathered

together, that the opinions of the fathers are fairly
consistent, and tend towards a denial of any real limitations
of our Lord's knoAvledge as man. But, as M1' Gore has I think
shown in his recent volume of "Dissertations on Subjects connected

with the Incarnation", a good deal may be said to detract
from the value of their judgment on the point. There is first
the truth that it had not been forced on them by the circumstances

of their times. The element which is quite clear in Holy
Scripture of the true human development of Christ Avas either
passed over in comparative silence or Avas explained away.
And secondly, in close connexion with this, account must be
taken of the Avonderful persistance with which docetic theories
of one sort or another have been held at all times. Indeed
they do not seem dead today.

The teaching of the Eastern Church has undergone little
change since the clays of S. John of Damascus. Mr Ottley
represents his teaching thus. "Accordingly as man Christ is
omniscient: He is enriched by the Logos with entire and



_ 849 —

comprehensive divine knowledge. Only by a mental abstraction

can the manhood of Christ be described as ignorant or
dependent {dol-hf. Just as the flesh of Christ was endued
with life-giving power in consequence of the union, so the
soul of Christ was filled with perfect knowledge of the future.
John distinctly denies that Christ could really advance in wis-
dom or knowledge. He only 'advanced' in the sense that
there Avas a progressive manifestation of omniscience which
kept pace with his bodily growth. Similarly his human will
shared in the omnipotence of the Logos. His prayer in S. Mt.
NXVI. 39 was only intended to teach us, for rò gfisrsgov oixsiovfxsvog
TtQÓGamov 'cavxa nqoogviaxo. In taking our manhood the word
in fact 'assumed the role' of manhood. In virtue of its union
with the Deity the manhood is the proper subject of adoration."
(Vol. 2. p. 141.) Teaching such as this very largely explains
away the real humanity of the Lord and tends to reduce His
life on earth to the clever performance of an actor. It is then,
if not formally, at least in tendency inconsistent A\rith the true
teaching of the Church on the Incarnation.

Somewhat similar teaching has also had much influence
in the West. It appears strongly in the Nihilianism of Peter
Lombard. " He argued that no change can take place in the
Nature of the Deity. Consequently in the Incarnation Deus

non factus est aliquid: the Son of God became 'nothing that
He Avas not before': the Incarnation Avas not the assumption
of any real nature, for the human nature of Christ, being
without personality, Avas not a real or substantial thing; it was
merely apparitional. In taking this position Peter Lombard
wished to exclude the current idea that the personality of the
Avord became composite after the union. He regarded the effect
of the union as a mere clothing of the Avord with a bodily
form or vesture (indumentum) under which He might manifest
Himself in a Avay suited to the capacities and condition of

men. God in a Avord became clothed with manhood: he

became man secundum habitum, or in the way of possession,
and the Incarnation might accordingly be looked upon as a

sort of theophany. It followed that Peter minimised the
mediatorial significance of Christ's humanity: he also rejected
the ancient idea of man's participation in the Divine nature.

Nihilianism, in fact, is a reappearance of the Antiochene ten-



— 850 —

dency to regard Christ as the mere organ or temple of God,
with the exception that, while the Antiochenes maintained a
dual personality, the Lombard reached his conclusion as the
logical consequence of the Alexandrine view that the human
nature Avas an accident or non-essential element in the person
of the Word. " (Vol. 2. p. 200.)

It is true that the teaching of Peter Lombard Avas
condemned in a Synod of Tours in 1163 and again in the Lateran

Synod of 1.179. But I clo not think that any one can study
Mr Ottley's book, or observe the tendencies of prevailing
thought today, without seeing Avhat a widespread hold similar
ideas have had and still have on Christian thought. The motive
that gives rise to them is clear and is in itself most laudable.
To protect the truth of the true Deity of Christ always has
been and is now one of the first duties laid on the Church,
and it is the desire to discharge this duty in the fullest AAray

that leads men to minimise or explain aAvay the reality of the
Lord's manhood and to find non-natural interpretations of those

parts of Holy Scripture Avhich represent the completeness of
that manhood.

The motive is obvious and laudable, but the results have
been dangerous and if they are not guarded against they may
prove disastrous. In the past they haAre had much to do with
the development of the cultus of the Virgin. A Christ who is

not completely man leaves the longing of the human heart
for a mediator who is touched Avith human feelings of infirmity

unsatisfied and leads to the exaltation of the Mother into
the place that should be occupied by her Son. Mr Gore in
the Third of his Dissertations has pointed out another evil.
He has traced Avith much clearness the connection between
the spread of Nihilianism and that of Transubstantiation and
has shown that the two are very closely connected, Nihilianism

reduces the Humanity of Christ to a Aresture Avhich cloths
the Deity : Transubstantiation reduces the Bread and Wine to
mere appearences concealing the Body and Blood of the Lord
and by so doing overthrows the nature of a sacrament. The
subject is interesting and Mr Gore's Dissertation is well worth
careful attention.

These are to a certain extent dangers of the past. The
danger of the present is that men may be led away, by their



— 851 —

a priori reasonings on this mysterious subject, till they find
themselves in conflict with truths which commend themselves
irresistably to reason with the result that they either injure
their moral sense by silencing their thoughts as sinful, or find
their hold on the verities of the faith loosened and ultimately
destroyed. Mr Ottley's book by its calm, confident and
transparently honest tone ought to do much to save us from this
peril. A. J. C. Allen.

IV. Russische Bibliographic
Das Hirtenamt Jesu Christi. Grundlegender Theil: Jesus Christus

als Begründer des christlichen Hirtenamts. Von Oberpriester
S. Sollertinsky. Verbesserte und vermehrte Ausgabe. St. Petersburg,

Druck der Aktiengesellschaft „Outtenberg". 1896. (Russisch.)
3 Bl., 421 u. LXXII S. 8°. (Preis 2 Rub. 50 Kop.)

Das vortreffliche Werk, dessen erster Teil hier in neuer
Ausgabe ATorliegt, will eine Lücke in der Litteratur der Pasto-
raltheologic ausfüllen. Es hat als wesentlichen Inhalt die
Darstellung der Vorbildlichkeit Christi für die Inhaber des Hirtenamtes

in der christlichen Kirche. In den allgemeinen
pastoraltheologischen Werken aller Konfessionen und Richtungen
vermisst der Verfasser eine genügende Berücksichtigung dieses
für die Pastoraltheologie doch sehr wichtigen Themas, da die
Verfasser solcher Werke sich eben darauf verlassen, dass das
in anderen theologischen Disziplinen behandelt Averde, das
Theoretische in den Darstellungen der biblischen Theologie,
das Faktische in den Darstellungen des Lebens Jesu oder in
Evangelien - Kommentaren. So leisten dann auch einzelne
Specialabhandlungen über die Hirtenthätigkeit Christi, die in
neuerer Zeit vom Standpunkt der Pastoraltheologie verfasst
worden sind, das nicht, was der Verfasser im Sinne hat. Die
Pastoraltheologie hat eben in dieser Beziehung eine andere
Aufgabe, als sich nur auf die in jenen Disziplinen erzielten Resultate

zu berufen, da sie eine angewandte, der Praxis dienende
Wissenschaft ist ; sie hat sich nicht Avesentlich theoretisch,
dogmatisch oder exegetisch-historisch mit dem Hirtenamte Christi zu

beschäftigen, sondern allerdings von der positiven Grundlage aus,



— 852 —

aber in der Weise, dass damit zugleich eine praktische Anleitung
und Wegweisung für die Geistlichen in der Nachfolge des Vorbildes
gegeben wird. So soll also hier die Begründung des christlichen
Hirtenamtes durch den Erlöser nicht nur historisch behandeltwer-
den, insofern er ein solches in dem von ihm eingesetzten Priestertum

gegründet hat ; es sollen auch nicht bloss etwa die in den
Reden des Herrn an die Apostel gegebenen theoretischen
Anweisungen für ihre künftige pastorale Thätigkeit exegetisch
behandelt Averden; sondern es soll Aror Allem dargestellt werden,
inAviefern Er selbst als der Gute Hirt das Vorbild des christlichen

Priesters nach seiner pastoralen Thätigkeit nach allen
Seiten ist, aber auf Avussenschaftlicher, dogmatischer und
exegetischer Grundlage. Der vorliegende Band zerfällt in drei
Hauptstücke. Das 1. (S. 1—57) entwickelt die eben
ausgeführten Grundsätze über die Bedeutung des Gegenstandes für
die Pastoraltheologie und die richtige Methode der Behandlung,
und giebt zugleich kritische Betrachtungen über die A'erschiede-

nen Methoden und Richtungen, die in der pastoraltheologischen
und exegetischen Litteratur in Bezug auf diese Aufgabe ATer-

treten sind. Das 2. Hauptstück (S. 57—183) handelt Aron der
Selbstbezeichnung Christi als „Menschensohn", Aron den ver-
schiedenen Auffassungen und Erklärungen dieser Bezeichnung,
und ATon der Bedeutung derselben für das Hirtenamt Christi.
Das 3. Hauptstück (S. 183—421) leitet aus dem Beispiel des

Guten Hirten die Gesetze und Regeln für die pastorale Thätigkeit

des Geistlichen ab ; am Schluss Avird die positive Grundlage

des christlichen Priestertums kurz behandelt: die Lehre
des Erlösers A'on sich selbst als Avesentliche Voraussetzung auch
der praktischen Einrichtungen im Christentum, sein Werk der
Erlösung, die Sendung des hl. Geistes, die christliche Kirche.
Die Anmerkungen (S. I—LNXII) zeigen eine sehr umfassende
und gründliche Kenntnis aller irgendwie den Gegenstand
berührenden LitteratLir, besonders auch der deutschen, auf den
Gebieten der Pastoraltheologie, der Exegese, der Darstellung
des Lebens Jesu, sotvie der neutestamentlichen Theologie.

Prof. Dr. F. Lauchert.



853

V. Librairie.

L. Bender : Drei geistliche Gebrechen ; Buchhandl. der
Stadtmission in Witten, 15 Pfg.

H. de Castries: L'Islam (impressions et études); Paris, Colin,
in-18, 359 p., 4 fr., 1896.

E. Doumergue: Jean Calvin, les hommes et les choses de son
temps. — En souscription, chez Bridel, à Lausanne ; formera
5 vol. in-4. 100 fr.

L'abbé L. Duchesne: Eglises séparées (autonomies ecclésiastiques)

; Paris, Fontemoing, in-18, 3 fr. 50, 1896.

Ad. Franck : Nouvelles études orientales, avec préface d'E.
Manuel; Paris, C. Levy, in-8, 7 fr. 50, 1896.

L. C. Gœtz : Die geschichtliche Stellung und Aufgabe des
deutschen Altkatholizismus ; 4. vermehrtes Tausend ; Leipzig,
Jansa, 1896, 60 Pfg.

Rev. Green-Armitage : The Pope and the People, or Comments
on the Letter of Leo XIII to the English Nation ; London,
Simpkin, 6 d.

Rev. Evan Hopkins : Unclaimed Privileges ; London, Marshall,
1 sh., 1892. (Très pieux.)

G. Nagel : Zur kirchlichen Krisis ; Buchhandl. der Stadtmission

in Witten, 40 Pfg. — Sündigen oder Nichtsündigen?
60 Pfg.

Card. Perraud: Discours militaires ; Paris, Doniol, in-18, 3 fr. 50,
1896.

R. Pictet: Etude critique du matérialisme et du spiritualisme
par la physique expérimentale ; Genève, Georg, gr. in-8, 596 p.,
1896. (Très important.)

A. Rigault: Le procès de Guichard, évêque de Troyes (1308-

1313) ; Paris, A. Picard & fils, in-8. — lre partie : la carrière de

Guichard; abbé de Moutier-la-Celle (1284) ; évêque de Troyes
(1298); conseiller de Philippe-le-Bel; — 2e partie: le procès;

arrestation et emprisonnement de l'évêque (1308); articles

du bailli de Sens sur les griefs d'emroûtement et d'em-



— 854 —

poisonnement ; instruction secrète de Noffo Dei et de Noga-
ret sur les autres griefs; empoisonnement de la reine de

Navarre, sodomie, simonie, usure, meurtres, violences, etc.
L'enquête ecclésiastique. Le dénouement; l'évêque à

Avignon; supplice de Noffo Dei (1313); — 3e partie: Guichard,
évêque de Diakovar en Bosnie (1314); sa mort (1317); —
conclusion : le procès de Guichard, l'opinion et les grands
procès du règne de Philippe-le-Bel.

A. Schrceder : Evangiles de Mathieu, Marc et Luc, expliqués
par L. Bonnet; 2e édition, 1896; Lausanne, Bridel ; 2e livraison,

3 fr.

J. Strada : Jésus et l'ère de la science, la véritable histoire de

Jésus; Paris, Alcan, in-8, 5 fr. 1896. (Littéralisme grossier
et dénué de sens critique.)

Mitteilung.
Die eingehende ErAviderung auf die von Professor Dr.

Schans (im Mainzer « Katholik ») und von Professor Dr. Langen

(in gegemvärtiger Zeitschrift) über mein Buch « Der
Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl und seine Geschichte »

veröffentlichten Recensionen Avird im Januarheft dieser Revue
erscheinen. Professor Dr. Watterich.

->-<S>-<-


	Bibliographie théologique

