Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)
Heft: 15

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 574 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

La France et le Grand Schisme d'Occident, par NOEL
Vavors, 7. 1 et II; Paris, A. Picard et fils 1896, 2 in-8°,
15 frs.

Cet ouvrage est un de ceux qui épuisent leur sujet. L'au-
teur a consulté, dans toute I'Europe, toutes les sources de
valeur, et il a déployé au bas des pages des citations treés
nombreuses et trés précises. Il n'avance rien qu'il ne prouve,
méme minutieusement. C'est, je crois, le dernier mot de la
question. Mais, qu'on le remarque bien, il ne s’agit ni d’une
histoire du Grand Schisme de 1378 a 1425, ni d'une apprécia-
tion théologique des événements de cette période; il s'agit
exclusivement des relations politiques du gouvernement fran-
cais avec les papes d’Avignon, c'est-a-dire de Charles V (7 1330)
et de Charles VI (1380-—1422), d’abord avec Clément VII
(Robert de Geneve, 1378—1394), ensuite avec Benoit XIII (Pierre
de Lune, 1394—1424), etc.

Beaucoup d’historiens ont représenté le schisme en question
comme U'ccuvre de la France et le résultat des agissements
politiques du roi Charles V. M. Valois démontre le contraire
d'une manidre péremptoire; les textes qu'il produit avec la
plus complete impartialité, ne laissent rien a désirer. Il retrace
I'histoire du conclave de Rome, de 1378, otr Urbain VI a été
nommé, au milieu d'un grand désordre, brusquement et sous
empire de la peur; les menaces de mort formulées par le
peuple de Rome contre les cardinaux qui n'éliraient pas unl
Italien, ont manifestement vicié I'élection. Et voulant agir libre-



== B =

ment, les mémes électeurs ont nommeé quelques mois plus tard,
a Fondi, Clément VII. Charles V n’a reconnu ce dernier que
lorsqu’il a eu les preuves ¢évidentes de la nullité de I'élection
d'Urbain VI, ainsi que de la validité de 1'élection de Clément VII.
« Nulle part on ne trouve trace d'une pression quelconque
exercée par le roi soit sur les cardinaux de Rome, soit sur ceux
d’Avignon... Supprimez Charles V, vous ne supprimerez ni les
troubles de Rome, ni l'incertitude des droits d'Urbain, ni le
mécontentement des cardinaux, ni le schisme par conséquent
(I, 141—144).»

Mais, dit-on, lintervention du duc d'Anjou, frére de
Charles V, en faveur de Clément, montre clairement quelles
¢taient - les sympathies de la France. — Ces sympathies ne
sont pas a nier. Quant & la politique du roi, elle n’a pas été
celle de son frere: «celle du roi, plus prudente, plus éclairée
l'autre plus violente et plus aveugle; la premiére, inspirée a
un plus haut degré par le sentiment du devoir, la seconde, plus
empreinte d’égoisme. Charles V croit sinctrement avoir dé-
couvert la vérité; Louis d’Anjou croit encore plus slirement
avoir découvert un royaume. Le roi cherche de bonne foi un
remede & la situation; le duc péche hardiment en eau trouble.
Que néanmoins il se figure étre appelé a sauver 1'Eglise, je
n’en disconviens pas; mais ces sortes de sauveurs spéculant
sur la misere des temps font quelquefois plus de mal que de
bien a la cause qu'il prétendent défendre (p. 193).»

On le voit, M. Valois est sévere envers le duc d’Anjou.
Il blame aussi le pape Clément «d'avoir eu le triste courage
de sceller l'aliénation d’une partie des domaines de 'Eglise pour
s'assurer la victoire sur son compétiteur.» Allusion a la bulle
de Sperlonga (p. 169).

Toutefois, si la cause de Clément VII a été juste, si son
€lection a été valide, licite, inattaquable comme 1'a cru Charles V,
comme l'ont cru les trés nombreux partisans de Clément VII,
comment M. Valois peut-il la traiter encore de schismatique et
parler du «schisme» en France, du «schisme» en ltalie, etc,
quand il veut désigner lobédience de Clément VII? [Le mot
« schisme » ne serait-il pas mieux appliqué a [Iobédience
@'Urbain VI? Tant est fort I'usage abusif des mots, et tant
est invétérée, en France, 'habitude de considérer comme schis-
matiques les ennemis de Rome, méme lorsque c’est Rome qui



— b76 —

a fait le schisme! Honoré Bonet, en 1394, était moins timide
et ne craignait pas, en s'adressant au roi et a l'université, de
dire «l'intrus de Rome et le pape d'Avignon (II, 419).»

Au sujet du Portugal, M. Valois s’est exprimé ainsi: «Ici
I'histoire du Grand Schisme n’est plus seulement & compléter
ou a rectifier: elle est 4 faire. Les renseignements que four-
nissent sur le role religieux du roi Ferdinand de Portugal les
historiens allemands, frangais, espagnols ou portugais se ré-
duisent & bien peu de chose, et ce peu souvent est inexact.
N'admet-on pas couramment que le Portugal est demeuré fidele
a l'obédience d'Urbain VI? Clest ce que donnent 2 entendre
ou ce qu'affirment positivement les Rodrigo da Cunha, les
Rinaldi, les Wadding, les Moroni, les Pastor, pour ne citer
que les auteurs des ouvrages les plus répandus. J'ai publié
naguére, d'aprés deux manuscrits de Rome, un document qui
avait passé jusque-la inaper¢cu et qui montre ce qu'il faut
penser de cette prétendue fidélité. De trés bonne heure les
Portugais commencerent a douter de la légitimité d'Urbain V1
(I, 226) », etc. Un discours prononcé le 14 juillet 1380 par I'évéque
de Lisbonne, a été particulitrement caractéristique. L’évéque
caractérisa séverement la conduite des Italiens, ce peuple chez
lequel Pesprit de révolte était inné; il indiqua comme unique
cause du schisme l'impatience avec laquelle cette nation sup-
portait la domination des papes, des cardinaux et des officiers
francais. Puis, s'adressant au roi de France: «Il est certain,
lui dit-il, que Votre Majesté royale entend pacifier et, je n'en
doute pas, pacifiera la chrétienté, aujourd’hui divisée par le
schisme, extirpera l'idolatrie et fera précher dans tout l'univers
une seule Eglise catholique.» Et I'évéque reprocha ensuite auX
« misérables » Romains de «s'efforcer d’édifier une Eglise
d'iniquité (p. 236).»

Selon M. Valois, la mort de Clément VII mit fin a l'al-
liance de la royauté francaise avec la papauté d’Avignon. «La
France, dit-il, fut heureuse de garder pendant quelque soixante-
dix ans le saint-sitge dans son voisinage, sinon dans sa C_lé-
pendance. Elle ett aimé que cette situation se prolongeat in-
définiment. Mais ce qui flattait ses intéréts, ce qui charmait
son amour-propre, ce n'était pas qu'une sorte de primat des
Gaules tronat, coiffé de la tiare, sur la rive gauche du Rh(“)l.ley
c’était qu'Avignon fat la demeure du chef légitime de I'Eglise



— B77 —

universelle. A son grand désappointement, elle reconnut que
Clément VII, quels que fussent ses droits, n'était et ne serait
jamais que le pape d'une moitié de l'univers catholique. Des
lors, elle méprisa les avantages d'un rapprochement plus
onéreux qu'utile; elle s’émut des maux qui désolaient 'Eglise,
des périls qui menacaient la foi. Peu désireuse d’accaparer plus
longtemps les faveurs d'un souverain pontife discrédité, peu
jalouse de garder le monopole d'une orthodoxie qui lui était
contestée, elle mit toute son ambition & reprendre, au milieu
des puissances catholiques, le rang qu'elle avait anciennement
occupé. Ce n’était pas encore la fin du schisme: c’était la fin
d'un genre tout particulier de gallicanisme, s'il est permis
d'appeler ainsi une tendance qu'avaient les Francais d'alors
non pas a écarter la papauté, mais au contraire, a U'attirer, et
presque a 1'étouffer dans leurs bras. Ce changement d’attitude
montre a quel point demeurait vivace dans les esprits le senti-
ment de Vuniversalit¢ de I'Eglise. Ce n'était pas, quoi qu'on
ait pu dire, la majorité des fideéles qui en était arrivée a se
désintéresser du rétablissement de I'unité et & tenir des propos
tels que ceux que signalent, dans une de leurs lettres, les
universitaires: «Peu importe le nombre des papes, et qu'il y
en ait deux ou trois, voire méme dix ou douze! Chaque
royaume peut bien avoir le sien.» Quel que fat le morcelle-
ment politique de 'Europe, le lien religieux qui unissait les
peuples de I'Occident était encore assez fort pour résister aux
rivalités des princes, aux jalousies de races et aux compétitions
des souverains pontifes (II, 430).»

C'est aussi notre avis. Toutefois, nous ferons remarquer
que ce sentiment de l'universalité de I'Eglise tendait & perdre
de plus en plus de sa correction et de son ancienne significa-
tion, en ce sens qu'on tendait & unir de plus en plus étroite-
ment l'universalité en question avec la papauté méme, union
ou plutot contusion qui a fait dévier le catholicisme et la saine
politique, en France surtout, et qui est aujourd’hui en Europe
la cause principale des malaises et des troubles sociaux.

E. Micuaup.



Histoire générale du IV® siecle a nos jours, sous la divec-
tion de MM. Tavisse ef Ramsauvn, 7. VI, le XVIII® siecle,
1715 —1788 ; FParis, Colin, 1 wvol. gv. in-8° 1051 pages,
12 f¥s,

Nos lecteurs savent déja que cette Hisloirve géncrale est
une des occuvres les plus importantes que la science historigque
francaise ait produites en ce siecle. Ce T. VII, auquel dix-neuf
spécialistes ont collaboré, est digne des précédents. On re-
marquera surtout les trés intéressants chapitres dus a la plume
de M. le professeur Rambaud, actucllement ministre de lins-
truction publique, sur 'Europe au lendemain des traités d'Utrecht,
sur I'Indoustan et la lutte entre Francais et Anglais, sur la
Russie sous les héritiers de Pierre le Grand, sur la Russie, la
Pologne, la Turquie et la Suede, de 1762 a 1774.

Au point de vue de cette KRevwe, ce qui nous intéresse
surtout, ce sont les pages relatives aux affaires religieuses et
ecclésiastiques. Signalons d’abord les simples coups de crayon
jetés ca et 14 au cours des récits politiques, par exemple: en
France, la persécution contre les protestants pendant la Ré-
gence en 1724 ; en Russie, la tolérance excessive de Catherine I,
particulierement en faveur des jésuites; en Pologne, la diete
de Varsovie de 1767, et la guerre religieuse et sociale dans
les Oukraines, ott l'on compta de 50,000 a 200,000 victimes;
en Angleterre, I'émeute antipapiste de 1780, etc. Puis, le cha-
pitre XVII, qui est capital, traite du jansénisme, de la sup-
pression des jésuites, du joséphisme et des protestants. L'auteur,
M. Chénon, quoique tout imbu des idées papistes qu'il prend
pour le catholicisme méme, s'est efforcé d'étre objectif. Son
résumé des faits est méthodique, clair et intéressant.

En ce qui concerne le jansénisme, il mentionne, trés rapide-
ment, le cas de conscience de 1702, la bulle Vineam Domint
de 1705, la bulle Unigenitus de 1713, la résistance des appe-
lants, le diacre Paris et les convulsionnaires de St-Médard, Ies
refus de sacrements en 1752, puis ce qu'il appelle «le schisme
d'Utrecht,» comme si le schisme n’avait pas été perpétré avant
tout par Rome, dont les abus de pouvoir envers Pierre Kodde
et envers I'Eglise d'Utrecht étaient criants. L’auteur termine
ainsi son récit: «Les membres de la petite Eglise d'Utrecht
affectaient de se regarder comme catholiques ... Malgré de



nombreux essais de réunion, notamment sous Clément XIV,
le schisme s'est perpétué jusqu’a nos jours. Il compte cing a
six mille adhérents, qui, en 1872, on fait alliance avec les vieux-
catholiques (p. 821).» C'est tout! Espérons que le volume du
X1Xe siécle, qui traitera du concile du Vatican et de ses suites,
sera plus complet et plus impartial. Quand comprendra-t-on,
en France, que Uimpartialité historique la plus élémentaire
exige que l'histoire des oppositions contre le systéme romaniste
ne soit pas écrite, exclusivement du moins, par des historiens
romanistes et a4 des points de vue romanistes?

M. Chénon a fait quelques aveux qui l'honorent et qu'il
est bon de signaler. — Apres avoir critiqué 'attitude «ambigué»
du cardinal de Noailles, il ajoute (p. 816): « Mm™e de Maintenon,
qui avait la maladie anti-janséniste (Saint-Simon) et la manie
de vouloir régenter I'Eglise avec l'aide d’un petit cénacle de
prélats qu'on appelait par dérision le concile des Gaules, pour-
suivit le jansénisme partout, dans le clergé, les convents,
l'administration. Poussé par elle, Louis XIV fit enregistrer la
bulle Unigenities au parlement, et songeait a réunir un concile
national pour trancher la question lorsqu’il fut prévenu par la
mort (1715).» — «L.a part prise par les jésuites a la condam-
nation de VAwugustinus et des Réflexions morales, ainsi qu’aux
difficultés suscitées par les bulles Vineam Domuni et Unigenitus,
leur avait attiré de nouvelles inimitiés (p. 821)... Les jésuites
avaient d'ailleurs donné prise sur eux. Leur ferveur primitive
avait diminué. lls s’embarrassaient trop souvent dans les affaires
s€culieres. Des 1741, Benoit XIV, le grand pape du XVIII®
siecle, s’'était vu obligé de leur rappeler les reégles canoniques
et de leur interdire le commerce en général et celui des es-
claves en particulier (bulle fmmensa pastorum). 1l songeait a
réformer 1'Ordre, lorsqu'il mourut (p. 822).» — Tout en pré-
tendant que le bref Domunus ac Redemptor, par lequel
Clément XIV a aboli la compagnie de Jésus, est d’une rédac-
tion «embarrassée», M. Chénon énumeére cependant quelques-
~uns des motifs du pape, a savoir: que la compagnie ne pouvait
Plus rendre les services considérables pour lesquels elle avait
€te fondée; qu'elle avait suscité des plaintes nombreuses en se
mélant 4 la politique et en provoquant la discorde; que son
existence mettait obstacle au rétablissement de la paix et des
relations amicales entre les cours de la maison de Bourbon



— 580 —

et le Saint-Siege (p. 828).» — M. Chénon, tout en accusant
Joseph II d’avoir manqué de parole & Pie VI, ajoute cependant:
« Joseph II avait une excuse: c’est qu'une partie de 1'épiscopat
allemand, en lutte avec les nonces dont 'autorité était trouvée
génante, 'approuvait, au moins par son silence (p. 835).»
Bref, le dernier mot sur les tentatives de réformes ecclé-
siastiques au X'VIII® siecle et sur les causes de leur échec, n'est
pas encore dit. Lorsque le point de vue papiste, qui est faux
et qui retient encore une foule d’historiens naifs, ou dénués
de sens critique dans la question religieuse du moins, aura
cessé de faire illusion, la vérité historique mieux pergue triom-
phera. E. Micuaub.

Essais sur lUimmortalité aw point de vue du maturalisme
évolutioniste, par ARMAND SABATIER; 2°¢ ddit., Paris, 1595,
n-18, 291 p., frs. 3. 50.

Ceux qui se préoccupent du rajeunissement du spiritualisme,
des aspects nouveaux sous lesquels l'esprit et la matiére sont
envisagés, et du contrecoup qui en résulte dans la question
de I'immortalité personnelle, feront bien de lire cet ouvrage,
résultat de longues observations d'un savant naturaliste et d'un
penseur chrétien. |

Selon M. Sabatier, la vie apparait, en somme, comme
I'ensemble des efforts que fait 1'esprit pour se manifester et
s'élever. La vie est partout et U'esprit est partout, car l'esprit
est la source méme et Porganisateur de la vie. Dans la créa
tion, 1a ot la vie est latente, l'esprit I'est aussi; la ol la Vi€
est sourde et humble, rudimentaire, I'esprit 'est également,
et & mesure que s'éléve et s'agrandit le cadre de la vie, 4
mesure aussi éclatent le rayonnement et la puissance de les-
prit. Comment se refuser a voir, dans la nature, I'organisation
croissante, le progrés de la vie et la manifestation toujour_s
plus claire de lesprit? On peut dire avec raison que J'esprit
a été et est I'organisateur de la vie, et que tout dans la natufe
est le fruit et I'ceuvre de ces forces supérieures que la maill
puissante et inépuisable du Créateur y a répandues abondam-
ment pour la réalisation de ses fins. Le fiat lux de la Genese
n'est donc pas seulement la mise en vibration de I'éther; c'est



— 581 —

I'explosion irrésistible de I'Esprit, projeté dans la création pour
en étre 'ame vivante (p. 96 et 102).

M. Sabatier ne considere pas le cerveau comme un pro-
ducteur de la pensée, mais comme un simple accumulateur.
«Il ne crée pas lesprit, dit-il, il ne crée pas le psychique,
mais il s'empare du psychique diffus répandu en dehors de 1lui;
il 'accumule, il T'organise, et il est l'organe secréteur de la
pensée, en conservant a4 ce mot de secréteur le sens que lui
confére son ¢étymologie, puisqu’il signifie séparateur. Le cer-
veau sépare le psychique universel, il 'emmagasine et en fait
son lot; en outre, il 'organise, il le transforme en un groupe
dynamique supérieur (p. 84).»

Peut-étre le savant auteur n’a-t-il pas exprimé assez claire-
ment sa pensée sur 1'dme, sur sa nature et ses fonctions. Le
point central de son ceuvre, il est vrai, était l'immortalité,
Commencons par écarter deux questions sur lesquelles son
argumentation nous a paru faible: la question de I'immortalité
conditionnelle, qu'il admet, et celle du salut universel, qu'il
combat. Le fond principal de sa these est condensé dans la
cinquieme conférence, qui est fort belle et aussi claire qu'on
peut 'étre en de telles matieres.

Selon M. Sabatier, deux conditions sont nécessaires pour
quil y ait persistance de la personnalité humaine et de la
personnalité psychique immédiatement aprées la mort terrestre:
«1° La personnalité psychique doit, tout au moins, conserver la
cohésion et 'organisation qu'elle a recues du cerveau humain;
2° Cette personnalité psychique doit étre attachée & un nouvel or-
ganisme ou nouvelle forme qui, comme accumulateur et organisa-
teur, soit capable de maintenir son intégrité et de lui procurer
méme un accroissement d’énergie et d’organisation (p. 157—158).»
Si le pschychique obscur et faible a pu organiser un plasma ter-
restre infirme et grossier, on peut présumer que le psychique,
devenu personnalité, peut organiser A son tour une sorte de
Plasma ultra-terrestre, puissant et subtil, capable de constituer
un accumulateur et un organisateur supérieur du psychique
(p. 160). 1I est logique d'attribuer a ce nouvel organisme des
qualités et des facultés au moins égales a celles du plasma
terrestre, T1 est, en effet, I'ceuvre d'un faisceau psychique bien
Supérieur a celui qui a constitué ce dernier. Avec un organisme
aussi privilégi¢, le progres de la personnalité psychique ne



— 582 —

saurait que s'accentuer; et il lui sera facile de franchir de
nouvelles étapes sur la voie «indéfinie» qui lui est tracée vers
la perfection. Le milieu dans lequel le plasma ultra-terrestre
sera placé, sera certainement plus riche en ¢léments subtils,
en ¢nergies utilisables et en forces psychiques (p. 170). Clest
«l'orientation morale» qui constitue la supériorité de la per-
sonnalité psychique. Le groupe psychique sera d’autant plus
résistant et mieux lié que la conscience morale aura plus de
lumiere et la volonté plus de force (p. 172).

Tel est, en somme, le systeme philosophico-scientifique du
doyen de la faculté des sciences de Montpellier. L'auteur n'a
pas la prétention d’en donner des démonstrations scientifiques
rigoureuses, mais il maintient, et avec raison, qu’il résulte de
données acquises et qui ont des relations plus ou moins pro-
chaines avec la science et 'observation. Ce rajeunissement du
spiritualisme par les sciences naturelles nous parait trés im-
portant.

Déja dans son Essai sur la vie et la mort (1892), M. Sabatier
a touché a plusieurs de ces questions et a expliqué comment
la vie et la mort sont deux phases et deux formes de la vie;
comment il y a une vie latente dans la matieére dite brute,
comment U'évolution, loin d’étre un fait de hasard, est l'effet de
l'esprit, en ce sens qu’elle est soumise a une impulsion direc-
trice qui implique esprit (p. 268) et qui est «1'ceuvre du Créa-
teur ou leffet de la marche que sa volonté a imprimée a
I'évolution de 1'univers (p. 64).»

Sur le point spécial de la vie future de I'homme, l'auteur
s'est exprimé ainsi (p. 275—276): «Nous avons constaté, d'une
part, que le perfectionnement de 'organisme actuel et la mort
sont en corrélation étroite; et, d’autre part, que les perfectionne-
ments de lesprit se poursuivent parallelement & ceux de la
matiere. Il faut donc reconnaitre que de nouveaux progres de
Uesprit, entrainant la matiére organisée actuelle vers un degré
supérienr d’affinement, augmenteront les droits de la sénes
cence et la puissance de la mort. La machine corporelle qui
correspond actuellement a I'état de I'humanité, est-elle sus
ceptible de supporter, sans succomber et sans g'éteindre, €€
nouvel affinement de ses rouages? C'est ce dont il est permis
de douter, en présence du flot montant et effrayant des affec-
tions nerveuses et des troubles mentaux, L’évolution de Pesprit



— 383 —

pourrait donc bien avoir atteint, dans 'économie corporelle
actuelle, un point culminant qu'elle ne saurait dépasser.

« Mais, si le corps actuel, victime des besoins supérieurs
de T'ame, ne peut sulfire & un perfectionnement nouveau, s'il
a donné tout ce qu'il était susceptible de donner, il faut donc
penser qu'?l y awra wuw autre ovgamisme qui vépoudra aux
exigences du progres. (Jui oserait soutenir en effet que 1'évolu-
tion de Yesprit a atteint son dernier terme? Un autre corps
constitué¢ par une forme différente de la matiere, et capable
d’atteindre sans mourir un degré d'organisation compatible
avec des états supérieurs de Vesprit, un autre corps, dis-je,
pourra permettre a l'esprit de gravir encore de nouveaux de-
grés. Rien n'empéche de supposer, en effet, qu’il se fera un
groupement physico-psychique, différent de celui que représente
notre corps, dans d auives conditions el dans un milien plus
favorable. Nous ne savons ni ce qu'est la matiere, ni quels
peuvent étre les états de la matiere. Il y a certainement bien
des formes de la matiere que nous ne connaissons pas, et
cela est si vrai que nous supposons l'existence de quelques-
uns de ces états qu'il a été cependant impossible encore de
constater directement et de saisir. Il y a trés probablement des
formes impondérables et intangibles de la matiere; et qui sait
st le groupement physique qui est appelé a succéder au corps
actuel ne répondra pas a l'une de ces formes? C'est ce que
I'observation et les recherches psychiques qui se poursuivent
dans certains milieux avec tant d’ardeur nous apprendront
peut-&tre un jour... Lordre du monde ne semble pas institué
pour Taccroissement du bonheur et de la jouissance matérielle,
mars pour le perfectionnement de lesprit, ce qui est bien dif-
férent. Développer plus de vie au prix de plus de douleur et
de plus de destructions, et surtout rendre la vie plus intense,
plus variée, plus parfaite, plus capable de préparer les conquéles
de Pesprit, c’est la loi de la nature et de I'évolution dans la
nature ; et c'est ce qui distingue les organismes supérieurs des
otganismes inférieurs, la matiere vivante perfectionnée de la
matiere vivante simple et primitive, et a fortiori de la matiere
brute oy matiere a4 vie sourde et pour ainsi dire latente.»

Donc gloire a I'esprit, avant tout a 1'Esprit supréme et
infini! Et gloire aussi & ceux qui vivent selon lesprit! La vie
bienheureuse dans I'éternité est A eux. E. MicHAUD.



— BBy —

Cet article était écrit, lorsque j'eus la pensée de soumettre
a M. Sabatier lui-méme les difficultés suivantes: «1. Dans
votre systéme, 'ame humaine est-elle une substance, une force,
ou seulement un phénomeéne ou un ensemble de phénoménes,
une collection d’émotions, de sentiments, de pensées et de
volitions? — 2. Vous dites (p. 112): «L’ame est un étre com-
plexe et par conséquent elle est formée de pariies.» Quelles
sont les parties qui la composent, et peuvent-elles croitre nu- .
mériquement et intensivement? Comment, en outre, l'unité du
moi est-elle explicable avec ces parties? — 3. Est-elle déja
dans le cerveau et coopére-t-elle avec lui quand il accumule
et organise le psychique puisé dans la nature, ou n'est-elle
que le résultat de cette accumulation et de cette coordination?
Dans le premier cas, comment n’a-t-elle aucune conscience et
aucun souvenir de ce travail si important et si compliqué?
Dans le deuxieéme cas, comment expliquer par le seul cerveau
cette accumulation et cette coordination? -— 4. Enfin, dans
votre systéme, 1'ame est-elle directement créée par Dieu? Si
oui, est-ce au commencement du monde, ou seulement lors de
la procréation de chaque individu?»

M. Sabatier m’a fait I’honneur de me répondre par la
lettre suivante:

« Amélie-les-Bains, le 1¢* juin 1896.
« Monsteur et honoré collégue,

«Ma lettre vous arrive plus tard que je ne l'avais pensé;
mais avec la maladie il faut toujours compter... Et jai di
attendre a4 aujourd’hui pour répondre & vos questions. Je vous
demande de le faire succinctement et en aussi peu de mots
qu’il me sera possible.

«1) Dans mon systéme, 1’ame humaine est une force ou
plutot un groupement, une quantité, d’ailleurs variable dags
une certaine limite, de cette force que nous appelons espriL,
et qui est capable de pensée, de sentiment et de volonte.

«2) L'ame n’est pas une unité simple, elle est un agrégat,
une association, une wumion plutdt qu'une umité dans le sens
rigoureux du mot. Ces parties sont les €léments spirituels., les
portions d’esprit qui ont été groupées, unies et organisées
(c’est-a-dire groupées suivant leurs aptitudes, et dans des re-
lations réciproques convenables pour l'harmonie et le conset
sus de leurs fonctions). Ces parties peuvent croitre en quantite,



— 585 —

en masse dirai-je, en qualité, en organisation. Aussi y a-t-il
entre les dmes humaines des différences considérables. L’'unité
du moi spirituel n’est pas plus difficile & comprendre que 'unité
du moi corporel; et cependant cette derniére existe; et cepen-
dant aussi le moi corporel est composé de parties. Mais ces
parties sont dans 'un et dans l'autre cas, groupées, reliées,
rattachées plus ou moins étroitement les unes aux autres par
des relations réciproques, par des sympathies, par des échanges,
par une vie commune. Cest un groupement & la fois sym-
pathique et synergique.

«3) L'ame est le résultat de 'accumulation et de la coordi-
nation cérébrale, c’est-a-dire ’ame humaine parvenue 2 son
développement normal; mais ’dme achevée n’est pas présente
dans un cerveau inachevé. L'ame et le cerveau marchent paral-
lelement dans leur développement. C’est 'esprit existant dans
la matiére vivante qui a organisé un cerveau rudimentaire.
L’esprit produit son organe qui devient & son tour le facteur
de perfectionnements dans la fonction, c'est-a-dire dans la pen-
sée, dans la sensibilité, dans la volonté, c’est-a-dire dans l'ame,
car la pensée n'est que 'ame pensante, etc. Le besoin de res-
pirer, la fonction respiratoire a présidé a la naissance et aux
perfectionnements de lorgane respiratoire; mais ces derniers
perfectionnements ont €levé et perfectionné la fonction, c’est-
a-dire la respiration. Il y a 1a action et réaction réciproques;
et cela se comprend bien, me semble-t-il, quand on consideére
que la matiere est la forme de l'esprit, et que la matiere céré-
brale est la forme de I’ame, c’est-a-dire que, dans notre écono-
mie actuelle, matiere et esprit sont deux faces du méme objet,
si bien qu'il est impossible d’'établir nettement une séparation
dans le role des deux faces de l'étre.

«Lame n’a pas conscience, dites-vous, de ce travail d’ac-
cumulation et d'organisation. Mais est-ce bien str? L'ame
N'a-t-elle pas conscience dans des mesures variables de ses
acquisitions, de ses progres, de ses déchéances? Je ne crois
Pas qu'on puisse l'affirmer. Ce qu'il est plus juste de dire, c’est
que V'ame ne se rend pas compte de ce processus d’acquisition
et d'organisation. Mais n’est-ce pas le cas de toutes les formes
des fonctions cérébrales?

« Comment expliquer par le seul cervean cette accumulation
€t cette organisation? Je n'en sais rien; pas plus que je ne



— 586 —

sals comment on peut expliquer l'accumulation de la chaleur
dans les corps a capacité calorifique considérable, 'accumula-
tion de la lumieére dans les corps fluorescents, etc. etc. Pour-
tant cela nous ne pouvons que constater sans expliquer. Le
défaut d’explication n’exclut pas la réalité du phénomene.

«4) Iame est créée par Dieu, mais non directement, dirai-
je. L'esprit vient de Dieu; c'est /uz qui 'a projeté et répandu
dans toute son ceuvre; c'est /ui qui a voulu que cet esprit
d’abord dispersé, impersonnel, s’accentudt, se manifestit de
plus en plus pour aboutir a la personnalité humaine. C'est Lui
qui a donné & son ceuvre cette impulsion et cette tendance
évolutive qui la transforme successivement et la conduit de
I'état de matiere brute a I'état de matiere vivante et de matiére
pensante, c'est-a-dire de matiere accumulatrice et organisatrice de
T'esprit. L'esprit, source des Ames, a4 été donné par Dieu au com-
mencement du monde, et c’est cet esprit méme qui, dirigeant 1'é-
volution, I'organise en personnalités dans la suite des siecles, don-
nant naissance ainsi aux différentes formes et degrés de l'individu
et de la personne. _

« Voila, Monsieur et honoré collegue, les quelques expli-
cations que je puis vous donner. Si jeusse été plus vaillant,
je Vaurais fait plus longuement et plus completement. Soyez
assez bon pour vous en contenter.

« Agréez, Monsieur et honoré collegue, 'assurance de mes
sentiments bien dévoués. « ARMAND SABATIER.»

La Morale des philosophes chinois, par 4. J. L. DE LANESSAN,
Paris, F. Alcan, 1 vol. in-18, 1896, frs. 2. 50.

M. de Lanessan, ancien gouverneur de 'Indo-Chine, & ¢t
la bonne pensée d'extraire quelques passages des quatre 1ivres
de philosophie morale et politique de la Chine Za-Hio, Tchoun-
Young, Lun-Yu et Meng-Tsen, livres qui ont été traduits Pal‘
M. G. Pauthier (v. Confucius et Mencius, Paris, Charpent%el‘a
1 vol.). Plusieurs de ces passages ont la forme sententialrfi,
mais sans aucun caractére métaphysique. La morale des Chino1s
est toute positive et expérimentale. On n’y sent pas dfautre
idéal que la recherche du bien-étre terrestre. «Leur royaume
est de ce monde, dit l'auteur, leur morale s'adresse a des



— 587 —

hommes dont toute l'existence doit s'écouler sur cette terre et
qui, par suite, devront y trouver la récompense de leurs vertus,
comme le chitiment de leurs mauvaises actions.» Ce point de
vue objectif pratique, familial, social, a certes son utilité in-
contestable ; mais, d’autre part, son insuffisance est manifeste,
et il suffit de lire attentivement ce livre pour apercevoir 'in-
fériorité de la morale payenne, méme des philosophes chinois,
comparée a la morale chrétienne, dont l'idéal divin tend tou-
jours a élever 'homme au-dessus des faiblesses de sa nature.
E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Handbuch der alttestamentlichen Theologie von AUGUST DILL-
MANN. Aus dem Nachlass des Verfassers herausgegeben wvon
Rudolf Kittel, ord. Professor der Theologie in Breslau. Leipzig,
Verlag von S. Hirzel, 1895. VIII und 565 8. 8°. (Preis M. 11. —.)

Das vorliegende, aus dem Nachlass des bekannten Exegeten
und Orientalisten versffentlichte Werk war nicht von ihm
selbst zur Veroffentlichung vorbereitet, sondern es ist nach
dessen Kollegienheft herausgegeben, nach welchem Dillmann
die alttestamentliche Theologie vorgetragen hatte, zuletzt noch
im Sommersemester 1894, wihrend dessen er starb. Der
Herausgeber giebt in der Vorrede Auskunft iiber seinen An-
teil an dem Werk, wonach sich derselbe nur auf die formelle
Seite erstreckt, auf die Auswahl des Gebotenen, indem er ofter
einzelne Ausfithrungen strich, ,die eher in eine Vorlesung als
in ein gedrucktes Lehrbuch zu passen schienen“, und auf die
Redaktion des Gtanzen, wihrend sachlich die Ausfithrungen
Dillmanns unversindert und ohne Zusitze gegeben sind. Mit
Recht schreibt der Herausgeber: ,Je grosseren Wert man
(Dillmanns exegetischen und kritischen Arbeiten zum A. T.)
beimisst, mit um so lebhafterem Verlangen wird man zu er-
fahren wiinschen, wie nun von den Voraussetzungen und
Einzelergebnissen des gediegenen Exegeten aus sich die Ge-
samtanschauung von der alttestamentlichen Religion gestalte.”
Bei der Griindlichkeit, mit der Dillmann den Stoff durchgearbeitet
hat, und bei der grossen Sorgfalt, die der Herausgeber augen-

Revue intern, de Théologie. Heft 15, 1896, 39



— 588 —

scheinlich der &dusseren Form zugewendet hat, macht das Buch
auch durchaus nicht den Eindruck eines opus posthumum im
gewohnlichen Sinne mit den gewohnlichen Mingeln eines
solchen, sondern bildet einen wiirdigen Abschluss der Reihe von
verdienstvollen Werken Dillmanns, deren besten es an die Seite
tritt.

Das Buch ist in drei Teile eingeteilt. Nach der Einleitung
handelt der I. vorbereitende Teil (S. 25—74) im allgemeinen
iiber Wesen und Charakter, d. h. den Offenbarungscharakter der
alttestamentlichen Religion, giebt also wesentlich ein Stiick
Apologetik, wvortrefflich dargestellt. Im II. geschichtlichen
Teil (S. 76—202) werden ,die Hauptmomente der Geschichte,
welche fiir die Ausbildung der Offenbarungsreligion, die religicse
Brziehung des Volkes und die Bildung seiner religiosen Ir-
kenntnisse von Wichtigkeit wurde, entwickelt und erlautert®
(S. 79); eine vollstindige Darstellung der dusseren Geschichte
zu geben, lag nicht in der Absicht. Der umfassendste III. oder
Lehrteil (S. 2083—544) giebt sodann die systematische Darstellung
des Lehrstoffes, in drei Unterabteilungen: 1) Die Lehre von
Gott (von Gott an sich, Erkenntnis Gottes, Namen und Eigen-
schaften Gtottes, und von der Schiépfung und Regierung der
Welt als dem Werk Gottes); 2) die Lehre vom Menschen;
3) der Heilsweg oder die Lehre vom Reich Gottes (von der
Heilsthiitigkeit Gottes auf den verschiedenen Stufen der alt-
testamentlichen Offenbarung; Anforderungen Gottes an sein
Volk, Darstellung der Moral nach dem A. T.; Bundesgaben
Gottes; sodann Darstellung der Prophetie, insbesondere der
Weissagung vom vollendeten Reiche Gottes, der messianischen
Weissagung).

Der Standpunkt, von dem Dillmann das Ganze bearbeitet
hat, ist der, dass er einerseits an dem Begriff der Offenbarung
festhalten will, die alttestamentliche Religion unter positiver
gottlicher Einwirkung sich entwickeln und fortbilden lasst,
wahrend er sich sehr energisch gegen die evolutionistischen
Hypothesen, wie sie in einer modernsten Richtung in der Re-
ligionsgeschichte Mode sind und alles auf den Kopf stellen
wollen, ausspricht; dass er aber auf der andern Seite auch das-
jenige voraussetzt, was er als gesicherte Resultate der alt-
testamentlichen Kritik betrachtet. Seinen Standpunkt in Ietztere}‘
Hinsicht, der immerhin noch ein gemdssigter ist und die radi-



— B89 —

kalste Richtung in der Kritik abweist, fiihrt er hier im einzel-
nen nicht aus, da er ihn aus seinen Kommentaren im wesent-
lichen als bekannt voraussetzt. Im historischen Teil macht
sich derselbe in einer gewissen geméssigt rationalistischen Auf-
fassung geltend, wobel alles eigentlich Wunderbare beseitigt
wird (wie auch theoretisch S. 306 ff. der eigentliche Begriff des
Wunders), wihrend die Hauptziige der Geschichte Israels, so
wie sie in den historischen Biichern des A. T. gegeben sind, als
zuverlédssig festgehalten werden, im entschiedensten Gegensatz
zu der nach &lteren Vorgingern neuestens von Wellhausen
wieder vertretenen alles umstiirzenden Geschichtskonstruktion.
Im Lehrteil macht sich der Standpunkt des Verfassers in der
alttestamentlichen Kritik naturlich bei der Darstellung der
einzelnen Lehrstiicke ebenfalls geltend, in der Anordnung der
Belegstellen und in der Auffassung der Fortbildung der Lehre.
Da er aber tiberall das Material zuverldssig und sorgfiltig und
in grosster Reichhaltigkeift mitteilt und zum Teil die Beleg-
stellen eingehend exegetisch erortert (am Schluss ist in dankens-
werter Weise neben dem alphabetischen Sachregister ein Re-
gister der behandelten und angefiihrten Bibelstellen gegeben),
also nicht bloss in autoritativer Weige seine fertigen Anschau-
ungen vortragt, so ist das Buch nicht nur fir die Kenntnis der
Anschauungen eines hervorragenden Gelehrten, sondern auch
~objektiv auch fiir solche von grossem Wert, welche die Vor-
aussetzungen des Verfassers nicht tiberall teilen. Am einwand-
freiesten diirfte die Lehre vom Wesen und den Eigenschaften
Gottes behandelt sein, und sodann wieder die Darstellung der
alttestamentlichen Moral. Die Auffassung der Offenbarung und
Prophetie lasst die volle Klarheit des Begriffes vermissen und
will zu sehr zwischen dem positiv offenbarungsgliubigen Stand-
punkt und dem Rationalismus vermitteln, so sehr auch die ob-
jektive Realitit der Offenbarung ofter betont und z. B. S. 481
erklért wird: ,Giebt es einen lebendigen Gott, so ist nicht ein-
zusehen, warum er auf den Menschen nicht einwirken sollte®
[in unmittelbarer Einwirkung auf den Geist des Menschen]. Wenn
die nicht aufgehobene freie Geistesthiitigkeit der menschlichen
Offenb arungsorgane richtig hervorgehoben wird, so empféangtman
auf der andern Seite, alles zusammengenominen, keine klare Vor-
stellung, ob da, wo von der objektiven Offenbarungsthitigkeit
Gottes gesprochen wird, mehr zu sehen ist, als eine vermittelnde



590 —

Redensart, oder ob es die eigentliche Meinung ist, wenn im
einzelnen bei der Ubersicht iiber die Prophetie die Inspiration
der Propheten mehr nur wie ein subjektiver Zustand eines ge-
steigerten religitsen Gefithls und eventuell dadurch erregten
Ahnungsvermogens erscheint, wihrend sich die wirkliche ob-
jektive Thiatigkeit Gottes nur in der obersten Leitung der
ganzen Geschichte und Entwicklung geltend machte. Ganz im
Sinne der rationalistischen Kritik gehalten, wenn auch immer-
hin in gemissigter und besonnenerer Weise, ist die Darstellung
der messianischen Weissagung. Mit seiner Auffassung von der
spiten Entstehung und verhéltnisméssig sehr untergeordneten
Bedeutung der Messiaserwartung (Dillmann handelt sogar zu-
erst von der Erwartung des kiinftigen Gottesreiches ohne Riick-
sicht auf den Messias, und erst nachtréiglich von diesem, der
phnicht in der alles tiberragenden Wichtigkeit und Bedeutung®
erscheine, ,die ihm nach der Erfullung zukommt®, S. 524)
wird Dillmann wohl nur bei solchen Beifall finden, die ausserhalb
des Offenbarungsglaubens stehen. Damit hangt es zusammen, dass
auch die Lehre vom Siindenfall (S. 365. 368 ff.) nicht nach
ihrer Bedeutung zur Geltung kommt. In rationalistischem
Sinne ist u. a. auch die Lehre vom Satan und den gefallenen
Greistern behandelt.

Doch ist auf diese prinzipiellen Differenzen hier nicht
weiter einzugehen. Dagegen méchte ich noch von ein paar
Einzelheiten sprechen. Die abfillige Bemerkung S. 4 tiber die
katholische Kirche in ihrer Stellung zur Bibel und tiber die
kirchliche Tradition ist ein neuer bedauerlicher Beweis fir
die ginzliche Verstandnislosigkeit, mit welcher gewdthnlich die
Protestanten dem Prinzip des Katholizismus gegeniiberstehen,
um so bedauerlicher von seiten eines so hervorragenden Ge-
lehrten und in einem Lehrbuch. Unrichtig ist die Behauptung
S. 16 Anm., dass von Katholiken (mit Ausnahme von Lutter-
beck) keine Bearbeitungen der biblischen Theologie erschienen
seien; ich verweise nur auf Gla, Repertorium der katholisch-theo-
logischen Litteratur, I, S. 121 ff., wo die allgemeine und specielle
katholische Litteratur zur biblischen Theologie Verzeichnefz ist,
darunter denn doch auch Sachen, aus denen, sollte man meinen,
auch protestantische Theologen noch etwas lernen konnen.
Wenn die katholische Litteratur erheblich weniger zahlreich '1st
als die protestantische, so liegt das jedenfalls nicht daran, wie hier



— 591 —

insinuiert wird, dass die katholische Kirche als solche infolge
ihres Traditionsprinzips kein Interesse an wissenschaftlicher Fr-
forschung der Bibel héatte. — S. 30 ist der biblische Gottes-
begriff als ,reiner Monismus“ bezeichnet, und S. 48 ist von der
,von allen Naturverhiltnissen unabhéngigen monistischen Gottes-
idee* die Rede, aber durchaus nicht in dem Sinn, den die
neuere Philosophie und Naturwissenschaft mit dem Worte
,2Monismus® verbindet, sondern eben im Sinne des theistischen,
monotheistischen (ottesbegriffs; gerade in einem Lehrbuch
ist es aber doch bedenklich, einen Ausdruck, der sonst
eine bestimmte stehende Bedeutung hat, in einem wesentlich
verschiedenen Sinne zu brauchen. — In der Schoépfungslehre
S. 286 ist gesagt: ,An dem blossen Ausdruck schaffen oder
Schépfung hingt die ganze Wahrheit noch nicht“, weil der
Ausdruck namlich auch ausserhalb der Offenbarungsreligion
vorkomme, in einem abweichenden Sinne. Hier handelt es
sich also eben darum, dass man dem Ausdruck seinen richtigen
eigentlichen Begriff lisst und denselben richtig bestimmt. —
S. 203, 342, 355 f. ist die Erschaffung des menschlichen Geistes
mit pantheistischen Ausdriicken erkldart: ,Des Menschen Geist
ist ein Teilchen des Gottesgeistes® ; entstand ,durch Einhauchung
eines Teilchens dieses gottlichen Geistes“, Die Konsequenzen
dieser Anschauung liegen Dillmann iibrigens durchaus fern. Durch
Gen. 2, 7 ist dieselbe keineswegs berechtigt. — Zu den Be-
merkungen, die der Herausgeber besser gestrichen hitte, weil
sie allenfalls in einer Vorlesung gemacht werden konnen, in
einem gedruckten Lehrbuch aber nicht geschmackvoll sind,
rechne ich die Seitenblicke auf das Papsttum S. 115, 149, 150,
und S. 199 die Vergleichung der ,ultramontanen oder hoch-
kirchlichen Theologen“ mit den Pharisiern.

Wenn ich im Prinzip und im einzelnen manches einzu-
wenden hatte, so beeintrachtigt dies das Gesamturteil iiber das
gediegene Werk nicht, dessen Wert eben in der Reichhaltig-
keit des verarbeiteten Materials und in der soliden Sorgfalt
der Bearbeitung liegt. Prof. Dr. F. LAUCHERT.



Abriss des biblischen Aramiisch.” Grammatik, nach Handschriften
berichtigte Teate, Worterbuch. Von Prof. Dr. HERMANN L. STRACK.
Leipzig, J. C. Hinvichs’sche Buchhandlung, 1896. 32 und 47 S. 8°.
(Preis M. 1.60)

Dieses Lehrbuch will einem praktischen Bediirfnis dienen,
pdurch ein praktisches und billiges Hiilfsmittel dem beklagens-
werten Missstande entgegenzuwirken, dass von hundert Theo-
logen mehr als neunzig ohne jede Kenntnis des biblischen
Araméisch bleiben (S. 6). Es fehlt zwar nicht an grammatischen
Hiulfsmitteln fiir das Araméische; dieselben sind aber teils, so-
weit es sich um #ltere Werke handelt, tiberhaupt weniger zur
Einfuhrung in das biblische Araméiisch geeignet, da sie sich
mehr mit der Sprache der Targumim beschéftigen; und das
wichtigste wissenschaftliche Werk speciell tiber die Sprache der
araméischen Teile des Alten Testaments, die umfangreichere
Grammatik des Biblisch-Araméischen von Kautzsch (Leipzig1884),
ist ein mehr fir Lehrer und Fachménner als fiir Studenten be-
stimmtes Buch. Dem praktischen Zweck des vorliegenden
Biichleins, einfach ,eine Anleitung zum grammatischen Verstehen
der araméischen Bibelabschnitte“ zu geben (S. 7), entspricht
die Ausfiihrung des grammatischen Abrisses, der kurz und knapp,
auf 24 Seiten, einfach ohne weitere philologische Erdrterungen
das thatséichliche Material zusammenstellt. Die Kenntnis des
Hebraischen wird dabei, wie es selbstverstindlich ist, voraus-
gesetzt, wodurch Ausfihrungen von Dingen, in welchen das
Aramiische mit dem Hebriischen tibereinstimmt, gespart werden
konnten. So brauchten in Bezug auf die Lautlehre lediglich
diejenigen Tigentiimlichkeiten des Araméischen zusammen-
gestellt zu werden, durch welche sich dasselbe vom Hebréischen
unterscheidet, was dem Anfinger eine bessere Einfithrung giebt,
als eine sprachwissenschaftlich ausgefiihrte Lautlehre, mit der
er zundchst nichts anfangen kann. Die ganze aussere An-
ordnung lehnt sich natiirlich an des Verfassers hebriische
Grammatik an, so dass der Abriss vor allem im Anschluss an
diese, aber auch im Anschluss an jede andere hebriische Gral'll-
matik zu gebrauchen ist. — Der 2. Teil des Biichleins enthélt
den Text der aramiischen Stiicke des A. T., Lsra 4, 7‘_‘ 6, _18
und 7, 11—28, und Daniel 2—7, und ein Worterverzeichnis.
Der Text ist auf Grund einer Vergleichung von mehreren



— B33 —

Handschriften kritisch festgestellt, im allgemeinen unter Zu-
grundelegung der Ausgabe von Baer, aber mit mehrfachen
Berichtigungen. Man konnte nun freilich wohl sagen, die Ab-
weichungen von Baer seien nicht so zahlreich und erheblich, um
eine neue Kkritische Bearbeitung des Textes wissenschaftlich not-
wendig erscheinen zu lassen. Da aber die gewohnlichen Aus-
gaben des hebriischen A. T. in den aramiischen Stiicken unge-
niigend sind, und die Ausgabe von Baer nicht jeder Student
kaufen kann, so ist es allerdings dankenswert, dass hier mit
der kurzen Grammatik zusammen ein zuverlassiger Text um
billigen Preis jedem erreichbar ist. — (Vergl. auch den Auf-
satz von Strack: ,Zur Kenntnis des #dlteren Araméiisch“, in
Luthardts Theol. Litteraturblatt, 1896, Nr. 13.)
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Atlas Scripturae sacrae. Decem tabulae geographicae cum indice
locorum Seripturae sacrae Vulg. edit., scriptorum ecclesiasticorum
et ethnicorum. Auctore Dre. RicH. V. RiEss, Canonico capitul.
Rottenburg. Friburgi Brisgoviae 1896G. Sumptibus Herder. VI
w. 15 S, u. 10 Karten. fol. (Preis brosch. M. 5. —, geb. M. 6.20.)

Der Bibelatlas von Riess, der hier in Beriicksichtigung
der internationalen Verbreitung, die er bereits gefunden hat,
zum erstenmal in lateinischer Ausgabe erscheint, hat schon in
den fritheren Ausgaben in seiner ungemein sorgfiltigen Aus-
fuhrung den verdienten Beifall erhalten, wofiir hier nur auf
Himpels Recension der 2. deutschen Auflage (Theol. Quartal-
schrift 1888, S. 702 ff.) hingewiesen sei. Die zehn Karten der
vorliegenden Ausgabe sind im wesentlichen dieselben wie die
der 2, Aufl. von 1887: I. Agypten in der Zeit der Patriarchen.
II. Die Petriische Halbinsel und Kanaan zur Zeit der Riick-
~ kehr der Tsraeliten aus Agypten. (Mit einer Specialkarte tiber
die Umgebung des Sinai.) III. Palastina in der Zeit der Richter
und der Koénige. (Mit einer Specialkarte iiber den Umfang des
Reiches Davids und Salomos.) IV. Kanaan, Syrien, Assyrien
und Babylonien nach den assyrischen Berichten. V., Assyrien
und Babylonien. (Mit Ubersichtskarten itiber die Ruinenfelder
von Babylon und Ninive.) VI. Paliistina zur Zeit Jesu Christi
und der Apostel. (Mit einer Specialkarte tiber die Umgebung



e BB —

des Sees Genesareth.) VII. Syrien, Kleinasien, Macedonien,
Griechenland und Italien im apostolischen Zeitalter (mit Ein-
zeichnung der Reisen des Apostels Paulus). VIII. Plan von
Jerusalem a) in der Zeit der Konige bis 588; b) nach der
Riickkehr aus dem Exil und zur Zeit der Hasmonier; c¢) zur
Zeit der Zerstorung durch Titus; d) Aelia Capitolina Hadriani
117 p. Chr.; e) zur Zeit Konstantins des Grossen; f) im 4.—T.
Jahrhundert n. Chr. Dazu eine Karte tliber den Eremus der
heiligen Stadt und des Jordan im 4.—7. Jahrhundert. IX.
Specialkarte von Jerusalem und Bethlehem mit Umgebung und
Plan des heutigen Jerusalem. X. Das heutige Paléstina.

Der Atlas ist also ein héchst niitzliches und wertvolles
Hiilfsmittel fir das Studium der biblischen Geschichte des
Alten Testaments in allen Perioden wie des Neuen Testaments
und zugleich auch fiir die weitere Geschichte Jerusalems und
des heiligen Landes bis auf unsere Zeit. Die Karten haben in
der neuen Auflage, wie die Vergleichung zeigt, eine sorgfiiltige
Revision erfahren, und die meisten haben mehr oder weniger
Zusatze und eventuell Verbesserungen erhalten. Ich will nur
auf die Karten VI und X hinweisen, in denen die Darstellung
des Ostjordanlandes nach neueren Forschungen erheblich modi-
fiziert erscheint; auch auf Tafel VIIT, wo die dlteren Pléne
von Jerusalem nicht unerheblich gedndert sind; auch die
Karte V hat manche Vermehrung erhalten. Auf die muster-
haft schéne und deutliche Ausfiihrung der Karten sei noch
besonders hingewiesen. — Das alphabetische Verzeichnis der
geographischen Namen ist hier wesentlich knapper gefasst als
in der 2. deutschen Auflage. Es giebt in der Regel die erste
Stelle an, an welcher der Ort in der Reihenfolge des Kanons
vorkommt, auch den festgestellten oder vermutungsweise
angenommenen heutigen Namen, und verweist auf den Ort im
Atlas, wo das Betreffende zu finden ist. Ausfiihrlichere Belege
und Nachweisungen hat der Verfasser in seiner Biblischen
Geographie (Freiburg 1872) gegeben, die nun allerdings nicht
mehr tiber alles Auskunft giebt, was die Karten der mneuen
Ausgabe enthalten, so dass eine neue Auflage auch davon sehr
erwiinscht wire. — Zugleich mit dieser lateinischen Ausgabe

erschien die 3. Auflage der deutschen Ausgabe.
Prof. Dr. F. LAUCHERT.



— 595 —

Sammlung ausgewiihlter kirchen- und dogmengeschichtlicher
Quellenschriften als Grundlage fiir Seminariibungen heraus-
gegeben von Professor 1. G. KRUGER.

Erstes Heft: Die Apologieen Justins des Martyrers Zeraus-
gegeber von D. G. KRUGER, Professor der Theologie in Giessen.
2. Auflage. Freiburg i. B. und Leipzig 1896. Akademische Ver-
lagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck). XVI und
87 S. 8% (Preis M. 1. 50.)

Dass von dieser zuerst 1891 erschienenen Ausgabe, mit
welcher Kriiger seine Sammlung eroffnet hatte, inzwischen
schon eine neue Auflage notig geworden ist, ist ein erfreulicher
Beweis dafiir, wie sehr diese Sammlung einem wirklichen Be-
diirfnis entgegenkam, und dass dieselbe auch in ausgedehntem
Masse das wiinschenswerte Interesse gefunden hat. — Der
Text, der wie in der 1. Auflage im wesentlichen auf Grund
der Ausgabe von Otto gegeben ist, wurde einer genauen
Revision unterzogen und dabei an mehreren Stellen die hand-
schriftlichen Lesarten an Stelle der Konjekturen von Otto
wieder eingesetzt, wo es nicht hinlédnglich motiviert erschien,
von der Uberlieferung abzuweichen. In den Anmerkungen zur
Textkritik sind in einer 2. Abteilung jetzt auch alle ab-
weichenden Lesarten des Eusebius fir die in dessen Kirchen-
geschichte mitgeteilten Stellen der beiden Apologieen genau
verzeichnet; die kritische Wiirdigung dieser Lesarten wurde
jedoch einer kunftigen kritischen Ausgabe iiberlassen. Die Ein-
leitung hat eine durchgreifende Umarbeitung und Erweiterung
erfahren, teilweise in Anlehnung an die §§ 32 und 36 von
Kriigers Geschichte der altchristlichen Litteratur (Freiburg
1895), und mit umfassenderen Litteraturangaben. Auch das
Register ist -nicht unbetrichtlich erweitert. So verdient die
neue Auflage um so mehr die Empfehlung, welche schon der
ersten mit Recht zu teil geworden ist.

Prof. Dr. F. LAUCHERT.



— 596 —

Beitrige zur Kenntnis der Handschriften des Clemens Alexan-
drinus. Von Dr. OTTO STAHLIN, K. Gymnasiallehrer. Beilage
zum Jahresbervichte des K. Neuwen Gymnasiuwms in Nirnberq fir
das Schuljahr 1894/95. Nirnberg 1895. 35 S. 8°.

Der 1. Teil dieses Programms giebt eine vollstandige Uber-
sicht tber die bisher bekannten IHandschriften der Werke des
Clemens, von denen der Verfasser, der eine kritische Ausgabe
des Clemens vorbereitet, die in italienischen Bibliotheken auf-
bewahrten wihrend einer Studienreise sémtlich selbst kennen
gelernt hat, wahrend er sich fiir die andern, soweit er sie noch
nicht ebenfalls selbst einsehen konnte, und soweit es zur Be-
stimmung der Handschriften von Wichtigkeit schien, sonst ge-
nauere Angaben verschaffen konnte, als solche in der bisherigen
Litteratur vorlagen. Auf Grund dieser Forschungen konnte er
manche Berichtigungen und Ergiinzungen fiir die Uberlieferungs-
geschichte der Schriften des Clemens geben und die Hand-
schriften nach ihrem Abhéngigkeitsverhiltnis klassifizieren. —
Der IL. Teil beschiftigt sich im besondern mit der kleinen Schrift:
Tic 6 owldnevoc mwhovowg, deren simtliche Ausgaben (zuletzt die
von Koster, 6. Heft der Sammlung von Kriiger, Freiburg 1893)
auf der KEditio princeps des Ghisleri beruhen, der dieselbe dem
Codex Vaticanus 623 entnommen hatte. Eine Kollation der bis-
her von keinem Herausgeber mehr verglichenen Handschrift
ergab nun, dass Ghisleri den Text derselben an vielen Stellen
sehr ungenau und fehlerhaft wiedergegeben hatte, so zZwar,
dass mehrmals selbst ganze Satzglieder ausgefallen sind.
Stahlin wurde aber sodann auch auf die fiir Clemens noch nicht
benutzte dltere Handschrift der Escurialbibliothek (11. Jahrh.)
aufmerksam, welche sich als Archetypus fiir den Vaticanus
herausstellte, und iber welche ihm P. M. Barnard, der die
Schrift in den Texts and Studies kritisch herausgeben wird,
Mitteilungen machte. S. 25—29 werden nach dem Vaticanus
die wichtigsten Verbesserungen solcher Stellen zusammenge-
stellt, von denen die Ausgaben nach Ghisleri’s Vorgang einen
fehlerhaften Text bieten. S. 30—85 werden kritische Beitrage
zu der bekannten Erzihlung von dem vom Apostel Johanngs
geretteten Jingling in Kap. 42 gegeben, an welcher Stelle die
beiden Handschriften eine grosse Liicke haben, die aber nach
Clemens nicht nur Eusebius erhalten hat, aus dem die Heraus-



— 597 —

geber die Liicke ergénzten, sondern die auch in zahlreichen
Handschriften, deren Lesarten hier mitgeteilt werden, separat
als Iixcerpt aus Clemens lberliefert ist, unabhéngig von Eu-
sebius. Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Johann Adam Mohler. Ein Gedenkblatt zu dessen hundertstem
Geburtstag von ALOIS KNOPFLER, Doktor der Theologie und
der Philosophie, o. 0. Professor der Kirchengeschichte an der
Universitiit Minchen. Mit einem Bilde Mihlers. Miinchen 1896.
Verlag der J. J. Lentnerschen Buchhandlung (E. Stahl jun.).
1IX und 149 S. 8°. (Preis M. 2. 50,

Der Verfasser dieser Schrift hielt sich als Mohlers zweiter
Nachfolger auf dem Miinchener Lehrstuhl der Kirchenge-
schichte (S. III) ,fur berechtigt, oder richtiger gesagt, fiir ver-
pflichtet, anldsslich des hundertsten Geburtstages des grossen
Theologen ein Gedenkblatt der Liebe und Verehrung auf sein
Grab niederzulegen“. Eine neue Biographie Mohlers von
kompetenter Hand ist um so mehr zu begriissen, als die bis-
herigen Biographicen eine neue Darstellung nicht als iiberfliissig
erscheinen liessen, wie dies neulich auch Friedrich fiir einzelne
wichtige Punkte gezeigt hatte. Knopfler zeigt, wie besonders
die Darstellung von Mohlers Studien- und Entwickelungsgang,
wie sie in Worners Biographie Mohlers gegeben ist und von
andern wiederholt wurde, eine durchaus schiefe ist und auch
in den KEinzelangaben von Unrichtigkeiten wimmelt. Zum
Teil also in ausdriicklichem Gegensatz dazu wird hier das
Lebensbild auf Grund sorgfiltigster Beniitzung des vorliegenden
urkundlichen Materials, das zuletzt durch die wichtigen in
Friedrichs Schrift versffentlichten Beitrige so wertvolle Be-
reicherungen erfahren hatte, dargestellt. Die Darstellung der
Jugend- und Studienzeit giebt Veranlassung, von dem Betrieb
der theologischen Studien in Ellwangen und spéter Tibingen
in Mchlers Studienzeit zu sprechen. (S. 7 ff.) Von besonders
grossem Interesse sind auch die Abschnitte tber Mohler als
Grinder der historischen Schule (wo die wissenschaftlichen
Grundsatze der historischen Schule in Ausspriichen Mohlers
aus Schriften verschiedener Perioden entwickelt werden, wobei
auch besonders der Freimuth und Wahrheitssinn Mohler’s



— D98 —

hervorgehoben wird, der sich durch keine einseitige Partei-
richtung beeinflussen liess), als theologischen Forscher (wo u. a.
seine Ansichten tiber den Primat, tiber Bischofe als weltliche
Fiirsten und im besonderen tiber den Kirchenstaat, sodann iiber
das Verhiltnis von Kirche und Staat vorgefiihrt werden) und als
akademischen Lehrer. — Im Anhang werden zuerst aus einem
nachgeschriebenen Kollegienheft aus dem Jahre 1834/35, dem
letzten Jahre, in welchem Mohler Kirchengeschichte in Tiibingen
gelesen hatte, die Abschnitte tiber den Apostel Petrus und
tiber den Vorrang der Kirche von Rom mitgeteilt; es ist
interessant, dieselben mit dem zu vergleichen, was Friedrich
aus Mohlers eigenem Hefte verdffentlicht hat. Sodann tber
die Volkssprache als Kirchensprache, nach einer 1823 in
der Theol. Quartalschrift versffentlichten Recension. Endlich
die Ausserungen iiber den Jesuitenorden, aus der Recension
von Déllingers Kirchengeschichte von 1829 (auch bei Fried-
rich 8. 13 ff. abgedruckt) und aus dem schon erwihnten
Kollegienheft. — Den Schluss bildet eine sehr sorgfaltige
.Bibliographie, die mehreres enthilt, was bei Worner-Gams
fehltY). — Die wertvolle Schrift wird jedem Verehrer Mohlers,
tiberhaupt jedem, dem die Geschichte der Theologie in diesem
Jahrhundert nicht gleichgiiltig ist, von grossem Interesse sein.
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Die Kanones der wichtigsten altkirchlichen Concilien nebst den
Apostolischen Kanones. Herausgegeben von Lic. Dr. FRIEDRICH
LAUCHERT, Professor am altkatholischen theologischen Smninfz‘?'
in Bonn., (Sammlung ausgewdhlter kivchen- und (log*me-ng%@h’ic’lt'
licher (luellenschriftei:, herawusgegeben unter Leitung von Prof.
Dr. Kriiger. 12. Heft,). Freiburg i. B. und Leipzig 1890. Akar

Yy Hier wird S. 144 auch der in der Theol. Quartalschrift 1825, 5. 611—645,

erschienene Aufsatz: ,Etwas iiber Missionen, namentlich der katholischen Kil;Che“v
Méhler zugeschrieben, den ich (Intern. theol. Zeitschrift 1894, S. 628 und 655 f'-)
far Hirscher in Anspruch genommen hatte, dem er nach handschriftlicher Notiz
in dem in der Tithinger Konvikts-Bibliothek aufbewahrten Exemplar der Quartal
schrift zugeschrieben wird (nach privater Mitteilung). Aus der Anmerkung
Knopflers a. a. O. ist nicht ersichtlich, ob er den Aufsatz nur aus inneren
Griinden, oder auf Grund eines dusseren Zeugnisses Mohler beilegt.



— 599 —

demische Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mol (Paul Siebeck).
XXX und 228 5. 8% (Preis M. 3. 50.)

Die Ausgabe hat den Zweck, die wichtigsten altkirchlichen
Kanones in einer handlichen Zusammenstellung allgemeiner
zuganglich zu machen. bSie enthilt die Kanones der okume-
nischen Konzilien, d. h. die des 1.—4. und 7., und dazu die des
sogenannten Concilium Quinisextum oder Trullanum von 692,
die bestimmt waren, das 5. und 6. 6kumenische Konzil, die
keine Disziplinarverordnungen erlassen hatten, nach dieser
Seite zu erginzen. Dazu kommen diejenigen weiteren griechi-
schen Konzilien, deren Kanones ein allgemeineres Ansehen in
der griechischen Kirche erlangten, von nachfolgenden ¢kume-
nischen Konzilien approbiert wurden und neben denen der
letzteren einen Bestandteil der kirchenrechtlichen Sammlungen
der orthodoxen orientalischen Kirche bilden (Ancyra, Neocae-
sarea, Antiochia 341, Sardica, Laodicea, Gangra); ferner die
dltesten lateinischen (afrikanischen, spanischen, gallischen) Pro-
vinzialkonzilien. Ausserdem die sogenannten Apostolischen
Kanones. Die Texte sind jeweils auf Grund der besten Aus-
gaben gegeben; die Anmerkungen zur Textkritik geben Aus-
kunft tiber die Abweichungen vom gewohnlichen Text der
Konziliensammlungen und verzeichnen die wichtigeren Varianten
der verschiedenen Ausgaben. Die Einleitung (S. VII—XXX)
handelt iiber Kanones und Kanonensammilungen im allgemei-
nen, und tber die Kanones der einzelnen Konzilien, wie tiber
die Apostolischen Kanones im besondern und gibt Litteratur-
angaben tiber die Konzilien und Konzilienakten im allgemeinen,
wie zu den einzelnen Konzilien. Zwei ausfiihrliche Namen-

und Sachregister, griechisch und lateinisch, schliessen den Band.
X

Des Gottesfreundes im Oberland (=Rulmann Merswins) Buch von
den zwei Mannen. Nach der dltesten Strassburger Handschrift
hemusgegeben von Professor Dr. FRIEDRICH LAUCHERT. Bonn
1896, P. Hansteins Verlag. XI und 94 S. 8°. (Preis M. 2.)

Die hier neu herausgegebene Schrift ist die wichtigste
unter den Schriften mystischen Inhalts, welche Rulmann MMer-
SWin, das geistige Haupt der Richtung der sogenannten ,Gottes-



— 600 —

freunde® in Strassburg (1 1382), unter dem Namen des von
ihm, wie der Herausgeber mit Denifle annimmt, fingierten
grossen ,,Gottesfreundes im Oberland® herausgegeben hat. Das
Biichlein behandelt bei seinem groésseren Umfange die Ideen,
die in dem ganzen Kreise der Schriften, die Merswin sonst
teils unter dem eigenen Namen, teils unter dem des Gottesfreundes
verfasste, in verschiedenen Einkleidungen sich immer wieder-
holen, mit grésserer Vollstandigkeit, als dies in den andern
Traktaten der Fall ist, so dass sich dadurch die besondere
Ausgabe desselben rechtfertigt. Das ,Buch von den zwei
Mannen“ lag bis jetzt gedruckt vor in der von Karl Schmidt
unter dem Titel: ,Nikolaus von Basel“ verdffentlichten Samm-
lung der ,Gottesfreund“-Schriften, dort aber in einem Uber-
arbeiteten Text. In der vorliegenden Ausgabe konnte der
urspriingliche Text geboten werden, zu welchem die Varianten
von Schmidts Text angemerkt sind. X.

III. English Bibliography.

A Synopsis of the Gospels in Greek by the Rev. ARTHUR
WriGHT, M. A., Fellow and Tutor of Queen’s College, Cambridge.
London 1896.

The title of this work suggests at once comparison with
the well known and very useful Synopsis Evangelica of Tischen-
dorf, but the two works are really quite different in aim and
method. Tischendorf attempted to arrange the Grospels in'pa-
rallel columns and in chronelogical order so that the variations
in the accounts of the same incidents by the different Evan-
gelists might be studied conveniently. He also contented himself
with printing the Textus Receptus and adding at the fqot ?f
the page the most important variants of the Mss. Mr Wright's
object is quite different. His book is in no sense & harmony,
but he has so arranged the first three Gospels with small
portions of S. John and some fragments from the Acts all:d
Epistles of S. Paul as he thinks will best help to the eluc‘l—
dation of the so-called Synoptic Problem. Some time ago, 1



— 601 —

noticing Prof. Sanday’s Article on the Gospels in the new
edition of the Dictionary of the Bible, I expressed my doubts
as to there really being any Synoptic Problem in the sense
that is commonly understood, that is that I was very doubtful
as to the possibility now of tracing out the various sources
of our present narratives. Since then I have seen no cause
to change that opinion. The truth is that I do not think the
critics allow nearly enough for the varied life of the Church
and seem to regard the Evangelists as painfully putting toge-
ther detached scraps of information that have happened to
come into their hands instead of writing accounts of events
and sayings which must have been thoroughly familiar to them
and to all their fellow Christians. The critics too seem largely
unable to appreciate the supernatural and its power in the
world, Some of course deny that there is or can be such a
thing at all, but M* Wright is not of the number and stoutly
maintaing his faith in the divine character of Scripture. Still
he is a student who lives apart from the world in his own
rooms, and what is natural and obvious to a parish priest
seems to be to him quite unintelligible. This state of mind is
illustrated by what I can only characterise as the very wonder-
ful results that he mentions in his preface as flowing from the
method of study which he recommends. As one reads these
statements, one can only wonder whether M* Wright regards
the whole mass of theologians that the Church has produced
as either knaves or fools or believes that men who have spent
large parts of their lives in the study of the Gospels and the
effort to teach them to others have been utterly ignorant of
their most obvious contents.

Having made this protest I cannot but add that the book
will be very useful to all students of the Gospels. It is a
monument of patient labour and careful arrangement, and if
the study of it does not lead to the acceptance of any com-
plete theory, or if it even shews that there are insuperable
difficulties in the way of accepting any of the theories that
have so far been propounded, it will at least suggest many
Subjects for thought and stimulate the student to further in-
Vestigations,

. I should like to add that six years ago M* Wright pu-
blished a, very interesting little work on the Composition of the



— G —

Four Gospels. This older book will be found a useful companion
to the one I am at present noticing.
A. J. C. ALLEN.

Documents illustrative of English Church History, compiled
from original sources by HENRY GEE, B. D., F. S. 4. and
Wirniam JorN Harpy, /. S. A. 8°  London 1896.

The great revival of interest in the history of the Church
is one of the most hopeful signs of the present time. Until
quite recently comparatively few people in England knew or
cared anything for the subject. The great mass of Englishmen,
if they thought on the subject at all, believed that the Church
of England began sometime in the sixteenth century, that it
was the creation of the State and that the main differences
between it and the nonconformist bodies was that on the whole
the Church was the more respectable and they were the more
spiritual. All this has been lately changed. Englishmen have
wakened up to the sense of the glorious heritage that has -
come down to them in their branch of the Catholic Church and
to the duty of learning something of the records of it. They
have learned that the Church of Ingland dates not from
Henry VIII but from Augustine, that she is in no sense the creature
of the State, that she was not set up or endowed by the civil
authority. The book before me is one of the best proofs of
this revival of interest. Of course we have had many works
before containing original documents illustrative of the History
of the Church. It is nearly sixty years since the late M Card-
well published his collection of documents illustrating the time
of the Reformation. We have had in our hands for long the
great work of the late Mr IHaddan and the present Bishop
of Oxford, which contains pretty well all that can be known
of the Church in these islands before the Conquest, and there
are other books which I need not stay to enumerate. Still
this book marks a distinct advance. It contains a selection
of documents dating from A. D. 314, when three British Bishops
attended the Council of Arles, down to the Act of Settlement
in 1700. The Latin and ’\Torman French Documents have beet
translated and the English of other documents modernised s0
that the ordinary fairly educated Englishman cal read the



— 603 —

book easily. When we add to this that the book is of a
moderate size, that the selection of documents seems on the
whole to have been exceedingly well made, that they illustrate
most of the important points that naturally arise with regard
to the character of the Church, it will be seen that the book
is one which is likely to be widely read and to prove very
useful.

A great part of the book is necessarily occupied with the
records of the Sixteenth Century. The Chief Acts of that time
are all printed at full length and many other documents such
as Sets of Injunctions, Advertisements and Royal Proclamations
are also given. These documents are of course for the most
part well known and I need not dwell on their contents. The
study of them is I think the best cure for the idea that a new
Church of England was brought into being by Henry or his
successors. One document I should have liked much to see
added. It is the Letters Patent which Henry issued to Arch-
bishop Cranmer in 1541. The thing itself is of but little moment,
but the Roman controversy is ever with us, and Father Gasquet,
who is at present the leading controversialist on the Roman side,
has fastened on the issue of these Letters Patent as the act
that constitutes the breach in the corporate life of the Church
of England. One can only wonder that a man whose historical
knowledge has driven him from every position hithertoo taken
up on the matter has not been driven further and led to see
that there never was any breach of continuity at all. Still it
would be interesting to have the document.

A part of the book which is fresher and will probably
be read with more interest is that which deals with the cen-
turies before the Reformation and shews something of the re-
lations of the Church of England to the Roman See in the
Fifteenth and preceding centuries and sets forth clearly enough
the rising feeling of national opposition to the Roman claims.
These pretensions reached their climax in the days of John and
the deed by which he surrendered his kingdom and agreed
to hold it in the future as a fief of Rome is given at length.
From that time the spirit of opposition began to shew itself.
It is seen clearly enough in the clauses of Magna Charta which
refer to the Church and it found its expression in the fullest
Sénse in the Acts of Praemunire and Provisors which mark

Revue intern, de Théologie, Heft 15, 1596, 40



SRR 7).

the fourtheenth cenfury. The persistent way in which the
Church is continually spoken of as the Church of England
and the firm attitude of opposition to the encroachments of
the Papacy that is apparent throughout these documents is very
noticeable. One use of the phrase “Church of England” in
especial deserves attention. In the “Lollard Conclusions” of 1394
the “Church of England” is actually contrasted with the
“Roman Church”, thus shewing clearly enough that in the
minds of men in those days the two were distinct though united
together in the closest bonds of intercommunion.

1t is easy to find fault. We have much cause to be thankful
to the authors for what they have given us, but I cannot but
think that they would have made their book much more useful
if they had somewhat extended the part of which I have been
speaking. The suppression of the Monasteries is one of the
prominent events of the sixteenth century. No one will attempt
to defend the way it was done or the use that was made of the
spoils, but it is impossible really to understand the forces at
work and the causes which made it possible for such a revo-
lution to be worked and tc leave such little trace, as it actu-
ally did, behind, without some knowledge of what had been
done and proposed before Cromwell came on the scene.
I should therefore have liked to see in this volume the Act of
1414 by which the Alien Priories were suppressed and their
property handed over to the King, the Bull issued by Innocent
VIII to Archbishop Morton bidding him visit and reform the
Religious Houses in his province which the Bull describes as
having fallen into a very bad state, and the Bulls issued by
Clement VII to Wolsey authorising him to suppress a large
number of Religious Houses and to apply the proceeds to the
founding of Colleges. The truth is the part of the Religious
Houses was played out. They had had their day, an end of
some kind was inevitable and the only question was what that
end should be. That it was the one that we know and mourn
over, was due to the devil of the piece—Cromwell—and to the
cupidity of Henry. A. J. C. ALLEN.



The thirty-nine Articles of the Church of England explained
with an Introduction by EDGAR C. S. GIBsoN, D. D., Vicar of

Leeds and sometime Principal of Well Theological College.
Vol. 1. 8°. "London 1896.

In the last number of the Revue I noticed the Introduction
to the Articles of the Church of England by Dr Maclear and
Mr Williams. I have now before me the first instalment of
another work on the same subject. The position of the author
gives it a special interest. D" Gibson was for fifteen years
Principal of the Theological College at Wells. In that capa-
city he had much to do with the training of many of the
younger clergy and by his energy and ability he succeeded
in raising Wells to a leading position amongst our Colleges.
He has now become Vicar of Leeds in succession to the Bishop
of Rochester and there is very little doubt that in a compara-
tively few years he will himself be raised to a place on the
Episcopal bench. The book then will necessarily come with
a certain authority and it will be read by those who wish to
see what the prevailing teaching of the Church of England
at present is and what it is likely to be in the immediate future.

D Gibson does not give us any statement as to the special
aim of his work, but we may take it that it is mainly intended
to be a student’s book. At the same time it is more than
that. It is written on a scale that permits of a good deal of
‘discussion both historical and doctrinal of the various points
contained in the Articles. The volume before me which is all
that is yet published contains only the Introduction and the
€xplanation of the first eight Articles and it is a good sized
octavo of 360 pages. It contains very little that is really
matter of controversy. The two points of this kind that do
come up are the doctrine of the Double Procession in Article
V and the position ascribed to Scripture in Article VI. Dr Gib-
SON’S treatment of these points will I think be found to be
Very satisfactory. On the first he distinguishes the two points
that are really quite distinct but which are often confused in
the heat of controversy viz. the doctrine itself and the insertion
of the filioque in the so-called Nicene Creed. On the first
he shews clearly enough that there is no material divergence
between the East and the West, as the Western formula is to



— 606 —

be understood as teaching that the Spirit proceeds from the
Father as the one source of being through the Son and this
statement has always been accepted in the East. It is a
pity however that on this point he gives no reference to the
discussions at the Bonn Conferences and to the conclusions
arrived at there. On the other point it is shown that the in-
sertion in the Creed was almost certainly made in all good
faith, that is that when the Creed was recited at Toledo with
the clause in, the fathers of the Council fully believed that they
were reciting the genuine Creed and had no idea that they
were making any addition to it.

The position assigned to Scripture by the Church of Eng-
land is very definitely set forth in Art. VI and Dr Gibson has
given a good and clear exposition of the grounds on which
that position rests. It is undoubtedly a very fundamental
point. The moment it is admitted that there is any article of
the faith that is not contained in scripture or may not be
proved by it, the door is opened to any amount of deve-
lopment and the addition from generation to generation of
any number of new dogmas. One of the strongest points in
the teaching of the Church of England is the very definite
way in which she draws the line between doctrines of faith
and matters of pious opinion. It is the forgetting of this
distinction that has constantly led the way to persecutions and
schisms.

The Introduction to the book contains a history of the
Articles and gives an account of the documents which con-
tributed most to their formation. One section of this History
is T think of special interest. It deals with the subject of sub-
scription to the Articles and sets forth clearly the different
forms that this subscription has taken and the different claS§GS
of people who have been required to make it. The point
that I touched on in noticing D* Maclear’s work comes out
plainly. The acceptance of the Articles has never been made
a condition of lay Communion. The lay man as such has never
been asked to give his consent to any doctrinal statements

except those contained in the Catholic Creeds.
A. J. C. ALLEN.



IV. Griechische Bibliographie.

Amdvinoig sic Try gyatadiov smioreiry Adovroc IT7 Hdme ‘Poung

N C A -~ 2 b o~ 3 P \ -~ ~ C A}
mtepl Evwvswg tic Avarolixic ExxinGicg usta wvc dvexfic vmo

Agyiuevdoivov Fonyogiov ZiyaBuvotd, KaYnynrod tic Gsoloyiag xal
Igoiorapdvor tic v Magoelie Opdodosov Exxdnoieg, Ey MaGoalie,
1894—1896. Imprimerie Barthelet & Cie., rue Venture, 19.
191 S. 8% (Preis Fr. 2. —.)

Diese mit griindlicher exegetischer und historischer Gelehr-
samkeit abgefasste Antwort auf die Encyclica Praeclara vom
20. Juni 1894 war zuerst stiickweise seit 1894 in der von dem
Verfasser in Marseille herausgegebenen griechischen religitsen
Monatsschrift , QO E&nynins tév ayiwyv Toagdv* erschienen, wih-
rend sie jetzt in separater Ausgabe als Buch vorliegt.

Gegeniiber der Aufforderung, die Orientalen sollen dahin
zuriickkehren, von wo sie sich entfernt haben, wird betont,
dass nicht der orthodoxe Orient, sondern das Papsttum sich
von der katholischen Einheit und von dem Standpunkt der
alten katholischen Kirche vor der Spaltung entfernt habe.
Wenn aber die Aufforderung iiberhaupt nur den Sinn hat, die
Orientalen sollen unter den Jurisdiktionsprimat des rémischen
Papstes zuriickkehren, so ist sie auch in diesem Sinne unzu-
treffend, da die Kirchen des Orients demselben iiberhaupt nie-
mals unterstanden, so sehr sie bereit wiren, dem zum alten katho-
lischen Glauben zuriickkehrenden Papste den Ehrenprimat im
altkirchlichen Sinne wieder zuzuerkennen. Da der Papst selbst
die Anerkennung oder Nichtanerkennung des pépstlichen Juris-
diktionsprimats als den hauptsichlichsten und eigentlich allein
wesentlichen Unterschied erklirt und die Orientalen auf ihr
eigenes kirchliches Altertum hinweist, von dem sie sich belehren
lassen sollen ), so stellt sich die Antwort als hauptsachliche
Aufgabe, deren Lésung den weitaus grossten Teil der Schrift
ausfillt, den romischen Primat nach seiner Begrimdung in der
heiligen Schrift und altkirchlichen Tradition zu prifen. Es

——————

1 : . e . . . . .
. ) Praecipuum discriminis caput, de Romani Pontificis primatu. Verum re-
:flclant ad initia, videant quid maiores senserint sui, quid proxima originibus actas
adiderit. Inde enimvero illud Christi divinum testimonium: Tua es Petrus et super

h . . . .8
40C petram aedificabo Eeclesiam meam, luculenter exstat de Romanis Pontificibus
Comprobatum,



— 608 —

werden demgemadiss die Bibelstellen, Viterstellen und Kon-
zilienausspriche, auf welche der Primat des Papstes in seinem
mittelalterlichen und modernen Sinn gestitzt werden soll, einer
sorgfaltigen und eingehenden Untersuchung unterzogen. Das
Resultat aber ist ein negatives, da tberall in der heiligen
Schrift wie in der echten katholischen Tradition kein Wort zu
finden ist, das bei richtiger und unbefangener Erklirung die
Meinung des Papstes bestétigte (S. 147). Der romische Juris-
diktionsprimat hat seine wahre Stiitze vielmehr in bekannten
Falschungen (S. 147 ff).

Die Geschichte des christlichen Orients lehrt aber auch,
dass derselbe niemals der Jurisdiktion des romischen Papstes
unterworfen war, und doch ist anscheinend seine Unterwerfung
unter dieselbe jetzt das einzige, was der Papst von den Orien-
talen verlangt. Es ist charakteristisch fir den Papst, wenn er
erklirt, die Finheit im Dogma und in der briiderlichen Liebe
sel nicht die wahre und vollkommene Kinheit, die vielmehr
nur in der Vereinigung mit der romischen Kirche bestehe ).
Man darf hier nur, sagt der Verfasser, statt ,Vereinigung®
sagen: ,Unterwerfung®, vollkommene, riickhaltlose Unterwer-
fung, um den wahren Sinn der pipstlichen , Wiedervereinigung*
richtig zu verstehen.

Was eine solche Unterwerfung aber fir die Orientalen
noch weiter fiir Folgen hiitte, fir den Glauben derselben, das
wird 8. 175 ff. noch durch kurze Anfithrung der Lehrdifferenzen
gezeigt, iiber welche der Papst stillschweigend hinweggeht. —
Der Papst, so schliesst die Schrift, wird mit der Proselyten-
macherei im Orient nicht aufhoren; ,wir aber wollen wachsam
bleiben, und das heilige Erbe der Viter unversehrt bewahren,
den orthodoxen (lauben, in dem verharrend sie das Heil fanden
und wir es finden. ,Halte fest, was du hast, spricht der Her}“;
damit dir niemand deine Krone nehme‘ (Apok. 3, 11). Wir
wollen zu Gott und unserm Herrn Jesus Christus beten, dass
er den Bischofen von Rom seine gottliche Gnade verleihe, SO

na suademus:
do potest
um con-
10S
nis

1) . .. reconciliationem coniunctionemque cum ecclesia Roma
coniunctionem intelligimus plenam ac perfectam: talis enim esse nullo mo
ea, quae nihil amplius inducat, quam certam aliquam dogmatum credendor. .
cordiam fraternaeque caritatis commutationem. Vera coniunctio inte.r Chnsltla'
est, quam auctor Ecclesiae Jesus Christus instituit voluitque, in fidei et regimi
unitate consistens.



— 609 —

dass sie die Neuerungen und ihre Selbstiiberhebung verlassen
und die evangelische Liebe und den orthodoxen Glauben in
ihr Herz aufnehmen und so dahin zuriickkehren, von wo sie
abgefallen sind, und dass so eine Herde werde unter dem einen
Hirten, ,dem Hirten und Bischof unserer Seelen (1 Petr. 1, 25),
unserm Herrn Jesus Christus. Amen.“

Die Schrift des gelehrten Archimandriten sei unsern Lesern
aufs Beste empfohlen. F. L.

V. Russische Bibliographie.

Descartes und seine Philosophie. Zum 300 jihvigen Jubildum
seiner Geburt. Von W. SEREBRENIKOW, (Docent der Psychologie
an der Geistlichen Akademie in St. Petersburg). (Russisch).
(Christliche Lektiire, Mdrz-April-Heft 1896, S. 4556—481.)

Eine sehr interessante, auf genauer Kenntnis der Werke
des Descartes beruhende Abhandlung. Wenn aus Veranlassung
des 300 jihrigen Geburtstages die ganze gebildete Welt das
Geddchtnis dieses ,Vaters der mneueren Philosophie¥ feierte,
80 ,wiirde es unverzeihlich sein, wenn nicht auch die Theologen
desselben dankbar gedichten“, da Descartes der christlichen
Apologetik unzweifelhafte Dienste geleistet hat. In diesem Sinne
wird in der vorliegenden Abhandlung der allgemeine Charakter
der Cartesischen Philosophie, und im besondern seine Lehre
iber die Welt, die Tiere und den Menschen dargestellt.

Eine ausfiihrliche Darstellung der Psychologie des Cartesius
hatte der Verfasser schon in seinem vortrefflichen Buch iiber
Locke gegeben, das ich im letzten Hefte dieser Zeitschrift
angezeigt habe.

Bei dieser Gelegenheit sei auch auf die interessante Ab-
handlung des Verfassers: ,Psychophysische Untersuchungen
und ihre Bedeutung fiir die Psychologie“ (Christliche Lektiire
1895) hingewiesen. F. L.



— 610 —

VI. Serbische Bibliographie.

Der Bote der serbischen Kirche. (Wesnik srpske Crkwe) Die
Zeitschrift der Gesellschaft der serbischen Geistlichkeit zu Belgrad.
— 7. Jahrgang.

Diese aus der Gesellschaft der serbischen Geistlichkeit zu
Belgrad hervorgegangene vortreffliche Zeitschrift konnte am
Ende des Jahres 1895 ein grosses Verzeichnis ihrer gelehrten
theologisch-historischen Artikel geben, welche in den 12 Heften
des vergangenen Jahres gedruckt sind, und welche die uner-
miidliche Energie ihrer Leiter und ihrer Mitarbeiter beweisen.

Dieselbe hat wihrend der Zeit ihres Bestehens immer
mehr eine erste angesehene Stellung unter den anderen
serbischen Zeitschriften eingenommen und erfreut sich auch
heute mit Recht desselben Ansehens durch den Reichtum und
wissenschaftlichen Wert ihres Inhaltes.

Daher wiirde es mich freuen, wenn ich einige vorziigliche
Artikel der letzten Jahre den hochgelehrten Lesern der hoch-
geschiitzten altkatholischen Zeitschrift: ,,Revue intern. de Theo-
logie“, bekannt machen diirfte, weil sie lesenswert sind.

Unter allen Artikeln (Jahrg. 1895, I.—XII., und 1896, I.—IIL
Heft) verdienen besonders folgende Erwihnung: ,Die Epistel
des ©kumenischen Patriarchen Herrn Anthimos VII. und Ant-
wort des Metropoliten von Serbien Herrn Michael*, VI. Heft,
S. 505, 1895. — ,Rundschreiben des skumenischen Patriarchen
als Antwort auf die Encyklika des Papstes Leo XIIL iiber die
Wiedervereinigung der Kirchen®, 1895, H. XI, S. 989. — ,Uber
die christliche Moral“, 1896, H. I, S. 4, von Archmlandrlt
Firmilian, Rektor der theol. Fakultit — eine sehr voI-
treffliche und interessante akademische Rede. — ,Akt und
Form kirchlicher Degradation, 1895, H. IV, S.509, und ,Filio-
que als Antwort der katholischen Leser auf den Artikel ,Fi-
lioque und Orthodoxie“, 1896, H. III—IV, S. 182 — beide Ar-
tikel von Prof. St. M. Weselinovitz. Letzere Arbeit ist sehr in-
teressant und wissenschaftlich, und auch wegen ihrer Cha-
rakteristik wert, in die deutsche und franzosische Sprache
lbersetzt zu Werden — ,Der Papst und seine Beschiitzer aus
Konstantinopel®, 1895, H. XII, S. 1138, und ,Uber die religids-
moralische Erziehung in der Sehule 1895, H. I, S. 1, von



— 0611 —

Prof. Petar Protitz. Beide Arbeiten sind sehr vortrefflich und
interessant. — ,Die Rolle serbischer Herrscher im Streit der
romischen Papste mit der Orthodoxie vom IX.—XV. Jahrhundert*,
1896, H. I—III, S. 19, 199, und ,Die Beziehungen des Koénigs
Milutin von Serbien zum romischen Papsttum®, 1895, H. I,
S. 43, von Docent D. Popovitz. Erste Arbeit trefflich. — ,Die
Jesuiten®, 1895, H. II, S. 164, und ,Der Charakter der litur-
gischen Arbeiten des heiligen Sophronios von Jerusalem und Ger-
manos von Konstantinopel und ihre Bedeutung fiir die Geschichte
der Liturgie“, 1895, H. I, S. 58, vom Redaktor. — ,Grigorie
Zamblak, Metropolit von Kiew in Russland“, 1895, H. II, S. 159,
von P. Sreckovitz, Staatsrat. — ,Kritische Studie tiber den
Materialismus, 1895, H. XTI, S. 1027, von J. Wasitz. — ,Erinnerung
an das Grab unserer Vorahnen“, 1895, H. XII, S. 1089, von
M. Petrovitz, Pfarrer von Belgrad. Eine sehr gemiitvolle Arbeit.
— y,Das Geheimnis eines Verfechters der Wiedervereinigung der
Kirche“, 1895, H. X, S. 924, von P. Milvievitz, Diakon. — ,Aus
der pastoralen Funktion und Umgang und Gebieten des kirch-
lich-religiosen Lebens®, 1896, H. I—II, S. 35, etc. Eine gute
und praktische Arbeit. — ,Ohne Glaube keine Moral®“, 1895,
H. X, 8. 916. — ,?Uber die Abstammung der Menschen, oder:
Ist man gewiss, dass der Mensch von den Affen abstammt?¢
und: ,Ist es wahr, dass die Wissenschaft mit der christlichen
Religion unvereinbar ist?* 1896, H. I, S. 62, von Docent
S. Andjelkovitz, — ,Kurze Begrindungen des Glaubensverhilt-
nisses® 1896, H. I—III, von Diakon W. Zivkovitz. — ,Was
kann ein gutes Wort eines guten und moralischen Pfarrers
thun?“ 1896, H. III, S. 93, von M..... Eine sehr vortreffliche
Arbeit und ein wahrhaftes Ereignis. — ,Der Sonntag, religivs-
moralische Studie“, 1895, H. III, S. 231, von dem serbischen
grossen Litterator Jan. Weselinovitz. — ,Die Religion und
Wissenschaft“, ete. '

Nebst den genannten Artikeln sind noch viele andere gute
Artikel in der Zeitschrift enthalten, besonders gute und sehr
Vvortreffliche Pastoralbriefe und Kirchenpredigten.

Schliesslich kann ich noch bemerken, dass diese Zeitschrift
durch ihre vortreffliche Leitung und ihren wissenschaftlichen
Wert besondere Aufmerksamkeit und Empfehlung verdient.

Lic. R. N. E.



— 612 —-

VII. Librairie.

H. J. Bestmann: Entwicklungsgeschichte des Reiches Gottes
unter dem A. und N. Bunde, an der Hand einer Analyse
der Quellen: I. Das A. T.; Berlin, Wiegandt & Grieben, 1896,
8 Mk. 50 Pf. — Inhali: 1. Das religiose Lebensideal; II. Das
praktische Lebensideal in Altisrael; III. Das Gemeinschafts-
ideal in Altisrael; IV. Das Gesamtleben Altisraels unter dem
Einfluss des Gesetzes; V. Die Uberlieferung der Geschichte
in Altisrael; VI, Die Aufgabe Neuisraels.

V. Ervoni: De Leontio Byzantino et de ejus doctrina christo-
logica; Paris, A. Picard, 1895.

T. E. EvanceLDEs: Gennade le Scholaire (en grec); Athenes,
1896; in-18, 116 p.

J. T. F. Farounar, M. A.: Clement of Rome and the Ministry,
together with an Excursus on the Date of his Letter; Edin-
burgh, St. Giles Printing C°.

Lucien Gautier: Au dela du Jourdain; Geneve, Eggimanmn,
in-19, 2¢ é&dit., 1896. — Description d'un voyage de Jericho
a Salt, a Djérach et & Amman. Djérach est Pancienne Gérasa,
de la Décapole de Palestine, dans la demi-tribu orientale de
Manassé. Amman est lancienne capitale des Ammonites
(Rabbath-Ammon, puis Philadelphie sous Ptolémée II Phila-
delphe). Les ruines de ces deux villes sont tres belles.
L'auteur a illustré son récit par de nombreuses et intéres-
santes gravures.

E. GeeuarT: L'lItalie mystique, histoire de la Renaissance
religieuse au moyen age, 2° édit., 1 vol., frs. 3. 50; — Moines
et Papes, essais de psychologie historique, 1 vol, frs. 3. 50;
Paris, Hachette. — Dans la prochaine livraison, nous étudie-
rons ces deux intéressants volumes.

G. GopeT: Les souffrances de I'Arménie; Neuchatel, Attinger,
2¢ édit., broch. 64 p.

A. Havck: Realencyclopidie fiir protestantische Theologie und
Kirche, III. Auflage; Leipzig, Hinrichs (180 Lieferungen zu
je 1 Mk.)



H. Hovtzwann: Theologischer Jahresbericht, XIV. Band, 1894,
Register von Plothner; XV. Band, 1895, 1. Abteilung: Exe-
gese von Siegfried und Holtzmann; Braunschweig, 1896,
Schwetschke, Einzelpreis 6 Mk,

A. LaroTrE: L'Europe et le Saint-Siege a I'époque carolingienne;
I partie: Le pape Jean VIII (872—882); Paris, A. Picard,
1895, frs. 7. 50.

Karr MarTr: Kurzgefasste Grammatik der Biblisch-Araméiischen
Sprache; Litteratur, Paradigmen, kritisch berichtigte Texte
und Glossar; Berlin, Reuther und Reichard (wissenschaftlich
und praktisch).

Le P. Pmriing: La Russie et le Saint-Siege, études diplo-
matiques; Paris, Plon, 1 vol. in-8°

F. PiLrow: L’année philosophique, 1895 (VI® année); Paris,
F. Alcan, 1 vol. in-8° 5 frs. — Etudes de M. Renouvier sur
«Doute ou Croyance »; de M. Dauriac sur la philosophie de
la contingence; de M. Pillon, sur I'évolution de I'idéalisme au
XVIII® siecle, I'idéalisme de Lanion et le scepticisme de Bayle.
Suivent des comptes rendus de 101 ouvrages, par M. Pillon,
dont le point de vue personnel est bien connu.

P, THureav-Danciv: St-Bernardin de Sienne; Paris, Plon, in-18,
1896, frs. 3. 50.




	Bibliographie théologique

