
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


574

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

La France et le Grand Schisme d'Occident, par Noel
Valois, T. 1 et II; Paris, A. Picard et fils 1896, 2 in-8",
15 frs.

Cet ouvrage est un de ceux qui épuisent leur sujet. L'auteur

a consulté, dans toute l'Europe, toutes les sources de

valeur, et il a déployé au bas des pages des citations très
nombreuses et très précises. Il n'avance rien qu'il ne prouve,
même minutieusement. C'est, je crois, le dernier mot de la

question. Mais, qu'on le remarque bien, il ne s'agit ni d'une

histoire du Grand Schisme de 1378 à 1425, ni d'une appréciation

théologique des événements de cette période; il s'agit
exclusivement des relations politiques du gouvernement français

avec les papes d'Avignon, c'est-à-dire de Charles V (f 1380)

et de Charles VI (1380—1422), d'abord avec Clément VII
(Robert de Genève, 1378—1394), ensuite avec Benoît XIII (Pierre
de Lune, 1394—1424), etc.

Beaucoup d'historiens ont représenté le schisme en question
comme l'œuvre de la France et le résultat des agissements

politiques du roi Charles V. M. Valois démontre le contraire
d'une manière péremptoire ; les textes qu'il produit aA^ec la

plus complète impartialité, ne laissent rien à désirer. Il retrace
l'histoire du conclave de Rome, de 1378, où Urbain VI a été

nommé, au milieu d'un grand désordre, brusquement et sous

l'empire de la peur; les menaces de mort formulées par le

peuple de Rome contre les cardinaux qui n'éliraient pas un

Italien, ont manifestement vicié l'élection. Et voulant agir libre-



O / o

ment, les mêmes électeurs ont nommé quelques mois plus tard,
à Fondi, Clément VII. Charles V n'a reconnu ce dernier que
lorsqu'il a eu les preuves évidentes de la nullité de l'élection
d'Urbain VI, ainsi que de la validité de l'élection de Clément VIL
« Nulle part on ne trouve trace d'une pression quelconque
exercée par le roi soit sur les cardinaux de Rome, soit sur ceux
d'Avignon... Supprimez Charles V, vous ne supprimerez ni les
troubles de Rome, ni l'incertitude des droits d'Urbain, ni le
mécontentement des cardinaux, ni le schisme par conséquent
(I, 141—144).»

Mais, dit-on, l'intervention du duc d'Anjou, frère de

Charles V, en faveur de Clément, montre clairement quelles
étaient les sympathies de la France. — Ces sympathies ne
sont pas à nier. Quant à la politique du roi, elle n'a pas été
celle de son frère : « celle du roi, plus prudente, plus éclairée ;

l'autre plus violente et plus aveugle ; la première, inspirée à

un plus haut degré par le sentiment du devoir, la seconde, plus
empreinte d'égoïsme. Charles V croit sincèrement avoir
découvert la vérité ; Louis d'Anjou croit encore plus sûrement
avoir découvert un royaume. Le roi cherche de bonne foi un
remède à la situation ; le duc pêche hardiment en eau trouble.
Que néanmoins il se figure être appelé à sauver l'Eglise, je
n'en disconviens pas ; mais ces sortes de sauveurs spéculant
sur la misère des temps font quelquefois plus de mal que de

bien à la cause qu'il prétendent défendre (p. 193). »

On le voit, M. Valois est sévère envers le duc d'Anjou.
H blâme aussi le pape Clément « d'avoir eu le triste courage
de sceller l'aliénation d'une partie des domaines de l'Eglise pour
s'assurer la victoire sur son compétiteur. » Allusion à la bulle
de Sperlonga (p. 169).

Toutefois, si la cause de Clément VII a été juste, si son
élection a été valide, licite, inattaquable comme l'a cru Charles V,
comme l'ont cru les très nombreux partisans de Clément VII,
comment M. Valois peut-il la traiter encore de schismatique et
parler du «schisme» en France, du «schisme» en Italie, etc.,
quand il veut désigner l'obédience de Clément VII? Le mot
«schisme» ne serait-il pas mieux appliqué à l'obédience
d'Urbain VI? Tant est fort l'usage abusif des mots, et tant
est invétérée, en France, l'habitude de considérer comme
schismatiques les ennemis de Rome, même lorsque c'est Rome qui



— 576 —

a fait le schisme! Honoré Bonet, en 1394, était moins timide
et ne craignait pas, en s'adressant au roi et à l'université, de

dire «l'intrus de Rome et le pape d'Avignon (II, 419).»
Au sujet du Portugal, M. Valois s'est exprimé ainsi : « Ici

l'histoire du Grand Schisme n'est plus seulement à compléter
ou à rectifier : elle est à faire. Les renseignements que
fournissent sur le rôle religieux du roi Ferdinand de Portugal les
historiens allemands, français, espagnols ou portugais se
réduisent à bien peu de chose, et ce peu souvent est inexact.
N'admet-on pas couramment que le Portugal est demeuré fidèle
à l'obédience d'Urbain VI? C'est ce que donnent à entendre
ou ce qu'affirment positivement les Rodrigo da Cunha, les

Rinaldi, les Wadding, les Moroni, les Pastor, pour ne citer
que les auteurs des ouvrages les plus répandus. J'ai publié
naguère, d'après deux manuscrits de Rome, un document qui
avait passé jusque-là inaperçu et qui montre ce qu'il faut

penser de cette prétendue fidélité. De très bonne heure les

Portugais commencèrent à douter de la légitimité d'Urbain VI
(I, 226) », etc. Un discours prononcé le 14 juillet 1380 par l'évêque
de Lisbonne, a été particulièrement caractéristique. L'évêque
caractérisa sévèrement la conduite des Italiens, ce peuple chez

lequel l'esprit de révolte était inné; il indiqua comme unique
cause du schisme l'impatience avec laquelle cette nation
supportait la domination des papes, des cardinaux et des officiers

français. Puis, s'adressant au roi de France : « Il est certain,
lui dit-il, que Votre Majesté royale entend pacifier et, je n'en

doute pas, pacifiera la chrétienté, aujourd'hui divisée par le

schisme, extirpera l'idolâtrie et fera prêcher dans tout l'univers
une seule Eglise catholique.» Et l'éA^êque reprocha ensuite aux
« misérables » Romains de « s'efforcer d'édifier une Eglise

d'iniquité (p. 236). »

Selon M. Valois, la mort de Clément VII mit fin à

l'alliance de la royauté française avec la papauté d'AAdgnon. « La

France, dit-il, fut heureuse de garder pendant quelque soixante-

dix ans le saint-siège dans son voisinage, sinon dans sa

dépendance. Elle eût aimé que cette situation se prolongeât
indéfiniment. Mais ce qui flattait ses intérêts, ce qui charmait

son amour-propre, ce n'était pas qu'une sorte de primat des

Gaules trônât, coiffé de la tiare, sur la rive gauche du Rhône,

c'était qu'Avignon fût la demeure du chef légitime de l'Eglise



— 577 —

universelle. A son grand désappointement, elle reconnut que
Clément VII, quels que fussent ses droits, n'était et ne serait
jamais que le pape d'une moitié de l'univers catholique. Dès
lors, elle méprisa les avantages d'un rapprochement plus
onéreux qu'utile; elle s'émut des maux qui désolaient l'Eglise,
des périls qui menaçaient la foi. Peu désireuse d'accaparer plus
longtemps les faveurs d'un souverain pontife discrédité, peu
jalouse de garder le monopole d'une orthodoxie qui lui était
contestée, elle mit toute son ambition à reprendre, au milieu
des puissances catholiques, le rang qu'elle avait anciennement
occupé. Ce n'était pas encore la fin du schisme: c'était la fin
d'un genre tout particulier de gallicanisme, s'il est permis
d'appeler ainsi une tendance qu'avaient les Français d'alors
non pas à écarter la papauté, mais au contraire, à l'attirer, et

presque à l'étouffer dans leurs bras. Ce changement d'attitude
montre à quel point demeurait vivace dans les esprits le sentiment

de Vuniversalité de l'Eglise. Ce n'était pas, quoi qu'on
ait pu dire, la majorité des fidèles qui en était arrivée à se
désintéresser du rétablissement de l'unité et à tenir des propos
tels que ceux que signalent, dans une de leurs lettres, les
universitaires: «Peu importe le nombre des papes, et qu'il y
en ait deux ou trois, voire même dix ou douze Chaque
royaume peut bien avoir le sien. » Quel que fût le morcellement

politique de l'Europe, le lien religieux qui unissait les

peuples de l'Occident était encore assez fort pour résister aux
rivalités des princes, aux jalousies de races et aux compétitions
des souverains pontifes (II, 430). »

C'est aussi notre avis. Toutefois, nous ferons remarquer
que ce sentiment de l'universalité de l'Eglise tendait à perdre
de plus en plus de sa correction et de son ancienne signification,

en ce sens qu'on tendait à unir de plus en plus étroitement

l'universalité en question avec la papauté même, union
ou plutôt confusion qui a fait dévier le catholicisme et la saine

politique, en France surtout, et qui est aujourd'hui en Europe
la cause principale des malaises et des troubles sociaux.

E. Michaud.



578

Histoire générale du IVe siècle à nos jours, sous la direction

de AIM. Lavisse et Rambaud; T. VII, le XVIIIe siècle,
1715 —1788 ; Paris, Colin, 1 vol. gr. in - 8°, 1051 pages,
12 frs.

Nos lecteurs saA^ent déjà que cette Histoire générale est

une des oeuvres les plus importantes que la science historique
française ait produites en ce siècle. Ce T. VII, auquel dix-neuf
spécialistes ont collaboré, est digne des précédents. On

remarquera surtout les très intéressants chapitres dus à la plume
de M. le professeur Rambaud, actuellement ministre de
l'instruction publique, sur l'Europe au lendemain des traités d'Utrecht,
sur l'Indoustan et la lutte entre Français et Anglais, sur la
Russie sous les héritiers de Pierre le Grand, sur la Russie, la

Pologne, la Turquie et la Suède, de 1762 à 1774.

Au point de vue de cette Revue, ce qui nous intéresse

surtout, ce sont les pages relatives aux affaires religieuses et

ecclésiastiques. Signalons d'abord les simples coups de crayon
jetés ça et là au cours des récits politiques, par exemple: en

France, la persécution contre les protestants pendant la
Régence en 1724; en Russie, la tolérance excessive de Catherine II,
particulièrement en faA^eur des jésuites ; en Pologne, la diète
de Varsovie de 1767, et la guerre religieuse et sociale dans

les Oukraines, où l'on compta de 50,000 à 200,000 victimes;
en Angleterre, l'émeute antipapiste de 1780, etc. Puis, le
chapitre XVII, qui est capital, traite du jansénisme, de la
suppression des jésuites, du joséphisme et des protestants. L'auteur,
M. Chénon, quoique tout imbu des idées papistes qu'il prend

pour le catholicisme même, s'est efforcé d'être objectif. Son

résumé des faits est méthodique, clair et intéressant.
En ce qui concerne le jansénisme, il mentionne, très rapidement,

le cas de conscience de 1702, la bulle Viueam Domini
de 1705, la bulle Unigenitus de 1713, la résistance des

appelants, le diacre Paris et les convulsionnaires de St-Médard, les

refus de sacrements en 1752, puis ce qu'il appelle «le schisme

d'Utrecht, » comme si le schisme n'avait pas été perpétré avant

tout par Rome, dont les abus de pouvoir envers Pierre Kodde

et envers l'Eglise d'Utrecht étaient criants. L'auteur termine

ainsi son récit : « Les membres de la petite Eglise d'Utrecht

affectaient de se regarder comme catholiques Malgré de



— 579 —

nombreux essais de réunion, notamment sons Clément XIV,.
le schisme s'est perpétué jusqu'à nos jours. Il compte cinq à

six mille adhérents, qui, en 1872, on fait alliance avec les vieux-
catholiques (p. 821).» C'est tout! Espérons que le volume du
XIXe siècle, qui traitera du concile du Vatican et de ses suites,-
sera plus complet et plus impartial. Quand comprendra-t-on,
en France, que l'impartialité historique la plus élémentaire
exige que l'histoire des oppositions contre le système romaniste
ne soit pas écrite, exclusivement du moins, par des historiens
romanistes et à des points de vue romanistes?

M. Chénon a fait quelques aAreux qui l'honorent et qu'il
est bon de signaler. — Après avoir critiqué l'attitude «ambiguë»
du cardinal de Noailles, il ajoute (p. 816): « Mme de Maintenon,
qui avait la maladie anti-janséniste (Saint-Simon) et la manie
de vouloir régenter l'Eglise avec l'aide d'un petit cénacle de

prélats qu'on appelait par dérision le concile des Gaules,
poursuivit le jansénisme partout, dans le clergé, les convents,
l'administration. Poussé par elle, Louis NIV fit enregistrer la
bulle Unigenitus au parlement, et songeait à réunir un concile
national pour trancher la question lorsqu'il fut prévenu par la
mort (1715).» — «La part prise par les jésuites à la condamnation

de rAugustinus et des Réflexions morales, ainsi qu'aux
difficultés suscitées par les bulles Vineam Domini et Unigenitus,
leur avait attiré de nouvelles inimitiés (p. 821). Les jésuites
avaient d'ailleurs donné prise sur eux. Leur ferveur primitive
avait diminué. Ils s'embarrassaient trop souvent dans les affaires
séculières. Dès 1741, Benoît XIV, le grand pape du XVIIIe
siècle, s'était vu obligé de leur rappeler les règles canoniques
et de leur interdire le commerce en général et celui des
esclaves en particulier (bulle Immensa pasiorum). Il songeait à

réformer l'Ordre, lorsqu'il mourut (p. 822). » — Tout en
prétendant que le bref Dominus ac Redemptor, par lequel
Clément XIV a aboli la compagnie de Jésus, est d'une rédaction

«embarrassée», M. Chénon énumère cependant quelques-
uns des motifs du pape, à savoir: que la compagnie ne pouvait
plus rendre les services considérables pour lesquels elle avait
été fondée ; qu'elle avait suscité des plaintes nombreuses en se

mêlant à la politique et en provoquant la discorde; que son
existence mettait obstacle au rétablissement de la paix et des
relations amicales entre les cours de la maison de Bourbon



— 580 —

et le Saint-Siège (p. 828). » — M. Chénon, tout en accusant
Joseph II d'avoir manqué de parole à Pie VI, ajoute cependant:
«Joseph II avait une excuse: c'est qu'une partie de l'épiscopat
allemand, en lutte avec les nonces dont l'autorité était trouvée
gênante, l'approuvait, au moins par son silence (p. 835). »

Bref, le dernier mot sur les tentatives de réformes
ecclésiastiques au XVIIIe siècle et sur les causes de leur échec, n'est

pas encore dit. Lorsque le point de vue papiste, qui est faux
et qui retient encore une foule d'historiens naïfs, ou dénués
de sens critique dans la question religieuse du moins, aura
cessé de faire illusion, la vérité historique mieux perçue
triomphera. E. Michaud.

Essais sur l'immortalité au point de vue du naturalisme
évolutionistc, par Armand Sabatier ; 2e edit., Paris, 1895,

in-18, 291 p., frs. 3. 50.

Ceux qui se préoccupent du rajeunissement du spiritualisme,
des aspects nouveaux sous lesquels l'esprit et la matière sont

envisagés, et du contrecoup qui en résulte dans la question
de l'immortalité personnelle, feront bien de lire cet ouvrage,
résultat de longues observations d'un savant naturaliste et d'un

penseur chrétien.
Selon M. Sabatier, la vie apparaît, en somme, comme

l'ensemble des efforts que fait l'esprit pour se manifester et

s'élever. La Ade est partout et l'esprit est partout, car l'esprit
est la source même et l'organisateur de la vie. Dans la création,

là où la vie est latente, l'esprit l'est aussi; là où la Ade

est sourde et humble, rudimentaire, l'esprit l'est également,

et à mesure que s'élèA^e et s'agrandit le cadre de la vie, à

mesure aussi éclatent le rayonnement et la puissance de 1

esprit. Comment se refuser à voir, dans la nature, l'organisation
croissante, le progrès de la vie et la manifestation toujours

plus claire de l'esprit? On peut dire avec raison que l'esprit

a été et est l'organisateur de la vie, et que tout dans la nature

est le fruit et l'oeuvre de ces forces supérieures que la main

puissante et inépuisable du Créateur y a répandues abondamment

pour la réalisation de ses fins. Le fiat lux de la Genèse

n'est donc pas seulement la mise en Adoration de l'éther; ces



— 581 —

l'explosion irrésistible de l'Esprit, projeté dans la création pour
en être l'âme vivante (p. 96 et 102).

M. Sabatier ne considère pas le cerveau comme un
producteur de la pensée, mais comme un simple accumulateur.
«Il ne crée pas l'esprit, dit-il, il ne crée pas le psychique,
mais il s'empare du psychique diffus répandu en dehors de lui;
il l'accumule, il l'organise, et il est l'organe sécréteur de la
pensée, en conservant à ce mot de sécréteur le sens que lui
confère son étymologie, puisqu'il signifie séparateur. Le
cerveau sépare le psychique universel, il l'emmagasine et en fait
son lot; en outre, il l'organise, il le transforme en un groupe
dynamique supérieur (p. 84). »

Peut-être le savant auteur n'a-t-il pas exprimé assez clairement

sa pensée sur l'âme, sur sa nature et ses fonctions. Le
point central de son œuvre, il est vrai, était l'immortalité.
Commençons par écarter deux questions sur lesquelles son
argumentation nous a paru faible : la question de l'immortalité
conditionnelle, qu'il admet, et celle du salut universel, qu'il
combat. Le fond principal de sa thèse est condensé dans la
cinquième conférence, qui est fort belle et aussi claire qu'on
peut l'être en de telles matières.

Selon M. Sabatier, deux conditions sont nécessaires pour
qu'il y ait persistance de la personnalité humaine et de la
personnalité psychique immédiatement après la mort terrestre :

« 1° La personnalité psychique doit, tout au moins, conserver la
cohésion et l'organisation qu'elle a reçues du cerveau humain;
2° Cette personnalité psychique doit être attachée à un nouvel
organisme ou nouvelle forme qui, comme accumulateur et organisateur,

soit capable de maintenir son intégrité et de lui procurer
même un accroissement d'énergie et d'organisation (p. 157—158).»
Si le pschychique obscur et faible a pu organiser un plasma
terrestre infirme et grossier, on peut présumer que le psychique,
devenu personnalité, peut organiser à son tour une sorte de
plasma ultra-terrestre, puissant et subtil, capable de constituer
un accumulateur et un organisateur supérieur du psychique
(p. 160). Il est logique d'attribuer à ce nouvel organisme des
qualités et des facultés au moins égales à celles du plasma
terrestre. Il est, en effet, l'œuvre d'un faisceau psychique bien
supérieur à celui qui a constitué ce dernier. Avec un organisme
aussi privilégié, le progrès de la personnalité psychique ne



— 582 —

saurait que s'accentuer; et il lui sera facile de franchir de

nouvelles étapes sur la voie « indéfinie » qui lui est tracée vers
la perfection. Le milieu dans lequel le plasma ultra-terrestre
sera placé, sera certainement plus riche en éléments subtils,
en énergies utilisables et en forces psychiques (p. 170). C'est
«l'orientation morale» qui constitue la supériorité de la
personnalité psychique. Le groupe psychique sera d'autant plus
résistant et mieux lié que la conscience morale aura plus de

lumière et la volonté plus de force (p. 172).
Tel est, en somme, le système philosophico-scientifique du

doyen de la faculté des sciences de Montpellier. L'auteur n'a

pas la prétention d'en donner des démonstrations scientifiques
rigoureuses, mais il maintient, et avec raison, qu'il résulte de

données acquises et qui ont des relations plus ou moins
prochaines avec la science et l'observation. Ce rajeunissement du

spiritualisme par les sciences naturelles nous paraît très
important.

Déjà dans son Essai sur la vie et la mort (1892), M. Sabatier
a touché à plusieurs de ces questions et a expliqué comment
la vie et la mort sont deux phases et deux formes de la vie;
comment il y a une vie latente dans la matière dite brute;
comment l'évolution, loin d'être un fait de hasard, est l'effet de

l'esprit, en ce sens qu'elle est soumise à une impulsion directrice

qui implique l'esprit (p. 268) et qui est « l'œuvre du Créateur

ou l'effet de la marche que sa volonté a imprimée à

l'évolution de l'univers (p. 64). »

Sur le point spécial de la vie future de l'homme, l'auteur
s'est exprimé ainsi (p. 275—276) : « Nous avons constaté, d'une

part, que le perfectionnement de l'organisme actuel et la mort

sont en corrélation étroite; et, d'autre part, que les perfectionnements

de l'esprit se poursuivent parallèlement à ceux de la

matière. Il faut donc reconnaître que de nouveaux progrès de

l'esprit, entraînant la matière organisée actuelle vers un degré

supérieur d'affinement, augmenteront les droits de la
sénescence et la puissance de la mort. La machine corporelle qui

correspond actuellement à l'état de l'humanité, est-elle

susceptible de supporter, sans succomber et sans s'éteindre, ce

nouvel affinement de ses rouages? C'est ce dont il est permis

de douter, en présence du flot montant et effrayant des

affections nerveuses et des troubles mentaux. L'évolution de l'espi i



— 583 —

pourrait donc bien avoir atteint, dans l'économie corporelle
actuelle, un point culminant qu'elle ne saurait dépasser.

« Mais, si le corps actuel, victime des besoins supérieurs
de l'âme, ne peut suffire à un perfectionnement nouveau, s'il
a donné tout ce qu'il était susceptible de donner, il faut donc

penser qu'il y aura un autre organisme qui répondra aux
exigences du progrès. Qui oserait soutenir en effet que l'évolution

de l'esprit a atteint son dernier terme? Un autre corps
constitué par une forme différente de la matière, et capable
d'atteindre sans mourir un degré d'organisation compatible
avec des états supérieurs de l'esprit, un autre corps, dis-je,
pourra permettre à l'esprit de gravir encore de nouveaux de-

grès. Rien n'empêche de supposer, en effet, qu'il se fera un
groupement physico-psychique, différent de celui que représente
notre corps, dans d'autres conditions et dans un milieu plus
favorable. Nous ne saA^ons ni ce qu'est la matière, ni quels
peuvent être les états de la matière. Il y a certainement bien
des formes de la matière que nous ne connaissons pas, et
cela est si vrai que nous supposons l'existence de quelques-
uns de ces états qu'il a été cependant impossible encore de

constater directement et de saisir. Il y a très probablement des
formes impondérables et intangibles de la matière ; et qui sait
si le groupement physique qui est appelé à succéder au corps
actuel ne répondra pas à l'une de ces formes? C'est ce que
l'observation et les recherches psychiques qui se poursuivent
dans certains milieux avec tant d'ardeur nous apprendront
peut-être un jour. L'ordre du monde ne semble pas institué
pour l'accroissement du bonheur et de la jouissance matérielle,
mais pour le perfectionnement de l'esprit, ce qui est bien
différent. Développer plus de Ade au prix de plus de douleur et
de plus de destructions, et surtout rendre la vie plus intense,
plus variée, plus farfaitc, plus capable de préparer les conquêtes
de l'esprit, c'est la loi de la nature et de l'évolution dans la
nature ; et c'est ce qui distingue les organismes supérieurs des

organismes inférieurs, la matière vivante perfectionnée de la
matière vivante simple et primitive, et a fortiori de la matière
brute ou matière à vie sourde et pour ainsi dire latente. »

Donc gloire à l'esprit, avant tout à l'Esprit suprême et
infini! Et gloire aussi à ceux qui vivent selon l'esprit! La A'ie

bienheureuse dans l'éternité est à eux. E. Michaud.



— 584 —

Cet article était écrit, lorsque j'eus la pensée de soumettre
à M. Sabatier lui-même les difficultés suivantes: «1. Dans
votre système, l'âme humaine est-elle une substance, une force,
ou seulement un phénomène ou un ensemble de phénomènes,
une collection d'émotions, de sentiments, de pensées et de

Abolitions? — 2. Vous dites (p. 112): «L'âme est un être
complexe et par conséquent elle est formée de parties. » Quelles
sont les parties qui la composent, et peuvent-elles croître
numériquement et intensivement? Comment, en outre, l'unité du

moi est-elle explicable avec ces parties? — 3. Est-elle déjà
dans le ceiweau et coopère-t-elle avec lui quand il accumule
et organise le psychique puisé dans la nature, ou n'est-elle

que le résultat de cette accumulation et de cette coordination
Dans le premier cas, comment n'a-t-elle aucune conscience et

aucun souvenir de ce travail si important et si compliqué?
Dans le deuxième cas, comment expliquer par le seul cerveau
cette accumulation et cette coordination? — 4. Enfin, dans

votre système, l'âme est-elle directement créée par Dieu? Si

oui, est-ce au commencement du monde, ou seulement lors de

la procréation de chaque individu?»
M. Sabatier m'a fait l'honneur de me répondre par la

lettre suivante:
« Amélie-les-Bains, le 1er juin 1896.

« Monsieur et honoré collègue,
«Ma lettre vous arrive plus tard que jene l'avais pensé;

mais avec la maladie il faut toujours compter Et j'ai dû

attendre à aujourd'hui pour répondre à vos questions. Je vous

demande de le faire succinctement et en aussi peu de mots

qu'il me sera possible.
« 1) Dans mon système, l'âme humaine est une force ou

plutôt un groupement, une quantité, d'ailleurs variable dans

une certaine limite, de cette force que nous appelons esprit,

et qui est capable de pensée, de sentiment et de volonté.

« 2) L'âme n'est pas une unité simple, elle est un agrégat,

une association, une union plutôt qu'une unité dans le sens

rigoureux du mot. Ces parties sont les éléments spirituels, les

portions d'esprit qui ont été groupées, unies et organisées

(c'est-à-dire groupées suivant leurs aptitudes, et dans des

relations réciproques convenables pour l'harmonie et le consensus

de leurs fonctions). Ces parties peuvent croître en quantité,



— 585 —

en masse dirai-je, en qualité, en organisation. Aussi y a-t-il
entre les âmes humaines des différences considérables. L'unité
du moi spirituel n'est pas plus difficile à comprendre que l'unité
du moi corporel; et cependant cette dernière existe; et cependant

aussi le moi corporel est composé de parties. Mais ces
parties sont dans l'un et dans l'autre cas, groupées, reliées,
rattachées plus ou moins étroitement les unes aux autres par
des relations réciproques, par des sympathies, par des échanges,
par une vie commune. C'est un groupement à la fois
sympathique et synergique.

« 3) L'âme est le résultat de l'accumulation et de la coordination

cérébrale, c'est-à-dire l'âme humaine parvenue à son
développement normal; mais l'âme achevée n'est pas présente
dans un cerveau inachevé. L'âme et le cerveau marchent
parallèlement dans leur développement. C'est l'esprit existant dans
la matière viArante qui a organisé un cerveau rudimentaire.
L'esprit produit son organe qui devient à son tour le facteur
de perfectionnements dans la fonction, c'est-à-dire dans la pensée,

dans la sensibilité, dans la volonté, c'est-à-dire dans l'âme,
car la pensée n'est que l'âme pensante, etc. Le besoin de

respirer, la fonction respiratoire a présidé à la naissance et aux
perfectionnements de l'organe respiratoire ; mais ces derniers
perfectionnements ont éleA^é et perfectionné la fonction, c'est-
à-dire la respiration. Il y a là action et réaction réciproques;
et cela se comprend bien, me semble-t-il, quand on considère
que la matière est la forme de l'esprit, et que la matière
cérébrale est la forme de l'âme, c'est-à-dire que, dans notre économie

actuelle, matière et esprit sont deux faces du même objet,
si bien qu'il est impossible d'établir nettement une séparation
dans le rôle des deux faces de l'être.

«L'âme n'a pas conscience, dites-vous, de ce travail
d'accumulation et d'organisation. Mais est-ce bien sûr? L'âme
n'a-t-elle pas conscience dans des mesures variables de ses

acquisitions, de ses progrès, de ses déchéances? Je ne crois
pas qu'on puisse l'affirmer. Ce qu'il est plus juste de dire, c'est
que l'âme ne se rend pas compte de ce processus d'acquisition
et d'organisation. Mais n'est-ce pas le cas de toutes les formes
des fonctions cérébrales?

« Comment expliquer par le seul cerveau cette accumulation
et cette organisation? Je n'en sais rien; pas plus que je ne



— 586 —

sais comment on peut expliquer l'accumulation de la chaleur
dans les corps à capacité calorifique considérable, l'accumulation

de la lumière dans les corps fluorescents, etc. etc. Pourtant

cela nous ne pouvons que constater sans expliquer. Le
défaut d'explication n'exclut pas la réalité du phénomène.

« 4) L'âme est créée par Dieu, mais non directement, dirai«

je. L'esprit vient de Dieu; c'est lui qui l'a projeté et répandu
dans toute son œuvre; c'est lui qui a voulu que cet esprit
d'abord dispersé, impersonnel, s'accentuât, se manifestât de

plus en plus pour aboutir à la personnalité humaine. C'est Lui
qui a donné à son œuvre cette impulsion et cette tendance
évolutive qui la transforme successivement et la conduit de

l'état de matière brute à l'état de matière vivante et de matière

pensante, c'est-à-dire de matière accumulatrice et organisatrice de

l'esprit. L'esprit, source des âmes, à été donné par Dieu au
commencement du monde, et c'est cet esprit même qui, dirigeant
l'évolution, l'organise en personnalités dans la suite des siècles,
donnant naissance ainsi aux différentes formes et degrés de l'individu
et de la personne.

« Voilà, Monsieur et honoré collègue, les quelques
explications que je puis vous donner. Si j'eusse été plus vaillant,
je l'aurais fait plus longuement et plus complètement. Soyez

assez bon pour vous en contenter.
« Agréez, Monsieur et honoré collègue, l'assurance de mes

sentiments bien dévoués. «Armand Sabatier.»

La Morale des philosophes chinois, par M.}. L. de Lanessan,

Paris, F. Alcan, 1 vol. in-18, 1896, frs. 2. 50.

M. de Lanessan, ancien gouverneur de l'Indo-Chine, a eu

la bonne pensée d'extraire quelques passages des quatre livres

de philosophie morale et politique de la Chine Ta-Hio, Tchoun-

Young, Lun-Yu et Meng-Tseu, livres qui ont été traduits pai

M. G. Pauthier (v. Confucius et Mencius; Paris, Charpentier,
1 vol.). Plusieurs de ces passages ont la forme sententiaire,

mais sans aucun caractère métaphysique. La morale des Chinois

est toute positive et expérimentale. On n'y sent pas dautie
idéal que la recherche du bien-être terrestre. «Leur royaume

est de ce monde, dit l'auteur, leur morale s'adresse à des



— 587 —

hommes dont toute l'existence doit s'écouler sur cette terre et
qui, par suite, devront y trouver la récompense de leurs vertus,
comme le châtiment de leurs mauvaises actions. » Ce point de
vue objectif pratique, familial, social, a certes son utilité
incontestable ; mais, d'autre part, son insuffisance est manifeste,
et il suffit de lire attentivement ce livre pour apercevoir
l'infériorité de la morale payenne, même des philosophes chinois,
comparée à la morale chrétienne, dont l'idéal divin tend
toujours à élever l'homme au-dessus des faiblesses de sa nature.

E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Handbuch der alttestamentlichen Theologie von August
Dillmann. Aus dem Nachlass des Verfassers herausgegeben von

Rudolf Kittel, ord. Professor der Theologie in Breslau. Leipzig,
Verlag von S. Hirzel, 1895. VIII und 565 S. 8°. (Preis M. 11. —.)

Das vorliegende, aus dem Nachlass des bekannten Exegeten
und Orientalisten veröffentlichte Werk war nicht Aron ihm
selbst zur Veröffentlichung vorbereitet, sondern es ist nach
dessen Kollegienheft herausgegeben, nach welchem Dillmann
die alttestamentliche Theologie vorgetragen hatte, zuletzt noch
im Sommersemester 1894, Avährend dessen er starb. Der
Herausgeber giebt in der Vorrede Auskunft über seinen Anteil

an dem Werk, wonach sich derselbe nur auf die formelle
Seite erstreckt, auf die Auswahl des Gebotenen, indem er öfter
einzelne Ausführungen strich, „die eher in eine Vorlesung als
in ein gedrucktes Lehrbuch zu passen schienen", und auf die
Redaktion des Ganzen, Avährend sachlich die Ausführungen
Dillmanns unverändert und ohne Zusätze gegeben sind. Mit
Recht schreibt der Herausgeber: „Je grösseren Wert man
(Dillmanns exegetischen und kritischen Arbeiten zum A. T.)
beimisst, mit um so lebhafterem Verlangen wird man zu
erfahren wünschen, wie nun von den Voraussetzungen und
Einzelergebnissen des gediegenen Exegeten aus sich die

Gesamtanschauung von der alttestamentlichen Religion gestalte."
Bei der Gründlichkeit, mit der Dillmann den Stoff durchgearbeitet
hat, und bei der grossen Sorgfalt, die der Herausgeber augen-

Kevue intern, de Théologie. Heft 15, 1896. 39



— 588 —

scheinlich der äusseren Form zugewendet hat, macht das Buch
auch durchaus nicht den Eindruck eines opus posthumum im
gewöhnlichen Sinne mit den gewöhnlichen Mängeln eines

solchen, sondern bildet einen würdigen Abschluss der Reihe von
verdienstvollen Werken Dillmanns, deren besten es an die Seite

tritt.
Das Buch ist in drei Teile eingeteilt. Nach der Einleitung

handelt der I. vorbereitende Teil (S. 25—74) im allgemeinen
über Wesen und Charakter, d. h. den Offenbarungscharakter der
alttestamentlichen Religion, giebt also wesentlich ein Stück

Apologetik, vortrefflich dargestellt. Im IL geschichtlichen
Teil (S. 75—202) werden „die Hauptmomente der Geschichte,
welche für die Ausbildung der Offenbarungsreligion, die religiöse
Erziehung des Volkes und die Bildung seiner religiösen
Erkenntnisse von Wichtigkeit wurde, entwickelt und erläutert"
(S. 75); eine vollständige Darstellung der äusseren Geschichte

zu geben, lag nicht in der Absicht. Der umfassendste III. oder

Lehrteil (S. 203—544) giebt sodann die systematische Darstellung
des Lehrstoffes, in drei Unterabteilungen: 1) Die Lehre von
Gott (von Gott an sich, Erkenntnis Gottes, Namen und
Eigenschaften Gottes, und von der Schöpfung und Regierung der

Welt als dem Werk Gottes); 2) die Lehre vom Menschen;

3) der Heilsweg oder die Lehre vom Reich Gottes (von der

Heilsthätigkeit Gottes auf den verschiedenen Stufen der
alttestamentlichen Offenbarung; Anforderungen Gottes an sein

Volk, Darstellung der Moral nach dem A. T.; Bundesgaben

Gottes; sodann Darstellung der Prophétie, insbesondere der

Weissagung vom vollendeten Reiche Gottes, der messianischen

Weissagung).
Der Standpunkt, von dem Dillmann das Ganze bearbeitet

hat, ist der, dass er einerseits an dem Begriff der Offenbarung
festhalten will, die alttestamentliche Religion unter positiver

göttlicher Einwirkung sich entwickeln und fortbilden lässt,

während er sich sehr energisch gegen die evolutionistischen

Hypothesen, wie sie in einer modernsten Richtung in der

Religionsgeschichte Mode sind und alles auf den Kopf stellen

wollen, ausspricht; dass er aber auf der andern Seite auch

dasjenige voraussetzt, was er als gesicherte Resultate der

alttestamentlichen Kritik betrachtet. Seinen Standpunkt in letzterer

Hinsicht, der immerhin noch ein gemässigter ist und die radi-



— 589 —

kalste Richtung in der Kritik abweist, führt er hier im einzelnen

nicht aus, da er ihn aus seinen Kommentaren im wesentlichen

als bekannt voraussetzt. Im historischen Teil macht
sich derselbe in einer geAvissen gemässigt rationalistischen
Auffassung geltend, wobei alles eigentlich Wunderbare beseitigt
wird (wie auch theoretisch S. 306 ff. der eigentliche Begriff des

Wunders), Avährend die Hauptzüge der Geschichte Israels, so

Avie sie in den historischen Büchern des A. T. gegeben sind, als
zuverlässig festgehalten werden, im entschiedensten Gegensatz
zu der nach älteren Vorgängern neuestens von Wellhausen
Avieder vertretenen alles umstürzenden Geschichtskonstruktion.
Im Lehrteil macht sich der Standpunkt des Verfassers in der
alttestamentlichen Kritik natürlich bei der Darstellung der
einzelnen Lehrstücke ebenfalls geltend, in der Anordnung der
Belegstellen und in der Auffassung der Fortbildung der Lehre.
Da er aber überall das Material zuverlässig und sorgfältig und
in grösster Reichhaltigkeit mitteilt und zum Teil die Belegstellen

eingehend exegetisch erörtert (am Schluss ist in dankenswerter

Weise neben dem alphabetischen Sachregister ein
Register der behandelten und angeführten Bibelstellen gegeben),
also nicht bloss in autoritativer Weise seine fertigen Anschauungen

vorträgt, so ist das Buch nicht nur für die Kenntnis der
Anschauungen eines hervorragenden Gelehrten, sondern auch
objektiv auch für solche A^on grossem Wert, welche die
Voraussetzungen des Verfassers nicht überall teilen. Am einwand-
freiesten dürfte die Lehre vom Wesen und den Eigenschaften
Gottes behandelt sein, und sodann wieder die Darstellung der
alttestamentlichen Moral. Die Auffassung der Offenbarung und
Prophétie lässt die Atolle Klarheit des Begriffes vermissen und
will zu sehr zAvischen dem positiv offenbarungsgläubigen Standpunkt

und dem Rationalismus vermitteln, so sehr auch die
objektive Realität der Offenbarung öfter betont und z. B. S. 481

erklärt wird: „Giebt es einen lebendigen Gott, so ist nicht
einzusehen, warum er auf den Menschen nicht einwirken sollte"
[in unmittelbarer Einwirkung auf den Geist des Menschen]. Wenn
die nicht aufgehobene freie Geistesthätigkeit der menschlichen
Offenbarungsorgane richtig hervorgehoben wird, so empfängt man
auf der andern Seite, alles zusammengenommen, keine klare
Vorstellung, ob da, avo von der objektiven Offenbarungsthätigkeit
Gottes gesprochen wird, mehr zu sehen ist, als eine vermittelnde



— 590 —

Redensart, oder ob es die eigentliche Meinung ist, wenn im
einzelnen bei der Übersicht über die Prophétie die Inspiration
der Propheten mehr nur AA'ie ein subjektiver Zustand eines
gesteigerten religiösen Gefühls und eventuell dadurch erregten
Ahnungsvermögens erscheint, während sich die Avirküche ob-

jektive Thätigkeit Gottes nur in der obersten Leitung der

ganzen Geschichte und Entwicklung geltend machte. Ganz im
Sinne der rationalistischen Kritik gehalten, wenn auch immerhin

in gemässigter und besonnenerer Weise, ist die Darstellung
der messianischen Weissagung. Mit seiner Auffassung von der

späten Entstehung und verhältnismässig sehr untergeordneten
Bedeutung der Messiaserwartung (Dillmann handelt sogar
zuerst von der Erwartung des künftigen Gottesreiches ohne Rücksicht

auf den Messias, und erst nachträglich \Ton diesem, der

„nicht in der alles überragenden Wichtigkeit und Bedeutung"
erscheine, „die ihm nach der Erfüllung zukommt", S. 524)

wird Dillmann Avohl nur bei solchen Beifall finden, die ausserhalb
des Offenbarungsglaubens stehen. Damit hängt es zusammen, dass

auch die Lehre vom Sündenfall (S. 365. 368 ff.) nicht nach

ihrer Bedeutung zur Geltung kommt. In rationalistischem
Sinne ist u. a. auch die Lehre vom Satan und den gefallenen
Geistern behandelt.

Doch ist auf diese prinzipiellen Differenzen hier nicht
weiter einzugehen. Dagegen möchte ich noch von ein paar
Einzelheiten sprechen. Die abfällige Bemerkung S. 4 über die

katholische Kirche in ihrer Stellung zur Bibel und über die

kirchliche Tradition ist ein neuer bedauerlicher Beweis für
die gänzliche Verständnislosigkeit, mit welcher gewöhnlich die

Protestanten dem Prinzip des Katholizismus gegenüberstehen,
um so bedauerlicher von seiten eines so hervorragenden
Gelehrten und in einem Lehrbuch. Unrichtig ist die Behauptung
S. 16 Anm., dass von Katholiken (mit Ausnahme von Lutter-
beck) keine Bearbeitungen der biblischen Theologie erschienen

seien; ich verweise nur auf Gla, Repertorium der katholisch-theologischen

Litteratur, I, S. 121 ff., avo die allgemeine und specieile

katholische Litteratur zur biblischen Theologie verzeichnet ist,

darunter denn doch auch Sachen, aus denen, sollte man meinen,

auch protestantische Theologen noch etwas lernen können.

Wenn die katholische Litteratur erheblich Aveniger zahlreich ist

als die protestantische, so liegt das jedenfalls nicht daran, wie hier



— 591 —

insinuiert Avird, dass die katholische Kirche als solche infolge
ihres Traditionsprinzips kein Interesse an wissenschaftlicher
Erforschung der Bibel hätte. — S. 30 ist der biblische Gottesbegriff

als „reiner Monismus" bezeichnet, und S. 48 ist von der
„von allen Naturverhältnissen unabhängigen monistischen Gottesidee"

die Rede, aber durchaus nicht in dem Sinn, den die
neuere Philosophie und Naturwissenschaft mit dem Worte
„Monismus" verbindet, sondern eben im Sinne des theistischen,
monotheistischen Gottesbegriffs; gerade in einem Lehrbuch
ist es aber doch bedenklich, einen Ausdruck, der sonst
eine bestimmte stehende Bedeutung hat, in einem wesentlich
verschiedenen Sinne zu brauchen. — In der Schöpfungslehre
S. 286 ist gesagt : „An dem blossen Ausdruck schaffen oder
Schöpfung hängt die ganze Wahrheit noch nicht", Aveil der
Ausdruck nämlich auch ausserhalb der Offenbarungsreligion
vorkomme, in einem abweichenden Sinne. Hier handelt es
sich also eben darum, dass man dem Ausdruck seinen richtigen
eigentlichen Begriff lässt und denselben richtig bestimmt. —
S. 203, 342, 355 f. ist die Erschaffung des menschlichen Geistes
mit pantheistischen Ausdrücken erklärt: „Des Menschen Geist
ist ein Teilchen des Gottesgeistes" ; entstand „durch Einhauchung
eines Teilchens dieses göttlichen Geistes". Die Konsequenzen
dieser Anschauung liegen Dillmann übrigens durchaus fern. Durch
Gen. 2, 7 ist dieselbe keineswegs berechtigt. — Zu den
Bemerkungen, die der Herausgeber besser gestrichen hätte, weil
sie allenfalls in einer Vorlesung gemacht werden können, in
einem gedruckten Lehrbuch aber nicht geschmackvoll sind,
rechne ich die Seitenblicke auf das Papsttum S. 115, 149, 150,
und S. 199 die Vergleichung der „ultramontanen oder hoch-
kirehlichen Theologen" mit den Pharisäern.

Wenn ich im Prinzip und im einzelnen manches einzu-
Avenden hatte, so beeinträchtigt dies das Gesamturteil über das
gediegene Werk nicht, dessen Wert eben in der Reichhaltigkeit

des verarbeiteten Materials und in der soliden Sorgfalt
der Bearbeitung liegt. Prof. Dr. F. Lauchert.



392

Abriss des biblischen Aramäisch. Grammatik, nach Handschriften
berichtigte Texte, Wörterbuch. Von Prof. Dr. Hermann L. Strack.
Leipzig, J. C. Hinrichs sehe Buchhandlung, 1896. 32 und 47 S. 8°.

(Preis M. 1.60)

Dieses Lehrbuch will einem praktischen Bedürfnis dienen,
„durch ein praktisches und billiges Hülfsmittel dem beklagenswerten

Missstande entgegenzuAvirken, dass a*oii hundert
Theologen mehr als neunzig ohne jede Kenntnis des biblischen
Aramäisch bleiben" (S. 6). Es fehlt zAvar nicht an grammatischen
Hülfsmitteln für das Aramäische ; dieselben sind aber teils,
soweit es sich um ältere Werke handelt, überhaupt Aveniger zur
Einführung in das biblische Aramäisch geeignet, da sie sich
mehr mit der Sprache der Targumim beschäftigen; und das

wichtigste AAdssenschaftliche Werk speciell über die Sprache der
aramäischen Teile des Alten Testaments, die umfangreichere
Grammatik des Biblisch-Aramäischen \Ton Kautzsch (Leipzig 1884),

ist ein mehr für Lehrer und Fachmänner als für Studenten
bestimmtes Buch. Dem praktischen Zweck des vorliegenden
Büchleins, einfach „eine Anleitung zum grammatischen Verstehen
der aramäischen Bibelabschnitte" zu geben (S. 7), entspricht
die Ausführung des grammatischen Abrisses, der kurz und knapp,
auf 24 Seiten, einfach ohne weitere philologische Erörterungen
das thatsächliche Material zusammenstellt. Die Kenntnis des

Hebräischen wird dabei," wie es selbstverständlich ist,
vorausgesetzt, Avodurch Ausführungen von Dingen, in welchen das

Aramäische mit dem Hebräischen übereinstimmt, gespart Averden

konnten. So brauchten in Bezug auf die Lautlehre lediglich
diejenigen Eigentümlichkeiten des Aramäischen zusammengestellt

zu Averden, durch Avelche sich dasselbe vom Hebräischen

unterscheidet, was dem Anfänger eine bessere Einführung giebt,
als eine sprachwissenschaftlich ausgeführte Lautlehre, mit der

er zunächst nichts anfangen kann. Die ganze äussere

Anordnung lehnt sich natürlich an des Verfassers hebräische

Grammatik an, so dass der Abriss vor allem im Anschluss an

diese, aber auch im Anschluss an jede andere hebräische
Grammatik zu gebrauchen ist. — Der 2. Teil des Büchleins enthält

den Text der aramäischen Stücke des A. T., Esra 4, 7—6, 18

und 7, 11—28, und Daniel 2—7, und ein Wörterverzeichnis.
Der Text ist auf Grund einer Vergleichung von mehreren



— 593 —

Handschriften kritisch festgestellt, im allgemeinen unter
Zugrundelegung der Ausgabe von Baer, aber mit mehrfachen
Berichtigungen. Man könnte nun freilich wohl sagen, die
Abweichungen von Baer seien nicht so zahlreich und erheblich, um
eine neue kritische Bearbeitung des Textes wissenschaftlich
notwendig erscheinen zu lassen. Da aber die gewöhnlichen
Ausgaben des hebräischen A. T. in den aramäischen Stücken
ungenügend sind, und die Ausgabe von Baer nicht jeder Student
kaufen kann, so ist es allerdings dankenswert, dass hier mit
der kurzen Grammatik zusammen ein zuverlässiger Text um
billigen Preis jedem erreichbar ist. — (Vergi, auch den Aufsatz

von Strack: „Zur Kenntnis des älteren Aramäisch", in
Luthardts Theol. Litteraturblatt, 1896, Nr. 13.)

Prof. Dr. F. Lauchert.

Atlas Scripturae sacrae. Decern tabulae geographica^ cum indice
locorum Scripturae sacrae Vulg. edit., scriptorum ecclesiasticorum
et ethnicorum. Auetore Dre. RlCH. V. RlESS, Canonico capitili.
Rottenburg. Friburgi Brisgoviae 1896. Sumptibus Herder. VI
u. 15 S. u. 10 Karten, fol. (Preis brosch. M. 5. —, geb. M. 6.20.)

Der Bibelatlas von Riess, der hier in Berücksichtigung
der internationalen Verbreitung, die er bereits gefunden hat,
zum erstenmal in lateinischer Ausgabe erscheint, hat schon in
den früheren Ausgaben in seiner ungemein sorgfältigen
Ausführung den verdienten Beifall erhalten, wofür hier nur auf
Himpels Recension der 2. deutschen Auflage (Theol. Quartalschrift

1888, S. 702 ff.) hingewiesen sei. Die zehn Karten der
vorliegenden Ausgabe sind im wesentlichen dieselben wie die
der 2. Aufl. von 1887 : I. Ägypten in der Zeit der Patriarchen.
II. Die Peträische Halbinsel und Kanaan zur Zeit der Rückkehr

der Israeliten aus Ägypten. (Mit einer Specialkarte über
die Umgebung des Sinai.) III. Palästina in der Zeit der Richter
und der Könige. (Mit einer Specialkarte über den Umfang des

Reiches Davids und Salomos.) IV. Kanaan, Syrien, Assyrien
und Babylonien nach den assyrischen Berichten. V. Assyrien
und Babylonien. (Mit Übersichtskarten über die Ruinenfelder
von Babylon und Ninive.) VI. Palästina zur Zeit Jesu Christi
und der Apostel. (Mit einer Specialkarte über die Umgebung



— 594 —

des Sees Genesareth.) VII. Syrien, Kleinasien, Macédonien,
Griechenland und Italien im apostolischen Zeitalter (mit Ein-
zeichnung der Reisen des Apostels Paulus). VIII. Plan atoii
Jerusalem a) in der Zeit der Könige bis 588 ; b) nach der
Rückkehr aus dem Exil und zur Zeit der Hasmonäer; c) zur
Zeit der Zerstörung durch Titus ; d) Aelia Capitolina Hadriani
117 p. Chr.; e) zur Zeit Konstantins des Grossen; f) im 4.—7.
Jahrhundert n. Chr. Dazu eine Karte über den Eremus der

heiligen Stadt und des Jordan im 4.—7. Jahrhundert. IX.
Specialkarte von Jerusalem und Bethlehem mit Umgebung und
Plan des heutigen Jerusalem. X. Das heutige. Palästina.

Der Atlas ist also ein höchst nützliches und wertvolles
Hülfsmittel für das Studium der biblischen Geschichte des

Alten Testaments in allen Perioden Avie des Neuen Testaments
und zugleich auch für die Aveitere Geschichte Jerusalems und
des heiligen Landes bis auf unsere Zeit. Die Karten haben in
der neuen Auflage, Avie die Vergleichung zeigt, eine sorgfältige
Revision erfahren, und die meisten haben mehr oder Aveniger
Zusätze und eventuell Verbesserungen erhalten. Ich will nur
auf die Karten VI und X hhiAveisen, in denen die Darstellung
des Ostjordanlandes nach neueren Forschungen erheblich
modifiziert erscheint; auch auf Tafel Vili, avo die älteren Pläne

von Jerusalem nicht unerheblich geändert sind; auch die

Karte V hat manche Vermehrung erhalten. Auf die musterhaft

schöne und deutliche Ausführung der Karten sei noch

besonders hingewiesen. —¦ Das alphabetische Verzeichnis der

geographischen Namen ist hier Avesentüch knapper gefasst als

in der 2. deutschen Auflage. Es giebt in der Regel die erste

Stelle an, an Avelcher der Ort in der Reihenfolge des Kanons

vorkommt, auch den festgestellten oder vermutungsweise

angenommenen heutigen Namen, und verweist auf den Ort im

Atlas, avo das Betreffende zu finden ist. Ausführlichere Belege
und NacliAveisungen hat der Verfasser in seiner Biblischen

Geographie (Freiburg 1872) gegeben, die nun allerdings nicht
mehr über alles Auskunft giebt, Avas die Karten der neuen

Ausgabe enthalten, so dass eine neue Auflage auch davon sehr

erwünscht Avare. — Zugleich mit dieser lateinischen Ausgabe

erschien die 3. Auflage der deutschen Ausgabe.
Prof. Dr. F. Lauchert.



595

Sammlung ausgewählter kirchen- und dogmengeschichtlicher
Quellenschriften als Grundlage für Seminarübungen
herausgegeben von Professor D. G. Krüger.
Erstes Heft: Die Apologieen Justins des Märtyrers
herausgegeben von D. G. Krüger, Professor der Theologie in dessen.
2. Auflage. Freiburg i. B. und Leiqyzig 1896. Akademische
Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck). XVI und
87 S. 8°. (Preis M. 1. 50)

Dass von dieser zuerst 1891 erschienenen Ausgabe, mit
welcher Krüger seine Sammlung eröffnet hatte, inzwischen
schon eine neue Auflage nötig geworden ist, ist ein erfreulicher
Beweis dafür, wie sehr diese Sammlung einem wirklichen
Bedürfnis entgegenkam, und dass dieselbe auch in ausgedehntem
Masse das wünschenswerte Interesse gefunden hat. — Der
Text, der Avie in der 1. Auflage im wesentlichen auf Grund
der Ausgabe von Otto gegeben ist, wurde einer genauen
Revision unterzogen und dabei an mehreren Stellen die
handschriftlichen Lesarten an Stelle der Konjekturen von Otto
Avieder eingesetzt, wo es nicht hinlänglich motiviert erschien,
von der Überlieferung abzuweichen. In den Anmerkungen zur
Textkritik sind in einer 2. Abteilung jetzt auch alle
abweichenden Lesarten des Eusebius für die in dessen
Kirchengeschichte mitgeteilten Stellen der beiden Apologieen genau
verzeichnet; die kritische Würdigung dieser Lesarten wurde
jedoch einer künftigen kritischen Ausgabe überlassen. Die
Einleitung hat eine durchgreifende Umarbeitung und Erweiterung
erfahren, teilweise in Anlehnung an die §§ 32 und 36 von
Krügers Geschichte der altchristlichen Litteratur (Freiburg
1895), und mit umfassenderen Litteraturangaben. Auch das

Register ist nicht unbeträchtlich erweitert. So verdient die
neue Auflage um so mehr die Empfehlung, Avelche schon der
ersten mit Recht zu teil geworden ist.

Prof. Dr. F. Lauchert.



596

Beiträge zur Kenntnis der Handschriften des Clemens Alexan-
drinus. Von Dr. Otto Stählin, K. Gymnasiallehrer. Beilage
zum Jahresberichte des K. Neuen Gymnasiums in Nürnberg für
das Schuljahr 1894/95. Nürnberg 1895. 35 S. 8°.

Der I. Teil dieses Programms giebt eine ATollständige Übersicht

über die bisher bekannten Handschriften der Werke des

Clemens, von denen der Verfasser, der eine kritische Ausgabe
des Clemens Arorbereitet, die in italienischen Bibliotheken
aufbewahrten Avährend einer Studienreise sämtlich selbst kennen

gelernt hat, Avährend er sich für die andern, soweit er sie noch

nicht ebenfalls selbst einsehen konnte, und soweit es zur
Bestimmung der Handschriften von Wichtigkeit schien, sonst
genauere Angaben verschaffen konnte, als solche in der bisherigen
Litteratur vorlagen. Auf Grund dieser Forschungen konnte er
manche Berichtigungen und Ergänzungen für die Überlieferungs-

geschichte der Schriften des Clemens geben und die
Handschriften nach ihrem Abhängigkeitsverhältnis klassifizieren. —

Der IL Teil beschäftigt sich im besondern mit der kleinen Schrift:
Tiç o GwÇo/ievoç nlovGioç, deren sämtliche Ausgaben (zuletzt die

von Köster, 6. Heft der Sammlung von Krüger, Freiburg 1893)

auf der Editio princeps des Ghisleri beruhen, der dieselbe dem

Codex Vaticanus 623 entnommen hatte. Eine Kollation der
bisher von keinem Herausgeber mehr verglichenen Handschrift
ergab nun, dass Ghisleri den Text derselben an vielen Stellen
sehr ungenau und fehlerhaft wiedergegeben hatte, so zwar,
dass mehrmals selbst ganze Satzglieder ausgefallen sind.

Stählin wurde aber sodann auch auf die für Clemens noch nicht
benutzte ältere Handschrift der Escurialbibliothek (11. Jahrh.)

aufmerksam, Avelche sich als Archetypus für den Vaticanus

herausstellte, und über Avelche ihm P. M. Barnard, der die

Schrift in den Texts and Studies kritisch herausgeben Avird,

Mitteilungen machte. S. 25—29 werden nach dem Vaticanus
die Avichtigsten Verbesserungen solcher Stellen zusammengestellt,

von denen die Ausgaben nach Ghisleri's Vorgang einen

fehlerhaften Text bieten. S. 30—35 werden kritische Beiträge

zu der bekannten Erzählung von dem vom Apostel Johannes

geretteten Jüngling in Kap. 42 gegeben, an Avelcher Stelle die

beiden Handschriften eine grosse Lücke haben, die aber nach

Clemens nicht nur Eusebius erhalten hat, aus dem die Heraus-



— 597 —

geber die Lücke ergänzten, sondern die auch in zahlreichen
Handschriften, deren Lesarten hier mitgeteilt werden, separat
als Excerpt aus Clemens überliefert ist, unabhängig von
Eusebius. Prof. Dr. F. Lauchert.

Johann Adam Möhler. Ein Gedenkblatt zu dessen hundertstem
Geburtstag von ALOIS KNÖPFLER, Doktor der Theologie und
der Philosophie, o. ö. Professor der Kirchengeschichte an der
Universität München. Mit einem Bilde Möhlers. München 1896.

Verlag der J. J. Lentnersehen Buchhandlung (E. Stahl jun).
IX und 149 S. 8 °. (Preis M. 2. ÖO.)

Der Verfasser dieser Schrift hielt sich als Möhlers zAveiter
Nachfolger auf dem Münchener Lehrstuhl der Kirchengeschichte

(S. III) „für berechtigt, oder richtiger gesagt, für Arer-

pflichtet, anlässlich des hundertsten Geburtstages des grossen
Theologen ein Gedenkblatt der Liebe und Verehrung auf sein
Grab niederzulegen". Eine neue Biographie Möhlers Aron

kompetenter Hand ist um so mehr zu begrüssen, als die
bisherigen Biographieen eine neue Darstellung nicht als überflüssig
erscheinen liessen, wie dies neulich auch Friedrich für einzelne
wichtige Punkte gezeigt hatte. Knöpfier zeigt, wie besonders
die Darstellung von Möhlers Studien- und Entwickelungsgang,
wie sie in Wörners Biographie Möhlers gegeben ist und von
andern wiederholt Avurde, eine durchaus schiefe ist und auch
in den Einzelangaben von Unrichtigkeiten Avimmelt. Zum
Teil also in ausdrücklichem Gegensatz dazu wird hier das
Lebensbild auf Grund sorgfältigster Benützung des vorliegenden
urkundlichen Materials, das zuletzt durch die wichtigen in
Friedrichs Schrift veröffentlichten Beiträge so Avertvolle
Bereicherungen erfahren hatte, dargestellt. Die Darstellung der
Jugend- und Studienzeit giebt Veranlassung, von dem Betrieb
der theologischen Studien in Ellwangen und später Tübingen
in Möhlers Studienzeit zu sprechen. (S. 7 ff.) Von besonders
grossem Interesse sind auch die Abschnitte über Möhler als
Gründer der historischen Schule (avo die Avissenschaftlichen
Grundsätze der historischen Schule in Aussprüchen Möhlers
aus Schriften verschiedener Perioden entwickelt Averden, Avobei

auch besonders der Freimuth und Wahrheitssinn Möhler's



— 598 —

hervorgehoben wird, der sich durch keine einseitige
Parteirichtung beeinflussen liess), als theologischen Forscher (wo u. a.

seine Ansichten über den Primat, über Bischöfe als weltliche
Fürsten und im besonderen über den Kirchenstaat, sodann über
das Verhältnis von Kirche und Staat vorgeführt werden) und als

akademischen Lehrer. — Im Anhang werden zuerst aus einem

nachgeschriebenen Kollegienheft aus dem Jahre 1834/35, dem

letzten Jahre, in welchem Möhler Kirchengeschichte in Tübingen
gelesen hatte, die Abschnitte über den Apostel Petrus und

über den Vorrang der Kirche von Rom mitgeteilt; es ist

interessant, dieselben mit dem zu vergleichen, was Friedrich
aus Möhlers eigenem Hefte veröffentlicht hat. Sodann über

die Volkssprache als Kirchensprache, nach einer 1823 in

der Theol. Quartalschrift ATeröffentlichten Recension. Endlich
die Äusserungen über den Jesuitenorden, aus der Recension

von Döllingers Kirchengeschichte von 1829 (auch bei Friedrich

S. 13 ff. abgedruckt) und aus dem schon erwähnten

Kollegienheft. — Den Schluss bildet eine sehr sorgfältige

Bibliographie, die mehreres enthält, was bei Wörner-Gams
fehlt A — Die wertvolle Schrift wird jedem Verehrer Möhlers,

überhaupt jedem, dem die Geschichte der Theologie in diesem

Jahrhundert nicht gleichgültig ist, von grossem Interesse sein.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Die Kanones der wichtigsten altkirchlichen Concilien nebst den

Apostolischen Kanones. Herausgegeben von Lie. Dr. Friedrich
LAUCHERT,, Professor am altkatholischen theologischen Seminar

in Bonn. (Sammlung ausgewählter kirchen- und dogmengeschtcM-

licher Quellenschriften, herausgegeben unier Leitung von Prof-

Dr. Krüger. 12. Heft). Freiburg i. B. und Leipzig 1896. Alca-

r) Hier wird S. 144 auch der in der Theol. Quartal schritt 1825, S. 611—645,

erschienene Aufsatz : „Etwas über Missionen, namentlich der katholischen Kirche,

Möhler zugeschrieben, den ich (Intern, theol. Zeitschrift 1894, S. 628 und 655 f.)

für Hirscher in Anspruch genommen hatte, dem er nach handschriftliche!

in dem in der Tübinger Konvikts-Bibliothek aufbewahrten Exemplar der Quarta -

schritt zugeschrieben wird (nach privater Mitteilung). Aus der Anmerkung

Knöpflers a. a. 0. ist nicht ersichtlich, ob er den Aufsatz nur aus inneren

Gründen, oder auf Grund eines äusseren Zeugnisses Möhler beilegt.



— 599 —

demische Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).
XXX und 228 S. <S°. (Preis M. 3. 50.)

Die Ausgabe hat den Zweck, die wichtigsten altkirchlichen
Kanones in einer handlichen Zusammenstellung allgemeiner
zugänglich zu machen. Sie enthält die Kanones der
ökumenischen Konzilien, d. h. die des 1.—4. und 7., und dazu die des

sogenannten Concilium Quinisextum oder Trullanum von 692,
die bestimmt waren, das 5. und 6. ökumenische Konzil, die
keine Diszipünarverordnungen erlassen hatten, nach dieser
Seite zu ergänzen. Dazu kommen diejenigen weiteren griechischen

Konzilien, deren Kanones ein allgemeineres Ansehen in
der griechischen Kirche erlangten, A7on nachfolgenden
ökumenischen Konzilien approbiert wurden und neben denen der
letzteren einen Bestandteil der kirchenrechtlichen Sammlungen
der orthodoxen orientalischen Kirche bilden (Ancyra, Keocae-
sarea, Antiochia 341, Sardica, Laodicea, Gaiigra); ferner die
ältesten lateinischen (afrikanischen, spanischen, gallischen) Pro-
vinzialkonzilien. Ausserdem die sogenannten Apostolischen
Kanones. Die Texte sind jeweils auf Grund der besten
Ausgaben gegeben; die Anmerkungen zur Textkritik geben
Auskunft über die Abweichungen vom gewöhnlichen Text der
Konziliensammlungen und verzeichnen die wichtigeren Varianten
der verschiedenen Ausgaben. Die Einleitung (S. VII—XXX)
handelt über Kanones und Kanonensammlungen im allgemeinen,

und über die Kanones der einzelnen Konzilien, wie über
die Apostolischen Kanones im besondern und gibt Litteraturangaben

über die Konzilien und Konzilienakten im allgemeinen,
wie zu den einzelnen Konzilien. ZAvei ausführliche Namen-
und Sachregister, griechisch und lateinisch, schüessen den Band.

X.

Des Gottesfreundes im Oberland (=RuImannMerswins) Buch von
den zwei Mannen. Nach der ältesten Strassburger Handschrift
herausgegeben von Professor Dr. Friedrich Lauchert. Bonn
1896, P. Hansteins Verlag. XI und 94 S. 8°. (Preis M. 2.)

Die hier neu herausgegebene Schrift ist die wichtigste
unter den Schriften mystischen Inhalts, Avelche Rulmann
Merswin, das geistige Haupt der Richtung der sogenannten „Gottes-



— 600 —

freunde" in Strassburg (f 1382), unter dem Kamen des von
ihm, wie der Herausgeber mit Denifle annimmt, fingierten
grossen „Gottesfreundes im Oberland" herausgegeben hat. Das

Büchlein behandelt bei seinem grösseren Umfange die Ideen,
die in dem ganzen Kreise der Schriften, die Merswin sonst

teils unter dem eigenen Namen, teils unter dem des Gottesfreundes

verfasste, in verschiedenen Einkleidungen sich immer wiederholen,

mit grösserer Vollständigkeit, als dies in den andern
Traktaten der Fall ist, so dass sich dadurch die besondere

Ausgabe desselben rechtfertigt. Das „Buch A^on den ZAvei

Mannen" lag bis jetzt gedruckt vor in der ATon Karl Schmidt
unter dem Titel : „Nikolaus von Basel" veröffentlichten Sammlung

der „Gottesfreund"-Schriften, dort aber in einem
überarbeiteten Text. In der vorliegenden Ausgabe konnte der

ursprüngliche Text geboten Averden, zu Avelchem die Varianten
von Schmidts Text angemerkt sind. X.

III. English Bibliography.

A Synopsis of the Gospels in Greek by the Rev. Arthur
Wright, M. A., Felloio and Tutor of Queen's College, Cambridge.

London 1896.

The title of this Avork suggests at once comparison Avith

the Avell knoAvn and very useful Synopsis Evangelica of Tischen-

dorf, but the two Avorks are really quite different in aim and

method. Tischendorf attempted to arrange the Gospels in
parallel columns and in chronological order so that the variations

in the accounts of the same incidents by the different
Evangelists might be studied conveniently. He also contented himself

with printing the Textus Receptus and adding at the foot of

the page the most important variants of the Mss. Mr Wright's

object is quite different. His book is in no sense a harmony,

but he has so arranged the first three Gospels with small

portions of S. John and some fragments from the Acts an

Epistles of S. Paul as he thinks will best help to the

elucidation of the so-called Synoptic Problem. Some time ago, m



noticing Prof. Sanday's Article on the Gospels in the neAV

edition of the Dictionary of the Bible, I expressed my doubts
as to there really being any Synoptic Problem in the sense
that is commonly understood, that is that I was very doubtful
as to the possibility iioav of tracing out the various sources
of our present narratives. Since then I have seen no cause
to change that opinion. The truth is that I do not think the
critics allow nearly enough for the A^aried life of the Church
and seem to regard the Evangelists as painfully putting together

detached scraps of information that have happened to
come into their hands instead of Avriting accounts of events
and sayings Avhich must haA^e been thoroughly familiar to them
and to all their felloAv Christians. The critics too seem largely
unable to appreciate the supernatural and its poAver in the
world. Some of course deny that there is or can be such a

thing at all, but Mr Wright is not of the number and stoutly
maintains his faith in the divine character of Scripture. Still
he is a student aaTio lives apart from the Avorld in his own
rooms, and what is natural and obvious to a parish priest
seems to be to him quite unintelligible. This state of mind is
illustrated by Avhat I can only characterise as the very wonderful

results that he mentions in his preface as floAving from the
method of study which he recommends. As one reads these
statements, one can only Avonder whether Mr Wright regards
the AA'hole mass of theologians that the Church has produced
as either knaves or fools or believes that men aaTio have spent
large parts of their lives in the study of the Gospels and the
effort to teach them to others have been utterly ignorant of
their most obvious contents.

Having made this protest I cannot but add that the book
will be very useful to all students of the Gospels. It is a
monument of patient labour and careful arrangement, and if
the study of it does not lead to the acceptance of any complete

theory, or if it even sheAvs that there are insuperable
difficulties in the way of accepting any of the theories that
have so far been propounded, it avüI at least suggest many
subjects for thought and stimulate the student to further
investigations.

I should like to add that six years ago Mr Wright
published a very interesting little work on the Composition of the



— 602 —

Four Gospels. This older book will be found a useful companion
to the one I am at present noticing.

A. J. C. Allen.

Documents illustrative of English Church History, compiled

from original sources by Henry Gee, B. D., F. S. A. and

William John Hardy, F. S. A. 8°. London 1896.

The great revival of interest in the history of the Church
is one of the most hopeful signs of the present time. Until
quite recently comparatively feAv people in England knew or
cared anything for the subject. The great mass of Englishmen,
if they thought on the subject at all, believed that the Church

of England began sometime in the sixteenth century, that it
was the creation of the State and that the main differences
between it and the nonconformist bodies was that on the whole

the Church was the more respectable and they were the more

spiritual. All this has been lately changed. Englishmen have

wakened up to the sense of the glorious heritage that has

come doAvn to them in their branch of the Catholic Church and

to the duty of learning something of the records of it. They

have learned that the Church of England dates not from

Henry VIII but from Augustine, that she is in no sense the creature

of the State, that she was not set up or endoAved by the civil

authority. The book before me is one of the best proofs of

this revival of interest. Of course Ave have had many works

before containing original documents illustrative of the History
of the Church. It is nearly sixty years since the late Mr Card-

well published his collection of documents illustrating the time

of the Reformation. We have had in our hands for long the

great work of the late Mr Hadclan and the present Bishop

of Oxford, which contains pretty well all that can be known

of the Church in these islands before the Conquest, and there

are other books which I need not stay to enumerate. Still

this book marks a distinct advance. It contains a selection

of documents dating from A. D. 314, when three British Bishops

attended the Council of Aries, down to the Act of Settlement

in 1700. The Latin and Norman-French Documents have been

translated and the English of other documents modernised so

that the ordinary fairly educated Englishman can read the

b



— 603 —

book easily. When we add to this that the book is of a
moderate size, that the selection of documents seems on the
whole to have been exceedingly well made, that they illustrate
most of the important points that naturally arise with regard
to the character of the Church, it will be seen that the book
is one which is likely to be widely read and to prove very
useful.

A great part of the book is necessarily occupied Avith the
records of the Sixteenth Century. The Chief Acts of that time
are all printed at full length and many other documents such
as Sets of Injunctions, Advertisements and Royal Proclamations
are also given. These documents are of course for the most
part well known and I need not dwell on their contents. The
study of them is I think the best cure for the idea that a new
Church of England was brought into being by Henry or his
successors. One document I should have liked much to see
added. It is the Letters Patent which Henry issued to
Archbishop Cranmer in 1541. The thing itself is of but little moment,
but the Roman controversy is ever with us, and Father Gasquet,
who is at present the leading controversialist on the Roman side,
has fastened on the issue of these Letters Patent as the act
that constitutes the breach in the corporate life of the Church
of England. One can only wonder that a man whose historical
knowledge has driven him from every position hithertoo taken
up on the matter has not been driven further and led to see
that there never was any breach of continuity at all. Still it
would be interesting to have the document.

A part of the book which is fresher and will probably
be read with more interest is that which deals Avith the
centuries before the Reformation and sheAvs something of the
relations of the Church of England to the Roman See in the
Fifteenth and preceding centuries and sets forth clearly enough
the rising feeling of national opposition to the Roman claims.
These pretensions reached their climax in the days of John and
the deed by AAdiich he surrendered his kingdom and agreed
to hold it in the future as a fief of Rome is given at length.
From that time the spirit of opposition began to shew itself.
It is seen clearly enough in the clauses of Magna Charta which
refer to the Church and it found its expression in the fullest
sense in the Acts of Praemunire and Provisors Avhich mark

Sevue intern, de Théologie. Heft 15, 1896. 40



— 604 —

the fourtheenth century. The persistent Avay in which the
Church is continually spoken of as the Church of England
and the firm attitude of opposition to the encroachments of
the Papacy that is apparent throughout these documents is very
noticeable. One use of the phrase "Church of England" in
especial deserves attention. In the "Lollard Conclusions" of 1394

the "Church of England" is actually contrasted with the

"Roman Church", thus sheAving clearly enough that in the

minds of men in those days the tAvo were distinct though united

together in the closest bonds of intercommunion.
It is easy to find fault. We have much cause to be thankful

to the authors for Avhat they have given us, but I cannot but

think that they Avould haA^e made their book much more useful

if they had somewhat extended the part of Avhich I have been

speaking. The suppression of the Monasteries is one of the

prominent events of the sixteenth century. No one will attempt
to defend the way it was done or the use that Avas made of the

spoils, but it is impossible really to understand the forces at

Avork and the causes wThich made it possible for such a
revolution to be Avorked and to leave such little trace, as it actually

did, behind, without some knowledge of what had been

done and proposed before Cromwell came on the scene.

I should therefore have liked to see in this Arolume the Act of

1414 by Avhich the Alien Priories Avere suppressed and their

property handed over to the King, the Bull issued by Innocent

VIII to Archbishop Morton bidding him visit and reform the

Religious Houses in his province which the Bull describes as

having fallen into a very bad state, and the Bulls issued by
Clement VII to Wolsey authorising him to suppress a large
number of Religious Houses and to apply the proceeds to the

founding of Colleges. The truth is the part of the Religious

Houses was played out. They had had their day, an end of

some kind was inevitable and the only question was what that

end should be. That it Avas the one that we know and mourn

over, Avas due to the devil of the piece—Cromwell—and to the

cupidity of Henry. A. J. C. ALLEN.



— 605 —

The thirty-nine Articles of the Church of England explained
with an Introduction by Edgar C. S. Gibson, D. D., Vicar of
Leeds and sometime Principal of Well TJieological College.
Vol. I. 8°. London 1896.

In the last number of the Revue I noticed the Introduction
to the Articles of the Church of England by Dr Maclear and
Mr Williams. I haATe now before me the first instalment of
another work on the same subject. The position of the author
gives it a special interest. Dr Gibson was for fifteen years
Principal of the Theological College at Wells. In that capacity

he had much to do with the training of many of the

younger clergy and by his energy and ability he succeeded
in raising Wells to a leading position amongst our Colleges.
He has now become Vicar of Leeds in succession to the Bishop
of Rochester and there is very little doubt that in a comparatively

feAV years he will himself be raised to a place on the
Episcopal bench. The book then will necessarily come with
a certain authority and it will be read by those who Avish to
see what the prevailing teaching of the Church of England
at present is and what it is likely to be in the immediate future.

Dr Gibson does not give us any statement as to the special
aim of his work, but Ave may take it that it is mainly intended
to be a student's book. At the same time it is more than
that. It is Avritten on a scale that permits of a good deal of
discussion both historical and doctrinal of the various points
contained in the Articles. The volume before me which is all
that is yet published contains only the Introduction and the
explanation of the first eight Articles and it is a good sized
octavo of 360 pages. It contains very little that is really
matter of controversy. The two points of this kind that do
come up are the doctrine of the Double Procession in Article
V and the position ascribed to Scripture in Article VI. Dr
Gibson's treatment of these points will I think be found to be
very satisfactory. On the first he distinguishes the two points
that are really quite distinct but Avhich are often confused in
the heat of controversy viz. the doctrine itself and the insertion
of the filioque in the so-called Nicene Creed. On the first
he shews clearly enough that there is no material divergence
between the East and the West, as the Western formula is to



— 606 —

be understood as teaching that the Spirit proceeds from the

Father as the one source of being through the Son and this
statement has always been accepted in the East. It is a

pity however that on this point he gives no reference to the
discussions at the Bonn Conferences and to the conclusions
arrived at there. On the other point it is shown that the
insertion in the Creed Avas almost certainly made in all good

faith, that is that when the Creed was recited at Toledo with
the clause in, the fathers of the Council fully believed that they
Avere reciting the genuine Creed and had no idea that they
Avere making any addition to it.

The position assigned to Scripture by the Church of
England is very definitely set forth in Art. VI and D1' Gibson has

given a good and clear exposition of the grounds on which
that position rests. It is undoubtedly a very fundamental

point. The moment it is admitted that there is any article of

the faith that is not contained in scripture or may not be

proved by it, the door is opened to any amount of
development and the addition from generation to generation of

any number of new dogmas. One of the strongest points in

the teaching of the Church of England is the very definite

way in which she draws the line between doctrines of faith
and matters of pious opinion. It is the forgetting of this

distinction that has constantly led the way to persecutions and

schisms.
The Introduction to the book contains a history of the

Articles and gives an account of the documents which
contributed most to their formation. One section of this History
is I think of special interest. It deals with the subject of

subscription to the Articles and sets forth clearly the different

forms that this subscription has taken and the different classes

of people who have been required to make it. The point

that I touched on in noticing Dr Maclear's work comes out

plainly. The acceptance of the Articles has never been made

a condition of lay Communion. The lay man as such has never

been asked to give his consent to any doctrinal statements

except those contained in the Catholic Creeds.
A. J. C. Allen.



607

IV. Griechische Bibliographie.

'AnavrrGic sic tì)v syxvxXiov èmGioXrjv Asovxoç IF Uâna Fwpcqç

ttsqÌ êvûHisooç %7}Ç AvaxoKixTtç ExxXrjGîaç /.lerci rqç âvrixriç virò

Aqyggavëqixov Tqrtyoqio\i Ziyaßijvov, Katlgygrov xi~ç QeoXoyîaç xal
IlqoïGxagikVOV xijç sv MaGOaXaçCOqllodoi-ov ExxXrjGîaç. Ev MaGGaXîa,
1894—1896. Imprimerie Barthelet & Cie., rue Venture, 19.

191 S. 8°. (Preis Fr. 2. —.)

Diese mit gründlicher exegetischer und historischer
Gelehrsamkeit abgefasste Antwort auf die Encyclica Praeclara vom
20. Juni 1894 Avar zuerst stückweise seit 1894 in der von dem
Verfasser in Marseille herausgegebenen griechischen religiösen
Monatsschrift „'0 'E^gygxgç xwv dyîwv rqacpwv1 erschienen, während

sie jetzt in separater Ausgabe als Buch vorliegt.
Gegenüber der Aufforderung, die Orientalen sollen dahin

zurückkehren, von avo sie sich entfernt haben, Avird betont,
dass nicht der orthodoxe Orient, sondern das Papsttum sich
von der katholischen Einheit und von dem Standpunkt der
alten katholischen Kirche vor der Spaltung entfernt habe.
Wenn aber die Aufforderung überhaupt nur den Sinn hat, die
Orientalen sollen unter den Jurisdiktionsprimat des römischen
Papstes zurückkehren, so ist sie auch in diesem Sinne
unzutreffend, da die Kirchen des Orients demselben überhaupt
niemals unterstanden, so sehr sie bereit wären, dem zum alten
katholischen Glauben zurückkehrenden Papste den Ehrenprimat im
altkirchlichen Sinne Avieder zuzuerkennen. Da der Papst selbst
die Anerkennung oder Nichtanerkennung des päpstlichen
Jurisdiktionsprimats als den hauptsächlichsten und eigentlich allein
wesentlichen Unterschied erklärt und die Orientalen auf ihr
eigenes kirchliches Altertum hiiiAveist, von dem sie sich belehren
lassen sollen1), so stellt sich die AntAvort als hauptsächliche
Aufgabe, deren Lösung den Aveitaus grössten Teil der Schrift
ausfüllt, den römischen Primat nach seiner Begründung in der
heiligen Schrift und altkirchlichen Tradition zu prüfen. Es

') Praecipuum discriminis caput, de Romani Pontificis primatu. Verum re-
spiciant ad initia, videant quid maiores senserint sui, quid proxima originibus aetas
teadiderit. Inde enimvero illud Christi divinum testimonium : Tu es Petrus et super

anc petram aedificabo Ecclesiam meam, luculenter exstat de Romanis Pontificibus
comprobatum.



— 608 —

werden demgemäss die Bibelstellen, Väterstellen und
Konzilienaussprüche, auf Avelche der Primat des Papstes in seinem
mittelalterlichen und modernen Sinn gestützt werden soll, einer
sorgfältigen und eingehenden Untersuchung unterzogen. Das
Resultat aber ist ein negatives, da überall in der heiligen
Schrift wie in der echten katholischen Tradition kein Wort zu
finden ist, das bei richtiger und unbefangener Erklärung die

Meinung des Papstes bestätigte (S. 147). Der römische
Jurisdiktionsprimat hat seine wahre Stütze vielmehr in bekannten
Fälschungen (S. 147 ff).

Die Geschichte des christlichen Orients lehrt aber auch,
dass derselbe niemals der Jurisdiktion des römischen Papstes
unterworfen war, und doch ist anscheinend seine Unterwerfung
unter dieselbe jetzt das einzige, AAras der Papst von den Orientalen

verlangt. Es ist charakteristisch für den Papst, wenn er

erklärt, die Einheit im Dogma und in der brüderlichen Liebe
sei nicht die Avahre und vollkommene Einheit, die Adelmehr

nur in der Vereinigung mit der römischen Kirche bestehe ').

Man darf hier nur, sagt der Verfasser, statt „Vereinigung"
sagen: „Unterwerfung", vollkommene, rückhaltlose Unterwerfung,

um den wahren Sinn der päpstlichen. „Wiedervereinigung"
richtig zu verstehen.

Was eine solche Unterwerfung aber für die Orientalen
noch Aveiter für Folgen hätte, für den Glauben derselben, das

wird S. 175 ff. noch durch kurze Anführung der Lehrdifferenzen

gezeigt, über Avelche der Papst stillschweigend hinweggeht. —

Der Papst, so schliesst die Schrift, Avird mit der Proselytenmacherei

im Orient nicht aufhören ; „wir aber Avollen wachsam

bleiben, und das heilige Erbe der Väter unversehrt bewahren,

den orthodoxen Glauben, in dem verharrend sie das Heil fanden

und wir es finden. ,Halte fest, was du hast, spricht der Herr,

damit dir niemand deine Krone nehme' (Apok. 3, 11). Wir
Avollen zu Gott und unserm Herrn Jesus Christus beten, dass

er den Bischöfen von Rom seine göttliche Gnade verleihe, so

') reconciliationem coniunctionemque cum ecclesia Romana suademus:

coniunctionem intelligimus plenam ac perfectam: talis enim esse nullo modo potest

ea, quae nihil amplius inducat, quam certam aliquam dogmatum credendomi con-

cordiam fraternaeque caritatis commutationem. Vera coniunctio inter Chnstianos

est, quam auctor Ecclesiae Jesus Christus instituit voluitque, in fidei et regmnnis

unitate consistens.



— 609 —

dass sie die Neuerungen und ihre Selbstüberhebung verlassen
und die evangelische Liebe und den orthodoxen Glauben in
ihr Herz aufnehmen und so dahin zurückkehren, von avo sie
abgefallen sind, und dass so eine Herde werde unter dem einen
Hirten, ,dem Hirten und Bischof unserer Seelen' (1 Petr. 1, 25),
unserm Herrn Jesus Christus. Amen."

Die Schrift des gelehrten Archimandriten sei unsern Lesern
aufs Beste empfohlen. F. L.

V. Russische Bibliographie.

Descartes und seine Philosophie. Zum 300jährigen Jubiläum
seiner Geburt. Von W. Serebrenikow, (Docent der Psychologie
an der Geistlichen Akademie in St. Petersburg). (Russisch).
(Christliche Lektüre, März-April-Heft 1896, S. 455—481.)

Eine sehr interessante, auf genauer Kenntnis der Werke
des Descartes beruhende Abhandlung. Wenn aus Veranlassung
des 300 jährigen Geburtstages die ganze gebildete Welt das
Gedächtnis dieses „Vaters der neueren Philosophie" feierte,
so „Avurde es unverzeihlich sein, wenn nicht auch die Theologen
desselben dankbar gedächten", da Descartes der christlichen
Apologetik unzweifelhafte Dienste geleistet hat. In diesem Sinne
wird in der vorliegenden Abhandlung der allgemeine Charakter
der Cartesischen Philosophie, und im besondern seine Lehre
über die Welt, die Tiere und den Menschen dargestellt.

Eine ausführliche Darstellung der Psychologie des Cartesius
hatte der Verfasser schon in seinem vortrefflichen Buch über
Locke gegeben, das ich im letzten Hefte dieser Zeitschrift
angezeigt habe.

Bei dieser Gelegenheit sei auch auf die interessante
Abhandlung des Verfassers: „Psychophysische Untersuchungen
und ihre Bedeutung für die Psychologie" (Christliche Lektüre
1895) hingeAviesen. F. L.



— 610 —

VI. Serbische Bibliographie.

Der Bote der serbischen Kirche. (Wesnik srpske Crkwe.) Die

Zeitschrift der Gesellschaft der serbischeil Geistlichkeit zu Belgrad.
— 7. Jahrgang.

Diese aus der Gesellschaft der serbischen Geistlichkeit zu

Belgrad hervorgegangene vortreffliche Zeitschrift konnte am
Ende des Jahres 1895 ein grosses Verzeichnis ihrer gelehrten
theologisch-historischen Artikel geben, welche in den 12 Heften
des vergangenen Jahres gedruckt sind, und Avelche die
unermüdliche Energie ihrer Leiter und ihrer Mitarbeiter beAveisen.

Dieselbe hat Avährend der Zeit ihres Bestehens immer
mehr eine erste angesehene Stellung unter den anderen
serbischen Zeitschriften eingenommen und erfreut sich auch
heute mit Recht desselben Ansehens durch den Reichtum und

wissenschaftlichen Wert ihres Inhaltes.
Daher Avurde es mich freuen, wenn ich einige vorzügliche

Artikel der letzten Jahre den hochgelehrten Lesern der
hochgeschätzten altkatholischen Zeitschrift : „Revue intern, de

Théologie", bekannt machen dürfte, weil sie lesenswert sind.

Unter allen Artikeln (Jahrg. 1895, L—XII., und 1896, L—III.
Heft) verdienen besonders folgende Erwähnung: „Die Epistel
des ökumenischen Patriarchen Herrn Anthimos VII. und
Antwort des Metropoliten von Serbien Herrn Michael", VI. Heft,
S. 505, 1895. — „Rundschreiben des ökumenischen Patriarchen
als Antwort auf die Encyklika des Papstes Leo XIII. über die

Wiedervereinigung der Kirchen", 1895, H. XI, S. 989. — „Über
die christliche Moral", 1896, H. I, S. 4, von Archimandrit
Firmilian, Rektor der theol. Fakultät — eine sehr
vortreffliche und interessante akademische Rede. —¦ „Akt und

Form kirchlicher Degradation", 1895, H. IV, S. 509, und „Filioque

als Antwort der katholischen Leser auf den Artikel
filioque und Orthodoxie'", 1896, H. III-IV, S. 182 — beide
Artikel von Prof. St. M. Weselinovitz. Letzere Arbeit ist sehr

interessant und wissenschaftlich, und auch wegen ihrer
Charakteristik wert, in die deutsche und französische Sprache

übersetzt zu werden. — „Der Papst und seine Beschützer aus

Konstantinopel", 1895, H. XII, S. 1138, und „Über die
religiösmoralische Erziehung in der Schule", 1895, H. I, S. 1, von



— 611 —

Prof. Petar Protitz. Beide Arbeiten sind sehr vortrefflich und
interessant. — „Die Rolle serbischer Herrscher im Streit der
römischen Päpste mit der Orthodoxie vom IX.—XV. Jahrhundert",
1896, H. I—III, S. 19, 199, und „Die Beziehungen des Königs
Milutin von Serbien zum römischen Papsttum", 1895, H. I,
S. 43, von Docent D. Popovitz. Erste Arbeit trefflich. — „Die
Jesuiten", 1895, H. II, S. 164, und „Der Charakter der
liturgischen Arbeiten des heiligen Sophronios von Jerusalem und
Germanos von Konstantinopel und ihre Bedeutung für die Geschichte
der Liturgie", 1895, H. I, S. 58, vom Redaktor. — „Grigorie
Zamblak, Metropolit von KieAv in Russland", 1895, H. II, S. 159,

von P. Sreckovitz, Staatsrat. — „Kritische Studie über den

Materialismus", 1895, H. XI, S. 1027, von J. Wasitz. — „Erinnerung
an das Grab unserer Vorahnen", 1895, H. XII, S. 1089, von
M. Petrovitz, Pfarrer von Belgrad. Eine sehr gemütvolle Arbeit.
— „Das Geheimnis eines Verfechters der AViedervereinigung der
Kirche", 1895, H. X, S. 924, von P. Milvievitz, Diakon. — „Aus
der pastoralen Funktion und Umgang und Gebieten des

kirchlich-religiösen Lebens", 1896, H. I—II, S. 35, etc. Eine gute
und praktische Arbeit. — „Ohne Glaube keine Moral", 1895,
H. X, S. 916. — „Über die Abstammung der Menschen, oder:
Ist man geAviss, dass der Mensch von den Affen abstammt?"
und: „Ist es Avahr, dass die Wissenschaft mit der christlichen
Religion unvereinbar ist?" 1896, H. I, S. 62, von Docent
S. Andjelkovitz. — „Kurze Begründungen des Glaubensverhält-
nisses", 1896, H. I—III, von Diakon W. Zivkovitz. — „Was
kann ein gutes Wort eines guten und moralischen Pfarrers
thun?" 1896, H. Ill, S. 93, von M Eine sehr vortreffliche
Arbeit und ein wahrhaftes Ereignis. — „Der Sonntag,
religiösmoralische Studie", 1895, H. Ill, S. 231, von dem serbischen
grossen Litterator Jan. Weselinovitz. — „Die Religion und
Wissenschaft", etc.

Nebst den genannten Artikeln sind noch viele andere gute
Artikel in der Zeitschrift enthalten, besonders gute und sehr
vortreffliche Pastoralbriefe und Kirchenpredigten.

Schliesslich kann ich noch bemerken, dass diese Zeitschrift
durch ihre vortreffliche Leitung und ihren Avissenschaftlichen
Wert besondere Aufmerksamkeit und Empfehlung verdient.

Lie. R. N. E.



612

VII. Librairie.

H. J. Bestmann: Entwicklungsgeschichte des Reiches Gottes
unter dem A. und N. Bunde, an der Hand einer Analyse
der Quellen: I. Das A. T.; Berlin, Wiegandt & Grieben, 1896,
8 Mk. 50 Pf. — Inhalt: I. Das religiöse Lebensideal; II. Das

praktische Lebensideal in Altisrael; III. Das Gemeinschaftsideal

in Altisrael ; IV. Das Gesamtleben Altisraels unter dem

Einfluss des Gesetzes ; V. Die Überlieferung der Geschichte
in Altisrael ; VI. Die Aufgabe Neuisraels.

V. Ermoni : De Leontio Byzantino et de ejus doctrina christo-

logica; Paris, A. Picard, 1895.

T. E. EvANGELiDEs : Gennade le Scholaire (en grec) ; Athènes,

1896; in-18, 116 p.

J. T. F. Farquhar, M. A. : Clement of Rome and the Ministry,
together with an Excursus on the Date of his Letter ;

Edinburgh, St. Giles Printing C°.

Lucien Gautier : Au delà du Jourdain ; Genève, Eggimann,
in-19, 2e édit., 1896. — Description d'un voyage de Jericho
à Sait, à Djérach et à Amman. Djérach est l'ancienne Gérasa,

de la Décapole de Palestine, dans la demi-tribu orientale de

Manasse. Amman est l'ancienne capitale des Ammonites

(Rabbath-Ammon, puis Philadelphie sous Ptolémée II Phila-

delphe). Les ruines de ces deux villes sont très belles.

L'auteur a illustré son récit par de nombreuses et intéressantes

gravures.

E. Gebhart : L'Italie mystique, histoire de la Renaissance

religieuse au moyen âge, 2e édit., 1 vol., frs. 3. 50; — Moines

et Papes, essais de psychologie historique, 1 vol., frs. 3.50;

Paris, Hachette. —¦ Dans la prochaine livraison, nous étudierons

ces deux intéressants volumes.

G. Godet: Les souffrances de l'Arménie; Neuchâtel, Attinger,
2e édit., broch. 64 p.

A. Hauck : Realencyclopädie für protestantische Theologie und

Kirche, III. Auflage; Leipzig, Hinrichs (180 Lieferungen zu

je 1 Mk.)



— 613 -
H. Holtzmann: Theologischer Jahresbericht, XIV. Band, 1894,

Register von Plöthner; XV. Band, 1895, I. Abteilung: Exegese

von Siegfried und Holtzmann; Braunschweig, 1896,
Schwetschke, Einzelpreis 6 Mk.

A. Lapotre : L'Europe et le Saint-Siège à l'époque carolingienne ;

Ire partie : Le pape Jean VIII (872—882) ; Paris, A. Picard,
1895, frs. 7. 50.

Karl Marti: Kurzgefasste Grammatik der Biblisch-Aramäischen
Sprache; Litteratur, Paradigmen, kritisch berichtigte Texte
und Glossar ; Berlin, Reuther und Reichard (wissenschaftlich
und praktisch).

Le P. Pierling : La Russie et le Saint-Siège, études
diplomatiques; Paris, Pion, 1 vol. in-8°.

F. Pillon: L'année philosophique, 1895 (VIe année); Paris,
F. Alcan, 1 vol. in-8°, 5 frs. — Etudes de M. Renouvier sur
« Doute ou Croyance » ; de M. Dauriac sur la philosophie de

la contingence; de M. Pillon, sur l'évolution de l'idéalisme au
XVIII' siècle, l'idéalisme de Lanion et le scepticisme de Bayle.
Suivent des comptes rendus de 101 ouvrages, par M. Pillon,
dont le point de vue personnel est bien connu.

P. Thureau-Dangin: St-Bernardin de Sienne; Paris, Pion, in-18,
1896, frs. 3. 50.


	Bibliographie théologique

