Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)
Heft: 14

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

Théorie de I'ame humaine, par J.-E. Avauvx; Paris,
F. Alcan, I vol. in-8°, 1896, 10 fr.

M. Alaux, professeur de philosophie & la Faculté d’Alger
et auteur de nombreux ouvrages philosophiques trés estimés,
€st un spiritualiste tres convaincu, mais indépendant, qui
considere le matérialisme et le spiritualisme. comme deux
solutions contradictoires d'un probleme «mal posé», et qui
cherche & le poser bien et surtout & le résoudre franchement,
loyalement, sans escamotage des difficultés. Soit qu'il s’agisse
de la vie présente, soit qu'il s'agisse de la vie future, la
question de l'ame est certes l'une des plus importantes qui
puissent préoccuper l'esprit humain; et si M. Alaux peut
I'éclairer d’'une lumiere nouvelle, on ne pourra que lui en étre
profondément reconnaissant. Son livre, qui sort des sentiers
battus, est bienfaisant par ses conclusions, dans lesquelles la
vie future et limmortalité de l'ame sont affirmées et dé-
montrées,

Il rejette énergiquement la théorie du « composé humain »
de Thomas d’Aquin, et, tout en admirant ce philosophe, il ne
partage aucunement le petit engouement dont les néo-scolasti-
ques d’aujourd’hui font étalage; il ne craint pas de discuter
Thomas d’Aquin et de le réfuter (p. 53-65). Il se sépare aussi
des hypotheses de Malebranche, de Leibniz et d'Euler; il
1”,e'p0usse les causes occasionnelles, 1'harmonie préétablie et
Vinflux physique (p. 491). 1 professe que, outre notre corps



— 352 —

terrestre ou grossier, nous avons un corps céleste ou éthéré,
dont notre ame ne saurait étre séparée. «Notre véritable
corps, dit-il, est d'une matiere subtile, invisible aux grossiers
organes du corps terrestre dont nous sommes pour un temps
les captifs. Nous le portons toujours avec nous, ce COIps
éthéré, le renouvelant et le modifiant sans cesse, lui imprimant
4 chaque instant la forme de notre propre étre: céleste corps,
que la mort, qui nous délivre du corps terrestre, ne nous ote
pas, mais au contraire nous rend, et, le dégageant des condi-
tions auxquelles il est assujetti, restitue a notre perception
comme & notre libre usage ... La vie terrestre est pour chacun
de nous ce qu'elle doit étre, ce qu'il faut qu’elle soit: la juste
conséquence de son passé, 'épreuve qu'il a méritée, qu'il s'est
infligée a lui-méme... Nous sommes, nous habitants de la
terre, des réincarnés: vieux damnés qui g¢émissons, et ne
savons pas, tout souffrants que nous sommes, nous rendre
dignes d’étre un jour les membres que nous devons étre de
humanité céleste, de la société des Saints qui voient Dieu.»
(p. 540-541.)

M. Alaux réfute les matérialistes, pour qui «la vie humaine
commence 2 la naissance et finit 4 la mort, sans rien qui Ia
préceéde ni qui la suive». (p. 549.) 11 réfute aussi le systeme
papiste qui étend notre vie au dela du tombeau pour la ré-
compense ou la peine définitive et éternelle a la suite d'une
épreuve unique, 'épreuve de notre vie présente sur la terre
avec ses «injustifiables et inexplicables inégalités ». (p. 551-552.)
« N’y aurait-il pas un troisiéme systeme, dit M. Alaux, systéme
moins triste que le premier, moins arbitraire que le second,
moins désolant et aussi plus juste, non moins ancien que les
deux autres, et qui se rattache comme le second aux grandes
traditions religieuses de 1'humanité? »

Ce systéme, il le résume ainsi: L'ame est une puissance
ou une substance. Les substances sont des puissances, coéter-
nelles en la Puissance infinie, des virtualités comprises fjlans
la virtualité supréme, qui est I'étre: essentiellement raison-
nables et libres, mais d'une raison et d’une liberté latgntes
jusqu’a ’heure ol la conscience leur en est devenue possible:
visibles a4 peine chez 'animal, manifestes a degrés inégaux
chez 'nomme, pleines et entidres chez 1'étre supérieur, ange
ou le dieu. L'etre se développe et croit par un progres regu-



— 353 —

lier, jusqu’a ce que, de degré en degré, il ait dégagé sa liberté
avec sa raison latentes. Tant qu'il est encore au-dessous de
létre raisonnable et libre, il est au-dessous de la souffrance
comme du péché, au-dessous du mal: sensible au seul besoin,
et a4 la seule joie du besoin satisfait. L'univers, dont les mo-
nades composantes sont des étres sourdement sensibles régis
par des instincts qui sont leurs attractions et leurs affinités
toujours satisfaites, est le théatre d’'un sourd bonheur, immense,
universel. C'est la premigre phase de I'étre.

Vient ensuite, plus haut, 4 un point qui ne saurait étre
fixé¢, la phase de la liberté déployée, ol le progrés régulier
cesse. Deux cas se présentent.

L’étre, devenu libre, ne péche pas: il traverse, toujours
ferme et sans faillir jamais, par une suite de transformations
qui ne sont pas des morts, tous les degrés de l'épreuve,
s'élevant, dans un monde harmonique, d'une animalité heureuse
a4 une humanité heureuse, olt le succes de 1'épreuve le pré-
serve de la souffrance, et d'on1 il mérite de sortir ange. Clest
I'évolution telle que Dieu la veut. — Mais elle peut se faire
autrement. L’étre, s’étant ¢élevé d'une animalité heureuse a
une humanité heureuse aussi a lorigine, devenu libre, péche,
tombe dans le malheur, redescend & l'animalité, mais celle-ci
désormais souffrante, et d’oi1 il faudra qu'il remonte a4 I'homme,
quil monte a Iange, par une suite de transformations qui
sont autant de morts. Telle est 1'évolution dans les mondes
inharmoniques dont le notre fait partie, dans la nature que le
Péché nous a faite: le progres régulier a cessé, 1'étre croit et
décroit, monte, descend, s'éleve a lange, s'abaisse a la béte,
oscille autour de 1'état d’homme, tantot au-dessus, tantdt au-
dessous, lutte, souffre: c'est la phase humaine, celle ou Dieu,
sans jamais abandonner ’ame 2 elle-méme, l'invite & coopérer
avec lui, la laisse agir et lattend, prét a lui tendre la main
quand elle s’¢loigne et se perd, a I'accueillir quand elle arrive;
C'est, dans les succes comme dans les revers, la phase de la
guerre entre le bien et le mal: c'est la crise de l'étre.

Enfin le bien triomphe, et c'est la troisidme phase, celle
dl} couronnement . de I'étre devenu parfait, celle de la divi-
Nisation de 'étre.

Chaque degré d’étre, de la sensibilité la plus humble a la
blus haute raison, est un degré d'activité consciente: le dernier



— 354 —

degré, félicité supréme, olt nous porte lentement mais sfirement
la pratique du bien, est pour chacun la conscience de son
plein étre, dans la société des parfaits unis entre eux et avec
Dieu d'un éternel amour (p. 553—555).

Tel est le fond de la pensée de M. Alaux. Il la développe
longuement en ce qui concerne 1’'Ame, son intelligence, sa
sensibilité et sa volonté. Peut-étre méme tombe-t-il dans des
redites qui sont du délayage plutot que des démonstrations,
L’ouvrage gagnerait certainement en clarté et en vigueur a
étre raccourci et plus encore & étre mis en une forme plus
serrée et plus didactique. Certaines formules sont obscures et
difficiles & saisir, par exemple: «Dans le fait de conscience,
la conscience n’est que la forme, non la matiere» (p. 11);
« Tout étre est pour soi-méme esprit, et pour autrui matiere»
(p. 499); etc. Quoi qu’il en soit, l'auteur termine son savant
volume par une page d'une grande élévation, dans laquelle il
résume sa conception de l'univers et indique le rapport quil
concoit entre le monde et Dieu (p. 555-557). Bref, «nous
venons de Dieu, et nous allons & Dieu. Tout étre est une
participation de 1'étre divin : notre derniere fin est la con-
science de cette participation : la vision de Dieu, avec la
coopération a lceuvre de Dieu. Telle sera la perfection de
notre étre : un partage de la vie divine, une communication
de Pinfini, mais sous la forme du fini, dans le déploiement et
le mouvement continu d'une activité personnelle : une toute-
puissance de lintelligence pour la conception, de la volonté
pour Paction, de la sensibilité pour l'admiration, 'amour ¢t le
bonheur ». (p. 557.)

Urbi et Orbi, 2 Rome et a I'Univers chrétien; Geneve,
Privat, 1895, 1 vol. in-8°, 279 p.

L'auteur, J.-F. Privat, s'est posé consciencieusement cette‘
question : «Est-il une seule des communions chrétiennes qul
puisse prouver que son enseignement soit exempt d'erreur, et
qui, avec la vérité et la charité, posséde une constitution
propre a produire dans I'Eglise I'unité nécessaire pour con-
vertir le monde & l'évangile?» Il a essayé d'y répondre, de
1834 a 1836, et ses efforts, si honnétes, si loyaux, si profon-



dément sinceéres, nous touchent d’autant plus qu’ils ont été
douloureux. Ce spectacle d'une ame inquiete, tourmentée, qui
cherche sa voie, est noble et émouvant, et nous ne pouvons
que rendre hommage & tant de piété et de bonne foi

Malheureusement, l'auteur ne connaissait pas assez les.
éléments du probleme qu’il essayait de résoudre. Il n’avait
devant les yeux que le protestantisme et le catholicisme
romain : le protestantisme, qui était sa religion a lui, mais
qui, étant données ses divisions et ses contradictions, ne lui
paraissait plus une Eglise; le catholicisme romain, qui l'attirait
par son apparente unité, mais qui le repoussait par ses erreurs,
par ses abus et par ses vices. L’auteur n’avait évidemment
aucune notion du catholicisme de I'Eglise primitive, qui n’est
ni le protestantisme, ni le romanisme. Tiraillé entre les deux
extrémes, entre le systéme de lindividualisme & outrance et
celui de l'autoritarisme a outrance, il ne savait lequel choisir.
Il aurait certainement consenti 4 entrer dans 1'Eglise romaine,
sile pape lui avait permis d’y conserver ses convictions anti-
papistes. Il a eu la naiveté d’adresser un Mémoire au pape,
pour Iui demander son avis, et pour lui proposer de «créer
dans Ie sein de 1'Eglise catholique de nouvelles Eglises qui
dependissent d’elle, et qui, par leur simplicité et leur confor-
mit¢ a la primitive Eglise, facilitassent aux protestants pieux
et fatigués des variations constantes de la Réforme, le moyen
de rentrer dans I'Eglise-meére!» «Ces Eglises, ajoute-t-il, pré-
viendraient par cela méme le schisme de beaucoup de catho-
liques, qui, dégotités des abus, sont affligés de me voir dans
leur communion qu'un culte sans vie. Ces nouvelles Eglises
Prendraient universellement pour profession de foi 'Exposition
de Ia foi catholique par Bossuet, qu'on pourrait peut-étre
légtrement modifier... 1 v aurait la méme différence entre
les catholiques appartenant aux anciennes Eglises et ceux qui
tiendraient aux nouvelles, qu'il y avait dans I'Eglise primitive
entre les chrétiens attachés au culte lévitique et les chrétiens
qui, unis aux payens convertis, n'observaient plus la loi céré-
monielle» (p. 75-82): etc.

Nous nous demandons comment il peut exister des pro-
testants aussi ignorants' des choses papistes, aussi disposes a
favoriser Rome et méme 2 entrer dans 1'Eglise romaine sans.
€N connaltre ni leg dogmes ni la discipline, et vraiment aussi



— 366 —

naifs, aussi dénués de méthode et de critique tout en profes-
sant le libre examen. Le pape a d@ se livrer & un rire homé-
rique en lisant (s'il 'a 1u) le Mémoire de 'excellent et candide
M. Privat. Son livre a été du moins 'occasion de trois lettres
intéressantes: l'une, du pasteur Ad. Bauty, qui aurait dt
I'éclairer sur les vrais sentiments de Rome (p. 113-118); une
autre de Vinet, pleine de bon sens et d’élévation; une troi-
sieme enfin de l'abbé de Bonnechose (futur cardinal), qui, au
lieu de faire 1'éloge de I'Eglise romaine, dissimule habilement,
et se borne a mentionner «l'Eglise nécessairement une, uni-
verselle et perpétuelle dans ses dogmes et dans son sacerdoce,
c’est-a-dire V'Eglise catholique, dont le chef est [ésus-Christ»
(p. 139-140); il ne disait pas le pape!

Cet ouvrage n'a pas d'autre valeur que de nous faire
assister aux tergiversations pénibles d'une ame de bonne foi,
incapable d’atteindre par elle-méme a la lumitre et & la cer-
titude. 11 nous montre aussi la nécessité d'une méthode stricte
et d'un criterium ferme, si 'on veut mener & bonne fin la
question de l'union des Eglises. Quels immenses progres cette
question n’a-t-elle pas faits depuis 1835! On les voit en lisant
ce volume. Terminons cette analyse par un passage de la
lettre du pasteur Bauty, passage qui est toujours actuel et
que protestants et anglicans feront bien de relire souvent:
«Rome n'éteindrait pas un cierge pour ramener les Eglises
qui l'ont abandonnée, ses théologiens nous 'ont souvent dé-
claré. Oui, cette méme Eglise, qui a emprunté au paganisme
plusieurs de ses rites afin de gagner les nations barbares et
idolatres, ne ferait pas la plus petite concession aux peuples
civilisés et chrétiens qui se séparérent delle il y a trois
siecles. Disons que cette conduite lui est dictée par ses pré-
tentions 2 l'infaillibilité et qu'elle ne pourrait, sans y renoncet
et par conséquent sans se suicider, rebrousser d'un seul pas.
Sl faut méme vous l'avouer, je serais fort surpris que l'on
vous fit une réponse. Rome ne capitule pas, et ne s¢ donne
plus la peine de le dire». (p. 117.)

Donc, si Pon est pratique, ce n'est pas & une union avec
Rome qu'il faut songer, mais bien & une lutte contre Rome
non contre ses adhérents de bonne foi, mais contre ses erreurs
et contre ses habiles intrigues. E. M



— 357 —

Mythes, Cultes et Religions, par A. Laxc; frad. de 'an-
glais par L. Mavillier; Paris, Alcan, 1896, 1 wvol. in-8°,
10 fr.

L’ouvrage paru en 1887 sous le titre de Myih, ritual and
religion, vient d’étre traduit en francais. C'est moins wune
étude objective et désintéressée des faits qu'une ceuvre de
critique et de polémique. L’auteur a voulu démontrer, avec
un luxe surabondant de détails, que ce qui nous parait irra-
tionnel et absurde dans les légendes de l'antiquité, est une
survivance de 1'état sauvage. En présence du fait qu'au milieu
des conditions contingentes les plus variées, des phénomenes
se produisent avec des caractéres semblables, il renonce a
expliquer les phénomeénes par l'action des circonstances locales
et temporaires, et il est ainsi conduit a rattacher le détail des
croyances et des rites au fonctionnement des grands méca-
nismes psychologiques.

«ll v a, dit M. Marillier, — et peut-étre est-ce la plus
importante vérité que I'étude comparée des religions aura
permis de dégager, — il y a une religion commune & toute

Phumanité, une mythologie qui est fondée sur des idées, des
manieres de comprendre et de sentir qui sont les mémes pour
tous les hommes, quelle que soit la race ou la nation 2 laquelle
ils appartiennent. Partout 1'esprit humain a eu tout d’abord
vis-2-vis des phénomenes de la nature la méme attitude, par-
tout les hommes se sont posés sur eux-mémes les mémes ques-
tions, partout ils y ont donné les mémes réponses. Les con-
ceptions religieuses de deux peuples qui sont parvenus au méme
stade de 1'évolution sont toujours en leur fond identiques, et
cette identité est facile a saisir sous les différences superficielles
de forme et de langage qui la voilent bien souvent. Les idées
dont sont tissés les mythes different d'un stade a l'autre en
complexité et en raffinement; elles ne different pas de nature,
les unes sont le prolongement, I'aboutissement naturel des autres.
Mais cette identité cependant est d’autant plus frappante que
nous avons affaire a des conceptions plus grossieres et plus
simples, a des conceptions comme embryonnaires encore; a
mesure qu’elles deviennent prius complexes et plus raffinées,

elles se différencient, elles s'individualisent.?) »
-___‘_-q___

Y P. XIV-XV. ‘ N

Revue intern, de Theéologie. Heft 14, 1896, 24



— 358 —

Donc cet homme abstrait ou général que les XVII® et
XVIII® siecles ont admis, et que le XIX® siecle a tant raillé
dans son engouement pour la couleur locale et pour les détails
pittoresques, est un fait aux yeux des savants d’aujourd’hui.
Non seulement il y a des individus, il y a aussi un esprit
humain ; et 'humanité, livrée a elle-méme, se répete elle-méme
sans cesse; ses créations inconscientes sont jetées dans un
moule & peu prés le méme, et les facons dont elles se diver-
sifient sont elles-mémes réglées par des lois qui s’observent
partout et qui chaque jour sont mieux connues.

Les mythes sont donc des symboles naturels du sentiment
religieux, et c'est a4 ce point de vue qu'il faut les étudier.
«Les mythes indiens, grecs, égyptiens ou scandinaves ne
different point dans leurs traits essentiels, dit M. Marillier,
des mythes des Zoulous, des Maoris, des Tlinkits ou des
Esquimaux; c’est que les ancétres des Indiens et des Grecs,
des Egyptiens et des Scandinaves ont créé leurs mythes alors
que leur état mental était analogue a celui des Zoulous ou
des Esquimaux». Deés lors, la thése est celle-ci: Les ressem-
blances continuelles constatées entre les traditions théogo-
niques des races les plus lointaines, s'expliquent non pas en
raison de relations internationales généralement impossibles,
mais par le fait que des états d’esprit analogues ont suscité
Péclosion de légendes identiques. C'est donc & la psychologie
gu'il faut avant tout recourir pour une saine étude de la
mythologie, et non & de prétendues confusions de mots, encore
moins 2 une sorte de maladie du langage. Les interprétations
purement philologiques s'effacent aujourd’hui devant les inter-
prétations psychologiques. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Beitrige zur Vorgeschichte der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, von Bischof Dr. Ep. HERzOG; Bern, Wyss, 1896,
in-8°, 107 S., Fr. 1. 50.

Sehr interessant und wichtig ist dieses Buch, dessen 'Inhaﬁ‘l
folgender ist: A. Erinnerung an Prof. Dr. Walther Munzinger;



B. Aktenstiicke und Quellen zur Vorgeschichte der christkatho-
lischen Kirche der Schweiz; — Am Vorabend des Konzils,
1869; — Katholische Stimme aus den Waldstiatten; — Die
vatikanischen Dekrete, 18. Juli 1870; — Tragweite der vati-
kanischen Dekrete, eine protestantische Ausserung aus dem
Jahre 1871; — Protest der Didcesankonferenz des Bistums
Basel gegen die vatikanischen Dekrete, 8. September 1870; —
Promulgation der vatikanischen Dogmen durch Bischof Lachat;
Hirtenbrief vom 6. Februar 1871; — Exkommunikation des
Strafhausgeistlichen J. B. Egli in Luzern, 10. Mirz 1871; —
Katholikenversammlung in Luzern, 31. Mérz- 1871; — Kathol.
Laienversammlung in Solothurn, 29. April 1871; — Katholiken-
versammlung in Bern, 1. Mai 1871: — Katholikenversammlung
in Baden (Aargau), 7. Mai 1871; — Katholikenkongress in Solo-
thurn, 18. September 1871 ; — Katholikenkongress in Miinchen,
22.—24. September 1871; — Offener Brief an Bischof Lachat,
erschienen im ,Bund“, 28. September 1872; — Exkommuni-
kation des Pfarrers Paulin Gschwind in Starrkirch, 26. Oktober
1872; — Prof. Dr. Munzinger an Prof. Dr. Reinkens in Bres-
lau; — Beschluss der Didcesankonferenz des Bistums Basel
betreffend das Unfehlbarkeitsdogma und die Verantwortung
des Bischofs Fugen Lachat, 19. November 1872; — Katholische
Volksversammlung in Olten, 1. Dezember 1872; — Andere
Kundgebungen gegen die vatikanischen Dogmen, Dezember
1872; — Amtsenthebung des Bischofs Eugen Lachat, 29. Januar

1873; — Proklamation der funf die Amtsentsetzung des Bischofs
Lachat verfiigenden Diccesanstinde, 29. Januar 1873; — Aus-
?veisung des Bischofs Mermillod, 17. Februar 1873; — Der
Jurassische Kirchenkonflikt, 1873; — Schlusswort.

Die vorliegende neueste litterarische Publikation des Herrn
Bischofs Dr. Herzog ist sehr dankenswert, unentbehrlich fiir
Jeden, der die Geschichte der altkath. Kirche der Schweiz kennen
lernen will, und sie kann als interessante Lektiire zur Stirkung
altkath. Gesinnung allen unseren Glaubensgenossen und auch
denjenigen Andersglaubigen, welche die religiése Entwicklung
unserer Tage aufmerksam verfolgen, aufs wirmste zu eingehen-
d'er Kenntnisnahme empfohlen werden. Gleich empfehlenswert
sind folgende, im namlichen Verlage verdffentlichte Schriften
des Herrn Bischofs Dr. Herzog: Uber Religionsfreiheit in der
helvetischen Republik (Rectoratsrede zum Stiftungsfest der Berner



— 360 —

Hochschule am 15. November 1884), Vortrag tiber Thaddius
Miiller, gehalten am 11. April 1886 in Luzern, ferner: Gemein-
schaft mit der Anglo-amerikanischen Kirche, Beobachtungen
und Mitteilungen, sowie ein Vortrag iiber Bruder Klaus, ge-
halten am 20. Marz 1887 in Luzern.

Geschichte des altem Morgenlandes von Dr. FriTz HOMMEL,
0. 0. Professor der semitischen Sprachen in Mimchen. Mit 6 Ab-
bildungen und einer Karte des Morgenlandes. (Sammlung Goschen,
43). Stuttgart, G. J. Goschen'sche Verlagshandlung, 1895. 168
Seiten, 8°. (Pretis gebunden Mk. —. 80.)

Der auf dem Gebiete der altorientalischen Geschichte be-
sonders durch seine umfangreiche ,Geschichte Babyloniens und
Assyriens“ bekannte Verfasser bietet hier in kiirzester Fassung
einen Abriss der Geschichte des alten Morgenlandes, d. h. West-
asiens und Agyptens, der keine streng gelehrte Form trigt,
sondern fiir ein grosseres gebildetes Publikum bestimmt ist, aber
gleichwohl durchweg die selbstindigen Studien und Forschungen
des Verfassers erkennen lédsst. Die einleitenden Paragraphen
orientieren u. a. auch tiber die Geschichte der Entzifferung der
Keilschrift und der Hieroglyphen. Die Geschichte des Volkes
Israel ist innerhalb der allgemeinen Geschichte der orientalischen
Reiche, so wie sie in dieselbe verflochten erscheint, mit ver-
haltnisméssiger Ausfithrlichkeit behandelt und erhilt innerhalb
dieses Rahmens ihre zeitgeschichtliche Beleuchtung. Dabei hélt
Hommel an der historischen Glaubwiirdigkeit der alttestament-
lichen Biicher fest, so gut ihm auch die neueren Umdichtungen
der hebriischen Geschichte durch Wellhausen u. a. bekannt
sind, und als Spezialist auf dem Gebiete der assyrisch—babs'f—
lonischen Forschung ist er imstande, aus diesen Quellen die
biblischen Angaben zu bestéitigen. Beziiglich des Pentateuchs
schliesst er sich allerdings, wenn auch in massvoller Weise,
den modernen Hypothesen iiber seine Zusammensetzung an, héilt
aber gleichwohl an der historischen Zuverlissigkeit desselbep
als Geschichtsquelle fest.

Das Biichlein kann allen, die nicht in der Lage sind, wm-
fangreichere Werke zu studieren, zur niitzlichen Orientieruns



— 361 —

iiber den gegenwirtigen Stand der Kenntnis der Geschichte
des alten Morgenlandes dienen, der zum Teil erst auf Grund
von Entdeckungen neueren und neuesten Datums gewonnen
wurde. Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Der Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl und seine
(reschichte. Von JOHANNES WATTERICH, o. 6. Professor der
Geschichte a. D., Dr. phil. et theol.; Heidelberg, Karl Winters
Universititsbuchhandlung. 1896. Broch. 9 Mk., geb. 11 ME.

Der Verfasser dieser Schrift hat im Jahre 1889 das heilige
Abendmahl Wberhaupt zum Gegenstand einer exegetischhistori-
schen Untersuchung gemacht und, ausgehend von dem Gesamt-
plan der Erlosung und der dem israelitischen Volke ‘zustehen-
den reprisentativen Aufgabe, in dem , Passah des Neuen
Bundes“ in vollig neuer Weise die Stellung pricisiert, welche
in der Heilsordnung des Neuen Testamentes, nach der durch
sein ganzes offentliches Wirken hindurch erkennbaren Absicht
Jesu, dem heiligen Abendmahle zukommt. Nunmehr liegt uns
das Ergebnis seiner Forschung tber eine das Abendmahl be-
treffende Einzelfrage, und zwar die allergewichtigste, vor: tiber
die Konsekrationsform Jesu, der Apostel und der folgenden
christlichen Generationen. Diese Frage ist auffallenderweise in
wissenschaftlichem Sinne noch nie gestellt, geschweige gelost
worden.

Zuerst fithrt der Verfasser den exegetischen Nachweis, dass
der Abendmahlsbericht , wie ihn die Synoptiker und Paulus
ergeben, den von dem Herrn befohlenen und in seinem Erfolg
gewihrleisteten Charakter der Feier als eines die Wirklichkeit
e}ltha,ltenden Dramas und den im Berichtswort , Er segnete®,
Micht in den Herrenworten markierten Konsekrationsakt mit aller
Bestimmtheit verbiirgt. Sodann wird aus offenliegenden That-
sachen der friithesten nachapostolischen Zeit (Didache und Clemens
von Rom) eine Tribung im Verstiandnis der beiden bedeutsamsten
Berichtsworte (ysegnete* und ,zu Meinem Mahnopfer®) und in
der Anschauung vom Zweck der Feier festgestellt. Die Folge
der Triibung war die, dass man, nachdem der wahre Konse-
Krationsmoment in der falschen Deutung ,Er danksagte“ un-
Kenntlich geworde'n, sich genotigt wiahnte, eine Notform von



— 362 —

Konsekration, das Gebet um die Konsekration nach dem Abend-
mahisbericht, die Epiklese, eigenméchtig zu schaffen. Als Zeuge
dieser nachapostolischen Konsekrationform schon fiur den An-
fang des 2. Jahrhunderts tritt, nach sorgfiltiger Richtigstellung
der beziiglichen, bisher zu oberflichlich genommenen, Aussagen
Justin der Mirtyrer auf; ihm schliesst sich fir das 3. Jahr-
hundert Ireneus von Lyon enge an. Bemerkenswert ist dabei
die, als Spur eines eingeschlichenen Missverstindnisses, schon
bei Justin zu Tage tretende Zwittererscheinung, dass das Haupt-
wort ,Eucharistie“ meist im Sinne von ,Segnung“=XKonsekration,
das Zeitwort ,eucharistieren® im Sinne von ,danksagen ge-
braucht wird, ein Durcheinanderschillern und -irren einander
widersprechender und aufhebender Gedanken, das, eine Folge
des mpwrov Wevdoc, sich unter allerhand Gestalten um die Kon-
sekration Jahrhunderte lang hinrankt.

Wie nun Justin und Irenseus, jeder, die Gleichheit der Kon-
sekrationsform durch die Epiklese zugleich fiir Ost und West
bezeugen, so steht dieselbe in der vornestorianischen Liturgie
der Apostolischen Konstitutionen, mit welcher die der Kirche
von Jerusalem, die des Basilius, die des Chrysostomus fast aufs
Wort identisch sind, fiir das 5. und 6. Jahrhundert in offizieller
Fassung vor uns. Dazu kommt noch, dass dieselbe, nach den
Zeugnissen der afrikanischen und der mailidndischen Kirchen-
viiter, also von nirgendwo andersher, als von der abendldn-
dischen Mutterkirche Rom empfangen, in Afrika und Mailand
ebenfalls keine andere war. Endlich erklirt sich die auf die
Herrenworte des Abendmahlsberichts als Konsekration verirrte
theologische These der nachirenseischen Zeugen: Tertullian,
Clemens von Alexandrien und Origenes, sowie des von letzteren
beeinflussten Morgen- und Abendlandes (Gregor von Nyssa
Chrysostomus, Ambrosius, Augustinus) sehr einfach. Schon
durch das offizielle Zeugnis der in diesem Punkte iiberall
gleichlautenden Liturgien selbst widerlegt, ist sie auch dul.“Ch
die erdriickende Mehrheit der mit den Liturgien tibereinstim-
menden Zeugnisse, manchmal durch solche bei dem gleicpen
Kirchenvater (Origenes, Ambrosius, Chrysostomus, (zesarius)
entwertet. Sodann aber ist sie, genau betrachtet, nichts anderes
als die von den Bahnbrechern Justin-Irenseus einmal gepragten
Worte ,Logos Gottes* selbst, irrtiimlich vom Standpunkt fortge
schrittener trinitarischer Spekulation gelesen! So lost sich aller



— 363 —

Schein, als ob jemals zu Rom und im Abendland in den ersten
5 Jahrhunderten eine vom Morgenland abweichende Konse-
krationsform in Ubung gewesen sei.

Der hieraus, wie auch aus allgemeineren Verhéltnissen,
die der Verfasser eingehend entwickelt, gesicherte Thatbestand
der konsekratorischen Kpiklese im Abendland und seinem Cen-
trum Rom wiirde freilich durch zwei Schriften, welche man
bisher als Hauptstiitzen fiir das hohe Alter der neuromischen
Konsekrationsform verwandt hat, ernstlich in Frage gestellt
sein. Ls sind das die pseudoambrosianische Schrift De sacra-
mentis und das angebliche Sacramentarium Leonianum. Watte-
rich zeigt aber, dass die erste dem 6., das Sacramentar sogar
erst dem 7. Jahrhundert angehort.

Und nun hat er die Bahn frei, um das Problem des Ur-
sprungs der modernrémischen Konsekrationsform zu losen. Die
Vermutung, Gregor I, der Schopfer der nach ihm genannten
Choralbiicher, mdchte wohl auch der Urheber der neurémischen
Konsekrationsform sein, weist er auf Grund urkundlich romischer
Bezeugung, die dem grossen Papst nur eine Nebenrolle bei der
nReform“ des Messtextes zuteilt, zuriick. Die in jenem Zeug-
nisse enthaltene Angabe, Gelasius 1., gerade ein Jahrhundert
vor Gregor, sei der eigentliche Urheber der neuen Komnsekrations-
form gewesen, bringt dann der Verfasser durch eine Reihe bis-
her teils ganz ibersehener, teils ungeniigend gewiirdigter, be-
sonders romischer Nachrichien zur vollen Evidenz. Eine derselben
ist die von Gelasius selbst zweimal bezeugte Existenz der kon-
sekratorischen Epiklese in der romischen Liturgie, und dann
das im Jahre 495/s (offenbar im innern Zusammenhang mit
seinem Indexdekret) von Gelasius herausgegebene, die Umwdlzung
der alten Form in die neue (,Canon®) enthaltende Sacramentarium,
selisam genug das ilteste iiberhaupt auf uns gekommene ro-
mische Sacramentarium! Achtzig Jahre frither steht auch Papst
Innocenz 1. in seinem Brief an Decentius von Gubbio fir das
Vorhandensein der konsekratorischen Epiklese in der romischen
Kirche ein. Gregors I. Anteil an dieser ,Reform“ beziiglich
des textuellen Aufbau’s beschrankt sich auf eine knappere
Fassung des Gelasianum’s und auf die Verlegung der bei Gela-

Slus dem Vaterunser vorausgehenden Brotbrechung hinter das-
selbe.



— BRI

Die altgallische Liturgie, reichlich bezeugt und vertreten
fir das 2.—4., wie fur das b., 6. und 7. Jahrhundert (von Irenseus
bis Hilduin von St. Denys, und von den Sakramentarien von
Auxerre'-Reichenau, von Autun, von Auxerre?) bietet die kon-
sekratorische Epiklese in der abendlandischen Form, die Gallien,
ganz wie Afrika und Mailand, unzweifelhaft von Rom empfangen
hat, beurkundet aber vom 6. Jahrhundert an zugleich das sehr
langsame Eindringen des Gelasianischen ,Canon®. Dasselbe ist
fir Britannien und Irland ersichtlich aus den dem 5.—7. Jahr-
hundert angehorenden Triimmern der altbritischen und alt-
irischen (aus Gallien empfangenen) Liturgie (Stowe DMissal).

Wie die Sendlinge Gregors I. an die Angelsachsen vom
Beginn des 7. Jahrhunderts an auf den britischen Inseln mit
Hiilfe des weltlichen Arms die altchristliche Epiklese unter-
driickten, so that Bonifatius im 8. Jahrhundert in Gallien und
den Rheinlanden durch Pipin und Karl den Grossen.

Endlich hat Watterich festgestellt, dass auch die spanische
Kirche von jeher die altchristliche Liturgie, wie sie in Mailand
und Gallien bis auf Karl den Grossen bestanden, gefeiert hat,
und dass das sogenannte ,Mozarabische Messbuch® eben die alt-
spanische Liturgie selbst mit der konsekratorischen FEpiklese ist,
das einzige noch vollstandig erhaltene altchristliche Sakramen-
tarium in abendléndischer Fassung! Gregor VII. hat diese alt-
christliche Liturgie, die einst von Rom nach Spanien gekom-
mene, mit Hilfe der Fiirsten gestiirzt und das Gelasiano-Gre-
gorianum eingefiihrt. — So hat der christliche Erdkreis fir die
bis zum Inde des 5. Jahrhunderts allerwéirts bestehende kon-
sekratorische Epiklese Zeugnis abgelegt, und das bis dahin
tiber den vorgelasianischen Zeiten waltende Dunkel in Sachen
der abendlandischen Liturgie ist im Kernpunkt licht geworden.

Uberraschend sind die Resultate, die die mithsame ein-
dringende Forschung zu Tage gebracht hat. Der Verfasser
bictet sie in einer auch fiir wissenschaftlich gebildete Nicht-
theologen klaren angenehmen Darstellung. Seine Versicheruns,
die Wahrheit allein, ohne jede Tendenz, gesucht zu haben,
besteht vor dem unbefangenen Leser die Probe. Den Gang
der Untersuchung im Einzelnen durch die Fille von That-
sachen thut man gerne mit: handelt es sich doch um das
Allerheiligste der Christenheit.



Die Quellen sind alle, teils in den Noten, teils in den Bei-
lagen, im Originaltext mitgeteilt, teils in deutscher Ubersetzung
der Darstellung eingefiigt. — Widerspruch, energischer Wider-
spruch wird ja, wie die Dinge heutzutage liegen, nicht fehlen;
aber wir meinen, der Verfasser wird Rede und Antwort stehen.

Um dem Vorwurf éder Kritik keinen Raum zu lassen, ist
auf Grund der gewonnenen Resultate ein Entwurf der christ-
lichen Liturgie mit wiederhergestellter apostolischer Konsekrations-
form (Vorbemerkungen, Schema und Liturgie) als 42. Beilage
mitgegeben, wovon das dem Abendmahlsbericht in der Liturgie
unmittelbar folgende, den Gedenkbitten vorangehende , Hohe-
priesterliche Opfergebet Jesu Christi“ (vom Priester feierlich laut
zu sprechen) ein besonderes Interesse in Anspruch nimmt.

Das am Schluss gegebene sehr genaue Namens- und Orts-
register erleichtert den Gebrauch des Buches wesentlich.

Die Ausstattung desselben ist, wie von der Verlagshandlung
nicht anders zu erwarten, eine vorziigliche. N

Die abendlindische Messe vom fiinften bis zum achten Jahr-
hundert, von Prdlat Dr. Ferdinand PROBST, Domherr an der
Kathedrallirche wnd Professor an der Universitit Breslau. '

Miinster 4. W. 1896. Aschendorffsche Buchhandlung. SS. XV.
444. MkEk. 9. 50.

Bekanntlich hat es bis in die jiingste Zeit eine Geschichte
der christlichen Liturgie noch nicht gegeben, die den wissen-
schaftlichen Anforderungen entspriche. Diesem Mangel, der
nichts Geringeres als die klaffendste Liicke in der Geschichte
der Kirche bedeutet, abzuhelfen, hat der Verfasser vier um-
fangreiche Biicher herausgegeben, deren letztes, oben genanntes,
hach seiner Versicherung im Vorwort, S. V, den Abschluss
bilden soll. Demnach werden wir die vier Binde als ein zu-
Sammenhingendes Ganzes zu betrachten haben. |

Der erste. (Tubingen, Laupp, 1870. SS. XII. 420) handelt
von der ,Liturgie der drei ersten christlichen Jahrhunderte®
und sucht ihre Beschaffenheit im I.—III. Jahrhundert nach der
heiligen Schrift (I. Jahrhundert), nach den Véatern (bis Cyprian)
und nach der Liturgie des achten Buches in den ,Apostolischen
Konstitutionen (II. und III. Jahrhundert) zu bestimmen. Die



— TG —

Apostelliturgie hebt Probst, ohne jede Exegese des Abendmahls-
berichtes, aus den im Neuen Testament, besonders in der Apostel-
geschichte vorkommenden Spuren nach ihren Hauptteilen, ohne
Beweis, hervor. Hier (S. 17—39) vermisst man die wissen-
schaftliche Grundlegung; namentlich lisst sich der Verfasser
auf eine Untersuchung tiber Wesen und Form der Konsekration
gar nicht ein; dass sie durch die ,Kinsetzungsworte® geschieht,
wer konnte dafir noch nach Beweisen fragen! Und doch steht,
ohne strenge und einwandfreie Beantwortung dieser Frage aller
Fragen, alles Folgende in der Luft. Das alttestamentliche Passah-
ritual kann nicht aushelfen: das Herrenmahl hat seine eigene
Gesetzlichkeit und diese strahlt aus von einem durchaus neuen
Mittelpunkte, eben jenem, den Probst ununtersucht gelassen!
So blieb nur noch der Rahmen der Liturgie als (Gegenstand
seiner Darstellung iibrig. Um den Rahmen handelt sich’s ihm
denn auch hauptsichlich bei der Anfiihrung der Vater (bis S. 229);
hier hat er, immerhin mit sehr lockerer, oft allzu oberflich-
licher Schlussfolgerung, viel Material zusammengebracht. Am
schlimmsten ergeht es begreiflicherweise denjenigen Viterstellen,
in welchen von der Konsekration die Rede ist. Sie waren nun
einmal da, aber sie mussten sich unter das Axiom, dass ,die
Einsetzungsworte“ die Konsekration seien, beugen. Das allem
vorangehende Problem, die Konsekrationsform, wurde als keiner
Losung bediirftig behandelt, weder bibelexegetisch, noch mit
philologischer Ermittlung des Sinnes in den Véiterstellen. Die
Stelle bei Justin besagt ja klédrlich, dass das Herrenwort konse-
kriert (S. 105)! nicht anders bezeugt Irendus (S. 125)! Ebenso
leichthin verfuhr Probst mit den anderen Zeugen. Hier genuge
ein Beispiel. Auf S. 167 sagt er: ,Da Origenes die Epiklese,
oder Anrufung des heiligen Geistes, als einen Bestandteil der
Liturgie nirgends erwiahnt, sondern sie, wie die Konsekration,
schweigend iibergeht, ist anzunehmen (!), dass er sie zu ihr
rechnete (1).“ Das gerade Gegenteil steht auf S. 163: ,5Sie
[ndamlich die Konsekration] wurde durch Gebet vollzogen. Gre-
nauer und detaillierter sagt er im Kommentare zu Matthaus:
durch Gottes Wort und Gebet. Das Wort Gottes, wodurch das
Brot zum heiligen Leibe wird, ist die Wiederholung des . . -
Einsetzungsaktes. Er nennt dieselbe [so!] in der Schrift gegen
Celsus auch einfach Gebet. Weil er jedoch im Kommentar zd
Matthius vom Worte Gottes und Gebet spricht, kann man



— 367 —

dieses so verstehen, wie es Justin [nach Probsts falscher Deu-
tung] fasst, ,das in Gottes Wort bestehende Gebet“, und dieser
Auslegung geben wir [naturlich!] den Vorzug, weil sie mit dem
Citat C. Cels. 1. ¢. harmoniert, oder man kann das Gebet, im
Unterschiede vom Wort Gottes, auf die Anrufung des heiligen
Geistes deuten.“ Mittelst solcher Augenblickslogik kann man
freilich alles, das Mogliche und das Unmégliche, ,beweisen®.
Wundern kann hiernach nicht mehr, dass P. S. 167 sagt: ,In
der apostolischen Liturgie lduft die Epiklese in ein Gebet wum
Verzeihung der Siinden aus. Noch mehr ist dieses in den ale-
xandrinischen Liturgien der Fall. In ihnen heisst es: ich bin
ein Stnder, aber beraube mich und das Volk um der Siinden
willen nicht des heiligen Geistes, sondern sende ihn herab diber
Brot und Wein!“ Und das ist ein Gebet um Stindenvergebung ?
Am allerstiarksten unterdriickt P. den offenbaren Sinn des
wichtigsten von allen Gebeten der fiir alle andern Liturgien
durch Alter und Herkunft massgebenden Liturgie der Aposto-
lischen Konstitutionen. Diese Liturgie als die in ihren wesent-
lichen Teilen geradezu apostolische zieht P. zur Ergénzung
der Véteraussagen durch alle drei Jahrhunderte heran. Da er
aber dabei die Epiklese nicht mit vélligem Stillschweigen tiber-
gehen kann, so iibersetzt er das Wort, womit alle Kirchen-
vater die Konsekration selbst bezeichnen (vsksiv, vedsry), conficere),
in dem verschleiernden Wort ,Vollendung®, als von den sub-
Jektiven Wirkungen in den Qliubigen verstanden! Und nun halte
man mit dieser sich durch das ganze Buch ziehenden Auslegung
den Wortlaut der Epiklese aus der Liturgie der Apostolischen
Konstitutionen zusammen: (wir bitten Dich,) ,dass Du Deinen
heiligen Geist, den Zeugen der Leiden des Herrn Jesu, herab-
sendest tiber dieses Opfer, auf dass Er dieses Brot zu dem Leibe
Deines Gesalbten und diesen Kelch zum Blute Deines Gesalbten
machen moge! auf dass die davon Geniessenden ....zum ewigen
Leben gelangen“. Hier muss man gewiss gestehen, wenn dies
(Gebet die Konsekration nicht ist, so existiert keine. Wenn P,
aber gar (S. 271, 398) die Worte des griechischen Urtextes
(yomws dmogijvn®, damit Er mache) ibersetzt mit ,,damit erscheine,
also die Aktivform des Zeitworts nicht einmal erkennt, trotz des
dabei stehenden Objektsaccusativs (zdy &orov rodrow), dann ist
klar, wie es zugeht, dass er alles und jedes beweisen kann.
Wie ferner P. aut S. 341-—358 zu einer, natiirlich der jetzigen



= gh8 —=

ungetihr gleichlautenden, romischen Liturgie (mémlich , der
ersten drei Jahrhunderte“!) kommt, muss man selber lesen.
Fassen wir das Ergebnis unserer Priifung des ersten Probstschen
Buches zusammen, so miissen wir sagen, dass dasselbe, die
Herzmitte der Liturgie, worin allein der Entwicklungsgang sich
kundgiebt, unterschéatzend und verkennend, seine Aufgabe, trotz
hoch angehéiuften Materials, nicht nur nicht von ferne geldst,
sondern Verwirrung angerichtet hat. Diese Verwirrung, weil
die Grundlegung beherrschend, halt auch die folgenden Binde
gefangen, und hat dem Verfasser die Erreichung des vorge-
steckten Zieles, einer Geschichte der christlichen Liturgie,
platterdings unmoglich gemacht. Aber freilich — wo das Beweis-
objekt ein imperatives ist, da muss die historische Wahrheit —
sich bescheiden.

Der zweite Band des Werkes erschien 1892 in der Aschen-
dorffschen Buchhandlung zu Minster i. W. unter dem Titel:
o Die dltesten riomischen Sakramentarien und Ordines, erkliart von
Dr. Ferdinand Probst, Hauspralat Sr. Heiligkeit, Kanonikus an
der Kathedralkirche und o. 6. Professor an der Universitit
Breslau.* Es ist die erste ausfiihrliche Besprechung dieser
Sakramentarien und Ordines in neuerer Zeit und als solche
immerhin verdienstlich. Auch in Bezug auf die seit Damasus
fortschreitende liturgische Ausgestaltung des Kirchenjahres zu
Rom ist unleugbar manches Neue und Richtige von P. zu Tage
gefordert worden. Die von Muratori schon in dem sogenannten
Sacramentarium Leonianum bemerkten Damasianischen Messen
sind mit Recht durch P. zu dem Beweise verwandt, dass unter
Damasus und tiberhaupt in den letzten Jahrzehnten des 4. Jahr-
hunderts die liturgische Entwicklung des Kirchenjahres in dem
romischen Bistumssprengel einen betrachtlichen Schritt vor-
wirts gethan hat. Tine Reform indes darin zu finden, wie P.
thut, dazu ist kein Anlass; das Kirchenjahr war in seinen An-
fangen liangst iberall vorhanden, und seine freiere Entwicklung
ergab sich, seit Konstantin, mit innerer Notwendigkeit. Diese‘r
Notwendigkeit musste natiirlich die sich ergéinzende Thatigkeit
des bischoflichen Dichters und seines bibelkundigen vielgereisten
Freundes Hieronymus in besonders glicklicher Weise zu gute
kommen. Doch das alles, weil nur zum Beiwerk in der Litur-
gie gehorig, markiert die eigentliche Geschichte der rﬁmiscl%eﬂ
Liturgie gar nicht. Das Messschema aller drei Sakramentarien



— 369 —

ist das gleiche, néamlich das gelasianisch-gregorianische des
siebenten Jahrhunderts: die Beschaffenheit des Kernteils — und
darauwf Kommt alles an — in der romischen Messe des sechsten,
des fiinften Jahrhunderts, und was damit geschehen, ist fiir P.
in volliges Dunkel gehillt. Dem Leonianum fehlt der Kanon,
und wenn er auch vorhanden wire, er wiire erst der des sie-
benten Jahrhunderts. Jede andre Annahme ist grundles. Damit
fallen die beziiglichen Folgerungen Probsts alle dahin. Der
Versuch Probsts, das Gelasianum in direkte Beziehung zum
Leonianum zu setzen, ist wegen des spéiten Alters des letzteren
aussichtslos. Dagegen verteidigt P. mit Recht die Existenz des
von Gelasius I. verfassten, noch erhaltenen romischen Sakra-
mentars. KEinen wirklichen Ertrag fiir die Geschichte der ro-
mischen Liturgie wor dem 7. Jahrhundert liefern die von Ma-
billon im Museum Ttalicum veroffentlichten ,Ordines Romani*
nicht.

Der dritte Band (Liturgie des vierten Jahrhunderts und deren
EReform, 1893, Minster i. W., bei Aschendorff) sollte nach Probsts
Meinung die von den Bénden I und II offengelassene Liicke
zwischen den drei ersten Jahrhunderten einerseits und den
Zeiten der Papste Damasus, Leo 1., Gelasius I. und Gregor L
andererseits ausfillen und zugleich vor- wie riickwarts bestati-
gend wirken. An Miihe zur Sammlung des im 4. Jahrhundert
méchtig anwachsenden Materials aus den Viatern hat P. es
nicht fehlen lassen. Aber was wir iiber die Voreingenommen-
heit und Kritiklosigkeit des Verfassers bei Verwertung des Mate-
rials im ersten Buche gesagt haben, miissen wir bei den viel
klarer lautenden Quellenaussagen des vierten Jahrhunderts in
verstirktem Masse wiederholen. Wo die Diskussion den Kern-
teil der Liturgie, in welchem die eigentliche Entwicklung zu
treffen ist, behandelt, da muss jede Viiterstelle, und besagte sie
auch das gerade Gegenteil, sich von ihm ins Joch der neuromi-
schen Konsekrationsform pressen lassen. Dass das keine Ge-
schichte der Liturgie werden kann, liegt auf der Hand. Wunder
nehmen muss aber jeden Leser, dass P. bei seinem Ein-
zwangen samtlicher Vater des 4. Jahrhunderts ins Joch der
neuromischen Liturgie niemals die Frage aufgestossen ist, wo
denn, wenn die ganze Kirche stets dieselbe Konsekrationsform
mit den sogenannten Einsetzungsworten hatte, die ganze orien-
talische Kirche, diese grossen apostolischen Kirchen von Jerusa-



— 370 —

lem, von Antiochien, von Ephesus, von Philippi, von Athen,
von Korinth u. 8. w. mit ihrer wuchtigen Epiklese, mit dieser
in Lapidarschrift gegen jede Umdeutung ins Neurdmische pro-
testierenden Konsekrationsform bleiben sollten? Dass die selbst-
verstindlich im 4. Jahrhundert voranschreitende Entwicklung
des Kirchenjahres weder zum Wesen der Liturgie gehorte, noch
den Namen einer Reform verdient, ist bereits betont worden.

Wir kommen zu dem wierten Bande, dem jungst erschienenen
Probstschen Buche: ,Die abendlidndische Messe vom 5.—8. Jahr-
hundert.“

Mit der maildndischen Liturgie beginnend, sieht P. ge-
wohntermassen von den wahrhaft entscheidenden Spuren der
alten Liturgie, die sich im Konsekrationsteil finden missen,
vollig ab und beschéaftigt sich des breitesten mit dem iibrigen
Schema. Dieses war selbstverstidndlich lange vor dem 10, Jahr-
hundert gut neurémisch geworden und verursachte P. ebenso-
wenig Beschwerde, wie die schon frithe gelasianisch umge-
formte Liturgie der Iren und der Gallo-Franken. Die Liturgie
der Stadt Rom selbst konnte P. am allerwenigsten im 5. und
6. Jahrhundert anders ansehen, als, wie wir staunend fanden,
bereits im dritten. Von Veranderungen in der IHerzmitte, von
chemaliger wirklicher Gleichheit der Konsekrationsform mit
dem Orient — keine Ahnung! Desto mehr iiberreiche Rede
iiber alles Detail des Rahmens. Wie sich P. an der altgalli
schen und der altspanischen Epiklese vorbeimacht, was er von
ciner (nie geschehenen) Reform der altspanischen Liturgie in
die mozarabische zu erzihlen weiss, das muss man selbst nach-
lesen. Zuletzt wirft P. denn S. 443—444 auf seine 4béndige
Beweisfiithrung fiir die rémische Gestalt der christlichen Liturgie
einen befriedigten Riickblick., Wir konnen diese Befriedigung
nicht teilen. Die Aufgabe, eine Geschichte — sei es der all-
oemeinchristlichen, sei es der romischen Liturgie — zu geben, ist
P. nicht gelungen, zu losen, hat thm nicht gelingen kinnen.

Watterich.



w. 71 —

III. English Bibliography.

An Introduction to the Articles of the Church of England, by
the Rev. G. F. MACLEAR, D. D. Warden of S. Augustine’s College,
Canterbury, and the Rev. W. W, WILLIAMS, M. 4., Fellow of the
same College. London 1895,

D* Maclear has had much experience in teaching. For
fourteen years he was Head Master of King’s College Schooi
in London, and for the last fifteen he has occupied his present
post as head of the recently founded College in Canterbury for
the training for the ministry of young men desirous of devoting
themselves to missionary work., In the course of his work he
has much felt the need of a suitable Textbook on the Articles.
The standard work for a long time has been the Exposition
by the late Bishop of Winchester. It is a book full of infor-
mation and the result of enormous labour, but in addition to
other drawbacks it is much too long for any ordinary student
to master. Hence the present work will be most acceptable.
It is of a reasonable size and is written with all the clearness
that is a conspicuous characteristic of DT Maclear’s books.
The meaning of each Article is set forth in a series of separate
propositions so that the student can grasp without difficulty
both what the Article says and what it does not say. These
propositions are then illustrated from Scripture and the Prayer
Book, misunderstandings and errors are pointed out and the
whole is enriched with a collection of footnotes consisting for
the most part of apposite quotations from the Fathers and standard
English Theologians.

I do not reckon D* Maclear as a great theologian. His
books always seem to me to be rather lacking in grasp of the
real problems with which he is dealing, and he is too ready to
avold instead of facing difficulties. These characteristics are
apparent in the present work. Thus in dealing with Art. XXVIII,
he shews clearly enough that the practice of taking the conse-
crated elements from the church to the sick is primitive and
can fairly claim to come under the rule of S. Vincent. It is
therefore a custom which the Church of England cannot con-
demn without being false to her principles. But Dr Maclear
does not see this. Te makes no distinction between this custom



— 372 —

and the Medieval practice of reservation which is condemned
by the Article, and forbidden by the rubric at the end of the
Communion Service, and regards the Article as condemning both.
He says: “The custom, however, of reservation is one of per-
mission, not of obligation, its observance forms no part of the
original institution of the Sacrament, and each independent
Church, as possessing the power to ‘decree rites and ceremo-
nies’, may adopt or disallow the practice as it may be judged
to be expedient”, pp. 344, 345. There are other matters against
which T must utter a protest. At times, e. g. on Art. IX, the
view of the Greek and Roman Churches is opposed to that
of the “Reformed Churches” and the Church of England is
apparently included amongst the latter. I make these criti-
cisms lest it should be thought that I was ready to take the
position they imply and to think that they do not detract from
the value of the Book. They do so considerably, but they are
simply survivals of a state of things that is fast passing away—
a state of things which D* Maclear’s book will do much to bury
as well as kill. The fact is this book marks a great advance.
The treatment of Justification, of the Real Presence and the
Fucharistic Sacrifice will, I believe, commend themselves as
thoroughly sound and Catholic to all who will study them. It
is not of course that such treatment of these questions is any
thing new in England, but it is much to find them in a work
that will probably be used as a text book by many if not all
our Bishops and be accepted as a manual of sound teaching by
the great mass of English Churchmen.

Mr Kireef in his extremely interesting Article in the
January Number has pointed out quite rightly the difficulty
that is thrown in the way of any project of reunion with the
Eastern Church by the existence of the Protestant party in
our midst. The difficulty is a very real one at present, but 1
believe that it is steadily diminishing, that there is a process
of levelling up going on, which if it is somewhat slow, I8 on
that account only the more sure, which in God’s own time Wl}l
remove the difficulty and make reunion more possible than it
is at present. The book before me is, I think, strong evidence
of this.

While speaking of the Articles it is natural to say a word
on another statement of Mr Kireef's. He calls the statement



that the Articles are not binding on the laity “a strange re-
mark”. However strange it may be, it is the simple truth.
The Church of England accepts the Catholic Creeds in their
fulness. She requires every layman to recite the Nicene Creed
before he receives the Body and Blood of the Lord. The Creeds
then are binding on the laity. Not so the Articles. They are
not of the nature of a Creed. They are the protest of the
Church of England on certain points of doctrine that were much
debated in the sixteenth century. The clergy are required to
give their assent to them and not to contradict them in their
teaching. But however much the Articles may have been
used as tests for admission to posts of office and privilege—
and this use of them has now entirely disappeared—it is a
simple fact that no layman as such has ever yet been asked
to give his assent to them. I think the true position of the
Articles will be understood by any one who will carefully study
Dr Maclear’s book. A.J. C. ALLEN.

The Songs of the Holy Nativity oy T. D. BERNARD, M. 4., Canon
and Chancellor of Wells. London 1895.

Canon Bernard is undoubtedly right. The Gospel of the
Nativity as recorded by S. Luke is well worth separate treat-
ment in a volume assigned to itself. The songs of the Nati-
vity have so deeply impressed themselves on the heart of Christen-
dom and have formed such a prominent feature in the worship
of the Church, that it is well that our attention should be defi-
nitely directed to their meaning and all the help possible
afforded to the understanding of them. Canon Bernard’s book
has done much to supply this need. There is nothing in it
that can be called great, still less anything original, but it is
filled with a truly devotional spirit and is written in simple
and excellent English.

The book consists of two parts. The first contains six
chapters dealing with the circumstances of our Saviour’s birth
and the preparation for it. The second treats of the songs
themselves. The following passage dealing with the question
of angelic ministration will I think give a fair idea of the

Revue intern. de Théologie. Heft 14, 1896. 25



e F =

Canon’s style and perhaps induce some to turn to the book to
find there other things equally good:

“Since the appearance of Angels is withheld from the
common life of the Church, as it was from the earthly life of
Jesus, it is natural for us to look doubtfully on these records,
and to share, so to speak, the startled scepticism of Zacharias.
But we soon observe that these heavenly visits are related as
simple facts, that they occur on occasions which demand them,
that they are justified by the events which follow them, and
that they are integral parts of an essentially supernatural
scheme of things. The revelation of the world of Angels and
their relation with human history is a part of that scheme,
nowhere more distinctly present than in the teaching of the
Lord himself. He lives in the consciousness of another order
of beings, surrounding that in which He walks, beings whose
mind He knows, who are watching as friends and neighbours.
the work in which they may not share, rejoicing in one sinner
who repents, and ready at the end of the days to serve in
the work of judgment and contribute to the glory of His
Coming”, pp. 20, 31. A. J. C. ALLEN.

Judaistic Christianity, a Course of Lectures by F.J. A. HORT,
D. D., sometime Hulsean Professor and Lady Margaret's Reader
in Divinity in the University of Cambridge. London 1894.

Prolegomena to S. Paul’s Epistles to the Romans and Ephesians.
By the Same. London 1895. |

Six Lectures on the Ante-Nicene Fathers. By the Same. Lon-
don 1895,

Some time ago I drew attention to the very interesting
volume of Hulsean Lectures by the late Dr Hort which were
published soon after the Professor’s death. I pointed out then
the loss that has been sustained by the Church through the
extremely high standard which Cambridge Scholars have been
in the habit of putting before themselves and which has Pre-
vented the production of much excellent work because it has
not reached the standard of perfection aimed at by the author.
This feeling has been greatly intensified by the study of the



three volumes which have since been issued and whose names
stand at the head of this notice. I must confess that I have
found them very disappointing. The Lectures on the Ante-
Nicene Fathers were addressed to the students in the Clergy
Training School and are the only popular Lectures which the
Professor ever gave. They are interesting and may well be
read by a beginner, but beyond that they hardly go. The
Lectures on Judaistic Christianity treat of the relation of the
Jewish and Gentile elements in the Church down to the middle
of the second century. M* Murray who edits them says in his
Preface that they were fully written out before delivery, but
they vary so much in length and some are so extremely short
that it is hard to think that they were not considerably sup-
plemented when addressed to a class. They contain very
little direct argument and are mainly valuable from the con-
sciousness that no statement is made without all the arguments on
both sides having been weighed with the most scrupulous care
before a decision was come to. The result is simply to main-
tain the views that have always been received as Orthodox
in the Church.

The second of the three volumes is I think more interesting.
The portion on the Epistle to the Romans is very fragmentary,
but the treatment of the Ephesians and especially of the ques-
tion of Authorship is much fuller. The Professor’s arguments
here are most convincing and this taken in conjunction with
Prof. Robertson’s Article on the Epistle in the New Edition of
the Dictionary of the Bible will probably set the question at
rest, at least in this country, for a long time.

I note hesides this that D* Hort accepts the theory so ably
maintained by Bishop Lightfoot, that the Epistle is really ad-
dressed to the various Churches of Asia Minor including Ephesus
and is to be identified with the “Epistle from Laodicea”
referred to in the Kpistle to the Colossians.

A. J. C. ALLEN.



— B —

Some Thoughts on Christian Reunion by W. BoyD CARPENTAR,
D.D., D. C. L., Bishop of Ripon. London 1895.

The Bishop of Ripon selected as the subject of the Ad-
dresses at his visitation in June last that of the reunion of
Christendom. It is a matter that has been much in the thoughts
of English Churchmen of late. In the beginning of the year
Lord Halifax, the President of the English Church Union and
perhaps the most prominent layman at present in England,
paid a visit to Rome and had some interviews with His Holiness.
His object was to set forth the true position of the Church of
England, and to endeavour to bring about some rapprochement
with the Holy See. ILeo XIII received him with great kind-
ness. Soon after he issued his wellknown letter to the English
people which was full of kind and Christian sentiments and
whose burden was a request to all Christian people to pray
for the attainment of the great end of unity in Christendom. So
far there was much encouragement: but when it was noticed
that the Pastoral completely ignored the Church of England
and really treated the English people as a nation of heathen,
and still more when Cardinal Vaughan publicly proclaimed
that the only possible condition of reunion was absolute sub-
mission to the claims of Rome, the result to be looked for in
the near future must have seemed to most thinking men to
be very little indeed. But the subject has not been allowed
to drop. The Archbishop of Canterbury has issued a Pastoral
on the subject, and at the recent Church Congress at Norwich
the Archbishop of York preached a very remarkable Sermon
which appeared at the time in the Church papers and is well
worth attention from all interested in the Church of England.

The point of view from which the Archbishops look at
the subject is of course very different from that of Leo XIIL
They do not ask for any submission; they do not ask that
any other part of the Church should become part of the Church
of England. What they do look for is a confederation of national
Churches existing side by side, all agreeing to hold whatever,
either in faith or practice, can be shewn to be truly Catholic
by the rule of S. Vincent, having full intercommunion with one
another and all having large liberty to decide matters which
do not come under the Catholic Rule according to local needs



— 377 —

and national characteristics. The attainment of this end may
indeed seem far off: to many it may appear to be nothing but
an utopian dream, but yet surely there is a possibility of some-
thing coming of it in the course of ages. The idea that the
Church of England, the Old Catholics of Switzerland and Ger-
many and the Church of the East should ever be led to accept
Papal authority as it is set forth at present is absolutely ab-
surd: it i3 surely not absurd to hope that through continued
prayer and a more enlightened study of the conditions of the
‘problem and of the past History of Christendom something may
be gained towards the attainment of the other ideal. From this
point of view I think the Bishop of Ripon’s book is well worth
attention. It is noteworthy as shewing the spread of true Church
ideas among us in recent years. We might have expected that
one who is so distinetly outside the “High Church Party” as the
Bishop is, would have been mainly drawn to the idea of reunion
with the Protestant Sects: but it is not so. The Bishop says
very little on this side of the subject: his attention is almost ex-
clusively turned to reunion with the historic Church of the West
and in a less degree with that of the East.

In his first Address the Bishop speaks of the subject gene-
rally. He points out forcibly the evils of the present state
of things, the gains of reunion and the hopelessness of it apart
from a full understanding of the conditions of the problem. The
second Address is occupied with the subject of Authority in
Religion; the third with the attitude of the Church of England
in the matter of authority; the fourth with the influence of
race on religion; the fifth and sixth with the position and claims
of the Latin Church; the seventh with the doctrinal basis of
reunion. A great deal of this is extremely well done. The
question of authority is of course a very difficult one and from
the point of view of reunion a fundamental one. I do not say
that the Bishop has any really fresh light to throw on it, but
the very incisive way in which he shews that all such authority
must be twofold—involving the external witness and the inter-
nal response on the part of man—is admirable. “There is no
legitimate coercive authority in matters which appertain to the
reason or the soul. In all spiritual societies, authority must
Justify itself: it can only become authority by such a revelation
of itself as may win the cooperation of conscience, reason, in-



— 378 —

telligence. The authority of all matters which belong to the
spirit or soul of man must enlist recognition from man’s inward
nature, if it would not have its authority to be a dead letter
or a shadow of a shade: and this for the simple reason that
all true authority, like the angel in the Revelation, stands on
two feet—one planted on the earth of man’s nature, and the
other on the great sea which is beyond or outside us” (p. 45).
Rome may ftry to stamp out the exercise of man’s judgment,
but the fact remains that the resolve to submit to an infallible
guide is itself an exercise of judgment and one on which all
later determinations in religion rest. The Bishop lays due stress
on this a few pages further on.

Next to the treatment of authority I would like to draw
attention to the way in which the Bishop draws out the in-
fluence of race on religion. This influence is no doubt great.
The Latin mind is naturally disposed to accept the authority
of the society, the Teutonic to forget the society and run into
individualism. The former leads naturally to a belief in a
central authority with a special claim to revelation and power
to define dogmas. “Men are no more allowed to ask, ‘Was this
or that Catholic?” The new method takes an opposite line.
Reasoning, if reasoning it can be called, is inverted. Men must
not say, “This is Catholic because it was semper, ubique et ab
omnibus. But this is Catholic, and therefore it must have been
semper’.” (p. 112). Individualism on the other hand leads to
each man regarding himself as the infallible oracle of truth.
Both positions are false, and so long as men adhere to either
of them, the hope of reunion may be abandoned.

I have marked many other passages of importance in this
book, but I hope I have given enough to shew that it is full
of interest and to lead those who think about the subject
to refer to it and study it for themselves. It will I think convey
a very good idea of the position that is now being pretty de-
finitely taken up by the Church of England.

A. J. C. ALLEN.



— 379 —

IV. Russische Bibliographie.

1. Die Bedeutung des Kreuzes im Werke Christi. Versuch
einer Erkidrung des Dogmas von der Erlisung. Von P. SWIET-
LOW. Kiew 1893. XXXVII und 446 S. 8°. (Russisch.)

2. Die Mingel der abendlindischen Theologie in der Lehre
von der Erlosung, und die Notwendigkeit, sich in der Evklirung
dieses Dogmas an die patristische Lehre su halten. Von P. SWIET-
LOW. (dbdruck aus Nr. 12 des Theol. Boten 1893.) 17 S. 8°.

3. Die orthodoxe Lehre von der Erlosung wnd ihre Darlegung
in dem Buche des Docenten an der geistlichen Akademie von
Moskau, Alexander Bjelajew: die Liebe Gottes. Von P. SWIET-
LOW. Kiew 1894. 74 §. 8°

Das an erster Stelle genannte Werk bietet eine ausfiihr-
liche. und allseitige Darstellung der Lehre von der Erlésung.
Es zerfallt in zwei Hauptteile, einen dogmenhistorischen und
einen systematischen. Der erstere behandelt zuerst die Dar-
stellung der Lehre von der Erlosung in der abendlindischen,
katholischen und protestantischen Theologie (S.1—89), sodann
die Lehre der Viter (S.90—212). Der systematisch darstellende
Teil verfolgt den Zweck, im Gegensatz zu den beiden mog-
lichen und wirklich vorkommenden Einseitigkeiten, einmal zu
der einseitig juridischen Auffassung der Erlosung, die durch
die einseitige und fast ausschliessliche Betonung der stellver-
tretenden Gtenugthuung und des tiberfliissigen Verdienstes Christi
seit Anselm von Canterbury und Thomas von Aquin in der
abendlindischen Theologie herrschend geworden ist, und nicht
nur in der neueren rémisch-katholischen, sondern auch in der
altprotestantischen und spiteren positiven protestantischen Lehre
grossenteils herrschend blieb; auf der andern Seite im Gegen-
satz zu der ginzlichen Verwerfung dieses Momentes, die bei
alteren und neueren Rationalisten zur Verwerfung des Erlosungs-
dogmas iiberhaupt, und in weiterer Konsequenz aus dem Christen-
tum heraus und mitten in den Pantheismus gefithrt hat, wie
bei Schleiermacher und seinen Nachfolgern, die orthodoxe Lehre
im Anschluss an die Viter darzustellen, als eine nicht einseitige,
sondern allseitige, unter gleichmissiger Berticksichtigung der
gottlichen Gerechtigkeit, wie der gottlichen Gnade und Liebe,
und der Siinde in ihrer objektiven wie subjektiven Bedeutung.



— 380 —

Dieser 2. Teil zerfallt in folgende Kapitel: 1. Der That-
bestand des Erlosungswerkes Christi: DasVerhaltnis desMenschen
zu Gott im Urstand, nach dem Fall, und in seiner Wiederher-
stellung durch die Erlosung. 2. Die Liebe Gottes in der Er-
I6sung. 3. Von der Menschwerdung des Sohnes Gottes und
ihrer soteriologischen Bedeutung. 4. Bedeutung des Lebens
und der Lehre Christi fir die Bekehrung der Menschen. 5. Von
der Nachahmung Christi. 6. Das Geheimnis des Leidens: tiber
die Versohnung der Tugend und des Leidens im Christentum.
7. Es ist vollbracht: der Kreuzestod Christi als Opfer fir die
Siinden der Menschheit. 8. Die Verherrlichung Christi in seiner
Auferstehung und Himmelfahrt als Bestitigung des von ihm
vollbrachten Erlosungswerkes. Das Pfingstfest als Vollendung
desselben. — Der Titel des Buches ist wegen der centralen
Bedeutung des am Kreuze dargebrachten Opfers flir das ganze:
Werk Christi gewéahlt.

Nr. 2 enthilt die Inaugural-Rede des Verfassers zur Ver-
teidigung des als Magister-Dissertation vorgelegten erstgenannten
Buches. Sie beschaftigt sich besonders mit der Lehre einiger
neueren Schriftsteller, die mit der Verwerfung der juridischen
Seite der Erlosung, d. h. der stellvertretenden Genugthuung,
das Wesen der positiven Lehre von der Erlosung ganz preis-
geben; ausfihrlicher wird die Theologie Ritschls und die An-
sichten Tolstois behandelt.

Nr. 3 giebt in der ersten Hilfte eine kiirzere Zusammen-
fassung der orthodoxen Lehre auf patristischer Grundlage, im
Sinne der ausfihrlicheren Darstellung in dem grosseren Werke;
in der zweiten Hilfte nach diesen Grundsitzen eine Kritik des
im Titel der Schrift genannten Buches.

Herr Prof. Swijetlow zeigt in seinem Buche, zu dem die
beiden Broschiiren erginzend hinzutreten, eine ebenso grind-
liche Kenntnis der patristischen Litteratur, wie der neuerel,
" besonders auch der deutschen theologischen Litteratur aller
Konfessionen und Richtungen; ebenso zeichnet sich der syste-
matische Teil, der sich auf der allein richtigen patristischen
Grundlage aufbaut, durch ausfihrliche und klare Darstellung
aus, und das Werk ist in beiden Bezichungen aller Beachtung
wert. Prof. Dr. F. LAUCHERT.



— 381 —

Der Mysticismus am Ende des 19. Jabrhunderts in seiner Be-

ziehung zur christlichen Religion und Philosophie. Von Professor
P. SwiETLOW. St Petersburg 1895. 163 S. 8°. (Russisch.)

Um den Charakter einer Zeit kennen zu lernen, muss man
vor allem die in ihr herrschenden, in weiten Kreisen epidemisch
oder zur Mode gewordenen geistigen Richtungen und Bestre-
bungen studieren. Diese Kenntnis hat nicht nur ein theore-
tisches, sondern auch ein lebhaftes praktisches Interesse, be-
sonders auch fiur den Theologen. Die christliche Kirche ist zu
lebendiger Einwirkung auf die menschliche Gesellschaft und
ihr geistiges Leben berufen; dieser Aufgabe kann sie aber nur
in vollem Masse nachkommen, und den aktuellen besondern
Bediirfnissen jeder Zeit kann sie nur entgegenkommen, wenn
ihre theologischen Vertreter auch mit den ausserkirchlichen
geistigen Stromungen genau bekannt sind, um eine gesunde
Aufklarung tiber dieselben geben und ihren etwaigen schéd-
lichen Einwirkungen entgegenarbeiten zu konnen. Die christ-
liche Apologetik muss rechtzeitic auf dem Platze sein, nicht
sich mif ldngst toten Gegnern herumschlagen, wihrend sie von
den gegenwiirtigen, die inzwischen die grossten Verwiistungen
anrichten, nichts weiss. In diesem Sinne beschiiftigt sich der
gelehrte Verfasser in der vorliegenden hochst interessanten
Schrift auf Grund der umfassendsten Kenntnis der einschligigen
Litteratur mit den Erscheinungen des modernen Mysticismus.

Das 1. Kapitel charakterisiert dessen Erscheinungsformen
im Hypnotismus, Spiritismus etc. im allgemeinen und nach der
Stellung, welche die Anhinger dieser Dinge dem Christentum
gegeniiber einnehmen. Das 2. Kapitel handelt von der Stellung
der romisch-katholischen Kirche gegen diese Bestrebungen. Die-
selbe begeht dabei einen doppelten Fehler, nicht zum Vorteil
der Religion, welche sie schiitzen will: auf der einen Seite da-
durch, dass sie in den Erscheinungen des Spiritismus und Hypno-
tismus, wie er in ausserkirchlichen Kreisen gepflegt wird, tiber-
natirliche, ddmonische Einwirkungen sieht nach Analogie des
mittelalterlichen (laubens an Zauberei und Hexen; auf der
andern Seite dadurch, das sie das, was sie hier verfolgt und
verbietet, in ahnlichen Erscheinungen des Hypnotismus etc. bei
den Stigmatisierten, bei den angeblichen Wundern von Lour-
des ete. selbst pflegt und hier als wahre durch gottliche Kraft



— 382 —

gewirkte Wunder betrachtet. Durch beides giebt sie der un-
glaubigen Wissenschaft eine gefahrliche Waffe in die Hand,
indem diese sich zuerst mit Behagen gegen die vermeintlichen
modernen Wunder wendet, sodann aber von hier aus gegen
das Wunder iberhaupt, gegen den tbernatiirlichen Charakter
des Christentums, gegen die biblischen Wunder, die nun mit
jenen auf gleiche Stufe gestellt und &dhnlich wegerklirt werden
sollen. Die Wahrheit des Christentums bedarf keiner Unter-
stiitzung durch hypnotische Erscheinungen an hysterischen
Personen, und der Versuch, dasselbe auf solche morsche Stiitzen
zu stellen, als ob es derselben bediirfte und nicht in sich selbst
das Allergewisseste wire, kann nur den Feinden desselben einen
Vorschub leisten.

Die folgenden Kapitel beschéiftigen sich mit den verschie-
denen Erscheinungen des Mysticismus, in 3 Gruppen: Telepathie,
weissagende Triaume, Hypnotismus; die vorgebrachten Fille und
Beispiele werden gepriift, um nach Abzug dessen, was offenbar
entweder Schwindel oder Tauschung ist, das Thatséchliche an
diesen Erscheinungen philosophisch und psychologisch zu er-
klaren. Nichstdem wird auch die Stellung der Religion zu
diesen Dingen betrachtet und das Notige iiber die abge-
schmackten Versuche gesagt, die biblischen Wunder durch Hyp-
notismus, Suggestion etc. erkliren zu wollen.

Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Die dogmatische Lehre von den sieben Sakramenten der Kirche
in den Schriften der dltesten Viter und Kirchenschriftsteller bis
auf Origenes einschliesslich. Dogmenhistorische Untersuchung von
A. KATANSKY. St. Petersburg 1877. 423 S. 8°  (Russisch.)

Ein durch seine Methode und die Griindlichkeit der Unter-
suchung ausgezeichnetes Werk, das, obwohl schon vor mehreren
Jahren erschienen, deshalb doch noch hier neben den neuesten
Werken besprochen zu werden verdient. .

Die Einleitung setzt Standpunkt und Methode der Unter-
suchung auseinander. Die romisch-katholische und die Pro-
testantische Theologie, so sehr sie inhaltlich in der Sakramenten-
lehre voneinander abweichen, begehen einen gemeinsamen
Fehler, der die erstere zu ihrer einseitigen Stellung in der tra-



— 383 —

ditionellen Begrindung derselben, die andere zu ihrer mangel-
haften Sakramentenlehre gefithrt hat. Dieser Fehler besteht
darin, dass beide zwischen dem Inhalt und der Form der Lehre
nicht zu unterscheiden wissen; so mochten die einen auch die
Form der gegenwirtigen Lehre schon in den ersten Zeiten der
Kirche finden, wihrend die andern, weil sie die Form hier
nicht finden, die Sache selbst verwerfen und sich berechtigt
glaubten, finf Sakramente wegzuwerfen. Dem gegeniiber nimmt
eine wirklich katholische und orthodoxe Theologie, wie sie der
Verfasser des vorliegenden Buches mit seiner Kirche vertritt
(und wie im Abendlande, darfich beifiligen, die altkatholischen
Theologen dieselbe zur Geltung zu bringen suchen), den Stand-
punkt ein, dass die dogmengeschichtliche Entwicklung inner-
halb der Kirche, durch welche der von Anfang an vorhandene
Glaube erst seine bestimmte Formulierung erhélt, ohne in seinem
Wesen verandert zu werden, in ihrer richtigen Bedeutung er-
kannt wird, Der orthodox-katholische Theologe, der seines
Glaubens sicher ist, braucht sich dariiber nicht zu beunruhigen,
wenn er eine ihm geldufige dussere dogmatische Formel in der
iltesten Zeit so nicht vorfindet, und er hat es nicht nétig, heraus-
gerissene Stellen zu drehen und zu deuten, um sie etwas sagen
zu lassen, was sie nicht sagen wollen. So kann er auch un-
umwunden zugeben, dass die Form der spiatern Sakramenten-
lehre mit der Zusammenfassung der Sakramente in der Sieben-
zahl unter einer gemeinsamen, bestimmten und ausschliesslichen
Bezeichnung sich bei den Vitern nicht findet, wihrend er gleich-
zeitig nachweisen kann, dass jedes einzelne von unsern sieben
Sakramenten von Anfang an in der Kirche vorhanden war,
und zwar als kirchliche Handlungen von besonderer Wichtig-
keit, an welche sich in einem ganz speciellen Sinne die Mit-
teilung der gottlichen Gnade kniipft.

Gerade die Sakramentenlehre ist im Vergleich zu anderen
Teilen der Dogmatik verhiltnisméssig wenig bearbeitet, und in Be-
ziehung auf die dogmenhistorische Entwicklung derselben bleibt
noch manches zu untersuchen. Aus dem ganzen umfangreichen
Arbeitsgebiet wihlt sich der Verfasser den zeitlich begrenzten Ab-
schnitt aus und stellte sich seine Aufgabe niher dahin, die Lehre
der verschiedenen Viter und Kirchenschriftsteller bis zur Mitte
des 3. Jahrhunderts moglichst vollsténdig und genau darzustellen,
d&durch, dass er alle Stellen im Zusammenhang und Wortlaut



— S84 —

mitteilt, sowohl die gemeinsamen Gesichtspunkte als die Be-
sonderheiten der einzelnen Autoren in der Auffassung und Dar-
stellungsweise gehorig hervortreten lésst; vor allem aber soll
die Lehre dieser Vater iberall aus ihren eigenen Schriften zum .
Verstdndnis gebracht werden, nicht nach abgerissenen Stellen,
sondern so, dass die einzelnen Belegstellen fir ein Sakrament
nach ihrem Zusammenhang an ihrem Ort und nach ihrem Zu-
sammenhang unter sich genau analysiert werden, so dass, ohne
denselben die eigene Anschauungsweise unterzuschieben oder
etwaige Liicken aus dem eigenen Bewusstsein zu erginzen,
iiberall genau konstatiert wird, was dieser oder jener Autor
tiber dieses oder jenes Sakrament sagt, und was er nicht sagt.
Bei jedem einzelnen Autor wird auch genau untersucht, ob er
einen allgemeinen Begriff des Sakramentes hat oder einen all-
gemeinen Namen, resp. mit welchem Namen er etwa einmal
einzelne Sakramente bezeichnet, besonders iiber den jeweiligen
Sprachgebrauch von pwvozigwov, sacramentum, der noch ein sehr
mannigfaltiger und unbestimmter ist. Nachdem einleitungsweise
noch von der Lehre von den Sakramenten im Neuen Testament
und vom neutestamentlichen Sprachgebrauch des Wortes pe-
orvoror, und sodann von den Umstinden gehandelt worden ist,
durch welche die Entwicklung der Lehre von den Sakramenten
durch die Viter und Kirchenschriftsteller in den drei ersten
Jahrhunderten bedingt war, werden in der angegebenen Weise
nacheinander behandelt: die apostolischen Viter, Justinus Mar-
tyr, Irendus, Klemens von Alexandrien, Origenes, Tertullian,
Cyprian. Am Schlusse der Behandlung jedes Autors werden
jeweils auch die Resultate gezogen, wie sich seine Lehre zu
der des N. T. und der fritheren Viiter verhilt, was seine Be-
sonderheiten sind, inwiefern sich bei ihm ein Fortschritt in der
Entwicklung der formellen Seite der dogmatischen Lehre zeigh.
Ein Schlussabschnitt zieht in dieser Weise das Resultat aus der
ganzen Untersuchung.

Am Schluss folgen zwei Beilagen, die tiber den Rahmen
des Buches hinausgehen: 1. Uber die Aufzéihlung der Sakr.&‘
mente bei Pseudo-Dionysius. 2. Uber die ersten Spuren der In
bestimmte Form gebrachten Aufzihlung in der Siebenzahl selt
dem 12. Jahrhundert. Prof. Dr. F. LAUCHERT.



- 385 —

Yom Ausgang des heiligen Geistes. (Aus Veranlassung der alt-
katholischen Irage.) Von A. KATANSKY. (Abdruck aus der
, Christlichen Lektire" 1893, St. Petersburg 1893. 25 8. 8

Die Abhandlung geht aus von den durch die Bonner Unions-
konferenz von 1875 gewonnenen Resultaten, wonach im Dogma
die Einheit konstatiert wurde, da auch die Altkatholiken an-
erkannten, dass das Filioque nicht Dogma sei und dass die
lateinische Kirche kein Recht gehabt habe, dasselbe als Zusatz
in das Symbolum aufzunehmen. Ein Unterschied zwischen den
altkatholischen und den orientalischen Teilnehmern an der Kon-
ferenz blieb nur bestehen in der theologischen Spekulation tiber
das trinitarische Dogma. Der Verfasser verfolgt nun die Aufgabe,
im Gegensatz gegen die durch Augustinus eingefithrte abend-
landische spekulative Auffassung desselben den Standpunkt der
Orientalen zu begriinden, wie ihn der Bischof Gennadios von
Argesu in der Konferenz zum Ausdruck gebracht hatte (Be-
richt 5. 15): ,Die ewige Hervorbringung des Sohnes und des
heil. Geistes fallen so zusammen, dass die eine nicht nur nicht
chronologisch, sondern auch nicht logisch vor die andere gesetzt
werden darf.“ Dieser Auffassung liegt im Gegensatz zu der
augustinischen Spekulation das Bild vom Wort und Hauch zu
Grunde, die gleichzeitig und in ihrer Hervorbringung von ein-
ander unabhingig aus dem Munde des Sprechenden ausgehen.
Die Auffassung und die Vorstellung unter diesem Bilde wird
durch Stellen der griechischen Viiter belegt, wihrend der Ver-
fasser die Stellen, an welchen die Formel d7 wviod gebraucht
ist, auf die zeitliche Wirksamlkeit beziehen oder doch annehmen
méchte, dass an denselben zwischen der letztern und dem ewigen
Ausgang nicht streng unterschieden werde. Die ganze Auf-
fassung wird zuriickgefiihrt auf die Lehre von der Weisheit in
den alttestamentlichen Weisheitsbiichern (Spriiche Salomos,
Sirach, Weisheit Salomos), in welchen der eine Begriff der
Weisheit bald als Wort, bald als Geist Gottes niher bestimmt
wird. Es wird sodann gezeigt, wie die Trinitétslehre der dltesten
griechischen Viter vielfach auf dieser alttestamentlichen Weis-
heitslehre beruht, wie Theophilus von Antiochien bald den
bohn bald den hl Geist als Weisheit Gottes bezeichnet, durch
Welche Vorstelluno auch die ewige Zeugung des Sohnes und
der ewige Ausgang des hl. Geistes vom Vater nicht von ein-



— 386 —

ander gefrennt gedacht werde. Die Vorstellung von dem weder
zeitlich noch logisch getrennt gedachten Hervorgehen des Sohnes
und hl. Geistes vom Vater wird dann auch weiter bis auf Jo-
hannes von Damaskus verfolgt, De fide orth. I, 8: aua d¢ xai
7 700 Yiot éx 100 Harpog ysvinOis xal 1) vov dyiov Ivedparos éx-
wogsvog. — Diese orientalische Tradition, von deren Standpunkt
die orientalischen Theologen sich gegen die augustinische Speku-
lation, die im Orient nie Eingang gefunden hat, ablehnend ver-
halten, fihrt der Verfasser in freundschaftlicher Auseinander-
setzung mit dem von den altkatholischen Theologen auf den

Bonner Konferenzen vertretenen Standpunkte aus.?)
F. L.

Orthodoxe dogmatische Theologie. FErster Teil. Von N. MALI-
NOWSKY, Inspektor des geistlichen Seminars von Stawropol. Char-
kow 1895. VI und 352 8. 8°. (Russisch.)

Der bis jetzt erschienene I. Teil dieses sehr guten Lehr-
buchs der Dogmatik enthilt nebst der Einleitung in die Dog-
matik (5. 1-—T76) den I. Teil der speciellen Dogmatik, die Lehre von
der Einheit, dem Wesen und den Eigenschaften Gottes (S. 77—195)
und die Trinitatslehre (S.196—352). Die Geschichte der Dogmatik
(S. Hb0—7T75) behandelt neben der Geschichte der patristischen
Theologie und der mittelalterlichen und neueren Theologie des
orthodoxen Orients auch die Geschichte der abendlindischen
Theologie im Mittelalter und der neueren deutschen Theologie
mit verhaltnisméssiger Ausfiihrlichkeit und augenscheinlich auf
Grund specieller Kenntnis derselben. Auch der altkatholischen
Theologie ist eine Seite gewidmet. (S. 70. Dabei werden tibrigens
die Professoren Beyschlag und Nippold filschlich unter die Alt-
katholiken gerechnet, und die verstorbenen hochverdienten alt-
katholischen Professoren Berchtold und Munzinger unter die

1) Bei dieser (relegenheit sei auch auf den Aufsatz des Herrn Prof. Katansky
iiber ,die altkatholische Frage im orthodoxen Orient“ zurtickverwiesen, den der-
selbe im gleichen Jahre 1893 im St. Petersburger ,Kirchlichen Boten® veroffent-
lichte, und worin er sich gleichfalls in sehr freundlichem Sinne mit dem Altkath.o-
lizismus beschiftigt. Ich habe davon im Jahrgang 1893 der ,Internat. theol. %elt‘
schrift*, 8. 501—505, einen Auszug gegeben, nach der mir damals allein Zugang-
lichen griechischen Ubersetzung in der ,Anaplasis®.



— 387 —

Theologen.) — Die Ausfiihrung der speciellen Dogmatik trigt,
wie die neueren wissenschaftlichen dogmatischen Werke in der
russischen theologischen Litteratur tiberhaupt, wesentlich den
Charakter der positiven Dogmatik. Das positive Material fiir
die biblische und traditionelle Begriindung der Dogmen ist je-
weils reichlich und zweckmiéssig ausgewéhlt und angemessen
erklart. Auch die Dogmengeschichte von der &ltesten bis zur
neuesten Zeit ist mit verhé&ltnisméssiger Ausfiihrlichkeit und
reichem Detail behandelt, so besonders zur Trinititslehre. So-
dann ist auch der philosophisch-spekulativen Entwicklung der
dogmatischen Glaubenswahrheiten und der Verteidigung der-
selben gegen den modernen Unglauben so viel Raum gewidmet,
als dies in einem Lehrbuch von solchem Umfang und solcher
Anlage billig erwartet werden kann. Auch zu den einzelnen
Fragen sind reichliche Litteraturangaben gegeben, natiirlich,
der Bestimmung des Buches entsprechend, meist aus der russi-
schen theologischen Litteratur; es ist tbrigens auch fiir den
Auslander sehr erwiinscht, hier auf zahlreiche russische Special-
arbeiten, nicht nur selbstandig erschienene Schriften, sondern
auch Artikel aus den theologischen Zeitschriften, hingewiesen
zu werden. — Der sorgféltigen Ausfihrung des Einzelnen ent-
spricht die wohlgeordnete und tibersichtliche Anlage des Ganzen.
— Auch die russische Kritik hat das Buch sehr beifillig auf-
genommen und besonders auch als sehr geeignet bezeichnet
(vgl. die Recension in Nr. 38 des ,Kirchlichen Boten“), als
Lehrbuch in den geistlichen Seminarien zu dienen, an Stelle
des bisher meist gebrauchten ,kleinen Makarius¥, der sich doch
nach verschiedenen Seiten als unzureichend erwies. — Ich
schliesse mit dem Wunsche, dass bald ein mit gleicher Sorg-
falt ausgearbeiteter 2. Band des trefflichen Lehrbuches er-
scheinen moge.

Prof., Dr. F. LAUCHERT.



388 —

W. SEREBRENIKOW. Die Lehre Lockes von den angeborenen
Prinzipien des Erkennens und Handelns. Versuch einer Dar-
stellung der Lehre Lockes auwf Grund historisch-kritischer Unter-
suchung, und einer kritischen Priifung derselben im Zusammen-
hang mit der christlichen Lehre vom Ebenbilde Gottes. St. Peters-
burg 1892. IX und 358 wnd II S. 8°. (Russisch.)

Der Verfasser dieses grindlichen und interessanten Buches,
Docent der Psychologie an der Geistlichen Akademie in St. Peters-
burg, wurde durch ein doppeltes Interesse zur Abfassung des-
selben wveranlasst, ein philosophisches und ein theologisches,
wie dies schon im Titel ausgedriickt ist. Die Lehre lockes nach
dieser Richtung genau und richtig darzustellen, ist fiir die Psy-
chologie sehr wichtig, um so mehr, als dieselbe herkémmlicher-
weise groblich missverstanden zu werden pflegt. Das Studium
Lockes fithrte den Verfasser zu dem Resultat, dass es ein volliges
Missverstehen seiner Philosophie ist, wenn man ihn einen Sen-
sualisten nennt, dass seine Ansicht tiber die menschliche Seele
vielmehr durchaus der Lehre des Christentums entspricht. (Vgl.
die Dissertation von Dr. W. Kiippers, ,John Locke und die
Scholastik.*)

Der I. Teil des Buches behandelt das Leben Lockes (S.5
bis 46), die Geschichte des HEssay concerning human under-
standing (S. 46—19), die Psychologic des Descartes (S.80—139)
und Hobbes (S. 139—188) und die Entdeckung des Gesetzes
von der allgemeinen Schwere durch Newton (S. 188-—197) und
die auf Beeinflussung zuriickgefihrten Ubereinstimmungen Lockes
mit den Lehren dieser Minner. (Dagegen wird die seither durch
Dr. Kiippers ans Licht gestellte Ubereinstimmung Lockes it
der Scholastik nicht beriicksichtigt) — Im II. Teil wird die
Lehre Lockes im Zusammenhang nach seinen Werken dar-
gestellt, und zwar Kap. 1 seine positive Lehre von den am-
geborenen Fihigkeiten und Trieben der Seele (S. 198—259), und
Kap. 2 seine Polemik gegen die Lehre von angeborenen Prin-
zipien im Sinne von fertigen Ideen und Erkenntnissen (S. 260
bis 265). — Von besonderem theologischem Interesse ist der
ITI. Teil, Welcher die christliche Lehre vom Ebenbilde Gottes b¢
handelt (S. 266—330), auf Grund der biblischen und der patr isti-
schen Lehre, ausfuhrlicher und umfassender, als si¢ auch in
grosseren dogmatlschen Werken behandelt zu werden pfiegt.



— 389 —

Es kam dem Verfasser, da er diese Darstellung zugleich als
QGrundlage fiir philosophische Untersuchungen giebt, auch be-
sonders darauf an, das, was die Véter ubereinstimmend als
Zeugen der kirchlichen Tradition lehren, von ihren besonderen
spekulativen Meinungen im einzelnen, in denen sie vielfach
auseinandergehen, richtig zu unterscheiden; er stellt deshalb
zuerst die Liehre der einzelnen Véter in chronologischer Folge
mit wortlichen Citaten dar und zieht nachher die Resultate
iiber die gemeinsame L.ehre und die mannigfach wechselnden
Privatansichten im Detail. — Sodann folgt als letzter Abschnitt
die Vergleichung der Lehre Lockes iiber die natiirlichen Krifte
der Seele mit der christlichen Lehre vom Ebenbild Gottes im
Menschen, welche zu dem Resultate fiihrt, dass Locke in seinen
Grundanschauungen mit der christlichen Lehre vollkommen
tibereinstimmt, und dass er an denjenigen einzelnen Stellen,
wo er derselben zu widersprechen scheint, auch sich selbst und
seinen Grundanschauungen widerspricht. — Aus dem Gesagten
geht hervor, dass das vortreffliche Werk, das auch durch seinen
schénen Druck einen sehr angenehmen Eindruck macht, mehr-
seitiges Interesse bietet, nicht nur flir Freunde philosophischer
Studien, sondern auch fiir Theologen.

Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Christliche Tektiire (Christianskoje Tschtenie), 76. Jahrgang,
1. Heft, Januar-Februar 1896.

Diese von der Geistlichen Akademie von St. Petersburg
herausgegebene vorziigliche Zeitschrift, die dlteste theologische
Zeitschrift Russlands, im Jahre 1821 begriindet, konnte bei dem
Eintritt in das neue Jahr die seltene Gedenkfeier ihres T5jiahrigen
Bestehens begehen. Dieselbe hat wihrend dieser ganzen Zeit
eine sehr angesehene Stellung unter den russischen theologi-
schen Zeitschriften behauptet und erfreut sich auch heute, unter
der vortrefflichen Redaktion des Herrn Prof. Lopuchin, mit Recht
desselben Ansehens, durch den Reichtum und wissenschaftlichen
Wert ihres Inhaltes. (Vgl. auch den im Jahrgang 1894 unserer
Revue, S. 450 ff., erschienenen Artikel von A. Popowitzky, La
Presse religieuse de Russie.) Aus Veranlassung dieses Jubildums

Revue intern, de Théologie, Heft 14, 1896, 28



— 390 —

behandelt der Redakteur, Prof. Lopuchin, in einem sehr inter-
essanten Artikel des vorliegenden neuesten Heftes die Geschichte:
der Zeitschrift. Wir schliessen uns den Gliuckwiinschen, welche-
der Redaktion der Zeitschrift aus Russland zugegangen sind,
von Herzen an.

Aus dem reichen Inhalt des vorliegenden Heftes nennen
wir neben dem obengenannten ersten Artikel und neben mehreren
interessanten Artikeln zur russischen Kirchengeschichte die
folgenden Artikel von allgemein theologischem Interesse: 4. Kiril-
low, Die dogmatische L.ehre von dem Sakrament der Eucha-
ristie in den Werken des hl. Johannes Chrysostomus; 4. Rain,
Der hl. Johannes Chrysostomus und die theatralischen Schau-
spiele seiner Zeit; A. Kirejew, Uber die Schwierigkeiten der
Wiedervereinigung der christlichen Welt. (Englisch im letzten
Heft unserer Revue, S. 101—107.) Endlich enthélt das Heft
auch in russischer Ubersetzung den Vortrag des Herrn Bischofs
Dr. Herzog tiber ,die Nationalkirche®. (S. das letzte Heft unserer
Revue, 5. 14—28.) F. L

V. Librairie.

H. ArcuanceLski: Probléme, contenu et plan du systeme de
morale de la religion chrétienne orthodoxe; Simbirsk, 1894,
impr. Anouchine, in-8°, 322 p. (en russe).

L. BonneT: Le N. T. avec introductions, analyses et notes
exégétiques; 2¢ édition, revue et augmentée par A. Schroeder,
pasteur; Lausanne, Bridel, 1895. — I livraison, contenant:
1° des introductions au N. T. en général, aux évangiles
synoptiques et en particulier a 1'évangile de Mathieu; et
2¢ les douze premiers chapitres de cet évangile. — Le pre-
mier volume, qui renfermera les évangiles synoptiques, Sera.
publié en 4 livraisons & 3 fr. chacune.

The Rev. Canon W. R. Cuurton: The Privilege of non-
communicating Attendance and the Duty of Frequent
Communion; London, J. Masters and Co., 1896, broch.

W. K. Fremincer: The Purity of the Apostolic Succession in
the Church of England; Oxford and London, Parker and.
Son, 1895, broch., 1 Sh.



— 391 —

N. GrReEN-ARMVYTAGE, M. A.: The Pope and the People, or
Comments on the Letter of Leo XIII to the English Nation;
London, Simpkin, 1895, broch. 6 d.

L’archiprétre Ivantzorr-Pratonow, prof. a 1'Université de
Moscou: Des confessions de foi occidentales; Moscou, 1894,
impr. Stoupine, in-8°, 168 p. (en russe).

M. Zapoc-Kann, grand-rabbin de France: Sermons et Allocu-
tions & la jeunesse israélite; Paris, Durlacher, 1896, in-8°,
3 fr. 50.

M. M.: Amevinoi g tny mwepr vov ywoilovowy veg dve Exxdnciucg
dicpoowy  TraTEUEOYIXNY 2t GVVOOLnY  syxvxhiov Tng Exxdnoieg
Kovoravowovmodews, ev Kovoreviwovmoldst, A. Zellirg, 1895,

Lord Bishop of PrTeErBOrROUGH: The National Church; its
Continuity in order, Doctrine and Autonomy; 1895.

M. Ropocavacui: Une Protectrice de la Réforme en Italie et
en France, Renée de France, duchesse de Ferrare; Paris,
Ollendorft, 1896. '

M. T'éveéque Nikanor Ruzitscmiscu: Histoive de I Eglise natio-
nale serbe, T. 11, 1219-1346; Belgrade, impr. royale, 1895
(en russe). — Ce savant ouvrage, dfi 4 notre éminent colla-
borateur, est une ceuvre historique de grande valeur. Tous
les faits concernant la vie religieuse et ecclésiastique des
Serbes, ainsi que les mceurs, linstruction, la civilisation, les
relations de I'Eglise avec I'Etat et le peuple, sont exposés
avec clarté, méthode et intérét. Il serait a désirer que cet
ouvrage fat traduit en allemand et en francais.

M. le prof. SwerLow: De la signification de la croix dans
Peeuvre du Christ, explication du dogme de la Rédemption;
Kiew, 1893, impr. Kulgenko, 1 vol. in-8°, 445 p. (en russe).

M. Véveque THEOPHANE: Esquisse de la morale chrétienne;
Moscou, 1891, impr. Eptimoff, in-8°, 510 p. (en russe).

M. T'éveque TukoPHANE-L'ERMITE (+ janv. 1894): Lettres & un
habitant de St-Pétersbourg, a propos de la fondation d'une
nouvelle religion ; St-Pétersbourg, 1881, in-8°, 148 p. (en russe).

M. Noel Vavrois: T.a France et le grand schisme d'Occident;
Paris, Alph. Picard, 1896, 2 vol. in-8°, 15 fr. — Nous pu-
blierons dans notre prochaine livraison une étude sur ce
savant et intéressant ouvrage. En attendant, voici la table
des matitres: — Livre Ier: Le schisme sous Charles V:



— 392 —

Ch. I. L'origine du schisme; Ch. II. L.e schisme en France;
Ch. III. Le schisme en Italie, intervention du duc d'Anjou;
Ch. IV. Le schisme en Savoie, en Ecosse, dans la péninsule
Ibérique; influence du roi de France; Ch. V. Le schisme en
Angleterre, en Flandre et en Allemagne; ¢échecs de la pro-
pagande francaise; Ch. VI. Le schisme consommé, Derniers
actes de Charles V. — Livre Il: Le schisme sous Charles VI
Jusqu'a la mort de Clément VII (1394): Ch. 1. Politique
religieuse du nouveau gouvernement; Ch. II. Expédition de
Louis I** d’'Anjou en Italie; Ch. III. Suite de l'intervention
francaise en Italie; Ch. IV. Le pape d'Avignon reconnu
en Espagne, en Orient et en Flandre; réle du duc de Bour-
gogne; Ch. V. Fidélité d’'une grande partie de 'Europe au
pape de Rome; Ch. VI. Le schisme invétéré, Lassitude
générale. Rupture de l'alliance entre la France et le pape
d’Avignon. — Eclaircissements: I. Deux poemes inédits du
mois de mars 1381 ; II. I.’adhésion de ’Aragon a4 Clément VII;
ITI. Les papiers du cardinal Pierre Gérard; IV. Une ambas-
sade allemande a Paris en 1381.

A. ViasiciNe: Pierre Damien et les réformes ecclésiastiques au
XIe siecle (en russe); Charkow, impr. Silberberg, 1895, broch.




	Bibliographie théologique

