
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 351

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

Théorie de l'âme humaine, par J.-E. Alaux; Paris,
F. Alcan, 1 vol. in-8", 1896, 10 fr.

M. Alaux, professeur de philosophie à la Faculté d'Alger
et auteur de nombreux ouvrages philosophiques très estimés,
est un spiritualiste très convaincu, mais indépendant, qui
considère le matérialisme et le spiritualisme comme deux
solutions contradictoires d'un problème «mal posé», et qui
cherche à le poser bien et surtout à le résoudre franchement,
loyalement, sans escamotage des difficultés. Soit qu'il s'agisse
de la vie présente, soit qu'il s'agisse de la vie future, la
question de l'âme est certes l'une des plus importantes qui
puissent préoccuper l'esprit humain; et si M. Alaux peut
1 éclairer d'une lumière nouvelle, on ne pourra que lui en être
profondément reconnaissant. Son livre, qui sort des sentiers
battus, est bienfaisant par ses conclusions, dans lesquelles la
vie future et l'immortalité de l'âme sont affirmées et
démontrées.

H rejette énergiquement la théorie du « composé humain »
de Thomas d'Aquin, et, tout en admirant ce philosophe, il ne
partage aucunement le petit engouement dont les néo-scolastiques

d'aujourd'hui font étalage; il ne craint pas de discuter
Thomas d'Aquin et de le réfuter (p. 53-65). Il se sépare aussi
des hypothèses de Malebranche, de Leibniz et d'Euler; il
repousse les causes occasionnelles, Vharmonie préétablie et
Ì-influx physique (p. 491). Il professe que, outre notre corps



— 352 —

terrestre ou grossier, nous avons un corps céleste ou éthéré,
dont notre âme ne saurait être séparée. « Notre véritable
corps, dit-il, est d'une matière subtile, invisible aux grossiers
organes du corps terrestre dont nous sommes pour un temps
les captifs. Nous le portons toujours avec nous, ce corps
éthéré, le renouvelant et le modifiant sans cesse, lui imprimant
à chaque instant la forme de notre propre être : céleste corps,
que la mort, qui nous délivre du corps terrestre, ne nous ôte

pas, mais au contraire nous rend, et, le dégageant des conditions

auxquelles il est assujetti, restitue à notre perception
comme à notre libre usage La vie terrestre est pour chacun
de nous ce qu'elle doit être, ce qu'il faut qu'elle soit: la juste
conséquence de son passé, l'épreuve qu'il a méritée, qu'il s'est

infligée à lui-même... Nous sommes, nous habitants de la

terre, des réincarnés : vieux damnés qui gémissons, et ne

savons pas, tout souffrants que nous sommes, nous rendre

dignes d'être un jour les membres que nous devons être de

l'humanité céleste, de la société des Saints qui voient Dieu. »

(p. 540-541.)
M. Alaux réfute les matérialistes, pour qui « la vie humaine

commence à la naissance et finit à la mort, sans rien qui la

précède ni qui la suive», (p. 549.) 11 réfute aussi le système

papiste qui étend notre vie au delà du tombeau pour la

récompense ou la peine définitive et éternelle à la suite d'une

épreuve unique, l'épreuve de notre vie présente sur la terre

avec ses «injustifiables et inexplicables inégalités», (p. 551-552.)

« N'y aurait-il pas un troisième système, dit M. Alaux, système
moins triste que le premier, moins arbitraire que le second,

moins désolant et aussi plus juste, non moins ancien que les

deux autres, et qui se rattache comme le second aux grandes

traditions religieuses de l'humanité?»
Ce système, il le résume ainsi : L'âme est une puissance

ou une substance. Les substances sont des puissances, coéter-

nelles en la Puissance infinie, des virtualités comprises dans

la virtualité suprême, qui est l'être: essentiellement
raisonnables et libres, mais d'une raison et d'une liberté latentes

jusqu'à l'heure où la conscience leur en est devenue possible,

visibles à peine chez l'animal, manifestes à degrés inégaux

chez l'homme, pleines et entières chez l'être supérieur, l'ange

ou le dieu. L'être se développe et croît par un progrès régu-



lier, jusqu'à ce que, de degré en degré, il ait dégagé sa liberté
avec sa raison latentes. Tant qu'il est encore au-dessous de

l'être raisonnable et libre, il est au-dessous de la souffrance
comme du péché, au-dessous du mal : sensible au seul besoin,
et à la seule joie du besoin satisfait. L'univers, dont les
monades composantes sont des êtres sourdement sensibles régis
par des instincts qui sont leurs attractions et leurs affinités
toujours satisfaites, est le théâtre d'un sourd bonheur, immense,
universel. C'est la première phase de l'être.

Vient ensuite, plus haut, à un point qui ne saurait être
fixé, la phase de la liberté déployée, où le progrès régulier
cesse. Deux cas se présentent.

L'être, devenu libre, ne pèche pas : il traverse, toujours
ferme et sans faillir jamais, par une suite de transformations
qui ne sont pas des morts, tous les degrés de l'épreuve,
s'élevant, dans un monde harmonique, d'une animalité heureuse
à une humanité heureuse, où le succès de l'épreuve le
préserve de la souffrance, et d'où il mérite de sortir ange. C'est
l'évolution telle que Dieu la veut. •— Mais elle peut se faire
autrement. L'être, s'étant élevé d'une animalité heureuse à

une humanité heureuse aussi à l'origine, devenu libre, pèche,
tombe dans le malheur, redescend à l'animalité, mais celle-ci
désormais souffrante, et d'où il faudra qu'il remonte à l'homme,
qu'il monte à l'ange, par une suite de transformations qui
sont autant de morts. Telle est l'évolution dans les mondes
inharmoniques dont le nôtre fait partie, dans la nature que le
péché nous a laite : le progrès régulier a cessé, l'être croît et
décroît, monte, descend, s'élève à l'ange, s'abaisse à la bête,
oscille autour de l'état d'homme, tantôt au-dessus, tantôt au-
dessous, lutte, souffre : c'est la phase humaine, celle où Dieu,
sans jamais abandonner l'âme à elle-même, l'invite à coopérer
avec lui, la laisse agir et l'attend, prêt à lui tendre la main
quand elle s'éloigne et se perd, à l'accueillir quand elle arrive ;

c est, dans les succès comme dans les revers, la phase de la
guerre entre le bien et le mal: c'est la crise de l'être.

Enfin le bien triomphe, et c'est la troisième phase, celle
du couronnement. de l'être devenu parfait, celle de la
divinisation de l'être.

Chaque degré d'être, de la sensibilité la plus humble à la
Plus haute raison, est un degré d'activité consciente : le dernier



— 354 —

degré, félicité suprême, où nous porte lentement mais sûrement
la pratique du bien, est pour chacun la conscience de son

plein être, dans la société des parfaits unis entre eux et avec
Dieu d'un éternel amour (p. 553—555).

Tel est le fond de la pensée de M. Alaux. Il la développe
longuement en ce qui concerne l'âme, son intelligence, sa

sensibilité et sa volonté. Peut-être même tombe-t-il dans des

redites qui sont du délayage plutôt que des démonstrations.
L'ouvrage gagnerait certainement en clarté et en vigueur à

être raccourci et plus encore à être mis en une forme plus
serrée et plus didactique. Certaines formules sont obscures et

difficiles à saisir, par exemple : « Dans le fait de conscience,
la conscience n'est que la forme, non la matière» (p. 11);
« Tout être est pour soi-même esprit, et pour autrui matière »

(p. 499) ; etc. Quoi qu'il en soit, l'auteur termine son savant

volume par une page d'une grande élévation, dans laquelle il
résume sa conception de l'univers et indique le rapport qu'il
conçoit entre le monde et Dieu (p. 555-557). Bref, «nous

venons de Dieu, et nous allons à Dieu. Tout être est une

participation de l'être divin : notre dernière fin est la
conscience de cette participation : la vision de Dieu, avec la

coopération à l'œuvre de Dieu. Telle sera la perfection de

notre être : un partage de la vie divine, une communication
de l'infini, mais sous la forme du fini, dans le déploiement et

le mouvement continu d'une activité personnelle : une toute-

puissance de l'intelligence pour la conception, de la volonté

pour l'action, de la sensibilité pour l'admiration, l'amour et le

bonheur», (p. 557.)

Urbi et Orbi, à Rome et à l'Univers chrétien; Genève,

Privat, 1895, 1 vol. in-8°, 279 p.

L'auteur, J.-F. Privat, s'est posé consciencieusement cette

question : « Est-il une seule des communions chrétiennes qui

puisse prouver que son enseignement soit exempt d'erreur,^ e

qui, avec la vérité et la charité, possède une constitution

propre à produire dans l'Eglise l'unité nécessaire pour
convertir le monde à l'évangile?» Il a essayé d'y répondre, de

1834 à 1836, et ses efforts, si honnêtes, si loyaux, si profon-



— 355 —

dément sincères, nous touchent d'autant plus qu'ils ont été
douloureux. Ce spectacle d'une âme inquiète, tourmentée, qui
cherche sa voie, est noble et émouvant, et nous ne pouvons
que rendre hommage à tant de piété et de bonne foi.

Malheureusement, l'auteur ne connaissait pas assez les
éléments du problème qu'il essayait de résoudre. Il n'avait
devant les yeux que le protestantisme et le catholicisme
romain : le protestantisme, qui était sa religion à lui, mais
qui, étant données ses divisions et ses contradictions, ne lui
paraissait plus une Eglise ; le catholicisme romain, qui l'attirait
par son apparente unité, mais qui le repoussait par ses erreurs,
par ses abus et par ses vices. L'auteur n'avait évidemment
aucune notion du catholicisme de l'Eglise primitive, qui n'est
ni le protestantisme, ni le romanisme. Tiraillé entre les deux
extrêmes, entre le système de l'individualisme à outrance et
celui de l'autoritarisme à outrance, il ne savait lequel choisir.
Il aurait certainement consenti à entrer dans l'Eglise romaine,
si le pape lui avait permis d'y conserver ses convictions
antipapistes. Il a eu la naïveté d'adresser un Mémoire au pape,
pour lui demander son avis, et pour lui proposer de « créer
dans le sein de l'Eglise catholique de nouvelles Eglises qui
dépendissent d'elle, et qui, par leur simplicité et leur conformité

à la primitive Eglise, facilitassent aux protestants pieux
et fatigués des variations constantes de la Réforme, le moyen
de rentrer dans l'Eglise-mère » « Ces Eglises, ajoute-t-il,
préviendraient par cela même le schisme de beaucoup de catholiques,

qui, dégoûtés des abus, sont affligés de ne voir dans
leur communion qu'un culte sans vie. Ces nouvelles Eglises
prendraient universellement pour profession de foi l'Exposition
de la foi catholique par Bossuet, qu'on pourrait peut-être
légèrement modifier... Il y aurait la même différence entre
les catholiques appartenant aux anciennes Eglises et ceux qui
tiendraient aux nouvelles, qu'il y avait dans l'Eglise primitive
entre les chrétiens attachés au culte lévitique et les chrétiens
qui, unis aux payens convertis, n'observaient plus la loi céré-
monielle» (p. 75-82); etc.

Nous nous demandons comment il peut exister des
protestants aussi ignorants des choses papistes, aussi disposés à
favoriser Rome et même à entrer dans l'Eglise romaine sans
en connaître ni les dogmes ni la discipline, et vraiment aussi



— 356 —

naïfs, aussi dénués de méthode et de critique tout en professant

le libre examen. Le pape a dû se livrer à un rire homérique

en lisant (s'il l'a lu) le Mémoire de l'excellent et candide
M. Privat. Son livre a été du moins l'occasion de trois lettres
intéressantes : l'une, du pasteur Ad. Bauty, qui aurait dû

l'éclairer sur les vrais sentiments de Rome (p. 113-118); une

autre de Vinet, pleine de bon sens et d'élévation; une
troisième enfin de l'abbé de Bonnechose (futur cardinal), qui, au

lieu de faire l'éloge de l'Eglise romaine, dissimule habilement,
et se borne à mentionner « l'Eglise nécessairement une,
universelle et perpétuelle dans ses dogmes et dans son sacerdoce,
c'est-à-dire l'Eglise catholique, dont le chef est fésus-Christ »

(p. 139-140); il ne disait pas le pape!
Cet ouvrage n'a pas d'autre valeur que de nous faire

assister aux tergiversations pénibles d'une âme de bonne foi,

incapable d'atteindre par elle-même à la lumière et à la
certitude. Il nous montre aussi la nécessité d'une méthode stricte
et d'un criterium ferme, si l'on veut mener à bonne fin la

question de l'union des Eglises. Quels immenses progrès cette

question n'a-t-elle pas faits depuis 1835! On les voit en lisant

ce volume. Terminons cette analyse par un passage de la

lettre du pasteur Bauty, passage qui est toujours actuel et

que protestants et anglicans feront bien de relire souvent:
« Rome n'éteindrait pas un cierge pour ramener les Eglises

qui l'ont abandonnée, ses théologiens nous l'ont souvent
déclaré. Oui, cette même Eglise, qui a emprunté au paganisme

plusieurs de ses rites afin de gagner les nations barbares et

idolâtres, ne ferait pas la plus petite concession aux peuples

civilisés et chrétiens qui se séparèrent d'elle il y a trois

siècles. Disons que cette conduite lui est dictée par ses

prétentions à l'infaillibilité et qu'elle ne pourrait, sans y renoncer

et par conséquent sans se suicider, rebrousser d'un seul pas.

S'il faut même vous l'avouer, je serais fort surpris que 1 on

vous fît une réponse. Rome ne capitule pas, et ne se donne

plus la peine de le dire», (p. 117.)

Donc, si l'on est pratique, ce n'est pas à une union avec

Rome qu'il faut songer, mais bien à une lutte contre Rome,

non contre ses adhérents de bonne foi, mais contre ses erreurs

et contre ses habiles intrigues. E. M.



— 357 —

Mythes, Cuites et Religions, par A. Lang ; trad, de

l'anglais par L. Marillier ; Paris, Alcan, 1896, 1 vol. in-8",
10 fr.

L'ouvrage paru en 1887 sous le titre de Myth, ritual and
religion, vient d'être traduit en français. C'est moins une
étude objective et désintéressée des faits qu'une œuvre de

critique et de polémique. L'auteur a voulu démontrer, avec
un luxe surabondant de détails, que ce qui nous paraît
irrationnel et absurde dans les légendes de l'antiquité, est une
survivance de l'état sauvage. En présence du fait qu'au milieu
des conditions contingentes les plus variées, des phénomènes
se produisent avec des caractères semblables, il renonce à

expliquer les phénomènes par l'action des circonstances locales
et temporaires, et il est ainsi conduit à rattacher le détail des

croyances et des rites au fonctionnement des grands
mécanismes psychologiques.

«Il y a, dit M. Marillier, — et peut-être est-ce la plus
importante vérité que l'étude comparée des religions aura
permis de dégager, — il y a une religion commune à toute
l'humanité, une mythologie qui est fondée sur des idées, des
manières de comprendre et de sentir qui sont les mêmes pour
tous les hommes, quelle que soit la race ou la nation à laquelle
ils appartiennent. Partout l'esprit humain a eu tout d'abord
vis-à-vis des phénomènes de la nature la même attitude, partout

les hommes se sont posés sur eux-mêmes les mêmes questions,

partout ils y ont donné les mêmes réponses. Les
conceptions religieuses de deux peuples qui sont parvenus au même
stade de l'évolution sont toujours en leur fond identiques, et
cette identité est facile à saisir sous les différences superficielles
de forme et de langage qui la voilent bien souvent. Les idées
dont sont tissés les mythes diffèrent d'un stade à l'autre en
complexité et en raffinement ; elles ne diffèrent pas de nature,
les unes sont le prolongement, l'aboutissement naturel des autres.
Mais cette identité cependant est d'autant plus frappante que
nous avons affaire à des conceptions plus grossières et plus
simples, à des conceptions comme embryonnaires encore; à

mesure qu'elles deviennent plus complexes et plus raffinées,
elles se différencient, elles s'individualisent.1) »

') P. xiv-xv. ¦ ~""y

Revue intern, de Théologie. Heft 14, 1896. 24



— 358 —

Donc cet homme abstrait ou général que les XVIIe et
XVIIIe siècles ont admis, et que le XIXe siècle a tant raillé
dans son engouement pour la couleur locale et pour les détails

pittoresques, est un fait aux yeux des savants d'aujourd'hui.
Non seulement il y a des individus, il y a aussi un esprit
humain ; et l'humanité, livrée à elle-même, se répète elle-même

sans cesse ; ses créations inconscientes sont jetées dans un
moule à peu près le même, et les façons dont elles se
diversifient sont elles-mêmes réglées par des lois qui s'observent

partout et qui chaque jour sont mieux connues.
Les mythes sont donc des symboles naturels du sentiment

religieux, et c'est à ce point de vue qu'il faut les étudier.
« Les mythes indiens, grecs, égyptiens ou Scandinaves ne

diffèrent point dans leurs traits essentiels, dit M. Marillier,
des mythes des Zoulous, des Maoris, des Tlinkits ou des

Esquimaux ; c'est que les ancêtres des Indiens et des Grecs,
des Egyptiens et des Scandinaves ont créé leurs mythes alors

que leur état mental était analogue à celui des Zoulous ou

des Esquimaux». Dès lors, la thèse est celle-ci: Les
ressemblances continuelles constatées entre les traditions théogo-

niques des races les plus lointaines, s'expliquent non pas en

raison de relations internationales généralement impossibles,
mais par le fait que des états d'esprit analogues ont suscité

l'éclosion de légendes identiques. C'est donc à la psychologie
qu'il faut avant tout recourir pour une saine étude de la

mythologie, et non à de prétendues confusions de mots, encore

moins à une sorte de maladie du langage. Les interprétations
purement philologiques s'effacent aujourd'hui devant les

interprétations psychologiques. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Beiträge zur Vorgeschichte der Christkatholischen Kirche der

Schweiz, von Bischof Dr. Ed. Herzog; Bern, Wyss, 1896,

in-8°, 107 8., Fr. 1. 50.

Sehr interessant und wichtig ist dieses Buch, dessen Inhalt

folgender ist: A. Erinnerung an Prof. Dr. Walther Hunzinger;



— 359 —

B. Aktenstücke und Quellen zur Vorgeschichte der christkatholischen

Kirche der Schweiz ; —¦ Am Vorabend des Konzils,
1869; — Katholische Stimme aus den Waldstätten; •— Die
vatikanischen Dekrete, 18. Juli 1870; — Tragweite der
vatikanischen Dekrete, eine protestantische Äusserung aus dem
Jahre 1871 ; — Protest der Diöcesankonferenz des Bistums
Basel gegen die vatikanischen Dekrete, 8. September 1870; —
Promulgation der vatikanischen Dogmen durch Bischof Lachat ;

Hirtenbrief vom 6. Februar 1871 ; — Exkommunikation des

Strafhausgeistlichen J. B. Egli in Luzern, 10. März 1871 ; —
Katholikenversammlung in Luzern, 31. März 1871; — Kathol.
Laienversammlung in Solothurn, 29. April 1871 ; —
Katholikenversammlung in Bern, 1. Mai 1871: — Katholikenversammlung
in Baden (Aargau), 7. Mai 1871 ; — Katholikenkongress in
Solothurn, 18. September 1871 ; — Katholikenkongress in München,
22.—24. September 1871 ; — Offener Brief an Bischof Lachat,
erschienen im „Bund", 28. September 1872; — Exkommunikation

des Pfarrers Paulin Gschwind in Starrkirch, 26. Oktober
1872; — Prof. Dr. Hunzinger an Prof. Dr. Reinkens in Breslau;

— Beschluss der Diöcesankonferenz des Bistums Basel
betreffend das Unfehlbarkeitsdogma und die Verantwortung
des Bischofs Eugen Lachat, 19. November 1872; — Katholische
Volksversammlung in Ölten, 1. Dezember 1872; — Andere
Kundgebungen gegen die vatikanischen Dogmen, Dezember
1872; — Amtsenthebung des Bischofs Eugen Lachat, 29. Januar
1873 ; — Proklamation der fünf die Amtsentsetzung des Bischofs
Lachat verfügenden Diöcesanstände, 29. Januar 1873; —
Ausweisung des Bischofs Mermillod, 17. Februar 1873; — Der
jurassische Kirchenkonflikt, 1873; — Schlusswort.

Die vorliegende neueste litterarische Publikation des Herrn
Bischofs Dr. Herzog ist sehr dankenswert, unentbehrlich für
jeden, der die Geschichte der altkath. Kirche der Schweiz kennen
lernen will, und sie kann als interessante Lektüre zur Stärkung
altkath. Gesinnung allen unseren Glaubensgenossen und auch
denjenigen Andersgläubigen, welche die religiöse Entwicklung
unserer Tage aufmerksam verfolgen, aufs wärmste zu eingehender

Kenntnisnahme empfohlen werden. Gleich empfehlenswert
sind folgende, im nämlichen Verlage veröffentlichte Schriften
des Herrn Bischofs Dr. Herzog: Über Religionsfreiheit in der
helvetischen Republik (Rectoratsrede zum Stiftungsfest der Berner



— 360 —

Hochschule am 15. November 1884), Vortrag über Thaddäus
Müller, gehalten am 11. April 1886 in Luzern, ferner: Gemeinschaft

mit der Anglo-amerikanischen Kirche, Beobachtungen
und Mitteilungen, sowie ein Vortrag über Bruder Klaus,
gehalten am 20. März 1887 in Luzern.

Geschichte des alten. Morgenlandes von Dr. Fkitz Hommel,
o. ö. Professor der semitischen Sprachen in München. Mit 6

Abbildungen und einer Karte des Morgenlandes. (Sammlung Göschen,

43). Stuttgart, G. J. Göschen'sehe Verlagshandlung; 1895. 168

Seiten, 8°. (Preis gebunden Mk. —. 80.)

Der auf dem Gebiete der altorientalischen Geschichte
besonders durch seine umfangreiche „ Geschichte Babyloniens und

Assyriens" bekannte Verfasser bietet hier in kürzester Fassung
einen Abriss der Geschichte des alten Morgenlandes, d. h.
Westasiens und Ägyptens, der keine streng gelehrte Form trägt,
sondern für ein grösseres gebildetes Publikum bestimmt ist, aber

gleichwohl durchweg die selbständigen Studien und Forschungen
des Verfassers erkennen lässt. Die einleitenden Paragraphen
orientieren u. a. auch über die Geschichte der Entzifferung der

Keilschrift und der Hieroglyphen. Die Geschichte des Volkes

Israel ist innerhalb der allgemeinen Geschichte der orientalischen

Reiche, so wie sie in dieselbe verflochten erscheint, mit
verhältnismässiger Ausführlichkeit behandelt und erhält innerhalb
dieses Rahmens ihre zeitgeschichtliche Beleuchtung. Dabei hält

Hommel an der historischen Glaubwürdigkeit der alttestamentlichen

Bücher fest, so gut ihm auch die neueren Umdichtungen
der hebräischen Geschichte durch Wellhausen u. a. bekannt

sind, und als Spezialist auf dem Gebiete der assyrisch-babylonischen

Forschung ist er imstande, aus diesen Quellen die

biblischen Angaben zu bestätigen. Bezüglich des Pentateuchs

schliesst er sich allerdings, wenn auch in massvoller Weise,

den modernen Hypothesen über seine Zusammensetzung an, hält

aber gleichwohl an der historischen Zuverlässigkeit desselben

als Geschichtsquelle fest.
Das Büchlein kann allen, die nicht in der Lage sind,

umfangreichere Werke zu studieren, zur nützlichen Orientierung



— 361 —

über den gegenwärtigen Stand der Kenntnis der Geschichte
des alten Morgenlandes dienen, der zum Teil erst auf Grund
von Entdeckungen neueren und neuesten Datums gewonnen
wurde. Prof. Dr. F. Lauchert.

Der Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl und seine
Geschichte. Von Johannes Watterich, o. ö. Professor der
Geschichte a. D., Dr. phil. et theol.; Heidelberg, Karl Winters
Universitätsbuchhandlung. 1896. Broch. 9 Mk., geb. 11 Mk.

Der Verfasser dieser Schrift hat im Jahre 1889 das heilige
Abendmahl überhaupt zum Gegenstand einer exegetischhistorischen

Untersuchung gemacht und, ausgehend von dem Gesamtplan

der Erlösung und der dem israelitischen Volke 'zustehenden

repräsentativen Aufgabe, in dem „Passah des Neuen
Bundes" in völlig neuer Weise die Stellung präcisiert, welche
in der Heilsordnung des Neuen Testamentes, nach der durch
sein ganzes öffentliches Wirken hindurch erkennbaren Absicht
Jesu, dem heiligen Abendmahle zukommt. Nunmehr liegt uns
das Ergebnis seiner Forschung über eine das Abendmahl
betreffende Einzelfrage, und zwar die allergewichtigste, vor: über
die Konsekrationsform Jesu, der Apostel und der folgenden
christlichen Generationen. Diese Frage ist auffallenderweise in
wissenschaftlichem Sinne noch nie gestellt, geschweige gelöst
worden.

Zuerst führt der Verfasser den exegetischen Nachweis, dass
der Abendmahlsbericht, wie ihn die Synoptiker und Paulus
ergeben, den von dem Herrn befohlenen und in seinem Erfolg
gewährleisteten Charakter der Feier als eines die Wirklichkeit
enthaltenden Dramas und den im Berichtswort „Er segnete"-,
licht in den Herrenworten markierten Konsekrationsakt mit aller
Bestimmtheit verbürgt. Sodann wird aus offenliegenden That-
sachen der frühesten nachapostolischen Zeit (Didache und Clemens
von Rom) eine Trübung im Verständnis der beiden bedeutsamsten
Berichtsworte („segnete" und „zu Meinem Mahnopfer") und in
der Anschauung vom Zweck der Feier festgestellt. Die Folge
der Trübung war die, dass man, nachdem der wahre
Konsekrationsmoment in der falschen Deutung „Er danksagte"
unkenntlich geworden, sich genötigt wähnte, eine Notform von



— 362 —

Konsekration, das Gebet um die Konsekration nach dem
Abendmahlsbericht, die Epiklese, eigenmächtig zu schaffen. Als Zeuge
dieser nachapostolischen Konsekrationform schon für den
Anfang des 2. Jahrhunderts tritt, nach sorgfältiger Richtigstellung
der bezüglichen, bisher zu oberflächlich genommenen, Aussagen
Justin der Märtyrer auf; ihm schliesst sich für das 3.

Jahrhundert Irenœus von Lyon enge an. Bemerkenswert ist dabei
die, als Spur eines eingeschlichenen Missverständnisses, schon
bei Justin zu Tage tretende Zwittererscheinung, dass das Hauptwort

„Eucharistie" meist im Sinne von „Segnung" Konsekration,
das Zeitwort „eucharistieren" im Sinne von „danksagen"
gebraucht wird, ein Durcheinanderschillern und -irren einander
widersprechender und aufhebender Gedanken, das, eine Folge
des nqiZ'cov ifievâoç, sich unter allerhand Gestalten um die
Konsekration Jahrhunderte lang hinrankt.

Wie nun Justin und Irenseus, jeder, die Gleichheit der
Konsekrationsform durch die Epiklese zugleich für Ost und West

bezeugen, so steht dieselbe in der vornestorianischen Liturgie
der Apostolischen Konstitutionen, mit welcher die der Kirche
A'on Jerusalem, die des Basilius, die des Chrysostomus fast aufs

Wort identisch sind, für das 5. und 6. Jahrhundert in offizieller
Fassung vor uns. Dazu kommt noch, dass dieselbe, nach den

Zeugnissen der afrikanischen und der mailändischen Kirchenväter,

also von nirgendwo andersher, als von der abendländischen

Mutterkirche Rom empfangen, in Afrika und Mailand

ebenfalls keine andere war. Endlich erklärt sich die auf die

Herrenworte des Abendmahlsberichts als Konsekration verirrte
theologische These der nachirenseischen Zeugen : Tertullian,
Clemens von Alexandrien und Origenes, sowie des von letzterem
beeinflussten Morgen- und Abendlandes (Gregor von Nyssa,

Chrysostomus, Ambrosius, Augustinus) sehr einfach. Schon

durch das offizielle Zeugnis der in diesem Punkte überall

gleichlautenden Liturgien selbst widerlegt, ist sie auch durch

die erdrückende Mehrheit der mit den Liturgien übereinstimmenden

Zeugnisse, manchmal durch solche bei dem gleichen

Kirchenvater (Origenes, Ambrosius, Chrysostomus, Caesarius)

entwertet. Sodann aber ist sie, genau betrachtet, nichts anderes

als die von den Bahnbrechern Justin-Irenseus einmal geprägten

Worte „Logos Gottes"- selbst, irrtümlich vom Standpunkt
fortgeschrittener trinitarischer Spekulation gelesen/ So löst sich alle



— 363 —

Schein, als ob jemals zu Rom und im Abendland in den ersten
5 Jahrhunderten eine vom Morgenland abweichende
Konsekrationsform in Übung gewesen sei.

Der hieraus, wie auch aus allgemeineren Verhältnissen,
die der Verfasser eingehend entwickelt, gesicherte Thatbestand
der konsekratorischen Epiklese im Abendland und seinem
Centrum Rom würde freilich durch zwei Schriften, welche man
bisher als Hauptstützen für das hohe Alter der neurömischen
Konsekrationsform verwandt hat, ernstlich in Frage gestellt
sein. Es sind das die pseudoambrosianische Schrift De sacramentis

und das angebliche Sacramentarium Leonianum. Watterich

zeigt aber, dass die erste dem 6., das Sacramentar sogar
erst dem 7. Jahrhundert angehört.

Und nun hat er die Bahn frei, um das Problem des

Ursprungs der modernrömischen Konsekrationsform zu lösen. Die
Vermutung, Gregor L, der Schöpfer der nach ihm genannten
Choralbücher, möchte wohl auch der Urheber der neurömischen
Konsekrationsform sein, weist er auf Grund urkundlich römischer
Bezeugung, die dem grossen Papst nur eine Nebenrolle bei der
„Reform" des Messtextes zuteilt, zurück. Die in jenem Zeugnisse

enthaltene Angabe, Gelasius L, gerade ein Jahrhundert
vor Gregor, sei der eigentliche Urheber der neuen Konsekrationsform

gewesen, bringt dann der Verfasser durch eine Reihe bisher

teils ganz übersehener, teils ungenügend gewürdigter,
besonders römischer Nachrichten zur vollen Evidenz. Eine derselben
ist die von Gelasius selbst zweimal bezeugte Existenz der
konsekratorischen Epiklese in der römischen Liturgie, und dann
das im Jahre 495/e (offenbar im innern Zusammenhang mit
seinem Indexdekret) von Gelasius herausgegebene, die Umwälzung
der alten Form in die neue („Canon") enthaltende Sacramentarium,
seltsam genug das älteste überhaupt auf uns gekommene
römische Sacramentarium Achtzig Jahre früher steht auch Papst
Innocenz I. in seinem Brief an Decentius von Gubbio für das
Vorhandensein der konsekratorischen Epiklese in der römischen
Kirche ein. Gregors I. Anteil an dieser „Reform" bezüglich
des textuellen Aufbau's beschränkt sich auf eine knappere
Fassung des Gelasianum's und auf die Verlegung der bei Gelasius

dem Vaterunser vorausgehenden Brotbrechung hinter
dasselbe.



— 364 —

Die altgallische Liturgie, reichlich bezeugt und vertreten
für das 2.—4., wie für das 5., 6. und 7. Jahrhundert (von Irenaeus
bis Hilduin von St. Denys, und von den Sakramentarien von
Auxerrex-Reichenau, von Autun, von Auxerre2) bietet die kon-
sekratorische Epiklese in der abendländischen Form, die Gallien,
ganz wie Afrika und Mailand, unzweifelhaft von Rom empfangen
hat, beurkundet aber vom 6. Jahrhundert an zugleich das sehr

langsame Eindringen des Gelasianischen „Canon". Dasselbe ist
für Britannien und Irland ersichtlich aus den dem 5.—7.
Jahrhundert angehörenden Trümmern der altbritischen und
altirischen (aus Gallien empfangenen) Liturgie (Stowe Missal).

Wie die Sendlinge Gregors I. an die Angelsachsen vom
Beginn des 7. Jahrhunderts an auf den britischen Inseln mit
Hülfe des weltlichen Arms die altchristliche Epiklese
unterdrückten, so that Bonifatius im 8. Jahrhundert in Gallien und
den Rheinlanden durch Pipin und Karl den Grossen.

Endlich hat Watterich festgestellt, dass auch die spanische
Kirche von jeher die altchristliche Liturgie, wie sie in Mailand
und Gallien bis auf Karl den Grossen bestanden, gefeiert hat,
und dass das sogenannte „Mozarabische Messbuch'-'- eben die alt-

spanische Liturgie selbst mit der konsekratorischen Epiklese ist,

das einzige noch vollständig erhaltene altchristliche Sakramen-
tarium in abendländischer Fassung Gregor VII. hat diese

altchristliche Liturgie, die einst von Rom nach Spanien gekommene,

mit Hülfe der Fürsten gestürzt und das Gelasiano-Gre-

gorianum eingeführt. — So hat der christliche Erdkreis für die

bis zum Ende des 5. Jahrhunderts allerwärts bestehende kon-

sekratorische Epiklese Zeugnis abgelegt, und das bis dahin

über den vorgelasianischen Zeiten waltende Dunkel in Sachen

der abendländischen Liturgie ist im Kernpunkt licht geworden.

Überraschend sind die Resultate, die die mühsame

eindringende Forschung zu Tage gebracht hat. Der Verfasser

bietet sie in einer auch für wissenschaftlich gebildete Nicht-

theologen klaren angenehmen Darstellung. Seine Versicherung,
die Wahrheit allein, ohne jede Tendenz, gesucht zu haben,

besteht vor dem unbefangenen Leser die Probe. Den Gang

der Untersuchung im Einzelnen durch die Fülle von That-

sachen thut man gerne mit: handelt es sich doch um das

Allerheiligste der Christenheit.



— 365 —

Die Quellen sind alle, teils in den Noten, teils in den
Beilagen, im Originaltext mitgeteilt, teils in deutscher Übersetzung
der Darstellung eingefügt. — Widerspruch, energischer Widerspruch

wird ja, wie die Dinge heutzutage liegen, nicht fehlen ;

aber wir meinen, der Verfasser wird Rede und Antwort stehen.
um dem Vorwurf öder Kritik keinen Raum zu lassen, ist

auf Grund der gewonnenen Resultate ein Entwurf der christlichen

Liturgie mit wiederhergestellter apostolischer Konsekrationsform

(Vorbemerkungen, Schema und Liturgie) als 42. Beilage
mitgegeben, wovon das dem Abendmahlsbericht in der Liturgie
unmittelbar folgende, den Gedenkbitten vorangehende
„Hohepriesterliche Opfergebet Jesu Christi"- (vom Priester feierlich laut
zu sprechen) ein besonderes Interesse in Anspruch nimmt.

Das am Schluss gegebene sehr genaue Namens- und
Ortsregister erleichtert den Gebrauch des Buches wesentlich.

Die Ausstattung desselben ist, wie von der Verlagshandlung
nicht anders zu erwarten, eine vorzügliche. Y.

Die abendländische Messe vom fünften bis zum achten
Jahrhundert, von Prälat Dr. Ferdinand PROBST, Domherr an der
Kathedralkirche und Professor an der Universität Breslau.
Münster i. W. 1896. Aschendorffsche Buchhandlung. SS. XV.
444. Mk. 9.50.

Bekanntlich hat es bis in die jüngste Zeit eine Geschichte
der christlichen Liturgie noch nicht gegeben, die den
wissenschaftlichen Anforderungen entspräche. Diesem Mangel, der
nichts Geringeres als die klaffendste Lücke in der Geschichte
der Kirche bedeutet, abzuhelfen, hat der Verfasser vier
umfangreiche Bücher herausgegeben, deren letztes, oben genanntes,
nach seiner Versicherung im Vorwort, S. V, den Abschluss
bilden soll. Demnach werden wir die vier Bände als ein
zusammenhängendes Ganzes zu betrachten haben.

Der erste (Tübingen, Laupp, 1870. SS. XII. 420) handelt
von der „Liturgie der drei ersten christlichen Jahrhunderte"
und sucht ihre Beschaffenheit im L—III. Jahrhundert nach der
heiligen Schrift (I. Jahrhundert), nach den Vätern (bis Cyprian)
und nach der Liturgie des achten Buches in den „Apostolischen
Konstitutionen" (IL und III. Jahrhundert) zu bestimmen. Die



— 366 —

Apostelliturgie hebt Probst, ohne jede Exegese des Abendmahlsberichtes,

aus den im Neuen Testament, besonders in der
Apostelgeschichte vorkommenden Spuren nach ihren Hauptteilen, ohne

Beweis, hervor. Hier (S. 17—39) vermisst man die
wissenschaftliche Grundlegung; namentlich lässt sich der Verfasser
auf eine Untersuchung über Wesen und Form der Konsekration

gar nicht ein; dass sie durch die „Einsetzungsworte" geschieht,
wer könnte dafür noch nach Beweisen fragen Und doch steht,
ohne strenge und einwandfreie Beantwortung dieser Frage aller
Fragen, alles Folgende in der Luft. Das alttestamentliche Passahritual

kann nicht aushelfen : das Herrenmahl hat seine eigene
Gesetzlichkeit und diese strahlt aus von einem durchaus neuen

Mittelpunkte, eben jenem, den Probst ununtersucht gelassen!
So blieb nur noch der Rahmen der Liturgie als Gegenstand
seiner Darstellung übrig. Um den Rahmen handelt sich's ihm
denn auch hauptsächlich bei der Anführung der Väter (bis S. 229);

hier hat er, immerhin mit sehr lockerer, oft allzu oberflächlicher

Schlussfolgerung, viel Material zusammengebracht. Am

schlimmsten ergeht es begreiflicherweise denjenigen Väterstellen,
in welchen von der Konsekration die Rede ist. Sie waren nun
einmal da, aber sie mussten sich unter das Axiom, dass „die
Einsetzungsworte" die Konsekration seien, beugen. Das allem

vorangehende Problem, die Konsekrationsform, wurde als keiner

Lösung bedürftig behandelt, weder bibelexegetisch, noch mit

philologischer Ermittlung des Sinnes in den Väterstellen. Die

Stelle bei Justin besagt ja klärlich, dass das Herrenwort
konsekriert (S. 105) nicht anders bezeugt Irenäus (S. 125) Ebenso

leichthin verfuhr Probst mit den anderen Zeugen. Hier genüge
ein Beispiel. Auf S. 167 sagt er: „Da Origenes die Epiklese,
oder Anrufung des heiligen Geistes, als einen Bestandteil der

Liturgie nirgends erwähnt, sondern sie, wie die Konsekration,

schweigend übergeht, ist anzunehmen dass er sie zu ihr
rechnete (!)." Das gerade Gegenteil steht auf S. 163: „Sie

[nämlich die Konsekration] wurde durch Gebet vollzogen.
Genauer und detaillierter sagt er im Kommentare zu Matthäus:

durch Gottes Wort und Gebet. Das Wort Gottes, wodurch das

Brot zum heiligen Leibe wird, ist die Wiederholung des •

Einsetzungsaktes. Er nennt dieselbe [so !] in der Schrift gegen

Celsus auch einfach Gebet. Weil er jedoch im Kommentar zu

Matthäus vom Worte Gottes und Gebet spricht, kann man



— 367 —

dieses so verstehen, wie es Justin [nach Probsts falscher
Deutung] fasst, „das in Gottes Wort bestehende Gebet", und dieser
Auslegung geben war [natürlich !] den Vorzug, weil sie mit dem
Citat C. Geis. 1. c. harmoniert, oder man kann das Gebet, im
Unterschiede vom Wort Gottes, auf die Anrufung des heiligen
Geistes deuten." Mittelst solcher Augenblickslogik kann man
freilich alles, das Mögliche und das Unmögliche, „beweisen".
Wundern kann hiernach nicht mehr, dass P. S. 167 sagt: „In
der apostolischen Liturgie läuft die Epiklese in ein Gebet um
Verzeihung der Sünden aus. Noch mehr ist dieses in den
alexandrinischen Liturgien der Fall. In ihnen heisst es : ich bin
ein Sünder, aber beraube mich und das Volk um der Sünden
willen nicht des heiligen Geistes, sondern sende ihn herab über
Brot und Wein!'-1' Und das ist ein Gebet um Sündenvergebung?
Am allerstärksten unterdrückt P. den offenbaren Sinn des

wichtigsten von allen Gebeten der für alle andern Liturgien
durch Alter und Herkunft massgebenden Liturgie der Apostolischen

Konstitutionen. Diese Liturgie als die in ihren wesentlichen

Teilen geradezu apostolische zieht P. zur Ergänzung
der Väteraussagen durch alle drei Jahrhunderte heran. Da er
aber dabei die Epiklese nicht mit völligem Stillschweigen
übergehen kann, so übersetzt er das Wort, womit alle Kirchenväter

die Konsekrcdion selbst bezeichnen (tslsTv, vsXerrj, conficere),
in dem verschleiernden Wort „Vollendung", als von den
subjektiven Wirkungen in den Gläubigen verstanden Und nun halte
man mit dieser sich durch das ganze Buch ziehenden Auslegung
den Wortlaut der Epiklese aus der Liturgie der Apostolischen
Konstitutionen zusammen: (wir bitten Dich,) „dass Du Deinen
heiligen Geist, den Zeugen der Leiden des Herrn Jesu,
herabsendest über dieses Opfer, auf dass Er dieses Brot zu dem Leibe
Deines Gesalbten und diesen Kelch zum Blute Deines Gesalbten
machen möge! auf dass die davon Geniessenden zum ewigen
Leben gelangen". Hier muss man gewiss gestehen, wenn dies
Gebet die Konsekration nicht ist, so existiert keine. Wenn P.
aber gar (S. 271, 398) die Worte des griechischen Urtextes
(„oTïojç ttnoygvrf, damit Er mache) übersetzt mit „damit erscheine",
also die Aktivfovm des Zeitworts nicht einmal erkennt, trotz des
dabei stehenden Objektsaccusativs (tov Hqtov tovtov), dann ist
klar, wie es zugeht, dass er alles und jedes beweisen kann.
Wie ferner P. auf S. 341—358 zu einer, natürlich der jetzigen



— 368 -—

ungefähr gleichlautenden, römischen Liturgie (nämlich „ der
ersten drei Jahrhunderte" kommt, muss man selber lesen.
Fassen wir das Ergebnis unserer Prüfung des ersten Probstschen
Buches zusammen, so müssen wir sagen, dass dasselbe, die
Herzmitte der Liturgie, worin allein der Entwicklungsgang sich

kundgiebt, unterschätzend und verkennend, seine Aufgabe, trotz
hoch angehäuften Materials, nicht nur nicht von ferne gelöst,
sondern Verwirrung angerichtet hat. Diese Verwirrung, weil
die Grundlegung beherrschend, hält auch die folgenden Bände

gefangen, und hat dem Verfasser die Erreichung des
vorgesteckten Zieles, einer Geschichte der christlichen Liturgie,
platterdings unmöglich gemacht. Aber freilich —¦ wo das Beweisobjekt

ein imperatives ist, da muss die historische Wahrheit —

sich bescheiden.
Der zweite Band des Werkes erschien 1892 in der Aschen-

dorffschen Buchhandlung zu Münster i. W. unter dem Titel :

„Die ältesten römischen Sakramentarien und Ordines, erklärt von
Dr. Ferdinand Probst, Hausprälat Sr. Heiligkeit, Kanonikus an

der Kathedralkirche und o. ö. Professor an der Universität
Breslau." Es ist die erste ausführliche Besprechung dieser

Sakramentarien und Ordines in neuerer Zeit und als solche

immerhin verdienstlich. Auch in Bezug auf die seit Damasus

fortschreitende liturgische Ausgestaltung des Kirchenjahres zu

Rom ist unleugbar manches Neue und Richtige von P. zu Tage

gefördert worden. Die von Muratori schon in dem sogenannten
Sacramentarium Leonianum bemerkten Damasianischen Messen

sind mit Recht durch P. zu dem Beweise verwandt, dass unter

Damasus und überhaupt in den letzten Jahrzehnten des 4.

Jahrhunderts die liturgische Entwicklung des Kirchenjahres in dem

römischen Bistumssprengel einen beträchtlichen Schritt
vorwärts gethan hat. Eine Reform indes darin zu finden, wie P.

thut, dazu ist kein Anlass; das Kirchenjahr war in seinen

Anfängen längst überall vorhanden, und seine freiere Entwicklung

ergab sich, seit Konstantin, mit innerer Notwendigkeit. Dieser

Notwendigkeit musste natürlich die sich ergänzende Thätigkeit
des bischöflichen Dichters und seines bibelkundigen vielgereisten

Freundes Hieronymus in besonders glücklicher Weise zu gute

kommen. Doch das alles, weil nur zum Beiwerk in der Liturgie

gehörig, markiert die eigentliche Geschichte der römischen

Liturgie gar nicht. Das Messschema aller drei Sakramentarien



— 369 —

ist das gleiche, nämlich das gelasianisch-gregorianische des
siebenten Jahrhunderts : die Beschaffenheit des Kernteils — und
darauf kommt alles an — in der römischen Messe des sechsten,
des fünften Jahrhunderts, und was damit geschehen, ist für P.
in völliges Dunkel gehüllt. Dem Leonianum fehlt der Kanon,
und wenn er auch vorhanden wäre, er wäre erst der des
siebenten Jahrhunderts. Jede andre Annahme ist grundlos. Damit
fallen die bezüglichen Folgerungen Probsts alle dahin. Der
Versuch Probsts, das Gelasianum in direkte Beziehung zum
Leonianum zu setzen, ist wegen des späten Alters des letzteren
aussichtslos. Dagegen verteidigt P. mit Recht die Existenz des

von Gelasius I. verfassten, noch erhaltenen römischen
Sakramentars. Einen wirklichen Ertrag für die Geschichte der
römischen Liturgie vor dem 7. Jahrhundert liefern die von
Mabillon im Museum Italicum veröffentlichten „Ordines Romani"
nicht.

Der dritte Band (Liturgie des vierten Jahrhunderts und deren

Reform, 1893, Hünster i. W., bei Aschendorff) sollte nach Probsts
Meinung die von den Bänden I und II offengelassene Lücke
zwischen den drei ersten Jahrhunderten einerseits und den
Zeiten der Päpste Damasus, Leo L, Gelasius I. und Gregor I.
andererseits ausfüllen und zugleich vor- wie rückwärts bestätigend

wirken. An Mühe zur Sammlung des im 4. Jahrhundert
mächtig anwachsenden Materials aus den Vätern hat P. es

nicht fehlen lassen. Aber was wir über die Voreingenommenheit
und Kritiklosigkeit des Verfassers bei Verwertung des Materials

im ersten Buche gesagt haben, müssen wir bei den viel
klarer lautenden Quellenaussagen des vierten Jahrhunderts in
verstärktem Masse wiederholen. Wo die Diskussion den Kernteil

der Liturgie, in welchem die eigentliche Entwicklung zu
treffen ist, behandelt, da muss jede Väterstelle, und besagte sie
auch das gerade Gegenteil, sich von ihm ins Joch der neurömischen

Konsekrationsform pressen lassen. Dass das keine
Geschichte der Liturgie werden kann, liegt auf der Hand. Wunder
nehmen muss aber jeden Leser, dass P. bei seinem
Einzwängen sämtlicher Väter des 4. Jahrhunderts ins Joch der
neurömischen Liturgie niemals die Frage aufgestossen ist, wo
denn, wenn die ganze Kirche stets dieselbe Konsekrationsform
mit den sogenannten Einsetzungsworten hatte, die ganze
orientalische Kirche, diese grossen apostolischen Kirchen von Jerusa-



— 370 —

lem, von Antiochien, von Ephesus, von Philippi, von Athen,
von Korinth u. s. w. mit ihrer wuchtigen Epiklese, mit dieser
in Lapidarschrift gegen jede Umdeutung ins Neurömische
protestierenden Konsekrationsform bleiben sollten Dass die
selbstverständlich im 4. Jahrhundert voranschreitende Entwicklung
des Kirchenjahres weder zum Wesen der Liturgie gehörte, noch
den Namen einer Reform verdient, ist bereits betont worden.

Wir kommen zu dem vierten Bande, dem jüngst erschienenen
Probstschen Buche: „Die abendländische Messe vom 5.—S.Jahr¬
hundert."

Mit der mailändischen Liturgie beginnend, sieht P. ge-

wohntermassen von den wahrhaft entscheidenden Spuren der

alten Liturgie, die sich im Konsekrationsteil finden müssen,

völlig ab und beschäftigt sich des breitesten mit dem übrigen
Schema. Dieses war selbstverständlich lange vor dem 10.
Jahrhundert gut neurömisch geworden und verursachte P. ebenso-

Avenig Beschwerde, wie die schon frühe gelasianisch
umgeformte Liturgie der Iren und der Gallo-Franken. Die Liturgie
der Stadt Rom selbst konnte P. am allerwenigsten im 5. und

6. Jahrhundert anders ansehen, als, wie wir staunend fanden,
bereits im dritten. Von Veränderungen in der Herzmitte, von

ehemaliger wirklicher Gleichheit der Konsekrationsform mit
dem Orient — keine Ahnung! Desto mehr überreiche Rede

über alles Detail des Rahmens. Wie sich P. an der altgallischen

und der altspanischen Epiklese vorbeimacht, was er von

einer (nie geschehenen) Reform der altspanischen Liturgie in

die mozarabische zu erzählen weiss, das muss man selbst
nachlesen. Zuletzt wirft P. denn S. 443—444 auf seine 4bändige

Beweisführung für die römische Gestalt der christlichen Liturgie
einen befriedigten Rückblick. Wir können diese Befriedigung
nicht teilen. Die Aufgabe, eine Geschichte — sei es der

allgemeinchristlichen, sei es der römischen Liturgie — zu geben, ist

P. nicht gelungen, zu lösen, hat ihm nicht gelingen können.

Watterich.



— 371 —

III. English Bibliography.

An Introduction to the Articles of the Church of England, by
the Rev. G. F. Maclear, D. D. Warden of S. Augustine's College,
Canterbury, and the Rev. W. W. Williams, M. A., Fellow of the

same College. London 1895.

Dr Maclear has had much experience in teaching. For
fourteen years he was Plead Master of King's College School
in London, and for the last fifteen he has occupied his present
post as head of the recently founded College in Canterbury for
the training for the ministry of young men desirous of devoting
themselves to missionary work. In the course of his work he
has much felt the need of a suitable Textbook on the Articles.
The standard work for a long time has been the Exposition
by the late Bishop of Winchester. It is a book full of
information and the result of enormous labour, but in addition to
other drawbacks it is much too long for any ordinary student
to master. Hence the present work will be most acceptable.
It is of a reasonable size and is written with all the clearness
that is a conspicuous characteristic of Dr Maclear's books.
The meaning of each Article is set forth in a series of separate
propositions so that the student can grasp without difficulty
both what the Article says and what it does not say. These
propositions are then illustrated from Scripture and the Prayer
Book, misunderstandings and errors are pointed out and the
whole is enriched with a collection of footnotes consisting for
the most part of apposite quotations from the Fathers and standard
English Theologians.

I do not reckon Dr Maclear as a great theologian. His
books always seem to me to be rather lacking in grasp of the
real problems with which he is dealing, and he is too ready to
avoid instead of facing difficulties. These characteristics are
apparent in the present work. Thus in dealing with Art. XXVIII,
he shews clearly enough that the practice of taking the consecrated

elements from the church to the sick is primitive and
can fairly claim to come under the rule of S. Vincent. It is
therefore a custom which the Church of England cannot
condemn without being false to her principles. But Dr Maclear
does not see this. He makes no distinction between this custom



— 372 —

and the Medieval practice of reservation which is condemned
by the Article, and forbidden by the rubric at the end of the
Communion Service, and regards the Article as condemning both.
He says: "The custom, however, of reservation is one of
permission, not of obligation, its observance forms no part of the

original institution of the Sacrament, and each independent
Church, as possessing the power to 'decree rites and ceremonies',

may adopt or disallow the practice as it may be judged
to be expedient", pp. 344, 345. There are other matters against
which I must utter a protest. At times, e. g. on Art. IX, the
view of the Greek and Roman Churches is opposed to that
of the "Reformed Churches" and the Church of England is

apparently included amongst the latter. I make these
criticisms lest it should be thought that I was ready to take the

position they imply and to think that they do not detract from
the value of the Book. They do so considerably, but they are

simply survivals of a state of things that is fast passing away—
a state of things which Dr Haclear's book will do much to bury
as wrell as kill. The fact is this book marks a great advance.
The treatment of Justification, of the Real Presence and the

Eucharistie Sacrifice will, I believe, commend themselves as

thoroughly sound and Catholic to all who will study them. It
is not of course that such treatment of these questions is any
thing new in England, but it is much to find them in a work
that will probably be used as a text book by many if not all

our Bishops and be accepted as a manual of sound teaching by

the great mass of English Churchmen.
Mr Kireef in his extremely interesting Article in the

January Number has pointed out quite rightly the difficulty
that is thrown in the way of any project of reunion with the

Eastern Church by the existence of the Protestant party in

our midst. The difficulty is a very real one at present, but I
believe that it is steadily diminishing, that there is a process

of levelling up going on, which if it is somewhat slow, is on

that account only the more sure, which in God's own time will

remove the difficulty and make reunion more possible than it

is at present. The book before me is, I think, strong evidence

of this.
While speaking of the Articles it is natural to say a word

on another statement of Mr Kireefs. He calls the statement



__ 373 —

that the Articles are not binding on the laity "a strange
remark". However strange it may be, it is the simple truth.
The Church of England accepts the Catholic Creeds in their
fulness. She requires every layman to recite the Nicene Creed
before he receives the Body and Blood of the Lord. The Creeds
then are binding on the laity. Not so the Articles. They are
not of the nature of a Creed. They are the protest of the
Church of England on certain points of doctrine that were much
debated in the sixteenth century. The clergy are required to
give their assent to them and not to contradict them in their
teaching. But however much the Articles may have been
used as tests for admission to posts of office and privilege—
and this use of them has now entirely disappeared—it is a

simple fact that no layman as such has ever yet been asked
to give his assent to them. I think the true position of the
Articles will be understood by any one who will carefully study
Dr Maclear's book. A. J. C. Allen.

The Songs of the Holy Nativity by T. D. Bernard, M. A., Canon
and Chancellor of Wells. London 1895.

Canon Bernard is undoubtedly right. The Gospel of the
Nativity as recorded by S. Luke is well worth separate treatment

in a volume assigned to itself. The songs of the Nativity

have so deeply impressed themselves on the heart of Christendom

and have formed such a prominent feature in the worship
of the Church, that it is well that our attention should be
definitely directed to their meaning and all the help possible
afforded to the understanding of them. Canon Bernard's book
has done much to supply this need. There is nothing in it
that can be called great, still less anything original, but it is
filled with a truly devotional spirit and is written in simple
and excellent English.

The book consists of two parts. The first contains six
chapters dealing with the circumstances of our Saviour's birth
¦and the preparation for it. The second treats of the songs
themselves. The following passage dealing with the question
of angelic ministration will I think give a fair idea of the

Heyne intern, de Théologie. Heft 14, 1896. 25



— 374 —

Canon's style and perhaps induce some to turn to the book to
find there other things equally good :

"Since the appearance of Angels is withheld from the
common life of the Church, as it was from the earthly life of
Jesus, it is natural for us to look doubtfully on these records,
and to share, so to speak, the startled scepticism of Zacharias.
But we soon observe that these heavenly visits are related as

simple facts, that they occur on occasions which demand them,
that they are justified by the events which follow them, and
that they are integral parts of an essentially supernatural
scheme of things. The revelation of the world of Angels and
their relation with human history is a part of that scheme,
nowhere more distinctly present than in the teaching of the
Lord himself. He lives in the consciousness of another order
of beings, surrounding that in which He walks, beings whose
mind He knows, who are watching as friends and neighbours
the work in which they may not share, rejoicing in one sinner
who repents, and ready at the end of the days to serve in
the work of judgment and contribute to the glory of His

Coming", pp. 20, 31. A. J. C. Allen.

Judaistic Christianity, a Course of Lectures by F. J. A. Hort,
D. D., sometime Hulsean Professor and Lady Margaret's Reader

in Divinity in the University of Cambridge. London 1894.

Prolegomena to S. Paul's Epistles to the Romans and Ephesians*

By the Same. London 1895.

Six Lectures on the Ante-Nicene Fathers. By the Same. London

1895.

Some time ago I drew attention to the very interesting
volume of Hulsean Lectures by the late Dr Hort which were

published soon after the Professor's death. I pointed out then

the loss that has been sustained by the Church through the

extremely high standard which Cambridge Scholars have been

in the habit of putting before themselves and which has
prevented the production of much excellent work because it has

not reached the standard of perfection aimed at by the author.

This feeling has been greatly intensified by the study of the



— 375 —

three volumes which have since been issued and whose names
stand at the head of this notice. I must confess' that I have
found them very disappointing. The Lectures on the Ante-
Nicene Fathers were addressed to the students in the Clergy
Training School and are the only popular Lectures which the
Professor ever gave. They are interesting and may well be
read by a beginner, but beyond that they hardly go. The
Lectures on Judaistic Christianity treat of the relation of the
Jewish and Gentile elements in the Church down to the middle
of the second century. Mr Murray who edits them says in his
Preface that they were fully written out before delivery, but
they vary so much in length and some are so extremely short
that it is hard to think that they were not considerably
supplemented when addressed to a class. They contain very
little direct argument and are mainly valuable from the
consciousness that no statement is made without all the arguments on
both sides having been weighed with the most scrupulous care
before a decision was come to. The result is simply to maintain

the views that have always been received as Orthodox
in the Church.

The second of the three volumes is I think more interesting.
The portion on the Epistle to the Romans is very fragmentary,
but the treatment of the Ephesians and especially of the question

of Authorship is much fuller. The Professor's arguments
here are most convincing and this taken in conjunction with
Prof. Robertson's Article on the Epistle in the New Edition of
the Dictionary of the Bible will probably set the question at
rest, at least in this country, for a long time.

I note besides this that Dr Hort accepts the theory so ably
maintained by Bishop Lightfoot, that the Epistle is really
addressed to the various Churches of Asia Minor including Ephesus
and is to be identified with the "Epistle from Laodicea"
referred to in the Epistle to the Colossians.

A. J. C. Allen.



— 376 —

Some Thoughts on Christian Reunion by W. Boyd Carpentar,
D. D., D. C. L., Bishop of Ripon. London 1895.

The Bishop of Ripon selected as the subject of the
Addresses at his visitation in June last that of the reunion of
Christendom. It is a matter that has been much in the thoughts
of English Churchmen of late. In the beginning of the year
Lord Halifax, the President of the English Church Union and

perhaps the most prominent layman at j>resent in England,
paid a visit to Rome and had some interviews with His Holiness.
His object was to set forth the true position of the Church of

England, and to endeavour to bring about some rapprochement
with the Ploly See. Leo XIII received him with great kindness.

Soon after he issued his wellknown letter to the English
people which was full of kind and Christian sentiments and

whose burden was a request to all Christian people to pray
for the attainment of the great end of unity in Christendom. So

far there was much encouragement: but when it was noticed
that the Pastoral completely ignored the Church of England
and really treated the English people as a nation of heathen,
and still more when Cardinal Vaughan publicly proclaimed
that the only possible condition of reunion was absolute
submission to the claims of Rome, the result to be looked for in
the near future must have seemed to most thinking men to

be very little indeed. But the subject has not been allowed
to drop. The Archbishop of Canterbury has issued a Pastoral

on the subject, and at the recent Church Congress at Norwich
the Archbishop of York preached a very remarkable Sermon

which appeared at the time in the Church papers and is well
worth attention from all interested in the Church of England.

The point of view from which the Archbishops look at

the subject is of course very different from that of Leo XIIL
They do not ask for any submission; they do not ask that

any other part of the Church should become part of the Church

of England. WThat they do look for is a confederation of national

Churches existing side by side, all agreeing to hold whatever,
either in faith or practice, can be shewn to be truly Catholic

by the rule of S. Vincent, having full intercommunion Avith one

another and all having large liberty to decide matters which

do not come under the Catholic Rule according to local needs



— 377 —

and national characteristics. The attainment of this end may
indeed seem far off: to many it may appear to be nothing but
an Utopian dream, but yet surely there is a possibility of something

coming of it in the course of ages. The idea that the-
Church of England, the Old Catholics of Switzerland and
Germany and the Church of the East should ever be led to accept
Papal authority as it is set forth at present is absolutely
absurd: it is surely not absurd to hope that through continued
prayer and a more enlightened study of the conditions of the
problem and of the past History of Christendom something may
be gained towards the attainment of the other ideal. From this
point of view I think the Bishop of Ripon's book is wTell worth
attention. It is noteworthy as shewing the spread of true Church
ideas among us in recent years. We might have expected that
one who is so distinctly outside the "High Church Party" as the
Bishop is, would have been mainly drawn to the idea of reunion
with the Protestant Sects: but it is not so. The Bishop says
very little on this side of the subject: his attention is almost
exclusively turned to reunion with the historic Church of the West
and in a less degree with that of the East.

In his first Address the Bishop speaks of the subject generally.

He points out forcibly the evils of the present state
of things, the gains of reunion and the hopelessness of it apart
from a full understanding of the conditions of the problem. The
second Address is occupied with the subject of Authority in
Religion ; the third with the attitude of the Church of England
in the matter of authority; the fourth with, the influence of
race on religion ; the fifth and sixth with the position and claims
of the Latin Church ; the seventh with the doctrinal basis of
reunion. A great deal of this is extremely well done. The
question of authority is of course a very difficult one and from
the point of view of reunion a fundamental one. I do not say
that the Bishop has any really fresh light to throw on it, but
the very incisive way in which he shews that all such authority
must be twofold—involving the external witness and the internal

response on the part of man—is admirable. "There is no
legitimate coercive authority in matters which appertain to the
reason or the soul. In all spiritual societies, authority must
justify itself: it can only become authority by such a revelation
of itself as may win the cooperation of conscience, reason, in-



— 378 —

telligence. The authority of all matters which belong to the

spirit or soul of man must enlist recognition from man's inward
nature, if it would not have its authority to be a dead letter
or a shadow of a shade: and this for the simple reason that
all true authority, like the angel in the Revelation, stands on
two feet—one planted on the earth of man's nature, and the
other on the great sea which is beyond or outside us" (p. 45).
Rome may try to stamp out the exercise of man's judgment,
but the fact remains that the resolve to submit to an infallible
guide is itself an exercise of judgment and one on which all
later determinations in religion rest. The Bishop lays due stress

on this a few pages further on.

Next to the treatment of authority I would like to draw
attention to the way in which the Bishop draws out the
influence of race on religion. This influence is no doubt great.
The Latin mind is naturally disposed to accept the authority
of the society, the Teutonic to forget the society and run into
individualism. The former leads naturally to a belief in a

central authority with a special claim to revelation and power
to define dogmas. "Men are no more allowed to ask, 'Was this

or that Catholic?' The new method takes an opposite line.

Reasoning, if reasoning it can be called, is inverted. Men must

not say, 'This is Catholic because it was semper, ubique et ab

omnibus. But this is Catholic, and therefore it must have been

semper'." (p. 112). Individualism on the other hand leads to

each man regarding himself as the infallible oracle of truth.
Both positions are false, and so long as men adhere to either
of them, the hope of reunion may be abandoned.

I have marked many other passages of importance in this

book, but I hope I have given enough to shew that it is full
of interest and to lead those who think about the subject

to refer to it and study it for themselves. It will I think convey

a very good idea of the position that is now being pretty
definitely taken up by the Church of England.

A. J. C. Allen,



— 379 —

IV. Russische Bibliographie.

1. Die Bedeutung des Kreuzes im Werke Christi. Versuch
einer Erklärung des Dogmas von der Erlösung. Von P. SWJETLOW.

Kiew 1893. XXXVII und 446 S. 8°. (Russisch.)

2. Die Mängel der abendländischen Theologie in der Lehre
von der Erlösung, und die Notwendigkeit, sich in der Erklärung
dieses Dogmas an diepatristische Lehre su halten. Von P. Swjetlow.

(Abdruck aus Nr. 12 des Theol. Boten 1893.) 17 S. 8°.

3. Die orthodoxe Lehre von der Erlösung und ihre Darlegung
in dem Buche des Docenten an der geistlichen Akademie von
Moskau, Alexander Bjelajew ; die Liebe Gottes. Von P. SWJETLOW.

Kiew 1894. 74 S. 8°.

Das an erster Stelle genannte Werk bietet eine ausführliche

und allseitige Darstellung der Lehre von der Erlösung.
Es zerfällt in zwei Hauptteile, einen dogmenhistorischen und
einen systematischen. Der erstere behandelt zuerst die
Darstellung der Lehre von der Erlösung in der abendländischen,
katholischen und protestantischen Theologie (S. 1—89), sodann
die Lehre der Väter (S. 90—212). Der systematisch darstellende
Teil verfolgt den Zweck, im Gegensatz zu den beiden
möglichen und wirklich vorkommenden Einseitigkeiten, einmal zu
der einseitig juridischen Auffassung der Erlösung, die durch
die einseitige und fast ausschliessliche Betonung der
stellvertretenden Genugthuung und des überflüssigen Verdienstes Christi
seit Anselm von Canterbury und Thomas von Aquin in der
abendländischen Theologie herrschend geworden ist, und nicht
nur in der netteren römisch-katholischen, sondern auch in der
altprotestantischen und späteren positiven protestantischen Lehre
grossenteils herrschend blieb ; auf der andern Seite im Gegensatz

zu der gänzlichen Verwerfung dieses Momentes, die bei
älteren und neueren Rationalisten zur Verwerfung des Erlösungsdogmas

überhaupt, und in weiterer Konsequenz aus dem Christentum

heraus und mitten in den Pantheismus geführt hat, wie
bei Schleiermacher und seinen Nachfolgern, die orthodoxe Lehre
im Anschluss an die Väter darzustellen, als eine nicht einseitige,
sondern allseitige, unter gieichmässiger Berücksichtigung der
göttlichen Gerechtigkeit, wie der göttlichen Gnade und Liebe,
und der Sünde in ihrer objektiven wie subjektiven Bedeutung.



Dieser 2. Teil zerfällt in folgende Kapitel: 1. Der That-
bestand des Erlösungswerkes Christi: DasVerhältnis des Menschen

zu Gott im Urständ, nach dem Fall, und in seiner Wiederherstellung

durch die Erlösung. 2. Die Liebe Gottes in der
Erlösung. 3. Von der Menschwerdung des Sohnes Gottes und
ihrer soteriologischen Bedeutung. 4. Bedeutung des Lebens
und der Lehre Christi für die Bekehrung der Menschen. 5. Von
der Nachahmung Christi. 6. Das Geheimnis des Leidens: über
die Versöhnung der Tugend und des Leidens im Christentum.
7. Es ist vollbracht: der Kreuzestod Christi als Opfer für die

Sünden der Menschheit. 8. Die Verherrlichung Christi in seiner

Auferstehung und Himmelfahrt als Bestätigung des von ihm
vollbrachten Erlösungswerkes. Das Pfingstfest als Vollendung
desselben. — Der Titel des Buches ist wegen der centralen
Bedeutung des am Kreuze dargebrachten Opfers für das ganze
WTerk Christi gewählt.

Nr. 2 enthält die Inaugural-Rede des Verfassers zur
Verteidigung des als Magister-Dissertation vorgelegten erstgenannten
Buches. Sie beschäftigt sich besonders mit der Lehre einiger
neueren Schriftsteller, die mit der Verwerfung der juridischen
Seite der Erlösung, d. h. der stellvertretenden Genugthuung,.
das Wesen der positiven Lehre von der Erlösung ganz
preisgeben; ausführlicher wird die Theologie Ritschis und die
Ansichten Tolstois behandelt.

Nr. 3 giebt in der ersten Hälfte eine kürzere Zusammenfassung

der orthodoxen Lehre auf patristischer Grundlage, im
Sinne der ausführlicheren Darstellung in dem grösseren Werke ;.

in der zweiten Hälfte nach diesen Grundsätzen eine Kritik des

im Titel der Schrift genannten Buches.
Herr Prof. Swjetlow zeigt in seinem Buche, zu dem die-

beiden Broschüren ergänzend hinzutreten, eine ebenso gründliche

Kenntnis der patristischen Litteratur, wie der neueren,,

besonders auch der deutschen theologischen Litteratur aller
Konfessionen und Richtungen; ebenso zeichnet sich der
systematische Teil, der sich auf der allein richtigen patristischen
Grundlage aufbaut, durch ausführliche und klare Darstellung

aus, und das Werk ist in beiden Beziehungen aller Beachtung

wert. Prof. Dr. F. Lauchert.



— 381 —

Der Mysticismus am Ende des 19. Jahrhunderts in seiner
Beziehung zur christlichen Religion und Philosophie. Von Professor
P. Swjetlow. St. Petersburg 1895. 163 S. 8°. (Russisch)

Um den Charakter einer Zeit kennen zu lernen, muss man
vor allem die in ihr herrschenden, in weiten Kreisen epidemisch
oder zur Mode gewordenen geistigen Richtungen und
Bestrebungen studieren. Diese Kenntnis hat nicht nur ein theoretisches,

sondern auch ein lebhaftes praktisches Interesse,
besonders auch für den Theologen. Die christliche Kirche ist zu
lebendiger Einwirkung auf die menschliche Gesellschaft und
ihr geistiges Leben berufen ; dieser Aufgabe kann sie aber nur
in vollem Masse nachkommen, und den aktuellen besondern
Bedürfnissen jeder Zeit kann sie nur entgegenkommen, wenn
ihre theologischen Vertreter auch mit den ausserkirchlichen
geistigen Strömungen genau bekannt sind, um eine gesunde
Aufklärung über dieselben geben und ihren etwaigen schädlichen

Einwirkungen entgegenarbeiten zu können. Die christliche

Apologetik muss rechtzeitig auf dem Platze sein, nicht
sich mit längst toten Gegnern herumschlagen, während sie von
den gegenwärtigen, die inzwischen die grössten Verwüstungen
anrichten, nichts weiss. In diesem Sinne beschäftigt sich der
gelehrte Verfasser in der vorliegenden höchst interessanten
Schrift auf Grund der umfassendsten Kenntnis der einschlägigen
Litteratur mit den Erscheinungen des modernen Mysticismus.

Das 1. Kapitel charakterisiert dessen Erscheinungsformen
im Hypnotismus, Spiritismus etc. im allgemeinen und nach der
Stellung, welche die Anhänger dieser Dinge dem Christentum
gegenüber einnehmen. Das 2. Kapitel handelt von der Stellung
der römisch-katholischen Kirche gegen diese Bestrebungen.
Dieselbe begeht dabei einen doppelten Fehler, nicht zum Vorteil
der Religion, welche sie schützen will: auf der einen Seite
dadurch, dass sie in den Erscheinungen des Spiritismus und Hypnotismus,

wie er in ausserkirchlichen Kreisen gepflegt wird,
übernatürliche, dämonische Einwirkungen sieht nach Analogie des
mittelalterlichen Glaubens an Zauberei und Hexen; auf der
andern Seite dadurch, das sie das, was sie hier verfolgt und
verbietet, in ähnlichen Erscheinungen des Hypnotismus etc. bei
den Stigmatisierten, bei den angeblichen Wundern von Lourdes

etc. selbst pflegt und hier als wahre durch göttliche Kraft



— 382 —

gewirkte Wunder betrachtet. Durch beides giebt sie der
ungläubigen Wissenschaft eine gefährliche Waffe in die Hand,
indem diese sich zuerst mit Behagen gegen die vermeintlichen
modernen Wunder wendet, sodann aber von hier aus gegen
das Wunder überhaupt, gegen den übernatürlichen Charakter
des Christentums, gegen die biblischen Wunder, die nun mit
jenen auf gleiche Stufe gestellt und ähnlich wegerklärt werden
sollen. Die Wahrheit des Christentums bedarf keiner
Unterstützung durch hypnotische Erscheinungen an hysterischen
Personen, und der Versuch, dasselbe auf solche morsche Stützen

zu stellen, als ob es derselben bedürfte und nicht in sich selbst
das Allergewisseste wäre, kann nur den Feinden desselben einen
Vorschub leisten.

Die folgenden Kapitel beschäftigen sich mit den verschiedenen

Erscheinungen des Mysticismus, in 3 Gruppen : Telepathie,
weissagende Träume, Hypnotismus ; die vorgebrachten Fälle und

Beispiele werden geprüft, um nach Abzug dessen, was offenbar
entweder Schwindel oder Täuschung ist, das Thatsächliche an

diesen Erscheinungen philosophisch und psychologisch zu
erklären. Nächstdem wird auch die Stellung der Religion zu

diesen Dingen betrachtet und das Nötige über die
abgeschmackten Versuche gesagt, die biblischen Wunder durch
Hypnotismus, Suggestion etc. erklären zu wollen.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Die dogmatische Lehre von den sieben Sakramenten der Kirche
in den Schriften der ältesten Väter und Kirchenschriftsteller bis

auf Origenes einschliesslich. Dogmenhistorische Untersuchung von

A. Katansky. St. Petersburg 1877. 423 S. 8°. (Russisch.)

Ein durch seine Methode und die Gründlichkeit der
Untersuchung ausgezeichnetes Werk, das, obwohl schon vor mehreren

Jahren erschienen, deshalb doch noch hier neben den neuesten

Werken besprochen zu werden verdient.
Die Einleitung setzt Standpunkt und Methode der

Untersuchung auseinander. Die römisch-katholische und die

protestantische Theologie, so sehr sie inhaltlich in der Sakramentenlehre

voneinander abweichen, begehen einen gemeinsamen

Fehler, der die erstere zu ihrer einseitigen Stellung in der tra-



— 383 —

ditioneilen Begründung derselben, die andere zu ihrer mangelhaften

Sakramentenlehre geführt hat. Dieser Fehler besteht
darin, dass beide zwischen dem Inhalt und der Form der Lehre
nicht zu unterscheiden wissen ; so möchten die einen auch die
Form der gegenwärtigen Lehre schon in den ersten Zeiten der
Kirche finden, während die andern, weil sie die Form hier
nicht finden, die Sache selbst verwerfen und sich berechtigt
glaubten, fünf Sakramente wegzuwerfen. Dem gegenüber nimmt
eine wirklich katholische und orthodoxe Theologie, wie sie der
Verfasser des vorliegenden Buches mit seiner Kirche vertritt
(und wie im Abendlande, darf ich beifügen, die altkatholischen
Theologen dieselbe zur Geltung zu bringen suchen), den Standpunkt

ein, dass die dogmengeschichtliche Entwicklung innerhalb

der Kirche, durch welche der von Anfang an vorhandene
Glaube erst seine bestimmte Formulierung erhält, ohne in seinem
Wesen verändert zu werden, in ihrer richtigen Bedeutung
erkannt wird. Der orthodox-katholische Theologe, der seines
Glaubens sicher ist, braucht sich darüber nicht zu beunruhigen,
wenn er eine ihm geläufige äussere dogmatische Formel in der
ältesten Zeit so nicht vorfindet, und er hat es nicht nötig,
herausgerissene Stellen zu drehen und zu deuten, um sie etwas sagen
zu lassen, was sie nicht sagen wollen. So kann er auch
unumwunden zugeben, dass die Form der spätem Sakramentenlehre

mit der Zusammenfassung der Sakramente in der Siebenzahl

unter einer gemeinsamen, bestimmten und ausschliesslichen
Bezeichnung sich bei den Vätern nicht findet, während er gleichzeitig

nachweisen kann, dass jedes einzelne von unsern sieben
Sakramenten von Anfang an in der Kirche vorhanden war,
und zwar als kirchliche Handlungen von besonderer Wichtigkeit,

an welche sich in einem ganz speciellen Sinne die
Mitteilung der göttlichen Gnade knüpft.

Gerade die Sakramentenlehre ist im Vergleich zu anderen
Teilen der Dogmatik verhältnismässig wenig bearbeitet, und in
Beziehung auf die dogmenhistorische Entwicklung derselben bleibt
noch manches zu untersuchen. Aus dem ganzen umfangreichen
Arbeitsgebiet wählt sich der Verfasser den zeitlich begrenzten
Abschnitt aus und stellte sich seine Aufgabe näher dahin, die Lehre
der verschiedenen Väter und Kirchenschriftsteller bis zur Mitte
des 3. Jahrhunderts möglichst vollständig und genau darzustellen,
dadurch, dass er

'

alle Stellen im Zusammenhang und Wortlaut



— 384 - -

mitteilt, sowohl die gemeinsamen Gesichtspunkte als die
Besonderheiten der einzelnen Autoren in der Auffassung und
Darstellungsweise gehörig hervortreten lässt; vor allem aber soll
die Lehre dieser Väter überall aus ihren eigenen Schriften zum
Verständnis gebracht werden, nicht nach abgerissenen Stellen,
sondern so, dass die einzelnen Belegstellen für ein Sakrament
nach ihrem Zusammenhang an ihrem Ort und nach ihrem
Zusammenhang unter sich genau analysiert werden, so dass, ohne

denselben die eigene Anschauungsweise unterzuschieben oder

etwaige Lücken aus dem eigenen Bewusstsein zu ergänzen,
überall genau konstatiert wird, was dieser oder jener Autor
über dieses oder jenes Sakrament sagt, und was er nicht sagt.

Bei jedem einzelnen Autor wird auch genau untersucht, ob er

einen allgemeinen Begriff des Sakramentes hat oder einen
allgemeinen Namen, resp. mit welchem Namen er etwa einmal

einzelne Sakramente bezeichnet, besonders über den jeweiligen
Sprachgebrauch von ixvOrrJQiov, sacramentum, der noch ein sehr

mannigfaltiger und unbestimmter ist. Nachdem einleitungsweise
noch von der Lehre von den Sakramenten im Neuen Testament
und vom neutestamentlichen Sprachgebrauch des Wortes uv-

GrrJQtov, und sodann von den Umständen gehandelt worden ist,

durch welche die Entwicklung der Lehre von den Sakramenten
durch die Väter und Kirchenschriftsteller in den drei ersten

Jahrhunderten bedingt war, werden in der angegebenen Weise

nacheinander behandelt: die apostolischen Väter, Justinus Martyr,

Irenäus, Klemens von Alexandrien, Origenes, Tertullian,
Cyprian. Am Schlüsse der Behandlung jedes Autors werden

jeweils auch die Resultate gezogen, wie sich seine Lehre zu

der des N. T. und der früheren Väter verhält, was seine

Besonderheiten sind, inwiefern sich bei ihm ein Fortschritt in der

Entwicklung der formellen Seite der dogmatischen Lehre zeigt.

Ein Schlussabschnitt zieht in dieser Weise das Resultat aus der

ganzen Untersuchung.
Am Schluss folgen zwei Beilagen, die über den Rahmen

des Buches hinausgehen: 1. Über die Aufzählung der
Sakramente bei Pseudo-Dionysius. 2. Über die ersten Spuren der m

bestimmte Form gebrachten Aufzählung in der Siebenzahl seit

dem 12. Jahrhundert. Prof. Dr. F. Lauchert.



— 385 —

Vom Ausgang des heiligen Geistes. (Aus Veranlassung der
altkatholischen Frage.) Von A. KATANSKY. (Abdruck aus der
„Christlichen Lektüre" 1893.) St. Petersburg 1893. 25 S. 8°.

Die Abhandlung geht aus von den durch die Bonner
Unionskonferenz von 1875 gewonnenen Resultaten, wonach im Dogma
die Einheit konstatiert wurde, da auch die Altkatholiken
anerkannten, dass das Filioque nicht Dogma sei und dass die
lateinische Kirche kein Recht gehabt habe, dasselbe als Zusatz
in das Symbolum aufzunehmen. Ein Unterschied zwischen den
altkatholischen und den orientalischen Teilnehmern an der
Konferenz blieb nur bestehen in der theologischen Spekulation über
das trinitarische Dogma. Der Verfasser verfolgt nun die Aufgabe,
im Gegensatz gegen die durch Augustinus eingeführte
abendländische spekulative Auffassung desselben den Standpunkt der
Orientalen zu begründen, wie ihn der Bischof Gennadios von
Argesu in der Konferenz zum Ausdruck gebracht hatte
(Bericht S. 15): „Die ewige Plervorbringting des Sohnes und des
heil. Geistes fallen so zusammen, dass die eine nicht nur nicht
chronologisch, sondern auch nicht logisch vor die andere gesetzt
werden darf." Dieser Auffassung liegt im Gegensatz zu der
atigustinischen Spekulation das Bild vom Wort und Hauch zu
Grunde, die gleichzeitig und in ihrer Hervorbringung von
einander unabhängig aus dem Munde des Sprechenden ausgehen.
Die Auffassung und die Vorstellung unter diesem Bilde wird
durch Stellen der griechischen Väter belegt, während der
Verfasser die Stellen, an welchen die Formel dì vlov gebraucht
ist, auf die zeitliche Wirksamkeit beziehen oder doch annehmen
möchte, dass an denselben zwischen der letztern und dem ewigen
Ausgang nicht streng unterschieden werde. Die ganze
Auffassung wird zurückgeführt auf die Lehre von der Weisheit in
den alttestamentlichen Weisheitsbüchern (Sprüche Salomos,
Sirach, Weisheit Salomos), in welchen der eine Begriff der
Weisheit bald als Wort, bald als Geist Gottes näher bestimmt
wird. Es wird sodann gezeigt, wie die Trinitätslehre der ältesten
griechischen Väter vielfach auf dieser alttestamentlichen
Weisheitslehre beruht, wie Theophilus von Antiochien bald den
Sohn, bald den hl. Geist als Weisheit Gottes bezeichnet, durch
welche Vorstellung auch die ewige Zeugung des Sohnes und
der ewige Ausgang des hl. Geistes vom Vater nicht von ein-



— 386 —

ander getrennt gedacht werde. Die Vorstellung von dem weder
zeitlich noch logisch getrennt gedachten Hervorgehen des Sohnes

und hl. Geistes vom Vater wird dann auch weiter bis auf
Johannes von Damaskus verfolgt, De fide orth. I, 8 : a/ia de xal

rj tov Ylov sx tov IlaTQÒc yt'vvgOig xal rj tov âylov HvsvfiaToç sx-

nÔQsvoiç. — Diese orientalische Tradition, von deren Standpunkt
die orientalischen Theologen sich gegen die augustinische
Spekulation, die im Orient nie Eingang gefunden hat, ablehnend
verhalten, führt der Verfasser in freundschaftlicher Auseinandersetzung

mit dem von den altkatholischen Theologen auf den

Bonner Konferenzen vertretenen Standpunkte aus. v)

F. L.

Orthodoxe dogmatische Theologie. Erster Teil. Von N. Mali-
NOWSKY, Inspektor des geistlichen Seminars von Stawropol. Charkow

1895. VI und 352 S. 8°. (Russisch.)

Der bis jetzt erschienene I. Teil dieses sehr guten
Lehrbuchs der Dogmatik enthält nebst der Einleitung in die
Dogmatik (S. 1—76) den I. Teil der speciellen Dogmatik, die Lehre von

der Einheit, dem Wesen und den Eigenschaften Gottes (S. 77—195)

und die Trinitätslehre (S. 196—352). Die Geschichte der Dogmatik
(S. 50—75) behandelt neben der Geschichte der patristischen
Theologie und der mittelalterlichen und neueren Theologie des

orthodoxen Orients auch die Geschichte der abendländischen

Theologie im Mittelalter und der neueren deutschen Theologie

mit verhältnismässiger Ausführlichkeit und augenscheinlich auf

Grund specieller Kenntnis derselben. Auch der altkatholischen

Theologie ist eine Seite gewidmet. (S. 70. Dabei werden übrigens
die Professoren Beyschlag und Nippold fälschlich unter die

Altkatholiken gerechnet, und die verstorbenen hochverdienten
altkatholischen Professoren Berchtolcl und Munzinger unter die

l) Bei dieser Gelegenheit sei auch auf den Aufsatz des Herrn Prof. Katansky

über „die altkatholische Frage im orthodoxen Orient" zurückverwiesen, den

derselbe im gleichen Jahre 1893 im St. Petersburger „Kirchlichen Boten" veröffentlichte,

und worin er sich gleichfalls in sehr freundlichem Sinne mit dem Altkatholizismus

beschäftigt. Ich habe davon im Jahrgang 1893 der „Internat, theol. Zei -

schrift", S. 501—505, einen Auszug gegeben, nach der mir damals allein zuganglichen

griechischen Übersetzung in der „Anaplasis".



— 387 —

Theologen.) — Die Ausführung der speciellen Dogmatik trägt,
wie die neueren wissenschaftlichen dogmatischen Werke in der
russischen theologischen Litteratur überhaupt, wesentlich den
Charakter der positiven Dogmatik. Das positive Material für
die biblische und traditionelle Begründung der Dogmen ist
jeweils reichlich und zweckmässig ausgewählt und angemessen
erklärt. Auch die Dogmengeschichte von der ältesten bis zur
neuesten Zeit ist mit verhältnismässiger Ausführlichkeit und
reichem Detail behandelt, so besonders zur Trinitätslehre.
Sodann ist auch der philosophisch-spekulativen Entwicklung der
dogmatischen Glaubenswahrheiten und der Verteidigung
derselben gegen den modernen Unglauben so viel Raum gewidmet,
als dies in einem Lehrbuch von solchem Umfang und solcher
Anlage billig erwartet werden kann. Auch zu den einzelnen
Fragen sind reichliche Litteraturangaben gegeben, natürlich,
der Bestimmung des Buches entsprechend, meist aus der russischen

theologischen Litteratur; es ist übrigens auch für den
Ausländer sehr erwünscht, hier auf zahlreiche russische
Specialarbeiten, nicht nur selbständig erschienene Schriften, sondern
auch Artikel aus den theologischen Zeitschriften, hingewiesen
zu werden. — Der sorgfältigen Ausführung des Einzelnen
entspricht die wohlgeordnete und übersichtliche Anlage des Ganzen.
— Auch die russische Kritik hat das Buch sehr beifällig
aufgenommen und besonders auch als sehr geeignet bezeichnet
(vgl. die Recension in Nr. 38 des „Kirchlichen Boten"), als
Lehrbuch in den geistlichen Seminarien zu dienen, an Stelle
des bisher meist gebrauchten „kleinen Makarius", der sich doch
nach verschiedenen Seiten als unzureichend erwies. — Ich
schliesse mit dem Wunsche, dass bald ein mit gleicher Sorgfalt

ausgearbeiteter 2. Band des trefflichen Lehrbuches
erscheinen möge.

Prof. Dr. F. Lauchert.



— 388 —

W. Serebrenikow. Die Lehre Lockes von den angeborenen
Prinzipien des Erkennens und Handelns. Versuch einer
Darstellung der Lehre Lockes auf Grund historisch-kritischer
Untersuchung, und einer kritischen Prüfung derselben im Zusammenhang

mit der christlichen Lehre vom Ebenbilde Gottes. St. Petersburg

1892. IX und 358 und II S. 8°. (Russisch.)

Der Verfasser dieses gründlichen, und interessanten Buches,
Docent der Psychologie an der Geistlichen Akademie in St. Petersburg,

wurde durch ein doppeltes Interesse zur Abfassung
desselben veranlasst, ein philosophisches und ein theologisches,
wie dies schon im Titel ausgedrückt ist. Die Lehre Lockes nach

dieser Richtung genau und richtig darzustellen, ist für die
Psychologie sehr wichtig, um so mehr, als dieselbe herkömmlicherweise

gröblich missverstanclen zu werden pflegt. Das Studium
Lockes führte den Verfasser zu dem Resultat, dass es ein völliges
Missverstehen seiner Philosophie ist, wenn man ihn einen Sen-

sualisten nennt, dass seine Ansicht über die menschliche Seele

vielmehr durchaus der Lehre des Christentums entspricht. (Vgl.
die Dissertation von Dr. W. Küppers, „John Locke und die

Scholastik.")
Der I. Teil des Buches behandelt das Leben Lockes (S. 5

bis 46), die Geschichte des Essay concerning human
understanding (S. 46—79), die Psychologie des Descartes (S. 80—139)

und Hobbes (S. 139—188) und die Entdeckung des Gesetzes

von der allgemeinen Schwere durch Newton (S. 188—197) und

die aufBeeinflussung zurückgeführten Übereinstimmungen Lockes

mit den Lehren dieser Männer. (Dagegen wird die seither durch

Dr. Küppers ans Licht gestellte Übereinstimmung Lockes mit

der Scholastik nicht berücksichtigt.) — Im IL Teil wird die

Lehre Lockes im Zusammenhang nach seinen Werken
dargestellt, und zwar Kap. 1 seine positive Lehre von den

angeborenen Fähigkeiten und Trieben der Seele (S. 198—259), unci

Kap. 2 seine Polemik gegen die Lehre von angeborenen
Prinzipien im Sinne von fertigen Ideen und Erkenntnissen (S. 260

bis 265). — Von besonderem theologischem Interesse ist der

III. Teil, welcher die christliche Lehre vom Ebenbilde Gottes

behandelt (S. 266—330), auf Grund der biblischen und der patristischen

Lehre, ausführlicher und umfassender, als sie auch m

grösseren dogmatischen Werken behandelt zu werden püeg •



— 389 —

Es kam dem Verfasser, da er diese Darstellung zugleich als
Grundlage für philosophische Untersuchungen giebt, auch
besonders darauf an, das, was die Väter übereinstimmend als
Zeugen der kirchlichen Tradition lehren, von ihren besonderen
spekulativen Meinungen im einzelnen, in denen sie vielfach
auseinandergehen, richtig zu unterscheiden; er stellt deshalb
zuerst die Lehre der einzelnen Väter in chronologischer Folge
mit wörtlichen Citaten dar und zieht nachher die Resultate
über die gemeinsame Lehre und die mannigfach wechselnden
Privatansichten im Detail. — Sodann folgt als letzter Abschnitt
die Vergleichung der Lehre Lockes über die natürlichen Kräfte
der Seele mit der christlichen Lehre vom Ebenbild Gottes im
Menschen, welche zu dem Resultate führt, dass Locke in seinen
Grundanschauungen mit der christlichen Lehre vollkommen
übereinstimmt, und dass er an denjenigen einzelnen Stellen,
wo er derselben zu widersprechen scheint, auch sich selbst und
seinen Grundanschauungen widerspricht. — Aus dem Gesagten
geht hervor, dass das vortreffliche Werk, das auch durch seinen
schönen Druck einen sehr angenehmen Eindruck macht,
mehrseitiges Interesse bietet, nicht nur für Freunde philosophischer
Studien, sondern auch für Theologen.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Christliche Lektüre {Christianskoje Tschtenie), 76. Jahrgang,
1. Heft, Januar-Februar 1896.

Diese von der Geistlichen Akademie von St. Petersburg
herausgegebene vorzügliche Zeitschrift, die älteste theologische
Zeitschrift Russlands, im Jahre 1821 begründet, konnte bei dem
Eintritt in das neue Jahr die seltene Gedenkfeier ihres 75jährigen
Bestehens begehen. Dieselbe hat während dieser ganzen Zeit
eine sehr angesehene Stellung unter den russischen theologischen

Zeitschriften behauptet und erfreut sich auch heute, unter
der vortrefflichen Redaktion des Herrn Prof. Lopuchin, mit Recht
desselben Ansehens, durch den Reichtum und wissenschaftlichen
Wert ihres Inhaltes. (Vgl. auch den im Jahrgang 1894 unserer
Bevue, S. 450 ff., erschienenen Artikel von A. Popowitzky, La
presse religieuse de Russie.) Aus Veranlassung dieses Jubiläums

Revue intern, de Théologie. Heft 14, 1896. 26



— 390 —

behandelt der Redakteur, Prof. Lopuchin, in einem sehr
interessanten Artikel des vorliegenden neuesten Heftes die Geschichte
der Zeitschrift. Wir schüessen uns den Glückwünschen, welche
der Redaktion der Zeitschrift aus Russland zugegangen sind,.

von Herzen an.
Aus dem reichen Inhalt des vorliegenden Heftes nennen

wir neben dem obengenannten ersten Artikel und neben mehreren
interessanten Artikeln zur russischen Kirchengeschichte die

folgenden Artikel von allgemein theologischem Interesse : A. Kiril-
low, Die dogmatische Lehre von dem Sakrament der Eucharistie

in den Werken des hl. Johannes Chrysostomus ; A. Rain,.
Der hl. Johannes Chrysostomus und die theatralischen Schauspiele

seiner Zeit; A. Kirejew, Über die Schwierigkeiten der

Wiedervereinigung der christlichen Welt. (Englisch im letzten
Heft unserer Revue, S. 101—107.) Endlich enthält das Heft
auch in russischer Übersetzung den Vortrag des Herrn Bischofs
Dr. Herzog über „die Nationalkirche". (S. das letzte Heft unserer
Revue, S. 14—28.) F. L.

V. Librairie.
H. Archangelski: Problème, contenu et plan du système de

morale de la religion chrétienne orthodoxe; Simbirsk, 1894,

impr. Anouchine, in-8°, 322 p. (en russe).

L. Bonnet : Le N. T., avec introductions, analyses et notes

exégétiques; 2e édition, revue et augmentée par A. Schrceder,

pasteur; Lausanne, Bridel, 1895. — Ir0 livraison, contenant:
1° des introductions au N. T. en général, aux évangiles

synoptiques et en particulier à l'évangile de Mathieu; et

2° les douze premiers chapitres de cet évangile. — Le
premier volume, qui renfermera les évangiles synoptiques, sera

publié en 4 livraisons à 3 fr. chacune.

The Rev. Canon W. R. Churton: The Privilege of non-

communicating Attendance and the Duty of Frequent.

Communion; London, J. Masters and Co., 1896, broch.

W. K. Firminger: The Purity of the Apostolic Succession in

the Church of England; Oxford and London, Parker and

Son, 1895, broch., 1 Sh.



— 391 —

N. Green-Armytage, M. A. : The Pope and the People, or
Comments on the Letter of Leo XIII to the English Nation;
London, Simpkin, 1895, broch. 6 d.

L'archiprêtre Ivantzoff-Platonow, prof, à l'Université de
Moscou: Des confessions de foi occidentales; Moscou, 1894,

impr. Stoupine, in-8°, 168 p. (en russe).
M. Zadoc-Kahn, grand-rabbin de France : Sermons et Allocutions

à la jeunesse israëlite ; Paris, Durlacher, 1896, in-8°,
3 fr. 50.

M. M. : AnavTrjGlc sic tt/v tcsqi to)v %o)qiÇovGoùv Tag évo ExxXrjGîaç

âiayoQwv naTQiaqyixgv xai Gvvoôixgv syxvxXiov ttjç ExxXrjGîaç
KwvGTavTivovnoXsmç; sv Ka>vGTavTivov7ioXsi, A. ZsXXitç, 1895.

Lord Bishop of Peterborough: The National Church; its
Continuity in order, Doctrine and Autonomy; 1895.

M. Rodocanachi: Une Protectrice de la Réforme en Italie et
en France, Renée de France, duchesse de Ferrare ; Paris,
Ollendorff, 1896.

M. l'évêque Nikanor Ruzitschisch : Histoire de l'Eglise nationale

serbe, T. II, 1219-1346 ; Belgrade, impr. royale, 1895

(en russe). — Ce savant ouvrage, dû à notre eminent
collaborateur, est une œuvre historique de grande valeur. Tous
les faits concernant la vie religieuse et ecclésiastique des

Serbes, ainsi que les mœurs, l'instruction, la civilisation, les
relations de l'Eglise avec l'Etat et le peuple, sont exposés
avec clarté, méthode et intérêt. Il serait à désirer que cet
ouvrage fût traduit en allemand et en français.

M. le prof. Swetlow : De la signification de la croix dans
l'œuvre du Christ, explication du dogme de la Rédemption;
Kiew, 1893, impr. Kulgenko, 1 vol. in-8°, 445 p. (en russe).

M. l'évêque Théophane: Esquisse de la morale chrétienne;
Moscou, 1891, impr. Eptimoff, in-8°, 510 p. (en russe).

M. l'évêque Théophane-l'Ermite (f janv. 1894): Lettres à un
habitant de St-Pétersbourg, à propos de la fondation d'une
nouvelle religion; St-Pétersbourg, 1881, in-8°, 148 p. (en russe).

M. Noel Valois: La France et le grand schisme d'Occident;
Paris, Alph. Picard, 1896, 2 vol. in-8°, 15 fr. — Nous
publierons dans notre prochaine livraison une étude sur ce
savant et intéressant ouvrage. En attendant, voici la table
des matières : — Livre Ier : Le schisme sous Charles V:



- 392 —

Ch. I. L'origine du schisme; Ch. II. Le schisme en France;
Ch. III. Le schisme en Italie, intervention du duc d'Anjou;
Ch. IV. Le schisme en Savoie, en Ecosse, dans la péninsule
Ibérique ; influence du roi de France ; Ch. V. Le schisme en

Angleterre, en Flandre et en Allemagne ; échecs de la
propagande française ; Ch. VI. Le schisme consommé. Derniers
actes de Charles V. — Livre II : Le schisme sous Charles VI
jusqu'à la mort de Clément VII (1394) : Ch. I. Politique
religieuse du nouveau gouvernement; Ch. II. Expédition de

Louis Ier d'Anjou en Italie; Ch. III. Suite de l'intervention
française en Italie ; Ch. IV. Le pape d'Avignon reconnu
en Espagne, en Orient et en Flandre ; rôle du duc de

Bourgogne; Ch. V. Fidélité d'une grande partie de l'Europe au

pape de Rome ; Ch. VI. Le schisme invétéré. Lassitude
générale. Rupture de l'alliance entre la France et le pape
d'Avignon. — Eclaircissements : I. Deux poèmes inédits du

mois de mars 1381 ; II. L'adhésion de l'Aragon à Clément VII;
III. Les papiers du cardinal Pierre Gérard ; IV. Une ambassade

allemande à Paris en 1381.

A. Viasigine : Pierre Damien et les réformes ecclésiastiques au
XIe siècle (en russe) ; Charkow, impr. Silberberg, 1895, broch.


	Bibliographie théologique

