
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 179 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

Les Origines de la Scolastique et Hugues de Saint-Victor,
par M. l'abbé A. Mignon, prof, au Mans, 2 vol. in-8" ; Paris,
Lethielleux, 1895, 12 fr.

M. Mignon écrit clairement et agréablement; toutefois il
délaie. S'il eût serré son sujet, un seul volume lui eût suffi et
amplement. Il a de la méthode dans la composition et son
ouvrage est bien distribué. Il a su distinguer la raison et la
foi, la philosophie et la théologie, et même la théologie
naturelle et la révélation. Il estime la raison et la science, et
n'est nullement « cornificien », comme on disait au XIIe siècle.
Il a la hardiesse de se séparer non seulement de M. Hauréau,
mais aussi du cardinal Gonzalez, auteur d'une « Histoire de la
philosophie», qui «nous paraît, dit M. Mignon, entièrement
méconnaître la doctrine clairement professée par H. de St-V.
dans ses ouvrages didactiques (I, 117).» M. Mignon cherche à

venger son héros contre ceux qui lui ont attribué « une sorte
de traditionalisme, de mysticisme antiscientifique d'après lequel
l'âme humaine acquiert la connaissance non par l'exercice
régulier de son intelligence, mais par la pureté, la prière et le
ravissement de l'extase (p. 74). » «Nous ne voulons rien exagérer,
ajoute-t-il; nous ne prétendons certes pas que Hugues ait été
un péripatéticien parfait, mais s'il n'a pas donné dans tous
ses détails et avec toute sa rigueur philosophique le système
d'Aristote, nous le croyons cependant bien plutôt disciple du

philosophe de Stagire que du fondateur de l'Académie, et nous



— 180 —

sommes convaincu qu'il a très activement frayé la voie aux
docteurs du XIIIe siècle (p. 113—121).»

C'est là un des côtés neufs de sa thèse. Un autre consiste
à montrer Pierre Lombard non seulement s'inspirant, dans ses

Livres des Sentences, de la Somme des Sentences de Hugues,
mais en prenant la substance, « non pas des phrases seulement,
mais des chapitres, des livres entiers, presque toutes les parties
de la Summa, fond et forme, les idées et les mots», sauf l'ordre
qui est quelquefois nouveau (p. 181—182). Ceci est intéressant.

M. Mignon s'applique, avec érudition, à montrer les essais
de systématisation de la théologie au XIIe siècle, le milieu dans

lequel Plugues a vécu et travaillé, la place qu'il a prise parmi
les nombreux théologiens de son temps, le rôle qu'il a joué,
ce qu'il a emprunté à Anselme du Bec, les idées propres qu'il
a émises sur certains points, etc. Cet ouvrage est certainement
l'un des plus sérieux qui aient été écrits sur le mouvement
théologique à cette époque.

Toutefois, que l'auteur veuille bien me permettre quelques
observations.

D'abord, le titre de son ouvrage est-il bien exact N'est-

il pas trop restreint ou trop étendu? Si l'on fait dater la
scolastique du XIIe siècle, ne pourrait-on pas dire : les Origines
de la Scolastique et Guillaume de Champeaux, et Abélard, et

Pierre Lombard, aussi bien que les Origines de la Scolastique
et Hugues de Saint-Victor? Si on la fait remonter au XIe siècle

(et n'est-ce pas l'opinion de M. Mignon?), ne pourrait-on pas
dire : les Origines de la Scolastique et Lanfranc, et Anselme
du Bec? Enfin, si l'on place les véritables origines de la
Scolastique au IXe siècle (et n'est-ce pas le point de vue le plus
juste?), ne pourrait-on pas dire: les origines de la Scolastique
et Scot Erigène, et Paschase Radbert, et Nicolas Ier — Dès lors,
n'eût-il pas mieux valu dire simplement : Hugues de Saint-Victor
et le mouvement théologique au XIIe siècle?

Ensuite, l'auteur ne s'est pas méfié de l'engouement
artificiel que Léon XIII a remis à la mode pour le moyen âge;
il n'a pas remarqué que, si cet engouement était romantique
en 1830, il n'est que romanesque aujourd'hui; insuffisamment
versé dans la doctrine des Pères et même dans la théologie
du IXe et du XI8 siècle, il n'a pas compris que la scolastique,
comme système doctrinal, a été une déviation du dogme ca-



— 181 —

tholique de l'ancienne Eglise. Il a accepté les yeux fermés et

sans aucun contrôle les préjugés et les jugements de parti pris
des théologiens de son Eglise, d'après lesquels il est «reçu»,
d'une part, que Scot Erigène, Bérenger, Roscelin, Abélard,
étaient des hérétiques ; que leurs adversaires étaient les vrais
catholiques ; que les Grecs étaient des schismatiques ; que c'est
Michel Cérulaire qui a «consommé le schisme grec», et non
Léon IX; que c'est «l'ambition et la mauvaise foi des
patriarches d'Orient (p. 151)», et non celles des papes, qui ont
rompu l'unité de l'Eglise ; et, d'autre part, que les théologiens
scolastiques, même ceux du XIe et du XIIe siècle, ont été des

penseurs admirables, des génies profonds, etc. M. Mignon est
malheureusement tombé en plein dans cette banalité et cette
ornière. Les grandes injures contre ses adversaires et les

grandes louanges envers ses amis ne lui coûtent rien. Il déclare
Scot Erigène «un faux savant, un sophiste (p. 49)», Bérenger
et Roscelin des «blasphémateurs», etc. Et, au contraire, Pierre
Lombard est appelé «le grand théologien (p. 15)»; Hugues de
Saint-Victor «un théologien scolastique de premier ordre», et
cela, parce qu'il enseignait la grammaire, la rhétorique et les
autres arts libéraux (p. 19). M. Mignon parle de «la profondeur

de son génie», de «la profondeur de sa science», de
« l'éclat de sa parole » ; il dit : « ce profond penseur, cet autre
Augustin » 11 découvre dans le de Grammatico d'Anselme de
Cantorbéry « une science remarquable (p. 45) » ; dans Anselme
de Laon «de la science et du génie (p. 154).» Il prend au
sérieux les qualificatifs emphatiques du XIIe siècle et répète
avec Guibert de Nogent qu'Anselme de Laon a été la lumière
du monde latin, latini orbis lumen Il appelle Odon de Cambrai
« un docteur aussi eminent (p. 45) » Il dit de la traduction de
l'Organum d'Aristote par Boèce : « ce trésor incomparable
(p. 47). » Il parle des « savantes écoles d'Angleterre au
neuvième siècle (p. 49). » Il exalte l'école de Reims, « si brillante
au dixième siècle sous Gerbert (p. 155).» Il exalte non moins
Liège, « une ville théologique avec des maîtres comme Alger
et Etienne!» Paris, vers 1108, lui paraît «si florissant déjà
dans les belles-lettres (p. 156).» Il loue la «brillante dissertation»
de Guillaume de Champeaux sur la nature de l'âme et ses
opérations (p. 51). Il revient maintes fois à Anselme de
Cantorbéry, qu'il appelle «le fondateur de la métaphysique au



— 182 —

moyen âge», dont les écrits sont «admirables, étonnants,
immortels», et qu'il déclare avoir atteint «jusqu'aux sommets de

la science » ; etc.
C'est malheureusement dans cet esprit et dans cette

absence de contrôle qu'a été conçu cet ouvrage ; et c'est ainsi
que l'auteur, dès sa première page, a pu dire des scolastiques,
évidemment sans se douter du ridicule de son assertion :

« C'étaient des géants, ces hommes qui ont fondé la philosophie
chrétienne et la théologie didactique, qui nous ont laissé des

monuments si durables de leur science et de leur génie ; et
nos petits manuels de philosophie, tous nos traités de théologie

sont bien peu de chose, comparés aux ouvrages d'Albert
le Grand, à la Somme de saint Thomas et aux commentaires
de Cajétan ou de Suarez. » Ainsi, à en croire M. Mignon, il
n'y aurait eu avant les scolastiques ni philosophie chrétienne,
ni théologie didactique. Heureusement, à la page 161, M. Mignon
s'est démenti lui-même en ces termes : « Les docteurs d'Alexandrie
surent unir les explications philosophiques et les arguments de

raison aux preuves d'autorité ; plus tard, saint Grégoire de

Nysse, dans sa réfutation d'Eunomius et d'Apollinaire, mit en

usage toutes les ressources de la dialectique contre ces habiles
sophistes. St-Augustin, entre tous, employa merveilleusement
tout ce que lui fournissait une science philosophique très
profonde et très étendue pour établir le dogme catholique et
détruire l'erreur des donatistes, des manichéens et des pelagiens.
Enfin St-Jean Damascène, dans l'exposition et la défense de la

foi, fut non seulement un très grand théologien, mais encore
un métaphysicien de premier ordre1).» Quant aux Albert, aux
Thomas d'Aquin, aux Cajétan et aux Suarez, loin de moi la

pensée d'amoindrir en quoi que ce soit leur talent, leurs efforts,
leur puissance de travail, leur subtilité d'esprit et leur ingéniosité,

mais la plupart de leurs thèses sont aujourd'hui percées
à jour, et essayer de les maintenir c'est ignorer les découvertes
infiniment plus précieuses des théologiens du XIXe siècle.
Comment oser comparer nos œuvres de critique biblique et d'exégèse

contemporaine avec celles d'un Hugues de Saint-Victor
«admettant la division de l'A. T. en 22 livres suivant le nombre
des lettres hébrciiques (5 livres de la loi, 8 des prophètes et
9 des hagiographes) »

*) Voir aussi p. 170.



— 183 —

Que M. Mignon oublie un instant ses prétendus « géants » ;

et, pour revenir à une saine appréciation des scolastiques, qu'il
veuille bien réfléchir sur ses propres aveux. N'a-t-il pas avoué

que, « à part la logique, Alcuin a omis tout ce qui, dans la
classification moderne, s'appelle, à proprement parler, la
philosophie (p. 36)?» N'a-t-il pas avoué que «la métaphysique, la
science des causes premières, n'avait alors pas de place marquée
dans le programme des écoles et qu'on n'avait presque rien des

anciens philosophes (p. 48) » N'a-t-il pas avoué que, même

après Scot Erigène, « la métaphysique est restée dans l'oubli
pendant de longues années (p. 50) » ; qu'en étudiant les Opera
didascalica d'Alcuin, on constate qu'« évidemment ce n'est pas
l'œuvre d'un maître, mais tout au plus le travail d'un débutant
(p. 43) » ; que Raban Maur « est encore bien élémentaire et très
incomplet (p. 44) » ; que son De Universo et son De Institutione
clericorum sont « vraiment trop élémentaires pour avoir une
utilité sérieuse (p. 170) » ; que les Flores sententiarum ac
quaestionum d'Anselme de Laon (cette « lumière du monde
latin»), ainsi que les Fragments et les Sentences de Guillaume
de Champeaux, ne sont guère que des morceaux détachés et
qu'«on n'y trouve pas le corps de la doctrine (p. 171)»; que
VElucidarium d'Honorius d'Autun, vers 1115, tout en réalisant
un progrès, n'était qu'«une sorte de catéchisme plutôt qu'un
ouvrage de théologie »

C'est encore M. Mignon qui écrit ceci: «Au XIIe siècle,
il n'y avait pas encore de chaire de métaphysique dans les
écoles; on avait seulement ajouté aux divisions anciennes la
morale et la physique ; mais l'une et l'autre étaient enseignées
sans grand succès, la morale restait presque complètement
théologique, et la physique se réduisait à des aperçus plus ou
moins sérieux, à quelques considérations sur les lois de la
nature extérieure et les conditions du corps humain (p. 37). »

Et c'est cette époque qu'on nous représente comme une
époque de «géants», cette époque où, en fait d'ouvrages
philosophiques anciens, «on n'était pas mieux pourvu qu'au Xe
siècle (p. 42) » ; où « seule la logique était l'objet de l'enseignement

public » et où il n'y avait pas encore d'écoles proprement
dites en philosophie (p. 52)

Même le grand homme de M. Mignon, même «le profond
génie » qui avait nom Hugues de Saint-Victor, qu'était-il au



— 184 —

fond? Ecoutons M. Mignon. «Avouons-le, dit-il avec une
sincérité qui l'honore, toute son étude sur la constitution des
êtres matériels est d'ordre inférieur ; elle révèle un étudiant
plutôt qu'un maître, un élève désireux d'avoir l'abrégé de ce
qui est enseigné dans les écoles plutôt que le philosophe qui
fait passer les systèmes à l'épreuve d'une critique sérieuse.
Même on trouve sur l'origine du monde, avec des obscurités,
trop de brièveté dans l'argumentation ; ajoutons à cela
l'absence de toute préoccupation sur le caractère ou la constance
des lois qui régissent la nature visible, sur les notions de

temps et d'espace (p. 101).. Nous devons avouer notre
embarras lorsqu'il s'agit de déterminer quelle fut la doctrine de

Hugues de Saint-Victor sur la nature de l'homme (p. 102)....
Hugues parle de toutes ces questions en homme qui sait beaucoup

mais on ne peut lui pardonner d'avoir presque toujours
laissé de côté l'argumentation (p. 106). Hugues n'a pas laissé
de traité purement philosophique sur la morale (p. 143). »

Bien plus, sur certains points, Plugues de Saint-Victor
paraît suspect et même erroné à M. Mignon, qui semble pourtant

se douter que la scolastique est une théologie nouvelle,
dont l'accord avec celle des Pères n'est pas évident par lui-
même. « Le traité De Sacramentis christianae fidei, qui, dit-il,
laissait presque entièrement de côté l'argument patristique,
n'était pas de nature à montrer comment les doctrines de la

théologie nouvelle ne différaient pas de l'enseignement des

Pères, comment les mêmes questions avaient de tout temps
sollicité l'attention des docteurs de l'Eglise (p. 180). » M. Mignon
trouve même que l'idée que Hugues de Saint-Victor se faisait
des « livres divins » n'était pas exacte. Selon Hugues, « il y a

des ouvrages composés par des hommes religieux et sages qui,
bien que non approuvés par l'Eglise universelle, sont pourtant
comptés parmi les Livres divins, parce qu'ils ne s'éloignent
pas de la foi catholique et qu'ils enseignent des choses utiles. »

Or, dit M. Mignon, «il y a dans toutes ces paroles une
confusion inexplicable qui fausse complètement le sens des mots

Livres saints, Livres divins, considérés au point de vue des

sources de notre foi. On serait en droit, d'après ces notions,
de classer parmi les Livres divins des ouvrages de St-Athanase,
de St-Augustin, à plus forte raison les décrétales des papes,
tous les livres écrits avec l'assistance divine ou simplement



— 185 —

sous l'influence du mouvement pieux ; même les livres où n'est

pas offensée la doctrine catholique, pourvu seulement qu'ils
exposent quelque point de dogme et les préceptes de la morale,
seraient des livres divins au sens théologique du mot. Une
définition pareille doit logiquement conduire à des conclusions
inexactes, et en effet Hugues n'a pas trahi ce début; nous
parlerons d'une théorie personnelle à lui qui dénote des idées

complètement fausses sur la notion des Livres saints (p. 213).»
Et encore : « Le N. T., d'après Hugues, se divise comme l'Ancien
en trois ordres : les Evangiles, les Apôtres et les Pères. Les
écrits des Pères, ce sont les décrétales des papes qu'il appelle
canoniques ou reguläres, et les ouvrages des docteurs comme
St-Jérome, St-Athanase, St-Augttstin. Ainsi, pour notre Victorin,
il faut recevoir les décrets des papes et des conciles, les traités
de certains auteurs ecclésiastiques au même titre que les ha-

giographes de l'A. T. En somme, clans cette thèse sur le
canon des Livres saints, Hugues refuse absolument aux écrits
de l'A. T. sur lesquels les plus hardis des anciens docteurs
proposaient seulement un doute, aux aveiXsyogsva, le caractère
de divinité et d'inspiration ; et il donne aux livres des écrivains
ecclésiastiques, en les comparant aux hagiographes de l'A. T.,
un caractère de divinité que la théologie d'aucune époque ne
leur a reconnu (p. 217—218).» Etc.

Bref, que de griefs à élever contre la théologie de Hugues
non moins que contre sa philosophie M. Mignon, jugeant cette
dernière, dit lui-même : « Que de lacunes encore dans cet
enseignement qui pourtant doit être considéré comme la synthèse
la plus complète de la métaphysique à cette époque C'est en
vain qu'on y chercherait une ontologie, cette philosophie
première qui sert de base à toutes les autres parties de la science
humaine. Sur la nature il n'y a guère qu'une ébauche, et sur
l'âme, combien de problèmes posés qui ne sont pas résolus,
combien de solutions indiquées qui manquent de preuves
définitives! La science est commencée, mais elle n'est pas faite
(p. 144). »

Il faut remercier M. Mignon d'avoir eu le courage de faire
de tels aveux, et d'avoir ainsi montré lui-même comment ceux
qu'il a tout d'abord, par ouï-dire traditionnel, appelés des

«géants», ne sont que des géants aux pieds d'argile. Plus M.



— 186 —

Mignon étudiera sérieusement la scolastique dans ses vraies
origines, plus il sera, croyons-nous, de cet avis.

E. Michaud.

La Cité moderne, métaphysique de la sociologie, par
J. Izoulet, prof, de philosophie ; Paris, Alcan, 1895, 1 vol.
in-8", 691 p., 10 fr.

Peut-être M. Izoulet aurait-il été plus clair en intitulant
son livre : Du principe de solidarité dans la société, ou encore,
De l'association, de sa puissance et de ses effets dans la nature
et dans la société. Quoi qu'il en soit, il n'a nullement voulu
parler ni de la cité comme circonscription territoriale, ni de

la cité comme administration. Il a simplement voulu donner
un relief nouveau à cette vieille vérité : «l'union fait la force»,
et il en a expliqué les conditions. Selon lui, le grand problème
social, c'est d'équilibrer justement l'élite et la foule dans la
cité et dans la société ; c'est d'éviter l'éviction de l'élite par
la foule, et aussi l'éviction de la foule par l'élite: l'élite est le

cerveau de l'organisme social, comme le cerveau est l'élite de

l'organisme animal.
En ces temps d'anarchie, ce livre est éminemment utile.

U est aussi d'un intérêt palpitant, non seulement par le fond
des idées, mais encore par la forme nouvelle dont l'auteur les

a revêtues. Depuis que le Christ a prêché aux hommes la
fraternité universelle et que St-Paul leur a répété que nous sommes
tous un seul corps dont le Christ est la tête, l'unité du genre
humain, la solidarité humaine, l'humanitarisme sont des vérités
religieuses banales. Mais qu'il y a loin de leur affirmation
religieuse et dogmatique à leur affirmation philosophique et

scientifique, et surtout à leur application politique et sociale
C'est à les mettre en lumière philosophiquement et scientifiquement

que M. Izoulet s'est appliqué. Il l'a fait avec une maîtrise,
une originalité et une profondeur, qui, je crois, n'ont pas encore
été atteintes. Il a pour lui, outre le don clair de l'analyse et

de la dissection, le don brillant de la synthèse : synthèse, courte

comme une vision, qui frappe le regard, séduit l'imagination,
provoque la réflexion. Il a aussi le don du style vivant : sa

pensée est brève et pleine, son exposition méthodique, sa

phrase tourne facilement d'elle-même à la sentence. Il parle et



— 187 —

il burine plus encore qu'il n'écrit; il jette comme en se jouant
ses maximes et ses aphorismes, qui sont pour lui monnaie
courante et jeu de philosophe. Le livre est un véritable
enchantement.

Toutefois, si je parle de son livre ici, ce n'est pas à cause
de la rare beauté de la langue éminemment philosophique dans

laquelle il est écrit, »mais bien parce qu'il y est aussi question
de l'âme, de Dieu, de la religion, du christianisme. On lira
avec profit sa démonstration de Dieu comme substance
fondamentale, comme cause première et comme fin suprême
(p. 299—302); sa manière d'expliquer la création (p. 537—541);
ce qu'il dit du dualisme religieux et du monisme religieux, et
la définition nouvelle qu'il donne du panthéisme en montrant
qu'il ne saurait être la confusion de la nature et de Dieu,
mais bien leur distinction et leur conciliation (p. 632—640).
Ce sont là de très grosses questions, qui exigeraient de longues
explications. M. Izoulet a certainement senti qu'il n'a fait que
les effleurer, car il annonce, pour compléter ce premier ouvrage,
deux autres ouvrages qui seront intitulés : « le Christianisme
et la Révolution» et «l'Eglise et l'Etat». J'ai dit ailleurs combien

ses théories sur l'âme, soit au point de vue de la sub-
stantialité, soit à celui de l'immortalité, me paraissent erronées
et inadmissibles1). Qu'il veuille bien me permettre ici quelques
simples observations sur quelques passages concernant le
christianisme.

Il dit p. XV: «Le Christianisme est allé jusqu'à nier le
droit de l'élite. et en bien des cas il a poussé son juste
esprit démocratique jusqu'à l'erreur démagogique. » Au lieu du
«christianisme», qui est la doctrine même du Christ, n'aurait-il
pas été plus exact de dire: «certains clergés ou certains laïques?»
M. Izoulet a confondu le christianisme avec ceux qui l'ont mal
compris et mal pratiqué.

P. 247, il n'a pas compris la sublime beauté du fiat lux
de la Genèse, et l'idée de la toute-puissance divine que ces
deux mots si simples expriment si admirablement. Si quelques-
uns les ont interprétés dans le sens d'une puissance capricieuse
attribuée à Dieu, et dans le sens de formations subites et
improvisées, résultant d'une violation des lois de la nature, la

l) Voir le Confédéré (de Fribourg), n08 des 3, 6 et 10 novembre 1895.



— 188 —

faute n'en est nullement à la Genèse, mais uniquement à ses

faux interprètes.
P. 250, s'élevant avec raison contre l'appel à la violence,

à la révolution et au coup d'état, il ajoute : « C'est l'appel au
tribun ou au dictateur, l'appel au sauveur ; c'est l'idée
messianique, c'est l'esprit antiscientifique, c'est la foi au miracle.-»
N'aurait-il pas été mieux d'écarter les idées de messie et de

miracle, ou, si l'auteur y tenait absolument, de dire : C'est
l'idée messianique mal appliquée, c'est la foi au miracle comme
violation des lois de la nature. Telle a été sans doute la pensée
de M. Izoulet.

M. Izoulet n'a certainement pas voulu non plus parler
strictement lorsqu'il a dit (p. 136) que, par la raison, par le

verbe, par le logos, par la pensée supérieure, l'homme est
« consttbstantiel » à Dieu; car, plus loin (p. 140), il n'enseigne
pas la divinité du verbe humain, qu'il dit être seulement
« presque » divin. Il n'explique pas d'ailleurs ce qu'est la
substance et il prend évidemment le mot « consubstantiel » dans

un sens poétique et métaphorique.
P. 302—306, examinant si l'homme primitif (non l'anthropoïde

animal qui n'était pas un homme, mais le véritable
homme primitif) avait l'idée de Dieu, il montre avec raison
qu'il n'a pas pu avoir «notre» idée de Dieu, qui est une idée

éminemment philosophique et scientifique, mais il ne montre
pas assez que, comme être raisonnable et raisonnant, Vhomme

primitif a dû avoir une idée, vague et incomplète sans doute,
mais une idée, d'une cause première et supérieure.

Quoi qu'il en soit d'autres passages sur lesquels des

explications seraient nécessaires, saluons, nous, catholiques-chrétiens,

dont le catholicisme n'est pas la soumission à l'individu
appelé pape, mais seulement l'universalisme chrétien, saluons,
dis-je, cet ouvrage où les notions d'association (p. 8), d'univer-
salisme et de solidarité (p. 207—208) sont si profondément
expliquées, saluons-le, malgré ses erreurs, comme une œuvre
magistrale, et l'une des plus philosophiques qui aient été écrites
en France, en ce siècle. E. M.



— 189 —

Histoire générale du IVe siècle à nos jours, sous la direction

de MM. Lavisse et Rambaud T. VI, Louis XIV,
1643—1715 ; Paris, Colin, 1895, gr. in-8", 981 p., 12 fr.

Ce tome VI est digne du précédent, dont nous avons
entretenu nos lecteurs1). Les chapitres auxquels ils s'intéresseront

particulièrement sont le ch. VI, intitulé « l'Eglise
catholique», par M. Chénon; le eh. VII, intitulé «les Protestants
sous Louis XIV, la Révocation de l'édit de Nantes», par M.
Franck Puaux; le ch. XXIV, intitulé «l'Extrême-Orient», par
M. Cordier.

Le chapitre de M. Chénon sur l'Eglise catholique aurait
pu être d'une importance majeure à cause de la gravité des

questions. Malheureusement l'auteur ne s'est pas borné à

raconter objectivement les faits, encore moins à les raconter
d'après les traditions nationales; il est manifeste qu'il n'a pas
lu la Correspondance de Rome aux archives du ministère des
affaires étrangères, source capitale et de premier ordre dans
toute cette question. M. Chénon s'est placé au point de vue
ultramontain pour apprécier les personnes et les choses. Il ne
se doute pas que l'ultramontanisme, qui est sa norme comme
historien, est le contraire du catholicisme de l'ancienne Eglise
indivisée. Il ignore certainement les origines de cet ultramon-
tanisme, qu'il confond naïvement avec le christianisme. Toute
son étude, partiale et erronée, est à refaire, ou à peu près.

En revanche, celle de M. Puaux est très juste et très
intéressante. Peut-être l'auteur a-t-il trop glissé sur la part qui
revient aux jésuites et à Mme de Maintenon dans l'expulsion
des protestants. Il a surtout insisté sur l'influence néfaste que
le clergé gallican a exercée sur Louis XIV. Il a bien fait, car
elle n'est pas assez connue. On s'imagine souvent que
gallicanisme et libéralisme sont synonymes ; c'est une erreur.
Les gallicans, sans doute, ont été les défenseurs des libertés
de leur Eglise contre les empiétements des jésuites et des

papes; mais c'est tout. Ils n'ont pas connu, au XVIIe siècle,
d'autre liberté que celle de leur propre intérêt. On l'a bien
vu dans leur attitude envers les protestants. Au lieu de se
liguer avec ceux-ci pour anéantir l'ultramontanisme, leur
ennemi commun, ils ont commis la faute impardonnable d'exagérer

') Voir la Revue, 1895, n° 12, p. 778—782.



— 190 —

les erreurs et les torts des protestants, de les pousser à bout
et de chercher à les annihiler, pour faire plaisir à Rome et

pour obtenir des concessions des papes. Telle a été aussi la
tactique de Louis XIV, ainsi que la tactique d'Arnauld, des

évêques Pavillon et Caulet, qui, pour tâcher d'adoucir Louis
XIV et pour plaire à Innocent XI, ont exagéré la lutte contre
le protestantisme et contre les protestants. Le châtiment a
suivi de près la faute. L'exemple de cette fausse tactique
devrait aujourd'hui ouvrir les 3Teux aux ennemis de Rome et
du jésuitisme ; ex viribus unitis.

On lira avec intérêt ce qui est dit des rites malabares et
des rites chinois.

Bref, cette œuvre magistrale se- poursuit avec succès et

avance très dignement vers son terme ; les chapitres sur les

lettres, les arts et les sciences, sont particulièrement
remarquables. Je n'ai pas à la recommander, parce qu'elle s'impose
d'elle-même à toutes les bibliothèques sérieuses. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Apologie des Christentums. Von Dr. Paul Schanz, Professor
der Theologie an der Universität Tübingen. Erster Teil: Gott
und, die Natur. Zweite, vermehrte und verbesserte Auflage. Freiburg

i. B., Herdersche Verlagshandlung. 1895. VIII u. 668 S.

8°. (Preis M. 7. —, gebunden M. 8. 80.)

Die 2. Auflage, in welcher der 1. Band des bekannten und

geschätzten Werkes des gelehrten Tübinger Dogmatikers hier
vorliegt, ist. wie der Titel verspricht, eine in der That sehr

stark vermehrte; aus den 354 Seiten der 1. Auflage von 1887

sind jetzt 659 Seiten Text geworden. Der Verfasser hatte sich

in der I.Auflage absichtlich möglichst knapp gefasst; seither
hatte er sich überzeugt, .,class eine ausführlichere Darstelhmg
und eine genauere Gliederung des Beweisverfahrens unter
Beibehaltung der leitenden Gesichtspunkte einem allgemeinen
Bedürfnisse entgegenkommen1'. Der Verfasser wird dafür, dass er

sich zu dieser umfassenden Erweiterung des Werkes entschlossen

hat, gewiss auf den Dank aller derjenigen rechnen dürfen, die



— 191 —

dasselbe in wissenschaftlichem Interesse benutzen. Prinzipielle
Änderungen sind nicht vorgenommen worden, und die gesamte
Anordnung und Einteilung im ganzen ist mit Recht dieselbe
geblieben ; innerhalb der einzelnen Paragraphen ist aber durch
eingeführte äusserliche Gliederung eine grössere Übersichtlichkeit

hergestellt worden. Der Text der 1. Auflage ist im grossen
und ganzen unverändert in die neue Auflage herübergenommen,
aber durch zahlreiche Zusätze und Einschaltungen erweitert und
vervollständigt worden.

Schon § 2, die Geschichte der Apologetik, ist besonders für
die neue Zeit vielfach erweitert worden. Dieser Paragraph giebt
im Rahmen einer gedrängten Übersicht eine vortreffliche
Darstellung der durch die jeweiligen Zeitströmungen bedingten
Ziele und Richtungen der Apologie des Christentums in den
verschiedenen Perioden, mit reichen Litteraturangaben. Eine bessere

kurzgefasste Darstellung der Geschichte der Apologetik
seit Drey giebt es nicht ; dabei hat die von Schanz den natürlichen

Vorteil, class sie bis auf die Gegenwart reicht, und dass
darin neben dem umfangreichen Werk von Karl Werner auch
die Ergebnisse der neuesten Forschungen berücksichtigt sind.

Sehr erweitert wurde sodann zunächst § 4: „Die Religion
und der Mensch", wo über den allgemeinen Begriff der Religion
gehandelt wird, und falsche Begriffe über Wesen und
Entstehung derselben in der Menschheit widerlegt werden. — Überhaupt

ist keiner der 19 Paragraphen der 1. Auflage ohne
zahlreiche Zusätze geblieben.

Vor allem aber sind diejenigen Abteilungen, welche sich
mit dem organischen Leben auf der Erde beschäftigen und sich
vom Standpunkte des Gottesglaubens und des christlichen
Schöpfungsbegriffs mit der Naturwissenschaft auseinandersetzen,
ebenfalls sorgfältig überarbeitet und durch zahlreiches
naturwissenschaftliches Detail erweitert worden, mit Berücksichtigung

der neuesten Forschungsergebnisse. Neben Reuschs „Bibel
und Natur" dürften diese Gegenstände von theologischer Seite
nirgends besser dargestellt sein. Schanz ist durch seine
umfassenden Kenntnisse auf dem Gebiete der Naturwissenschaften
und in der naturwissenschaftlichen Litteratur auch besonders
zu einer solchen Darstellung befähigt. Dass er die Interessen
der Theologie dabei zu einseitig vertrete, wird ihm auch von
nicht theologischer Seite nicht vorgeworfen werden können;



— 192 —

er lässt vielmehr der Naturwissenschaft in ihrem eigenen
Gebiete den freiesten Spielraum und macht ihr, soweit es ohne

Beeinträchtigung des Dogmas geschehen kann, die weitgehendsten

Zugeständnisse (da und dort vielleicht mehr, als im
Hinblick auf die Unsicherheit mancher angeblichen Resultate der
Naturwissenschaft nötig gewesen wäre, worüber ich freilich
nur als Theologe urteilen kann) ; mit um so mehr Recht kann
er dann verlangen, dass auch die Naturwissenschaft an den
Grenzen ihres Gebietes Halt mache und sich keine Entscheidung

über Dinge anmasse, die über ihre Kompetenz hinausgehen.

Nach den §§ 6—11, aus denen sich als Resultat der
kosmologische, teleologische und moralische Gottesbeweis
ergiebt, hat die neue Auflage einen ganz neuen § 12 : „Dasein
und Wesen Gottes", eingefügt, als spekulative Ergänzung der

vorausgehenden Paragraphen.
Vielfach erweitert sind auch die folgenden Abschnitte bis

zum Schluss, über die Seele, den Monismus, die Schöpfung,
Geschichte der Erklärung des Hexaëmeron, das Ptolemäische und

Copernikanische Weltsystem, Einheit und Alter des

Menschengeschlechts, die Sündflut.
Dass die Anmerkungen und Litteraturnachweise jetzt unter

dem Text stehen, statt der früheren Zusammenstellung jeweils
am Ende der einzelnen Paragraphen, ist für die Benutzung des

Werkes sehr angenehm. — Den Schluss des Bandes bildet jetzt
ein specielles Sachregister über diesen ersten Band.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Enchiridion theologiae dogmaticae generalis. Auetore D™ Francisco

Egger, Ecclesiae cathedralis Brixinensis scholastico ac

seminarti clericalis rectore. Ed. 2. Brixinae, typis et sitmtibus

Wegerianis, 1895. VIII u. 660 S. 8°. (Preis M. 7. 20.)

Das vorliegende Buch ist, wie die specieile Dogmatik
desselben Verfassers, aus den Vorlesungen desselben am Seminar
in Brixen hervorgegangen und zunächst als Lehrbuch für
österreichische theologische Lehranstalten bestimmt. Da es schon

nach 2 Jahren in 2. Auflage erscheint (1. Auflage 1893), hat es

sich offenbar für diesen Zweck als brauchbar erwiesen. Mit



dieser Bestimmung des Buches hängt auch die neuscholastische
Methode desselben und die lateinische Sprache zusammen, die
durch die in Österreich geltenden Vorschriften bedingt ist. Der
Unterzeichnete teilt die Ansicht des Verfassers nicht, class die
scholastische Methode für die Behandlung der Dogmatik und
Fundamentaltheologie die beste sei auch für die Bedürfnisse
unserer Zeit, und dass die lateinische Sprache dafür geeigneter
sei als die Muttersprache des Dogmatikers und besser vor
Irrtümern schütze (S. 637 f.) ; damit will er aber die relative
Berechtigung dieser Methode und Form neben andern auch nicht
in Abrede stellen.

Das Buch behandelt nach einer allgemeinen Einleitung über
die Theologie im allgemeinen, über Begriff, Gegenstand und
Prinzipien derselben, über die loci theologici, über die theologischen
Disciplinen und über die Methode, den Stoff der Fimdamental-
theologie in fünf Traktaten: I. Von der Offenbarung (Religion
und Offenbarung) ; II. von der Tradition (Existenz, Kriterien,
organische Entwicklung derselben) ; III. von der heil. Schrift
(Autorität derselben, Kanon, Authentic der Vulgata, Auslegung
der hl. Schrift) ; IV. von der Kirche Christi (Einsetzung, Wesen,
Eigenschaften der christlichen Kirche; die katholische Kirche
als die von Christus eingesetzte; über die römisch-katholische
Kirche und den Primat) ; V. vom Glauben und der religiösen
Erkenntnis. Massgebend sind dem Verfasser für die Behandlung
dieser Gegenstände besonders die dogmatischen Dekrete des

Vatikanischen Konzils, erläutert durch die Referate der
Glaubenskommission, besonders diejenigen des Bischofs Gasser von Brixen.
Von neuern Theologen neuscholastischer Richtung schliesst er
sich besonders an Franzelin und Kleutgen an ; und unter den
Scholastikern ist natürlich Thomas von Aquino am meisten
benutzt. Daneben werden jedoch auch die Väter berücksichtigt,

besonders Augustinus. Für die Lehre von der Kirche
(Universalepiskopat, Unfehlbarkeit) ist natürlich das Vatikanum
ganz die massgebende Autorität, wodurch auch die Lehre von
der Tradition mehrfach beeinflusst wird. Die Gründe, welche
für diese Lehren gewöhnlich vorgebracht werden, werden hier
vollständig, klar und übersichtlich dargestellt und die Einwendungen

kurz beantwortet. Eine bessere Begründung hat die
vatikanische Lehre dadurch allerdings nicht erhalten, und von
der eigentlichen Bedeutung der Gegengründe, welche die ka-

Revue intern, de Théologie. Heft 13, 1896. 13



— 194 —

tholische Opposition dagegen vorgebracht hat, erhält der
unerfahrene Leser gar keinen Begriff; ausdrücklieh genannt wird
unter den Gegnern nur Döllinger ; die gründlichste theologische
Beleuchtung des neuen Dogmas, das Werk von Langen über
das Vatikanische Dogma, scheint der Verfasser nicht zu kennen.
— Mit dem neuscholastischen Standpunkt des Verfassers hängt
es auch zusammen, dass die verdienstvollsten katholischen
Theologen, welche diesen Standpunkt nicht teilen, gern in ihrer
Orthodoxie verdächtigt werden, und zwar nicht nur solche,

gegen welche von Rom aus Censuren ausgesprochen wurden,
wie Hermes und Günther, sondern auch andere, mit Vorliebe
Hirscher (dass dieser kein „Semirationalist" war, können auch
solche, welche mit seinen Schriften selbst weniger vertraut
sind, aus meinen Abhandlungen über ihn in dieser Zeitschrift
sehen), gelegentlich auch Klee und Staudenmaier. Einmal geht
er sogar so weit, im Anschluss an einen Ausspruch des Melchior
Canus, die Abneigung gegen die Scholastik als aller Laster
Anfang hinzustellen, S. 221 : „Gerte errores Lamennaisii, Bautainii,
Gioberti!, Hermesii, Güntheri et hisce temporibus aberrationes
Antiqtto-catholicorum contemptui scholae non minimum sunt
ascribendi." Ich bin durchaus nicht der Meinung, dass die
grossartige geistige Arbeit, welche die Scholastik in ihren
bedeutenderen Vertretern geleistet hat, gering geachtet oder ignoriert
werden soll; nur sollten die modernen Anhänger derselben sich

auch vor allzugrosser Einseitigkeit hüten.
In weitere Auseinandersetzungen über prinzipielle

Differenzen kann ich mich hier nicht einlassen. Zum Schluss will
ich jedoch nicht unterlassen, auf die Vorzüge des Buches vor
manchen weitläufigeren Werken neuscholastischer Richtung
hinzuweisen, auf die kurze und übersichtliche Zusammenfassung
des Stoffes und die klare und präcise Darstellung des einzelnen.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Die Apokalypse und ihre neueste Kritik, dargestellt von

Arthur HlRSCHT. (Von der theol. Fakultät zu Berlin mit dem

königl. Preise gekrönt.) Leipzig 1895. August Neumanns Verlag

(Fr. Lucas). XII u. 175 S. 8°. (Preis M. 2. 80.)

Die Schrift beschäftigt sich vom konservativen Standpunkt
mit den zahlreichen Schriften, die sich seit dem Anfang des



— 195 —

letzten Jahrzehnts mit der Apokalypse mit der Tendenz
beschäftigt haben, das Buch in eine Anzahl von jüdischen oder
christlichen Quellenschriften auseinanderzureissen. Neu ist die
Hypothese an sich bekanntlich nicht, sondern schon früher
aufgetaucht und widerlegt worden ; bei der gegenwärtigen Beliebtheit

dieses Sports in der protestantischen Theologie ist es aber
nicht zu verwundern, class dieselbe sich auch mit Macht wieder
auf die Apokalypse geworfen hat, seit Völter in seinem zuerst
1882 erschienenen Buche eleu Anstoss dazu gab, so dass sich
seither schon eine ganze Litteratur über die Frage gebildet hat.
Einig sind die Kritiker allerdings nur in der Tendenz und in
der Negation, während ihre positiven Hypothesen nach den
denkbar verschiedensten Richtungen auseinandergehen. Der
Verfasser der vorliegenden Schrift stellt sich also die Aufgabe,
„den gegenwärtigen Stand der ganz neuen Erklärungsversuche
vor Augen zu führen und in kurzen Bemerkungen auf ihre
Schwächen und Vorzüge hinzuweisen", zu untersuchen, „ob das
sachliche Verständnis des Buches durch das von der Kritik
Erarbeitete gefördert worden ist". Er behandelt zu diesem Zweck
die Plypothesen von Völter, Weizsäcker, Vischer, Weyland,
Sabatier, Schoen, Spitta, P. Schmidt, Erbes ; in der Vorrede
nachträglich noch die neuesten von Rauch und Gunkel. Zuerst
werden die verschiedenen Plypothesen in einer Übersicht
angeführt, die durch übersichtliche Tabellen erleichtert wird ; dann
werden im Detail die einzelnen Kapitel durchgegangen, und zu
jedem Vers bemerkt, was etwa für neue Meinungen darüber
vorgebracht worden sind. Die sehr fleissige Zusammenstellung
wird allen von Nutzen sein, die sich über diese Frage orientieren

wollen, ohne dabei Zeit oder Lust oder den Beruf zu
haben, sich durch die ganze Litteratur selbst durchzuarbeiten.
Die mit Aufwand von so viel Scharfsinn vorgebrachten und
doch so durchaus haltlosen Hypothesen werden im ganzen und
im einzelnen gut widerlegt. In einer besondern Untorsuchung
am Schluss (S. 166 ff.) wird auch nachgewiesen, dass die
angeblichen sprachlichen Verschiedenheiten, welche einzelne von
den Kritikern für ihre verschiedenen „Quellen" annehmen, in
Wirklichkeit nicht existieren. (Auf die Unmöglichkeit der ganzen
Hypothese bei der frühen und guten Bezeugung der Apokalypse
als eines Werkes des Apostels Johannes hatte übrigens schon
nach den ersten Versuchen Völters Zahn sehr gut hingewiesen,



— 196 —

Zeitschr. f. kirchl. Wissensch. u. kirchl. Leben, 1885, S. 523 ff.)
Mit der Kritik der „Kritiker" eine ins einzelne gehende positive

Erklärung der Apokalypse zu verbinden, lag nicht in der
Absicht des Verfassers. Wohl aber stellt er vor der Besprechung
der einzelnen Kapitel oder grösseren Hauptabschnitte seine
positive Ansicht über Zweck und einheitliche Gliederung des

ganzen den neuen Hypothesen entgegen, und lässt sich immerhin

auch auf manche Einzelheiten näher ein. Ich muss es mir
versagen, auf einzelnes einzugehen, möchte aber doch der
Ansicht Ausdruck geben, class der Verfasser manches an seiner
positiven Auffassung wohl modifiziert haben würde, wenn er
auch die frühere Litteratur über die Apokalypse in weiterem
Umfange dabei berücksichtigt hätte; auch aus der von ihm
gänzlich ignorierten katholischen Litteratur hätte er wohl manches

lernen können. Im ganzen aber und ihrer Hauptbestimmung

nach dürfte die Schrift auch für weitere Kreise nützlich
sein, die oft nur allzu geneigt sind, sich durch die Behauptungen

einer rein willkürlichen und subjektiven Bibelkritik
imponieren zu lassen. Es ist auch heute noch wahr, was z. B.

ein Gelehrter, der sich an kritischem Scharfblick und auch an
ästhetischem Sinne noch mit jedem modernen „Kritiker" messen
kann (Hug, Einleitung in das N. T., 4. Aufl., II, S. 525), von
dem „wohlüberdachten Plan und kunstreichen Gliederbau" der

Apokalypse, von der „schönen Symmetrie in ihrer Anlage und

von ihrem feinen Organismus" gesagt hat.
Prof. Dr. F. Lauchert.

Die geschichtliche Stellung und Aufgabe des deutschen Alt-
katholizismus. Von *„.*. Leipzig, Verlag von Friedrich Jansa.

1895. 68 S. 8°. (Preis M. —. 65.)

Der Zweck der vorliegenden Schrift ist, nachdem die durch
das Vatikanische Konzil veranlasste altkatholische Bewegung
eine 25jährige Geschichte hinter sich hat, ohne weitere theologische

oder kirchenpolitische Erörterungen „einen rein
historischen Rückblick auf die letzten 25 Jahre und auf die
wichtigsten Punkte der Entwickelung des Altkatholizismus zu geben".
Nach einer kurzen Vorgeschichte des Vatikanischen Dogmas
im Anschluss an Friedrich, Huber und den „Janus", sowie einer



— 197 —

Übersicht der entgegengesetzten, antijesuitischen Strömung in der
katholischen Kirche bis 1870, wird eine kurzgefasste Geschichte
der inneren Entwicklung des Altkatholizismus in Deutschland
seit dem Münchener Kongress nach den offiziellen Quellen
gegeben. Mit Rücksicht auf den bekannten Brief Döllingers an
den verstorbenen Pfarrer Widmann wird nach drei Seiten
betrachtet, wie der Altkatholizismus die dreifache Aufgabe bis
jetzt gelöst hat, die er sich selber stellte, nämlich : 1) Zeugnis
zu geben für die altkirchliche Wahrheit gegenüber der
Vatikanischen Neuerung, 2) die Kirche von Missbräuchen zu reinigen,
3) die Wiedervereinigung der getrennten Kirchen vorzubereiten.
Bei ihrer objektiven und quellenmässigen Zusammenstellung
alles Wesentlichen in engem Rahmen wird die vortreffliche
kleine Schrift allen Altkatholiken sehr willkommen sein, besonders

weitern Kreisen, denen die offiziellen Publikationen und
das grosse aktenmässige Werk v. Schuhes nicht zur Hand sind.
Auch Angehörigen anderer kirchlicher Gemeinschaften, seien
es nun römische Katholiken oder Protestanten, könnte dieselbe
nützliche Dienste leisten zur Gewinnung richtigerer Begriffe
über den Altkatholizismus, als man sie in der Regel findet.

F. L.

Die internationale Seite der päpstlichen Politik und die Mittel
der Abwehr. Von Professor Dr. Nippold. (Flugschriften des

Evang. Bundes, 115—118.)

Durch die Freundlichkeit des Herrn Verfassers wurde es

uns ermöglicht, in die Druckbogen dieser demnächst erscheinenden

Schrift, einen Blick zu werfen. Der reichhaltige, an mannigfachem

Interesse reiche Inhalt derselben ist schon aus einer
kurzen Inhaltsübersicht ersichtlich. Der 1. Teil: „Die
internationale Seite der päpstlichen Politik", nimmt seinen Ausgang
von der sog. Katholikenversammlung des Jahres 1895 in München,

bespricht sodann die internationalen Kundgebungen Papst
Leos XIII., die Niederlage des Deutschen Reichs im Kulturkampf

und deren Folgen, die päpstliche Politik als Erneuerung
des römischen Imperiums, endlich die einzelnen Mittel der
päpstlichen Politik in der Gegenwart. Dem stellt der 2. Teil
„die religiösen Mittel zu internationaler Abwehr" gegenüber.
Zunächst weist er auf „die typische Bedeutung der Revue



— 198 —

internationale de Théologie" hin, um dann im Gegensatz zu
den „falschen Stützen in den politischen Faktoren" „die
religiösen Mächte der göttlichen Offenbarung in den papstfreien
Kirchen" zu besprechen, die nacheinander vorgeführt werden.
Unter den „Propheten des internationalen Martyriums" hat der
Altkatholizismus seine Stelle gefunden. Betrachtungen über
„die Einwirkung der kirchlichen Verständigung auf die ausser-
kirchlichen Kreise" und über „Nachfolge Petri oder Nachfolge
Christi" machen den Schluss.

Mit besonderem Dank gegen den hochgeschätzten Herrn
Verfasser erwähnen wir seine freundliche Besprechung unserer
Revue. Von der Erwähnung des kirchenhistorischen Aufsatzes
des serbischen Bischofs Nikanor Ruzitschitsch ausgehend, fährt
er fort: „Die feste Grundschicht jener — von dem charakterfesten

französischen Gelehrten Michaud redigierten — Revue
haben unsere deutschen, unsere schweizerischen, unsere
holländischen, unsere österreichischen Altkatholiken geliefert, allen
zuvor Döllingers Lebensfreund Reusch und die Bischöfe Reinkens

und Herzog. Aber schon in den bisher erschienenen
zwölf Heften finden Sie daneben eine Reihe der hervorragendsten

englischen, griechischen, russischen, armenischen Bischöfe
und Professoren. Sie können aber ebensogut Auseinandersetzungen

zwischen dem Anglikaner Lias und dem russischen
General Kirejew über die zwischen ihren beiden Kirchen
streitigen Punkte verfolgen, wie über das Wechselverhältnis
von Protestantismus und Katholizismus (Katholizismus auch in
der altkatholischen Form), zwischen unserem Professor
Beyschlag und seinem Kollegen Langen in Bonn. Alle diese
Arbeiten jedoch sind heute für mich einfach nur Typen für das,

was wir in Zukunft nötig haben, und was ich nun in einer

einzigen These dahin zusammenfassen möchte: Pflege
freundschaftlicher Wechselbeziehungen zwischen allen papstfreien
Kirchen des Erdenrundes. Denn nur auf diesem Wege kann
der internationalen Politik der päpstlichen Kurie die
internationale Pflege der Religion gegenübertreten."



— 199 —

III. English Bibliography.
The Acts of the Apostles. With Introduction and Notes by T. E.

Page, M. A., and A. S. WALPOLE, M. A., London 1895.

Some years ago M1' Page published a small edition of the
Greek Text of the Acts with brief exegctical notes. He adopted
the Text of 'Westcott and Hort, and his notes, while they avoided
ail questions of doctrine or controversy, contained in brief space
a great deal of thorough scholarship. They formed in fact by
far the best work on the Acts in English. The Notes have now
been adapted to the Authorised Version by Mr Walpole, and
Mr Page has added a short Introduction. M1' Page fully accepts
the Lucan Authorship of the book and regards its aim as
primarily historical. He has no sympathy with any of the elaborate
tendency theories that have been propounded to explain its
origin and object and assigns it to a date soon after A. D. 70.

Coming from a scholar whom no one can accuse of any
prejudice in favour of orthodox Theories, this is very reassuring
and is one of the many signs that Tubingen has had its day
and that the views of the New Testament held by the Church
still keep the field in spite of the attaks made on them.

A criticism of particular parts of a book like this would
not be of much interest to the readers of the Revue. On that
head I merely note that Mr Page seems to accept the theory
put forth by Prof. Ramsey in his book on the "Church and the
Roman Empire" and supported there with much skill and learning

that Galatia is to be understood of the Province and not
of Galatia proper, and that the Churches of Galatia to whom
S. Paul wrote are the Churches in the district round Derbe and
Lystra and not, as usually supposed, Churches founded in the
northern Galatia. My reason for drawing attention to the book
is rather that it is one of the many signs of the efforts that
are being made today to bring a true knowledge of the Bible
home to Englishmen. For three and a half centuries the Bible
has been freely circulating in this country in the vulgar tongue.
The Church of England has given the Bible its true place in
relation to the Church. She has enjoined on her ministers in the
most solemn way that they are to teach nothing as "necessary
to salvation" but what can either be drawn from the pages of
Holy Writ or may be proved thereby. She has challenged all



— 200 —

men to test her teaching by the inspired writings. She feels that
she has nothing to fear from that test, that the honest application

of it must end in setting forth Catholic truth in a clearer
light. But this position plainly brings with it the enormous
responsibility of instructing those who are to apply this test so

that they may not be carried away by ignorance, and pervert,
instead of understanding, the sacred writings which they read.

The responsibility is great, but the Church of England
assuredly is not shrinking from it. The result must be in the
course of time that the religion of the mass of the people will
become intelligent and to some extent founded on a basis of
reason and not as is too often the case now—and I believe to a
much greater extent in Roman Catholic countries than with
us—a matter of mere habit and tradition.

A. J. C. Allen.

The Official Year-Book of the Church of England. 1895. Issued
loith the sanction of the Archbishops and Bishops of the English,
Irish and Scottish Churches by the Society for the Promotion of
Christian Knoidedge.

Some time ago in the pages of the Revue I drew attention
to some books that give an idea of what the Church of England

is doing in the Mission field all over the world: in the
present article I wash to speak of a book which will convey
to those who study it a very fair idea of what she is doing at
home. The Year-Book was commenced in 1883 and has been
issued ever since. It is a stout Octavo of over 700 closely
printed pages and is filled with statistics and other information
as to the organisation and work of the Church. There are
sections of the work devoted to accounts of the Churches of
Ireland, Scotland, America and to the Missionary Organisation of
the Anglican Communion throughout the world. Mission work
also appears in the accounts that are given of the great
Missionary Societies and other organisations. Of course no handbook

of the Church could make any claim to completeness if
it did not enter on these subjects ; but as I have spoken of them
before I shall omit them now and confine myself to the part
dealing directly with the home work of the Church in England.



— 201 —

At the beginning are six very closely printed pages of
figures which give a statistical view of all the many branches
of Church Work that are going on in the country. These relate
to England and Wales only, and the Diocese of Truro which
includes the County of Cornwall does not appear, as no returns
were received from it. From these pages it appears that the
population to be dealt with is about 30,000,000. To minister to
this number there are about 20,000 clergy engaged in active
work. Of these 13,500 are incumbents of parishes and the rest
Assistant Curates. This gives about one Priest to every 1500

people and if the population and the clergy were pretty
uniformly distributed, this would be a fairly sufficient supply. But
the distribution is far from uniform. In the country districts
the parishes are often very small and of late years, owdng
to the depression in agriculture and the increased use of
machinery in farming operations, the population has been growing
steadily less while the great towns have gone on increasing
at a rate that is in some cases appalling and has made the
problem of providing Church privileges for them one of extreme
difficulty. Immense efforts have been made to meet the
difficulty. In eleven years 1882—1892, nearly £ 14,000,000 was spent
on Church Building and Restoration, the Endowment of Benefices

and the providing of Parsonage Houses and Burial Grounds.
In many Dioceses Diocesan Funds have been started under the
direction of the Bishops and large stuns are contributed to them
anually for the purpose of helping on in all ways the work of
the Church in the poor and rapidly increasing parts of the
Dioceses. Of these the Bishop of London's Fund leads the way.
In 1893 the income was £ 26,384 and the income of another
Fund raised for work in the East End of London was £ 18,382.
These Funds are used for the purpose of making grants towards
the Building of Churches and Mission Rooms, the maintenance
of Schools and the providing of stipends for the assistant Clergy.
The last object is the one that receives the largest share of
help. For the same purpose two general Societies were
formed about 60 years ago. Of these the Church Pastoral Aid
Society raised in 1894 £ 55,326 and the Additional Curates'
Society £ 76,960. Grants are made by these Societies to different
Parishes not to pay the whole stipends of the extra Clergy but
to help in doing so. Thus every grant given by them means



— 202 —

that a considerable sum in addition is raised from local or other
sources to meet it. The success that has attended these efforts

may be gathered from the fact that in the Dioceses of London,
Manchester and Worchester—to select three of the Dioceses
which include the greatest aggregations of town populations—
the proportion of clergy to population is now one to 2,700, one
to 3,100 and one to 1,700 respectively. But besides the
increase in the number of Clergy much has been clone lately
in the direction of developing Lay agency. Thé Bishops have
for some time granted Licences to properly qualified laymen
to help in holding Mission Services, visiting from house to
house etc. There are now many of these men at work and
their help is found to be very valuable. Many Dioceses too
have formed Lay Helpers Associations with a view of
developing the sense of brotherhood amongst those who in any way
take an active interest in the work of the Church and also of
calling forth such interest. The number enrolled in the London
Association is between 6,000 and 7,000 and when it is remembered

that membership is confined to men it will be seen
that this represents an immense amount ¦ of lay interest and

lay work.
The Church has been making great efforts too in other

ways less distinctly parochial than, the above to strengthen her
hold on the people and bring back to the Catholic faith those
who are alienated from it either through indifference or dissent.
Of these efforts the one that will probably be of most interest
to the readers of the Revue is the great revival of Sisterhoods
that has taken place in recent years. After the suppression of
the Monasteries in the time of Henry VIII the idea of
community life quite disappeared from the Church of England till
it was revived under the influence of the late Dr Pusey. At
Easter 1845 the first Sisterhood was opened with two Sisters
in a poor part of the West of London. This was followed in
a few years by Sisterhoods at Plymouth, Clewer and Wantage
and in spite of much opposition and prejudice Sisterhoods have
now become a recognised part of the organisation of the Church.
The extent of the movement may be gathered from the section
of the Year-Book devoted to the subject. A brief outline of the
work of the Sisterhoods occupies six pages. Oxford, London
and Chichester are the Dioceses that are most prominent in



-- 203 —

the work as the largest communities have the homes there, but
seven other Dioceses have Sisterhoods of their own and the
work of the larger bodies, such as the East Grinstead Sisterhood,

the Sisters of All Saints, St. Margaret and the Sisters of
the Church, Kilburn have spread their work widely over the
country. A characteristic of all these bodies is that they give
themselves to active Church work of various kinds. The
religious life of the sisters is not neglected and wherever they arc
they live under rule, but active Church work and not the
contemplative Life is the primary object of them all and is carried
on with great zeal and success. An effort was made a few
years ago to revive Brotherhoods on the same lines, but after
a flickering existence for a few months the society came to
an end. There are obviously many causes which make it much
easier to maintain Sisterhoods than Brotherhoods and for the
latter we shall have to wait till a leader full of zeal and

power is raised up amongst us.
But while the effort to form Lay Brotherhoods has thus

failed, the idea of community Life has taken a certain amount
of root amongst the Clergy. The Cowley Brotherhood, a
Society of Priests who undertake mission and oilier special
work, has now spread all over the country and has even
reached Africa and America. In many Dioceses too Societies
of Clergy have been formed who undertake special work of
various kinds under the direction of the Bishop and supplement
the deficiencies that necessarily attach to a purely Parochial
system. These Societies are not organised on any fixed plan
and it vrotild be tedious and uninteresting to attempt to set out

any of the details concerning them which may be easily found
in the Year-Book. Their very variety is a sign of life shewing
itself in many ways and in many manners and working out
in each locality the expression that is best adapted to all the
circumstances of the case. But the idea of community life has

spread from the Diocese into many parishes. In large and
densely populated districts the idea of working the Parish by
a body of Clergy living together in a Clergy House and to a

certain extent under rule has been tried with much success
and the idea is likely to spread.

Closely connected with these Clerical organisations is the
movement in the direction of holding Quiet Days and Retreats



— 204 —

for different classes. These are now numerous. Some Dioceses
have a retreat every year for the Parochial Clergy, and Quiet
Days for Church workers, School Teachers etc. are becoming
quite common. There is always a danger—and it is one to which
I believe Englishmen are specially liable—to forget the need
to cultivate the individual life in the midst of the bustle of
active work, whether that work is purely secular or is religious
in character. Quiet Days and Retreats are the antidote that
is required.

I turn now to another side of Church work which has taxed
the energies and liberality of Churchmen to a very great
extent indeed. I refer to Education. I do not propose to say much
on Sunday Schools. These are practically universal and
considerable efforts are made to secure their efficiency. They are
officered by quite an army of teachers nearly all working
voluntarily and no doubt they do a great deal of good, but they
have their own difficulties and dangers on which I could easily
enlarge if this was the time to do so. It is in the matter of
Day Schools that the energy of Churchmen has been most

conspicuous. The Law of 1870 requires that Schools—sufficient
and efficient—shall be provided for the whole of the population.
The efficiency of the schools is tested by a system of Government

Inspection, and grants in aid of maintenance are made to
all schools equally from the imperial taxes. The inspection
takes cognisance of secular subjects only. Instruction in religion
is left entirely to the local Managers. Where Schools are built
by voluntary gifts and maintained by subscriptions the managers

are at liberty to give any religious teaching they wish
with the proviso that any parent who objects to the religious
teaching in the School can withdraw his children from it. Where
voluntary effort does not supply a sufficiency of Schools the
rate payers are obliged to elect a School Board which has

power to levy rates for the building and maintaining of the
Schools that are needed. In these Schools no Formulary or
Catechism belonging to any religious body is allowed to be

taught and the Religious teaching is necessarily most
unsatisfactory. It will I think be seen from this statement that the

maintenance of Schools where definite Church Teaching can be

given to the children of the poor is a difficult and expensive
work. But the Church has not shrunk from it. In 1893 there



— 205 —

were Elementary Schools in the country containing space for
the accomodation of 5,762,617 children and of this space for
2,693,841 was provided in Church Schools. In the year 1893
Churchmen raised £ 617,878 for the building and maintaining
of Church Schools and from 1870 to the end of the same year
they raised £ 22,049,063. This means zeal, effort and liberality
and there are no signs of any failing in any of these.

Those who will turn to the pages of the Year-Book will
find accounts of many other directions in which the energy of
the Church finds its expression today. Choral Associations for
the improvement of Church Music, Nursing Institutions, Houses
of Mercy, Penetentiary, Temperance and other Societies and
Agencies abound everywhere. For details of these I must refer
to the pages of the book itself. Those who will turn to them
will find sections giving an account of the Bills introduced into
Parliament dealing with subjects affecting the Church, accounts
of the work clone by the Diocesan Conferences which meet
under the direction of the Bishops to discuss questions affecting
the progress of Church Work, and notices of the chief Theological

and other books published during the year. There is indeed
much in this book that is of great interest. What I have said
will I hope shew hat the Church of England is at present very
much awake and is making immense efforts to fulfil the duty
that is laid upon her. I do not maintain of course that the
picture is without its shadows. The Year-Book will give cause
for reflection and heart searching to any English Churchman
who will read it carefully and try to learn the lessons it has

got to teach. He will find in it many signs of the evils wrought
by the party spirit that prevails so largely—though I believe
in a greatly decreasing degree—amongst us ; he will find statistics
which shew that the number of persons confirmed and the
number of Communicants are by no means what they ought
to be ; he will find that the stipends of the Clergy are utterly
inadäquate and are a crying disgrace to the laity who accept
clerical ministrations and expect a high standard of education
and earnestness in the Clergy and do not provide them with
a decent subsistence; he will find that there is an enormous
amount of lost ground to be made up but allowing for it all
he will find that the prospect is full of hope and that the



— 206 —

Church of England has never done her work better or been
more firmly rooted in the hearts of the people than she is today.

A. J. G Allen.

IV. Griechische Bibliographic.

ArrdvirjOlc tic riß' virò rod èmcixÓTc.ov Fogirjç Atovroc rod IF' sx-

âo-3-sloav syxvxXiov risen évo>oswç xwv fv 'AvaxoXfj FxxXr/(ii,mv. Fv

'Axhp'ai-g, ex roti wrtoyQU(ps(ov ïlnpuOxsvâ Asmvtj. 1895. 60 S. 8°.

Diese anonym in Athen erschienene Broschüre ist eine nach
Form und Inhalt sehr scharfe Antwort eines griechischen Theologen

auf die päpstliche Encyklika. Der Verfasser weist zunächst
(S. 5 ff.) auf die zahlreichen Gewaltakte hin, welche die Päpste

gegen die orthodoxe katholische Kirche des Orients seit der
Zeit Nikolaus L, der die Spaltung verschuldete, begangen haben,
und die so gar nicht mit der grossen Freundlichkeit harmonieren,
welche der jetzige Papst gegen die Griechen zur Schau trage. Das

Papsttum trete eben, je nach den Verhältnissen, in ganz
verschiedener Weise auf: avo es herrscht oder wo es seine
Herrschaft durch Gewalt erweitern zu können glaubt, erscheint es

in der Löwenhaut; dagegen im Fuchspelz da, wo ihm die
Machtmittel fehlen und wo die List weiter führt (S. 7). Wie
es gegen seine Untergebenen verfährt, wo ihm die Macht zur
Verfügung stellt, das zeigt vor allem die Geschichte der Inquisition,

die S. 7 ff. betrachtet und als der ärgste Schandfleck
der Menschheit charakterisiert wird. Die Kirche Roms solle
zuerst sich selber davon reinigen und rechtfertigen, ehe sie das

Recht habe, die von solchen Greueln nicht befleckten Kirchen
des Orients zur Vereinigung mit sich aufzufordern (S. 9 ff.).

Dagegen da, wo das Papsttum sich erst einschleichen will,
tritt es mit List als Fuchs auf, und dies ist gegenwärtig seine

Politik im orthodoxen Orient (S. 16 ff.). Im Abendland ist der
Gebrauch der Volkssprache im Gottesdienst streng verboten
und die lateinische Kirchensprache streng geboten; dagegen
wird den Orientalen das grösste Entgegenkommen zu teil,
sowohl in Bezug auf die kirchliche Sprache, als in Bezug auf
ihre sonstigen Besonderheiten im Ritus; sie brauchen einzig



_ 207 —

und allein den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes
anzuerkennen. Weil man in Rom wohl weiss, dass die Orientalen
sehr treu und fest an allen ihren uralten kirchlichen Gebräuchen
hängen, so wäre es sehr unklug gewesen, ihnen dieselben von
vornherein nehmen zu wollen; sie sollen also mit List gefangen

werden: in ihrem ganzen kirchlichen Leben werde ja
praktisch alles beim alten bleiben, nur die rein theoretische
Anerkennung des unfehlbaren Papstes werde von ihnen
verlangt. „Wenn die Sorge des Papstes für die Wiedervereinigung
der Kirchen aufrichtig wäre, wenn er um eine wahre und
wirkliche Wiedervereinigung der Kirchen besorgt wäre, dann
musste man ihm unbegrenzten Dank sagen, da er für das Seelenheil

der ganzen Welt besorgt wäre. Aber das Seelenheil des
menschlichen Geschlechts hängt von dem Genuss des ewigen
Lebens ab, das ewige Leben aber wird durch die Erkenntnis
des allein wahren Gottes und unseres Herrn Jesu Christi, der
in die Welt gesandt wurde, erlangt und nicht durch den
Primat des Papstes und seine Unfehlbarkeit. Solange der Papst
die* päpstliche Kirche nicht von den verschiedenen unheiligen
Neuerungen reinigt, solange er glaubt, dass er dadurch die
Kirchen vereinigen könne, wenn nur die andern Kirchen ihn
als obersten Pontifex, Universalbischof und unfehlbaren Nachfolger

des Petrus anerkennen, so ist er in einem grossen
Irrtum befangen und baut auf Sand" (S. 25 f.).

Die Mittel, durch welche der Papst jetzt seine Zwecke ini
Orient erreichen will, sind freilich anders geartet, als die der
Inquisition, aber nur noch schlimmer. Jene folterte doch nur
den Leib der ihr Verfallenen ; jetzt aber wollen sie im Orient
sich an den Seelen versündigen (S. 28 f.). Das wirksamste
Mittel, das jetzt wieder eifrig in Anwendung gebracht wird,
ist die Gründung von Schulen, die unter dem zunächst wohl-
thätigen und uneigennützigen Schein, nur Bildung verbreiten zu

wollen, langsam und vorsichtig den jungen Leuten ihre
angestammte Religion nehmen und sie für die römische Kirche
gewinnen. Das Mittel ist nicht neu und trug schon früher seine
Früchte. Bei den Griechen zwar, sagt der Verfasser, habe das

Verfahren nicht viel Erfolg (S. 28 f.). Ein Grieche könne zwar
leider aus einem Christen ein Atheist werden und alle Religion
verlieren (unter dem Einfluss der schlimmeren Erzeugnisse der

westeuropäischen „Civilisation", die auch schon den Weg nach



— 208 —

Griechenland gefunden haben); aber dass er die Religion seiner
Väter mit einer andern Religion vertausche, das komme doch
in der Regel nur bei ganz herabgekommenen Personen vor,
die an allem Schiffbruch gelitten haben und sich von den
fremden Missionsanstalten unterstützen und erhalten lassen
wollen. Bei den andern orientalischen Völkern haben leider
die schlauen Versuche schon mehr Erfolg gehabt und zur
Ablösung nicht unbeträchtlicher Teile von den Nationalkirchen
geführt, die sich als sogenannte „unierte" Kirchen dem Papsttum

unterwarfen.
Gerade die Zugeständnisse, welche der Papst in seiner

Encyklika den Orientalen mache, seien höchst bedenklich und
geeignet, Misstrauen gegen ihn zu erwecken. Wenn doch im
Abendlande so streng die peinlichste Uniformität in allem nach
römischem Muster durchgeführt werde und dagegen im Orient
orientalische und occidentalische Riten als gleichberechtigt
nebeneinander bestehen sollen, so sei das eine sehr merkwürdige

Inkonsequenz und müsse der unfehlbare Papst entweder
da oder dort nicht richtig handeln (S. 38 f.). Zur Erklärung
sehe man sich schliesslich an den bekannten Grundsatz
verwiesen, dass der Zweck die Mittel heiligt (S. 49). Wenn erst
einmal der Zweck erreicht und der ganze christliche Orient
dein Papste unterworfen wäre, würde wohl gleich eine andere
Behandlung eintreten.

Wenn der Papst wirklich eine Wiedervereinigung der
Kirchen wolle, so sei der erste Schritt dazu, dass er seine
Kirche von ihren Irrtümern reinige, und dass er dann zuerst
die Altkatholiken wieder mit sich vereinige, durch feierliche
Verwerfung der Irrlehre von seiner Unfehlbarkeit und seinem
Universalepiskopat (S. 53 f.). Wenn dann schliesslich, von hier
anfangend, die Wiedervereinigung der von ihren dogmatischen
und sonstigen Irrtümern und Missbräuchen gereinigten und
wieder wahrhaft katholisch gewordenen römischen Kirche mit
der gesamten Christenheit durchgeführt sei, dann werde auch

gern wieder der christliche Orient wie der Occident den Papst,
nicht als absoluten Universalbischof, aber im altkirchlichen
Sinne als den primus inter pares unter den katholischen
Bischöfen anerkennen.

Den Schluss der Schrift bildet eine ernste Mahnung an den

Episkopat der orthodoxen Kirchen des Orients, als treue Hirten



— 209 —

ihre Herden vor der Gefahr zu schützen und einträchtig und
einmütig für den Glauben der Väter zu kämpfen. F. L.

Tçvqiwvoç E. EvayysXidov. ^H Movi] rrjç 2iyçiavr;ç r) tov /.isyaXov

'Aygov. MsXé%g lGTOQixo-TOTroyoa(yixin sv f] xai ttsqi tov IÔqvzov

xal rjyovfibvov ctvifjç Qsoqavovç tov Xqoi oygdqov. 'Ev 'Ad-fjVaiç.

1895. 16 S. 8°.

Die Abhandlung giebt zunächst eine Darstellung des Lebens
des hl. Theophanes Konfessor (c. 739—818), des bekannten
Chronisten, der das Kloster tov /isydlov liygov bei Sigriane
begründete und als Abt leitete, nach den alten Biographien und
mit Berücksichtigung der neuern Litteratur. Dann beschäftigt
sich der Verfasser mit der geographischen Lage von Sigriane,
und stellt gegen B. Mystakicles, der dasselbe auf Samothrake
sucht, und gegen die Meinungen anderer fest, class es nach
den alten Quellen an. der Küste Kleinasiens, im Süden der
Propontis liegen muss. Er selbst hat die Gegend, wo er das
Kloster suchen zu müssen glaubte, im Jahre 1892 bereist und
fand bei dem jetzigen christlichen Dorfe Kursuli Überreste
eines Klosters, die er beschreibt und worin er das Kloster des

hl. Theophanes sieht. Endlich stellt er noch zusammen, was
von der spätem Geschichte des einst sehr bedeutenden Klosters
bekannt ist. F. L.

V. Librairie.
J. E. Alaux: Théorie de l'âme humaine, essai de psychologie

métaphysique; Paris, F. Alcan, 1 vol. in-8°, 1896, 10 fr. —
Nous reviendrons, dans la prochaine livraison, sur cet
important ouvrage.

G. Bonet-Maury: Le Congrès des religions à Chicago en 1893;
Paris, Hachette, 1 vol. in-18, 1895, 3 fr. 50.

Aug. Bouvier: Dernières méditations; Genève, Eggimann, in-12,
1895, 1 fr.

A. von Gall : Die Einheitlichkeit des Buches Daniel ; Giessen,
J. Ricker, 1895, in-8°, 126 S.

Dr Günther Thiele: Die Philosophie des Selbstbewusstseins
und der Glaube an Gott, Freiheit, Unsterblichkeit; Berlin,
C Skopnik, 1895, in-8°, 10 M.

Revue intern, de Theologie, Helt 13 1,^96. 14



— 210 —

H. Holtzmann: Theol. Jahresbericht: III. Abteil., Systematische
Theologie ; IV. Abteil., Praktische Theologie und kirchliche
Kunst; Braunschweig, Schwetschke, 1895, 6 M.

R. Jenkins, M. A. : The Title Deeds of the Roman Church ;

Folkstone, Kentfield, broch., 1895.

W. Moll: Die vorreformatorische Kirchengeschichte der Niederlande.

Deutsch bearbeitet nebst 1) einer Polemik gegen die

im I. Bande der Janssenschen Geschichte des deutschen Volkes
enthaltenen kirchengeschichtlichen Irrtümer und 2) einer
Abhandlung über die Bedeutung kirchengeschichtlicher Bildung
für das geistliche Amt von Lie. theol. P. Zuppke, Archi-
diakonus. 1160 Seiten gr. 8°. Preis 18 Mark. Verlag von
J. A. Barth (A. Meiner), Leipzig. — Dieses Werk ist die

deutsche Bearbeitung der fünfbändigen « Kerkgeschiedenis
van Nederland voor de Hervorming * des f Amsterdamer
Prof. W. Moll. Dieselbe entspricht einem wissenschaftlichen
Bedürfnisse, da Molls Forschungen in den deutschen
Gelehrtenkreisen nur wenig bekannt sind, und auch die Eigenart

seiner Geschichtsschreibung, die dem wirklichen Leben
den Puls zu fühlen versteht, nur anregend auf die deutsche

Geschichtsschreibung wirken kann. Namentlich besitzt das

Werk Molls einen hohen Wert für die Beurteilung der
kulturellen Zustände und der kirchlichen Lage in der Zeit des

ausgehenden Mittelalters. Dass die ultramontanen Autoren
hier mit ihrer Auffassung vielfach im Unrecht sind, geht aus

Moll schlagend hervor. Der deutsche Bearbeiter hat in einer
einleitenden Abhandlung nachgewiesen, wie wichtig das Werk
für die wissenschaftliche Selbstbehauptung des Protestantismus

ist. Ebenso hat er dem Werke noch einen Aufsatz über
die Bedeutung kirchengeschichtlicher Bildung für das geistliche

Amt vorangeschickt, in dem er auf die reichen Schätze
des Mollschen Werkes aufmerksam macht. Ausserdem sind

für die deutsche Bearbeitung noch andere holländische Werke
benutzt worden.

M. Perrod : Guillaume de St. Amour, l'université de Paris et

les ordres mendiants au XIIIe siècle; Paris, Firmin-Didot,
in-8°, 1895.

E. Petavel-Olliff : Thèses synthétiques sur la divinité de J.-C;
Genève, Burkhardt, broch., 1895.



— 211 —

L. Petit de Julleville: L'idée de Dieu et la poésie; Paris,
André, broch., 1895, 50 cent.

Guy de Pierrefeu : Le Clergé fin-de-siècle ; Paris, Dentu, in-18,
1895, 3 fr. 50.

Charlotte de Pomponne: Journal d'une Elève de Port-Royal
(oct. 1678-mai 1679); Paris, Ollendorf, in-18, 1896, 3 fr. 50.

Protokoll über die XXI. Session der Nationalsynode der
christkatholischen Kirche der Schweiz (9. Sept. 1895 zu St. Gallen);
Laufen, Vonburg'sche Buchdruckerei, 1895.

Le Rev. archimandrite Serge (Athènes) : La Doctrine orthodoxe

du salut; in-8°, 1895, 259 p. — La Question du salut
personnel; broch., 1895. — Ces deux publications sont en
russe. Nous en rendrons compte dans notre prochaine livraison.

J. Watterich : Der Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl

und seine Geschichte ; Heidelberg, C. Winter, 1896, in-8°,
340 S„ 11 M. — (Sehr wichtig.)

A NOS AMIS.

Que MM. les abonnés à la Revue internationale de Théologie

veuillent bien nous permettre d'appeler leur attention sur
la nécessité de répandre cette Revue pour le succès de la
cause de l'Union des Eglises vraiment chrétiennes. Des questions
très importantes sont encore à l'étude, et la mission de la Revue
n'est pas terminée. Que chaque abonné veuille bien lui trouver
un nouvel abonné, et sa situation matérielle sera définitivement
assurée, ce qu'elle n'est pas encore. La Direction redoublera
d'efforts, s'il est possible, pour augmenter l'intérêt de ses
travaux, tout en restant fermement dans le programme et dans
l'esprit même de sa fondation. Elle pense que tous nos amis
liront avec satisfaction le compte-rendu suivant, qui lui
parvient à l'instant, des livraisons 11 et 12, par M. le professeur
Lopuchin, directeur de la Lecture chrétienne (St-Pétersbourg)
que nous prions de vouloir bien agréer tous nos remerciements.



— 212 —

„Die hochgeschätzte altkatholischc Zeitschrift fährt wie früher fort, der von
ihr übernommenen Aufgabe zu dienen, der Erklärung der interkonfessionellen
Beziehungen, als notwendige Bedingung für die vorbereitete grosse Aufgabe der
Wiedervereinigung der christlichen Welt. In den zwei letzten Heften, die den 3. Jahrgang

schüessen, sind nicht wenige höchst interessante Artikel enthalten, unter
denen zu bemerken sind der Artikel von Prof. Langen über „die katholische Opposition

gegen das unfehlbare Papsttum", wo der Gedanke durchgeführt wird, dass

weder der römische Katholicismus noch der Protestantismus Garantie bietet für
eine normale religiöse Entwickelung; der Artikel eines Orthodoxen: „Rome et

l'Orthodoxie", worin die Versuche des Papsttums zur Unterwerfung des orthodoxen
Russlands einer Kritik unterzogen werden, mit Rücksicht auf den bekannten
Artikel in der Revue des Deux Mondes ; der Artikel von Anglicanus : The English
Church and her relations to Rome; Bischof N. Ruzitschitsch über „das kirchlichreligiöse

Leben bei den Serben" ; und besonders die Reihe von Artikeln von Prof.
Michaud: Etudes sur la latinisation de l'Orient. In diesen letzten Artikeln werden,

auf Grund bisher unveröffentlichter Dokumente die Ränke enthüllt, zu welchen
der Vatikan zur Unterwerfung des orthodoxen Orients seine Zuflucht nahm, —
eine alte, aber ewig neue Geschichte, die sich auch jetzt wiederholt in den mit
süssen Worten an die unabhängigen Kirchen ergehenden Einladungen in den

Schoss der alleinseligmachenden Herde des römischen Pontifex Maximus. Bei

Gelegenheit werden wir ausführlicher auf dieses interessante Blatt aus der
Geschichte der Eingriffe Roms in den Orient zurückkommen. Ausser den genannten
Artikeln ist in den Heften noch viel anderes interessantes Material enthalten, das

Zeugnis ablegt von dem lobenswerten Bestreben der Redaktion, ihre Zeitschrift
nicht nur zu einer angenehmen, sondern auch höchst interessanten Lektüre für
ihre verschiedensprachigen Leser zu machen. Überhaupt verdient die Zeitschrift
in hohem Masse die thätige Unterstützung aller, denen die Interessen der von ihr
vertretenen wichtigen Bewegung wertvoll sind."

-~Sg>-c-


	Bibliographie théologique

