Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)
Heft: 13

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

Les Origines de la Scolastique et Hugues de Saint-Victor,
par M. I'abbé A. MiGNoN, prof. au Mans, 2 vol. in-8°; Paris,
Lethielleux, 1895, 12 fr.

M. Mignon écrit clairement et agréablement; toutefois il
délaie. S’il elit serré son sujet, un seul volume lui efit suffi et
amplement. I1 a de la méthode dans la composition et son
ouvrage est bien distribué. 11 a su distinguer la raison et la
foi, la philosophie et la théologie, et méme la théologie na-
turelle et la révélation. Il estime la raison et la science, et
n’est nullement «cornificien », comme on disait au XII® siecle.
Il a la hardiesse de se séparer non seulement de M. Hauréau,
mais aussi du cardinal Gonzalez, auteur d'une «Histoire de la
philosophie », qui «nous parait, dit M. Mignon, entierement
méconnaitre la doctrine clairement professée par H. de St-V.
dans ses ouvrages didactiques (I, 117).» M. Mignon cherche &
venger son héros contre ceux qui lui ont attribué «une sorte
de traditionalisme, de mysticisme antiscientifique d’apres lequel
l'ame humaine acquiert la connaissance non par 'exercice ré-
gulier de son intelligence, mais par la pureté, la priere et le
ravissement de I'extase (p. 74). » «Nous ne voulons rien exagérer,
ajoute-t-il; nous ne prétendons certes pas que Hugues ait été
un péripatéticien parfait, mais s'il n'a pas donné dans tous
ses détails et avec toute sa rigueur philosophique le systeme
d’Aristote, nous le croyons cependant bien plutdt disciple du
philosophe de Stagire que du fondateur de I’Académie, et nous



— 180 —

sommes convaincu qu'il a trés activement frayé la voie aux
docteurs du XIII°® siecle (p. 113—121).»

C'est 12 un des cdtés neufs de sa thése. Un autre consiste
a montrer Pierre Lombard non seulement s'inspirant, dans ses
Livres des Seuntences, de la Somme des Sentences de Hugues,
mais en prenant la substance, «non pas des phrases seulement,
mais des chapitres, des livres entiers, presque toutes les parties
de la Summa, fond et forme, les idées et les mots », sauf 'ordre
qui est quelquefois nouveau (p. 181—182). Ceci est intéressant,

M. Mignon s’applique, avec érudition, a montrer les essais
de systématisation de la théologie au XII°® siecle, le milieu dans
lequel Hugues a vécu et travaillé, la place qu'il a prise parmi
les nombreux théologiens de son temps, le roéle qu'il a joué,
ce qu'il a emprunté a Anselme du Bec, les idées propres qu'il
a émises sur certains points, etc. Cet ouvrage est certainement
'un des plus sérieux qui aient été écrits sur le mouvement
théologique a cette époque.

Toutefois, que l'auteur veuille bien me permettre quelques
observations.

D’abord, le titre de son ouvrage est-il bien exact? N’est-
il pas trop restreint ou trop étendu? Si l'on fait dater la sco-
lastique du XII°® siecle, ne pourrait-on pas dire: les Origines
de la Scolastique ef Guillaume de Champeaux, et Abélard, et
Prierve Lombard, aussi bien que les Origines de la Scolastique
el Hugues de Saini-Victor? Si on la fait remonter au XI° siécle
(et n'est-ce pas l'opinion de M. Mignon?), ne pourrait-on pas
dire: les Origines de la Scolastique ef Lanfranc, el Anselme
du Bec? Enfin, si 'on place les véritables origines de la Sco-
lastique au IX° siecle (et n’est-ce pas le point de vue le plus
juste?), ne pourrait-on pas dire: les origines de la Scolastique
et Scot Evigene, et Paschase Radbert, et Nicolas [ ? — Deés lors,
n’elit-il pas mieux valu dire simplement: Hugues de Saint-Victor
et le mouvement théologique au XII® siecle?

Ensuite, l'auteur ne s’est pas méfié¢ de I'engouement arti-
ficiel que Léon XIIl a remis a la mode pour le moyen age;
il n'a pas remarqué que, si cet engouement était romantique
en 1830, il n'est que romanesque aujourd’hui; insuffisamment
versé dans la doctrine des Peres et méme dans la théologie
du IXe et du XI° siecle, il n'a pas compris que la scolastique,
comme systéme doctrinal, a été une déviation du dogme ca-



— 181 —

tholique de l'ancienne Eglise. Il a accepté les yeux fermeés et
sans aucun contrdle les préjugés et les jugements de parti pris
des théologiens de son Eglise, d’aprés lesquels il est «recu »,
d'une part, que Scot Erigéne, Bérenger, Roscelin, Abélard,
étaient des hérétiques; que leurs adversaires étaient les vrais
catholiques; que les Grecs étaient des schismatiques; que c'est
Michel Cérulaire qui a «consommé le schisme grec», et non
Léon IX; que c'est «l'ambition et la mauvaise foi des patri-
arches d’Orient (p. 151)», et non celles des papes, qui ont
rompu l'unité de 1'Eglise; et, d’autre part, que les théologiens
scolastiques, méme ceux du XI°® et du XIlI°® siecle, ont été des
penseurs admirables, des génies profonds, etc. M. Mignon est
malheureusement tombé en plein dans cette banalité et cette
orniére. Les grandes injures contre ses adversaires et les
grandes louanges envers ses amis ne lui colitent rien. 11 déclare
Scot Erigéne «un faux savant, un sophiste (p. 49)», Bérenger
et Roscelin des «blasphémateurs », etc. Et, au contraire, Pierre
Lombard est appelé «le grand théologien (p. 15)»; Hugues de
Saint-Victor «un théologien scolastique de premier ordre», et
cela, parce qu'il enseignait la grammaire, la rhétorique et les
autres arts libéraux (p. 19). M. Mignon parle de «la profon-
deur de son génie», de «la profondeur de sa science», de
«’éclat de sa parole»; il dit: «ce profond penseur, cet autre
Augustin!» Il découvre dans le de Grammatico d’Anselme de
Cantorbéry «une science remarquable (p. 45)»; dans Anselme
de Laon «de la science et du génie (p. 154).» Il prend aun
sérieux les qualificatifs emphatiques du XII® sieécle et répete
avec Guibert de Nogent qu'Anselme de Laon a été la lumiere
du monde latin, latini orbis lumen! 11 appelle Odon de Cambrai
«un docteur aussi éminent (p. 45)!» Il dit de la traduction de
I'Organum d'Aristote par Boece: «ce trésor incomparable
(p. 47).» Il parle des «savantes écoles d’Angleterre au neu-
vieme siecle (p. 49).» 11 exalte I'école de Reims, «si brillante
au dixiéme siecle sous Gerbert (p. 153).» Il exalte non moins
Litge, «une ville théologique avec des maitres comme Alger
et Etienne!» Paris, vers 1108, lui parait «si florissant déja
dans les belles-lettres (p. 156).» Il loue la «brillante dissertation »
de Guillaume de Champeaux sur la nature de I'ame et ses
opérations (p. 51). Il revient maintes fois a4 Anselme de Can-
torbéry, qu'il appelle «le fondateur de la métaphysique au



— 182 —

moyen age», dont les écrits sont «admirables, étonnants, im-
mortels », et qu'il déclare avoir atteint «jusqu'aux sommets de
la science »; etc.

C’est malheureusement dans cet esprit et dans cette ab-
sence de contrdle qu'a été congu cet ouvrage; et c’est ainsi
que l'auteur, dés sa premiére page, a pu dire des scolastiques,
évidemment sans se douter du ridicule de son assertion:
« Cétaient des géants, ces hommes qui ont fondé¢ la philosophie
chrétienne et la théologie didactique, qui nous ont laissé des
monuments si durables de leur science et de leur génie; et
nos petits manuels de philosophie, tous nos traités de théolo-
gie sont bien peu de chose, comparés aux ouvrages d Albert
le Grand, 4 la Somme de saint Thomas et aux commentaires
de Cajétan ou de Suarez.» Ainsi, & en croire M. Mignon, il
n'y aurait eu avant les scolastiques ni philosophie chrétienne,
ni théologie didactique. Heureusement, a la page 161, M, Mignon
s'ést démenti lui-méme en ces termes: «Les docteurs d’Alexandrie
surent unir les explications philosophiques et les arguments de
raison aux preuves d'autorité; plus tard, saint Grégoire de
Nysse, dans sa réfutation d’'Eunomius et d’Apollinaire, mit en
usage toutes les ressources de la dialectique contre ces habiles
sophistes. St-Augustin, entre tous, employa merveilleusement
tout ce que lui fournissait une science philosophique tres pro-
fonde et trés étendue pour établir le dogme catholique et dé-
truire l'erreur des donatistes, des manichéens et des pélagiens.
Enfin St-Jean Damascene, dans U'exposition et la défense de la
foi, fut non seulement un trés grand théologien, mais encore
un métaphysicien de premier ordrel).» Quant aux Albert, aux
Thomas d’Aquin, aux Cajétan et aux Suarez, loin de moi la
pens¢ée d'amoindrir en quoi que ce soit leur talent, leurs efforts,
leur puissance de travail, leur subtilité d’esprit et leur ingénio-
sit¢, mais la plupart de leurs théses sont aujourd'hui percees
a jour, et essayer de les maintenir c’est ignorer les découvertes
infiniment plus précieuses des théologiens du XIX° sigcle.
Comment oser comparer nos ceuvres de critique biblique et d’exé-
gése contemporaine avec celles d’'un Hugues de Saint-Victor «ad-
mettant la division de I'A. T. en 22 livres swuivant le nombre
des lettres hébraiques (5 livres de la loi, 8 des prophetes et
9 des hagiographes)? »

1) Voir aussi p. 170.



— 183 —

Que M. Mignon oublie un instant ses prétendus «géants» ;
et, pour revenir & une saine appréciation des scolastiques, qu'il
veuille bien réfléchir sur ses propres aveux. N'a-t-il pas avoué
que, «a part la logique, Alcuin a omis tout ce qui, dans la
classification moderne, s'appelle, & proprement parler, la philo-
sophie (p. 36)?» N'a-t-il pas avoué que «la métaphysique, la
science des causes premieres, n'avait alors pas de place marquée
dans le programme des écoles et qu'on n'avait presque rien des
anciens philosophes (p. 48)?» N’a-t-il pas avoué que, méme
aprés Scot Erigéne, «la métaphysique est restée dans oubli
pendant de longues années (p. 50)»; qu'en étudiant les Opera
didascalica d’Alcuin, on constate qu'«évidemment ce n’est pas
I'ccuvre d'un maitre, mais tout au plus le travail d'un débutant
(p. 43)»; que Raban Maur «est encore bien élémentaire et trés
incomplet (p. 44)»; que son De Universo et son De Institulione
clevicorum sont «vraiment trop ¢lémentaires pour avoir une
utilité sérieuse (p. 170)»; que les Floves sententiarum ac
quaestionum d’Anselme de Laon (cette «lumiere du monde
latin»), ainsi que les Fragments et les Sentences de Guillaume
de Champeaux, ne sont guére que des morceaux détachés et
qu'«on n'y trouve pas le corps de la doctrine (p. 171)»; que
VElucidarium d’Honorius d’Autun, vers 1115, tout en réalisant
un progrés, n'était qu’«une sorte de catéchisme plutdt qu'un
ouvrage de théologie »?

C'est encore M. Mignon qui écrit ceci: « Au XII¢ siecle,
il n’y avait pas encore de chaire de métaphysique dans les
écoles; on avait seulement ajouté aux divisions anciennes la
morale et la physique; mais I'une et I'autre étaient enseignées
sans grand succes, la morale restait presque completement
théologique, et la physique se réduisait & des apergus plus ou
moins sérieux, & quelques considérations sur les lois de la na-
ture extérieure et les conditions du corps humain (p. 37).»

Et c’est cette €poque qu'on nous représente comme une
¢poque de «géants», cette époque oll, en fait d’ouvrages phi-
losophiques anciens, «on n'était pas mieux pourvu qu'au X°
siecle (p. 42)»; olt «seule la logique était I'objet de 'enseigne-
ment public» et ol il n’y avait pas encore d'écoles proprement
dites en philosophie (p. 52)!

Méme le grand homme de M. Mignon, méme «le profond
génie» qui avait nom Hugues de Saint-Victor, qu'était-il au



— 184 —

fond? Ecoutons M. Mignon. « Avouons-le, dit-il avec une sin-
cérité qui I'honore, toute son ¢étude sur la constitution des
étres matériels est d'ordre inférieur; elle révéle un étudiant
plutdt qu'un maitre, un éleve désireux d'avoir 'abrégé de ce
qui est enseigné dans les écoles plutot que le philosophe qui
fait passer les systemes & 1'épreuve d’une critique sérieuse,
Méme on trouve sur l'origine du monde, avec des obscurités,
trop de brieveté dans 'argumentation; ajoutons a cela lab-
sence de toute préoccupation sur le caracteére ou la constance
des lois qui régissent la nature visible, sur les notions de
temps et d’espace (p. 101)... Nous devons avouer notre em-
barras lorsqu'il s’agit de déterminer quelle fut la doctrine de
Hugues de Saint-Victor sur la nature de 'homme (p. 102)....
Hugues parle de toutes ces questions en homme qui sait beau-
coup (?), mais on ne peut lui pardonner d’avoir presque toujours
laissé de coté Pargumentation (p. 106)... Hugues n’a pas laissé
de traité purement philosophique sur la morale (p. 143).»
Bien plus, sur certains points, Hugues de Saint-Victor
parait suspect et méme erroné¢ a M. Mignon, qui semble pour-
tant se douter que la scolastique est une théologie nouvelle,
dont 'accord avec celle des Peres n'est pas évident par lui-
. meéme. «Le traité¢ De Sacramentis christianae fidei, qui, dit-il,
laissait presque entierement de coté Vargument patristique,
n’était pas de nature a montrer comment les doctrines de la
théologie nouvelle ne différaient pas de l'enseignement des
Péres, comment les mémes questions avaient de tout temps
sollicité T'attention des docteurs de I'Eglise (p. 180).» M. Mignon
trouve méme que l'idée que Hugues de Saint-Victor se faisait
des «livres divins» n'était pas exacte. Selon Hugues, «il y &
des ouvrages composés par des hommes religieux et sages qui,
bien que non approuvés par 'Eglise universelle, sont pourtant
comptés parmi les Livres divins, parce qu'ils ne s'¢loignent
pas de la foi catholique et qu’ils enseignent des choses utiles. »
Or, dit M. Mignon, «il v a dans toutes ces paroles une con-
fusion inexplicable qui fausse complétement le sens des mots
Livres saints, Livres divins, considérés au point de vue des
sources de notre foi. On serait en droit, d’apres ces notions,
de classer parmi les Livres divins des ouvrages de St-Athanase,
de St-Augustin, & plus forte raison les décrétales des papes,
tous les livres écrits avec l'assistance divine ou simplement



sous l'influence du mouvement pieux; méme les livres ou n’est
pas offensée la doctrine catholique, pourvu seulement qu'ils
exposent quelque point de dogme et les préceptes de la morale,
seraient des livres divins au sens théologique du mot. Une
définition pareille doit logiquement conduire a4 des conclusions
inexactes, et en effet Hugues n’a pas trahi ce début; nous
parlerons d’une théorie personnelle a lui qui dénote des idées
compleétement fausses sur la notion des Livres saints (p. 213).»
Et encore: «LLe N. T., d’aprées Hugues, se divise comme I"’Ancien
en trois ordres: les Evangiles, les Apotres et les Peres. Les
écrits des Peres, ce sont les décrétales des papes qu'il appelle
canoniques ou regulares, et les ouvrages des docteurs comme
St-Jérome, St-Athanase, St-Augustin. Ainsi, pour notre Victorin,
il faut recevoir les décrets des papes et des conciles, les traités
de certains auteurs ecclésiastiques au méme titre que les ha-
giographes de PA.T.!... En somme, dans cette these sur le
canon des Livres saints, Hugues refuse absolument aux écrits
de 'A.T. sur lesquels les plus hardis des anciens docteurs
proposaient seulement un doute, aux eveidsyonsya, le caractere
de divinit¢ et d’inspiration; et il donne aux livres des écrivains
ecclésiastiques, en les comparant aux hagiographes de I'A. T.,
un caractére de divinité que la théologie d'aucune époque ne
leur a reconnu (p. 217—218).» Etc.

Bref, que de griefs a élever contre la théologie de Hugues
non moins que contre sa philosophie! M. Mignon, jugeant cette
derniere, dit lui-méme: «Que de lacunes encore dans cet en-
seignement qui pourtant doit étre considéré comme la synthese
la plus complete de la métaphysique a cette époque! Clest en
vain qu'on y chercherait une ontologie, cette philosophic pre-
miere qui Sevt de base a toutes les autves pariies de la science
humaine. Sur la nature il n'y a guere qu'une dbauche, et sur
I'ame, combien de probléemes posés qui ne sont pas résolus,
combien de solutions indiquées qui manquent de preuves dé-

finitives! La science est commencée, mais elle n’est pas faite
(p. 144). »

Il faut remercier M. Mignon d’avoir eu le courage de faire
de tels aveux, et d’avoir ainsi montré lui-méme comment ceux
quil a tout d’abord, par oui-dire traditionnel, appelés des
«geants», ne sont que des géants aux pieds d’argile. Plus M.



— 186 —

Mignon étudiera sérieusement la scolastique dans ses vraies
origines, plus il sera, croyons-nous, de cet avis.
E. Micaaup.

La Cité moderne, métaphysique de la sociologie, par
J. IzouLET, prof. de philosophie; Favis, Alcan, 1895, I vol.
m-8°, 691 p., 10 fr.

Peut-étre M. Izoulet aurait-il été plus clair en intitulant
son livre: Du principe de solidarilé dans la sociélé, ou encore,
De "association, de sa puissance et de ses effetls dans la nature
et dans la société. Quoi qu'il en soit, i1 n'a nullement voulu
parler ni de la cité comme circonscription territoriale, ni de
la cité comme administration. Il a simplement voulu donner
un relief nouveau a cette vieille vérité: «1'union fait la force»,
et il en a expliqué les conditions. Selon lui, le grand probleme
social, c'est d’équilibrer justement 1'¢lite et la foule dans la
cité et dans la société; c’est d'éviter 1'éviction de I'élite par
la foule, et aussi I'éviction de la foule par D'élite: I'élite est le
cerveau de l'organisme social, comme le cerveau est 1'élite de
l'organisme animal.

En ces temps d’anarchie, ce livre est éminemment utile.
Il est aussi d'un intérét palpitant, non seulement par le fond
des idées, mais encore par la forme nouvelle dont 'auteur les
a revétues. Depuis que le Christ a préché aux hommes la fra-
ternité universelle et que St-Paul leur a répété que nous sommes
tous un seul corps dont le Christ est la téte, 'unité du genre
humain, la solidarité humaine, I’humanitarisme sont des vérités
religieuses banales. Mais qu'il y a loin de leur affirmation re-
ligieuse et dogmatique a leur affirmation philosophique et
scientifique, et surtout a leur application politique et sociale!
Clest 4 les mettre en lumiere philosophiquement et scientifique-
ment que M. Izoulet s’est appliqué. Il I'a fait avec une mafitrise,
une originalité et une profondeur, qui, je crois, n'ont pas encore
été atteintes. Il a pour lui, outre le don clair de l'analyse et
de la dissection, le don brillant de la synthese: syntheése courte
comme une vision, qui frappe le regard, séduit I'imagination,
provoque la réflexion. Il a aussi le don du style vivant: sa
pensée est bréve et pleine, son exposition méthodique, sa
phrase tourne facilement d’elle-méme 2 la sentence. Il parle et



— 187 —

il burine plus encore qu’il n’écrit; il jette comme en se jouant
ses maximes et ses aphorismes, qui sont pour lui monnaie
courante et jeu de philosophe. Le livre est un véritable en-
chantement.

Toutefois, si je parle de son livre ici, ce n’est pas a cause
de la rare beauté de la langue éminemment philosophique dans
laquelle il est écrit, smais bien parce qu’il y est aussi question
de ’ame, de Dieu, de la religion, du christianisme. On lira
avec profit sa démonstration de Dieu comme substance fonda-
mentale, comme cause premiére et comme fin supréme
(p. 299—302); sa maniere d’'expliquer la création (p. 537—>541);
ce qu’il dit du dualisme religicux et du monisme religieux, et
la définition nouvelle qu’il donne du panthéisme en montrant
qu'il ne saurait étre la confusion de la nature et de Dieu,
mais bien leur distinction et leur conciliation (p. 632—640),
Ce sont 1a de trés grosses questions, qui exigeraient de longues
explications. M. Izoulet a certainement senti qu'il n'a fait que
les effleurer, car il annonce, pour compléter ce premier ouvrage,
deux autres ouvrages qui seront intitulés: «le Christianisme
et la Révolution» et «1'Eglise et 'Etat». J'ai dit ailleurs com-
bien ses théories sur 1'ame, soit au point de vue de la sub-
stantialité, soit & celui de 'immortalité, me paraissent erronées
et inadmissibles?). Qu'il veuille bien me permettre ici quelques

simples observations sur quelques passages concernant le
christianisme.

[1'dit p. XV: «Le Christianisme est allé jusqu’a nier le
droit de 1'élite.., et en bien des cas il a poussé son juste
esprit démocratique jusqu'a erreur démagogique.» Au lieu du
« christianisme », qui est la doctrine méme du Christ, n’aurait-il
pas €te plus exact de dire: «certains clergés ou certains laiques ?»
M. Izoulet a confondu le christianisme avec ceux qui I'ont mal
compris et mal pratiqué.

P. 247, il n'a pas compris la sublime beauté du fiat lux
de la Gemese, et 1'idée de la toute-puissance divine que ces
deux mots si simples expriment si admirablement. Si quelques-
uns les ont interprétés dans le sens d'une puissance capricieuse
attribu¢e a Dieu, et dans le sens de formations subites et im-
provisées, résultant d'une violation des lois de la nature, la

Y Voir le Confidéré (de Fribourg), n°® des 3, 6 et 1o novembre 1395.



— 188 —

faute n'en est nullement & la Genése, mais uniquement a4 ses
faux interpretes.

P. 250, s'élevant avec raison contre l'appel a la violence,
a la révolution et au coup d’état, il ajoute: «C’est 'appel au
tribun ou au dictateur, l'appel au sauveur; c’est l'idée mes-
sianique, c'est U'esprit antiscientifique, c’est la foi au wuracle.»
N’aurait-il pas ¢ét¢ mieux d’écarter les idées de messie et de
miracle, ou, si l'auteur y tenait absolument, de dire: Clest
I'idée messianique mal appliquée, c’est la foi au miracle comme
violation des lois de la nature. Telle a été sans doute la pensée
de M. Izoulet.

M. Izoulet n’a certainement pas voulu non plus parler
strictement lorsqu’il a dit (p. 136) que, par la raison, par le
verbe, par le logos, par la pensée supérieure, 'homme est
« consubstantiel » a Dieu; car, plus loin (p. 140), il n’enseigne
pas la divinit¢é du verbe humain, qu’il dit étre seulement
«presque» divin. Il n’explique pas d'ailleurs ce qu’est la sub-
stance et il prend évidemment le mot «consubstantiel» dans
un sens poétique et métaphorique.

P. 302—306, examinant si 'homme primitif (non 'anthro-
poide animal qui n’était pas un homme, mais le véritable
homume primitif) avait 'idée de Dieu, il montre avec raison
qu'il n'a pas pu avoir «notre» idée de Dieu, qui est une idée
¢minemment philosophique et scientifique, mais il ne montre
pas assez que, comme étre raisonnable et raisonnant, I'kzomme
primitif a df avoir une idée, vague et incompléte sans doute,
mais une idée, d'une cause premitre et supérieure.

Quoi qu’il en soit d’autres passages sur lesquels des ex-
plications seraient nécessaires, saluons, nous, catholiques-chré-
tiens, dont le catholicisme n'est pas la soumission a 'individu
appelé pape, mais seulement 'universalisme chrétien, saluons,
dis-je, cet ouvrage ou les notions d’association (p. 8), d'univer-
salisme et de solidarité (p. 207—208) sont si profondément
expliquées, saluons-le, malgré ses erreurs, comme une Ceuvre
magistrale, et l'une des plus philosophiques qui aient été écrites
en France, en ce siecle, E. M.



— 189 —

Histoire générale du IV® siecle a nos jours, sous la direc-
tiom de MM. Lavisse ef RawmpBaup, 7. VI, Louis XIV,
1643—1715 ; Paris, Colin, 1895, gr. in-8°, 981 p., 12 fr.

Ce tome VI est digne du précédent, dont nous avons
entretenu nos lecteurs?). Les chapitres auxquels ils s’intéres-
seront particulierement sont le ch. VI intitulé «I'Eglise catho-
ligue », par M. Chénon; le ch. VII, intitulé «les Protestants
sous Louis XIV, la Révocation de 1’édit de Nantes», par M.
Franck Puaux; le ch. XXIV, intitulé «I'Extréme-Orient», par
M. Cordier. :

Le chapitre de M. Chénon sur 1'Eglise catholique aurait
pu étre d'une importance majeure a cause de la gravité des
questions. Malheureusement l'auteur ne s'est pas borné a ra-
conter objectivement les faits, encore moins a les raconter
d'apres les traditions nationales; il est manifeste qu’il n’a pas
ln la Correspondance de Rome aux archives du ministére des
affaires étrangeéres, source capitale et de premier ordre dans
toute cette question. M. Chénon s’est placé au point de vue
ultramontain pour apprécier les personnes et les choses. 11 ne
se doute pas que T'ultramontanisme, qui est sa norme comme
historien, est le contraire du catholicisme de Pancienne Eglise
indivisée. Il ignore certainement les origines de cet ultramon-
tanisme, qu'il confond naivement avec le christianisme. Toute
son étude, partiale et erronée, est a refaire, ou & peu prés.

En revanche, celle de M. Puaux est trés juste et trés in-
téressante. Peut-étre Pauteur a-t-il trop glissé sur la part qui
revient aux jésuites et a Mm™® de Maintenon dans 1'expulsion
des protestants. Il a surtout insisté sur l'influence néfaste que
le clergé gallican a exercée sur Louis XIV. Il a bien fait, car
clle n'est pas assez connue. On s'imagine souvent que galli-
canisme et libéralisme sont synonymes; c'est une erreur.
Les gallicans, sans doute, ont été les défenseurs des libertés
de leur Eglise contre les empittements des jésuites et des
‘Papes; mais c’est tout. Ils n'ont pas connu, au XVII® siecle,
dautre liberté que celle de leur propre intérét. On l'a bien
vu dans leur attitude envers les protestants. Au lieu de se
liguer avec ceux-ci pour anéantir P'ultramontanisme, leur en-
nemi commun, ils ont commis la faute impardonnable d’exagérer

—_—

") Voir la Revue, 1895, n° 12, p. 778—782.



— 190 —

les erreurs et les torts des protestants, de les pousser & bout
et de chercher a les annihiler, pour faire plaisir 4 Rome et
pour obtenir des concessions des papes. Telle a ¢été aussi la
tactique de Louis X1V, ainsi que la tactique d’Arnauld, des
éveéques Pavillon et Caulet, qui, pour tacher d’adoucir Louis
XIV et pour plaire a Innocent XI, ont exagéré la lutte contre
le protestantisme et contre les protestants. l.e chatiment a
suivi de prés la faute. L'’exemple de cette fausse tactique
devrait aujourd’hui ouvrir les yeux aux ennemis de Rome et
du jésuitisme; ex viribus unitis.

On lira avec intérét ce qui est dit des rites malabares et
des rites chinois.

Bref, cette ceuvre magistrale se- poursuit avec succes et
avance tres dignement vers son terme; les chapitres sur les
lettres, les arts et les sciences, sont particulierement remar-
quables. Je n'ai pas a la recommander, parce qu'elle s'impose
d’elle-méme & toutes les bibliothéques sérieuses. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Apologie des Christentums. Vor Dr. PAUL SCHANZ, Professor
der Theologie an der Universitét Tibingen. Erster Teil: Gott
und die Natur. Ziweite, vermehrte und verbesserte Auflage. Frei-
burg i. B., Herdersche Verlagshandlung. 1895. VIII u. 668 S.
8. (Preis M. 7. —, gebunden M. 8. 80.)

Die 2. Auflage, in welcher der 1. Band des bekannten und
geschitzten Werkes des gelehrten Tiibinger Dogmatikers hier
vorliegt, ist, wie der Titel verspricht, eine in der That sehr
stark vermehrte; aus den 354 Seiten der 1. Auflage von 1887
sind jetzt 659 Seiten Text geworden. Der Verfasser hatte sich
in der 1. Auflage absichtlich moglichst knapp gefasst; seither
hatte cr sich tiberzeugt, ,dass eine ausfithrlichere Darstellung
und eine genauere Glicderung des Beweisverfahrens unter Bei-
behaltung der leitenden Gesichtspunkte einem allgemeinen Be-
diirfnisse entgegenkommen“. Der Verfasser wird dafiir, dass er
sich zu dieser umfassenden Erweiterung des Werkes entschlossen
hat, gewiss auf den Dank aller derjenigen rechnen dirfen, die



— 191 —

dasselbe in wissenschaftlichem Interesse benutzen. Prinzipielle
Anderungen sind nicht vorgenommen worden, und die gesamte
Anordnung und Einteilung im ganzen ist mit Recht dieselbe
geblieben; innerhalb der einzelnen Paragraphen ist aber durch
eingefiihrte #usserliche Gliederung eine grossere Ubersichtlich-
keit hergestellt worden. Der Text der 1. Auflage ist im grossen
und ganzen unveridndert in die neue Auflage heritbergenommen,
aber durch zahlreiche Zusitze und KEinschaltungen erweitert und
vervollstandigt worden.

Schon § 2, die Geschichte der Apologetik, ist besonders fiir
die neue Zeit vielfach erweitert worden. Dieser Paragraph giebt
im Rahmen einer gedringten Ubersicht eine vortreffliche Dar-
stellung der durch die jeweiligen Zeitstromungen bedingten
Ziele und Richtungen der Apologie des Christentums in den ver-
schiedenen Perioden, mit reichen Litteraturangaben. Eine bes-
sere kurzgefasste Darstellung der Geschichte der Apologetik
seit Drey giebt es nicht; dabei hat die von Schanz den natiir-
lichen Vorteil, dass sie bis auf die Gegenwart reicht, und dass
darin neben dem umfangreichen Werk von Karl Werner auch
die Ergebnigse der neuesten Forschungen berticksichtigt sind.

Sehr erweitert wurde sodann zunéchst § 4: ,Die Religion
und der Mensch“, wo iiber den allgemeinen Begriff der Religion
gehandelt wird, und falsche Begriffe tiber Wesen und Ent-
stehung derselben in der Menschheit widerlegt werden. — Uber-
haupt ist keiner der 19 Paragraphen der 1. Auflage ohne zahl-
reiche Zusiitze geblieben.

Vor allem aber sind diejenigen Abteilungen, welche sich
mit dem organischen Leben auf der Erde beschiftigen und sich
vom Standpunkte des Gottesglaubens und des -christlichen
Schopfungsbegriffs mit der Naturwissenschaft auseinandersetzen,
ebenfalls sorgfaltig tiberarbeitet und durch zahlreiches natur-
wissenschaftliches Detail erweitert worden, mit Berticksichti-
gung der neuesten Forschungsergebnisse. Neben Reuschs ,Bibel
und Natur“ diirften diese Gegenstiinde von theologischer Seite
nirgends besser dargestellt sein. Schanz ist durch seine um-
fassenden Kenntnisse auf dem Gebiete der Naturwissenschaften
und in der naturwissenschaftlichen Litteratur auch besonders
Zu einer solchen Darstellung befihigt. Dass er die Interessen
der Theologie dabei zu einseitig vertrete, wird ihm auch von
nicht theologischer Seite nicht vorgeworfen werden konnen;



er lasst vielmehr der Naturwissenschaft in ihrem eigenen Ge-
biete den freiesten Spielraum und macht ihr, soweit es ohne
Beeintriachtigung des Dogmas geschehen kann, die weitgehend-
sten Zugestandnisse (da und dort vielleicht mehr, als im Hin-
blick auf die Unsicherheit mancher angeblichen Resultate der
Naturwissenschaft notig gewesen ware, worliber ich freilich
nur als Theologe urteilen kann); mit um so mehr Recht kann
er dann verlangen, dass auch die Naturwissenschaft an den
Grenzen ihres Gebietes Halt mache und sich keine Entschei-
dung tber Dinge anmasse, die iiber ihre Kompetenz hinaus-
gehen. '

Nach den §§ 6—11, aus denen sich als Resultat der
kosmologische, teleologische und moralische Gottesbeweis er-
giebt, hat die neue Auflage einen ganz neuen § 12: ,Dasein
und Wesen Gottes”, eingefiigt, als spekulative Ergianzung der
vorausgehenden Paragraphen.

Vielfach erweitert sind auch die folgenden Abschnitte bis
zum Schlusg, tiber die Seele, den Monismus, die Schopfung, Ge-
schichte der Erkldrung des Hexaémeron, das Ptolemiische und
Copernikanische Weltsystem, Einheit und Alter des Menschen-
geschlechts, die Stundflut.

Dass die Anmerkungen und Litteraturnachweise jetzt unter
dem Text stehen, statt der fritheren Zusammenstellung jeweils
am Ende der einzelnen Paragraphen, ist fur die Benutzung des
Werkes sehr angenehm. — Den Schluss des Bandes bildet jetat
ein specielles Sachregister tiber diesen ersten Band.

Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Enchiridion theologiae dogmaticae gemeralis. Awuctore D™ FRAN-
018c0 KGGER, FKcclesiae cathedralis Brixinensis scholastico ac
seminarii clericalis rectore. Ed. 2. Brixinae, typis et swmtibus
Wegerianis, 1895. VIII u. 660 S. 8°. (Preis M. 7. 20.)

Das vorliegende Buch ist, wie die specielle Dogmatik des-
selben Verfassers, aus den Vorlesungen desselben am Seminar
in Brixen hervorgegangen und zunéchst als Lehrbuch fiir dster-
reichische theologische Lehranstalten bestimmt. Da es schon
nach 2 Jahren in 2. Auflage erscheint (1. Auflage 1893), hat es
sich offenbar fiir diesen Zweck als brauchbar erwiesen. Mit



— 193 —

dieser Bestimmung des Buches hingt auch die neuscholastische
Methode desselben und die lateinische Sprache zusammen, die
durch die in Osterreich geltenden Vorschriften bedingt ist. Der
Unterzeichnete teilt die Ansicht des Verfassers nicht, dass die
scholastische Methode fiir die Behandlung der Dogmatik und
Fundamentaltheologie die beste sei auch fir die Bedirfnisse
unserer Zeit, und dass die lateinische Sprache dafiir geeigneter
sei als die Muttersprache des Dogmatikers und besser vor Irr-
timern schitze (S. 637 f.); damit will er aber die relative Be-
rechtigung dieser Methode und Form neben andern auch nicht
in Abrede stellen.

Das Buch behandelt nach einer allgemeinen Einleitung tiber
die Theologie im allgemeinen, tiber Begriff, Gegenstand und Prin-
zipien derselben, tiber die loci theologici, iiber die theologischen
Disciplinen und tiber die Methode, den Stoff der Fundamental-
theologie in fiinf Traktaten: I. Von der Offenbarung (Religion
und Offenbarung); 1I. von der Tradition (Iixistenz, Kriterien,
organische Enftwicklung derselben); III. von der heil. Schrift
(Autoritét derselben, Kanon, Authentie der Vulgata, Auslegung
der hl. Schrift); IV. von der Kirche Christi (Einsetzung, Wesen,
Eigenschaften der christlichen Kirche; die katholische Kirche
als die von Christus eingesetzte; lber die romisch-katholische
Kirche und den Primat); V. vom Glauben und der religivsen
Erkenntnis. Massgebend sind dem Verfasser fiir die Behandlung
dieser Gegenstinde besonders die dogmatischen Dekrete des
Vatikanischen Konzils, erldutert durch die Referate der Glaubens-
kommission, besonders diejenigen des Bischofs Gasser von Brixen.
Von neuern Theologen neuscholastischer Richtung schliesst er
sich besonders an Franzelin und Kleutgen an; und unter den
Scholastikern ist natirlich Thomas von Aquino am meisten
benutzt. Daneben werden jedoch auch die Viter beriicksich-
tigt, besonders Augustinus. IFir die Lehre von der Kirche
(Universalepiskopat, Unfehlbarkeit) ist natiirlich das Vatikanum
ganz die massgebende Autoritdt, wodurch auch die Lehre von
der Tradition mehrfach beeinflusst wird. Die Grinde, welche
fir diese T.ehren gewdhnlich vorgebracht werden, werden hier
vollstindig, klar und tibersichtlich dargestellt und die Einwen-
dungen kurz beantwortet. FEine bessere Begriindung hat die
vatikanische Lehre dadurch allerdings nicht erhalten, und von
der eigentlichen Bedeutung der Gegengriinde, welche die ka-

Revue intern, de Théologic. Heft 13, 1896, - 13



— 194 —

tholische Opposition dagegen vorgebracht hat, erh&lt der un-
erfahrene Leser gar keinen Begriff; ausdricklieh genannt wird
unter den Gegnern nur Dollinger; die griindlichste theologische
Beleuchtung des ncuen Dogmas, das Werk von Langen tber
das Vatikanische Dogma, scheint der Verfasser nicht zu kennen.
— Mit dem neuscholastischen Standpunkt des Verfassers hiingt
es auch zusammen, dass die verdienstvollsten Kkatholischen
Theologen, welche diesen Standpunkt nicht teilen, gern in ihrer
Orthodoxie verdichtigt werden, und zwar nicht nur solche,
gegen welche von Rom aus Censuren ausgesprochen wurden,
wie Hermes und Giinther, sondern auch andere, mit Vorliecbe
Hirscher (dass dieser kein ,Semirationalist® war, konuen auch
solche, welche mit seinen Schriften selbst weniger vertraut
sind, aus meinen Abhandlungen tber ihn in dieser Zeitschrift
sehen), gelegentlich auch Klee und Staudenmaier. Einmal geht
er sogar so weit, im Anschluss an einen Ausspruch des Melchior
Canus, die Abneigung gegen die Scholastik als aller Laster An-
fang hinzustellen, . 221: _Certe errores Lamennaisii, Bautainii,
Giobertii, Hermesii, Giintheri et hisce temporibus aberrationes
Antiquo-catholicorum contemptui scholae non minimum sunt
ascribendi.“ Ich bin durchaus nicht der Meinung, dass die gross-
artige geistige Arbeit, welche die Scholastik in ihren bedeu-
tenderen Vertretern geleistet hat, gering geachtet oder ignoriert
werden soll; nur sollten die modernen Anhinger derselben sich
auch vor allzugrosser Einseitiglkeit hiiten.

In weitere Auseinandersetzungen iiber prinzipielle Diffe-
renzen kann ich mich hier nicht einlassen. Zum Schluss will
ich jedoch nicht unterlassen, auf die Vorziige des Buches vor
manchen weitlaufigeren Werken neuscholastischer Richtung hin-
zuweisen, auf die kurze und tbersichtliche Zusammenfassung
des Stoffes und die klare und pricise Darstellung des einzelnen.

Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Die Apokalypse und ihre neueste Kritik, dargestellt von AR-
THUR HIRSCHT. (Von der theol. Fakultdt zu Berlin mit dem
konigl. Preise gekront,) Leipzig 1895. August Newmanns Ver-
lag (Fr. Lucas). XII w. 175 8. 8°. (Preis M. 2. 80,)

Die Schrift beschaftigt sich vom konservativen Standpunikt
mit den zahlreichen Schriften, die sich seit dem Anfang des



letzten Jahrzehnts mit der Apokalypse mit der Tendenz be-
schéiftigt haben, das Buch in eine Anzahl von jiudischen oder
christlichen Quellenschriften auseinanderzureissen. Neu ist die
Hypothese an sich bekanntlich nicht, sondern schon frither auf-
getaucht und widerlegt worden; bei der gegenwértigen Beliebt-
heit dieses Sports in der protestantischen Theologie ist es aber
nicht zu verwundern, dass dieselbe sich auch mit Macht wieder
auf die Apokalypse geworfen hat, seit Volter in seinem zuerst
1882 erschienenen Buche den Anstoss dazu gab, so dass sich
seither schon cine ganze Litteratur ber die Frage gebildet hat.
Einig sind die Kritiker allerdings nur in der Tendenz und in
der Negation, wé&hrend ihre positiven Hypothesen nach den
denkbar wverschiedensten Richtungen auseinandergehen. Der
Verfasser der vorliegenden Schrift stellt sich also die Aufgabe,
wden gegenwartigen Stand der ganz neuen Erklidrungsversuche
vor Augen zu fihren und in kurzen Bemerkungen auf ihre
Schwiichen und Vorzige hinzuweisen“, zu untersuchen, ,ob das
sachliche Verstindnis des Buches durch das von der Kritik
Erarbeitete gefordert worden ist“. Er behandelt zu diesem Zweck
die Hypothesen von Vélter, Weizsacker, Vischer, Weyland, Sa-
batier, Schoen, Spitta, P. Schmidt, Erbes; in der Vorrede nach-
tréaglich noch die neuesten von Rauch und Gunkel. Zuerst
werden die verschiedenen Iypothesen in einer Ubersicht an-
gefiihrt, die durch tibersichtliche Tabellen erleichtert wird; dann
werden im Detail die einzelnen Kapitel durchgegangen, und zu
jedem Vers bemerkt, was etwa fiir neue Meinungen dariber
vorgebracht worden sind. Die sehr fleissige Zusammenstellung
wird allen von Nutzen sein, die sich iiber diese Frage orien-
tieren wollen, ohne dabei Zeit oder Lust oder den Beruf zu
haben, sich durch die ganze Litteratur selbst durchzuarbeiten.
Die mit Aufwand von so viel Scharfsinn vorgebrachten und
doch so durchaus haltiosen Hypothesen werden im ganzen und
im einzelnen gut widerlegt. In einer besondern Untersuchung
am schluss (5. 166 ff) wird auch nachgewiesen, dass die an-
geblichen sprachlichen Verschiedenheiten, welche einzelne von
den Kritikern fiir ihre verschiedenen ,Quellen® annehmen, in
Wirklichkeit nicht existieren. (Auf die Unméglichkeit der ganzen
Hypothese bei der frithen und guten Bezeugung der Apokalypse
als eines Werkes des Apostels Johannes hatte iibrigens schon
nach den ersten Versuchen Volters Zahn sehr gut hingewiesen,



— 196 —

Zeitschr. f. kirchl. Wissensch. u. kirchl. Leben, 1885, S. 523 ff.)
Mit der Kritik der ,Kritiker* eine ins einzelne gehende posi-
tive Krklarung der Apokalypse zu verbinden, lag nicht in der
Absicht des Verfassers. Wohl aber stellt er vor der Besprechung
der einzelnen Kapitel oder grosseren Hauptabschnitte seine po-
sitive Ansicht tber Zweck und einheitliche Gliederung des
ganzen den neuen Hypothesen entgegen, und ldsst sich immer-
hin auch auf manche Einzelheiten n&her ein. Ich muss es mir
versagen, auf einzelnes einzugehen, mochte aber doch der An-
sicht Ausdruck geben, dass der Verfasser manches an seiner
positiven Auffassung wohl modifiziert haben wirde, wenn er
auch die frithere Litteratur tiber die Apokalypse in weiterem
Umfange dabei berticksichtigt héitte; auch aus der von ihm
génzlich ignorierten katholischen Litteratur hitte er wohl man-
ches lernen konnen. Im ganzen aber und ihrer Hauptbestim-
mung nach diirfte die Schrift auch fiir weitere Kreise niitzlich
sein, die oft nur allzu geneigt sind, sich durch die Behaup-
tungen einer rein willkiirlichen und subjektiven Bibelkritik
imponieren zu lassen. Es ist auch heute noch wahr, was z. B.
ein Gelehrter, der sich an kritischem Scharfblick und auch an
dsthetischem Sinne noch mit jedem modernen ,Kritiker“ messen
kann (Hug, Einleitung in das N. T., 4. Aufl, II, S.5256), von
dem ,wohliiberdachten Plan und kunstreichen Gliederbau® der
Apokalypse, von der ,schonen Symmetrie in ihrer Anlage und
von ihrem feinen Organismus® gesagt hat.
Prof. Dr. ¥. LAUCHERT.

Die geschichtliche Stellung und Aufgabe des deutschen Alt-
katholizismus. Von *.*. Leipzig, Verlag von Friedrich Jansa.
1895. 68 S. 8°. (Preis M. —. 65.)

Der Zweck der vorliegenden Schrift ist, nachdem die durch
das Vatikanische Konzil veranlasste altkatholische Bewegung
eine 2bjidhrige Geschichte hinter sich hat, ohne weitere theolo-
gische oder kirchenpolitische Erérterungen ,einen rein histo-
rischen Riickblick auf die letzten 25 Jahre und auf die wich-
tigsten Punkte der Entwickelung des Altkatholizismus zu geben®.
Nach einer kurzen Vorgeschichte des Vatikanischen Dogmas
im Anschluss an Friedrich, Huber und den ,Janus“, sowie einer



— 197 —

Ubersicht der entgegengesetzten, antijesuitischen Stromung in der
katholischen Kirche bis 1870, wird eine kurzgefasste Geschichte
der inneren Entwicklung des Altkatholizismus in Deutschland
seit dem Miinchener Kongress nach den offiziellen Quellen ge-
geben. Mit Riicksicht auf den bekannten Brief Dollingers an
den verstorbenen Pfarrer Widmann wird nach drei Seiten be-
trachtet, wie der Altkatholizismus die dreifache Aufgabe bis
jetzt gelost hat, die er sich selber stellte, namlich: 1) Zeugnis
- zu geben fiir die altkirchliche Wahrheit gegeniiber der Vati-
- kanischen Neuerung, 2) die Kirche von Missbrauchen zu reinigen,
3) die Wiedervereinigung der getrennten Kirchen vorzubereiten.
Bei ihrer objektiven und quellenmissigen Zusammenstellung
alles Wesentlichen in engem Rahmen wird die vortreffliche
kleine Schrift allen Altkatholiken sehr willkommen sein, beson-
ders weitern Kreisen, denen die offiziellen Publikationen und
das grosse aktenmissige Werk v. Schultes nicht zur Hand sind.
Auch Angehoricen anderer kirchlicher Gemeinschaften, seien
es nun romische Katholiken oder Protestanten, konnte dieselbe
niitzliche Dienste leisten zur Gewinnung richtigerer Begriffe
iber den Altkatholizismus, als man sie in der Regel findet.
F. L.

Die internationale Seite der piipstlichen Politik und die Mittel
der Abwehr. Von Professor Dr. NIPPOLD. (Flugschriften des
Fvang. Bundes, 115—118.)

Durch die Freundlichkeit des Herrn Verfassers wurde es
uns ermdoglicht, in die Druckbogen dieser demnéchst erscheinen-
den Schrift einen Blick zu werfen. Der reichhaltige, an mannig-
fachem Interesse reiche Inhalt derselben ist schon aus einer
kurzen Inhaltsiibersicht ersichtlich. Der 1. Teil: ,Die inter-
nationale Seite der pipstlichen Politik“, nimmt seinen Ausgang
von der sog. Katholikenversammlung des Jahres 1895 in Min-
chen, bespricht sodann die internationalen Kundgebungen Papst
Leos XIIL., die Niederlage des Deutschen Reichs im Kultur-
kampf und deren Folgen, die pipstliche Politik als Erneuerung
des rémischen Imperiums, endlich die einzelnen Mittel der
papstlichen Politik in der Gegenwart. Dem stellt der 2. Teil
pdie religitsen Mittel zu internationaler Abwehr“ gegeniiber.
Zunachst weist er auf ,die typische Bedeutung der Revue



— 198 —

internationale de Théologie* hin, um dann im Gegensatz zu
den ,falschen Stiitzen in den politischen Faktoren®* ,die reli-
giosen Michte der goéttlichen Offenbarung in den papstireien
Kirchen“ zu besprechen, die nacheinander vergefithrt werden.
Unter den ,Propheten des internationalen Martyriums“ hat der
Altkatholizismus seine Stelle gefunden. Betrachtungen tber
»dic Einwirkung der kirchlichen Verstindigung auf die ausser-
kirchlichen Kreise* und iiber ,Nachfolge Petri oder Nachiolge
Christi® machen den Schluss.

Mit besonderem Dank gegen den hochgeschitzten Herrn
Verfasser erwahnen wir seine freundliche Besprechung unserer
Revue. Von der Erwahnung des kirchenhistorischen Aufsatzes
des serbischen Bischofs Nikanor Ruzitschitsch ausgehend, fiahrt
er fort: ,Die feste Grundschicht jener — von dem charakter-
festen franzosischen Gelehrten Michaud redigierten — Revue
haben unsere deutschen, unsere schweizerischen, unsere hollan-
dischen, unsere osterreichischen Altkatholiken geliefert, allen
zuvor Dollingers Lebensfreund Reusch und die Bischofe Rein-
kens und Herzog. Aber schon in den bisher erschienenen
zwolf Heften finden Sie daneben eine Reihe der hervorragend-
sten englischen, griechischen, russischen, armenischen Bischofe
und Professoren. Sie konnen aber ebensogut Auseinander-
setzungen zwischen dem Anglikaner Lias und dem russischen
General Kirejew iiber die zwischen ihren beiden Kirchen
streitigen Punkte verfolgen, wie tiiber das Wechselverhéltnis
von Protestantismus und Katholizismus (Katholizismus auch in
der altkatholischen Form), zwischen unserem Professor Bey-
schlag und seinem Kollegen Langen in Bonn. Alle diese Ar-
beiten jedoch sind heute fiir mich einfach nur Typen fir das,
was wir in Zukunft notig haben, und was ich nun in einer
einzigen These dahin zusammenfassen mochte: Pflege freund-
schaftlicher Wechselbeziehungen zwischen allen papstfreien
Kirchen des Erdenrundes. Denn nur auf diesem Wege kann
der internationalen Politik der pipstlichen Kurie die inter-
nationale Pflege der Religion gegeniibertreten.”



— 199 —

III. English Bibliography.

The Acts of the Apostles. With Introduction and Notes by T. E.
Pacm, M. A, and A. S. WaLrPoLE, M. A., London 1895.

Some years ago M* Page published a small edition of the
Greek Text of the Acts with brief exegetical notes. He adopted
the Text of Westcott and Hort, and his notes, while they avoided
all questions of doctrine or controversy, contained in brief space
a great deal of thorough scholarship. They formed in fact by
far the best work on the Acts in English. The Notes have now
been adapted to the Authorised Version by Mr Walpole, and
Mr Page has added a short Introduction. 3Mr Page fully accepts
the Lucan Authorship of the book and regards its aim as pri-
marily historical. IIe has no sympathy with any of the elaborate
tendency theories that have been propounded to expiain its
origin and object and assigns it to a date socon after A. D. 70.
Coming from a scholar whom no one can accuse of any pre-
judice in favour of orthodox Theories, this is very reassuring
and is one of the many signs that Tubingen has had its day
and that the views of the New Testament held by the Church .
still keep the field in spite of the attaks made on them.

A criticism of particular parts of a book like this would
not be of much interest to the readers of the Revue. On that
head I merely note that M® Page seems to accept the theory
put forth by Prof. Ramsey in his book on the “Church and the
Roman Empire” and supported there with much gkill and learn-
ing that Galatia is to be understood of the Province and not
of GGalatia proper, and that the Churches of Gtalatia to whom
S. Paul wrote are the Churches in the district round Derbe and
Lystra and not, as usually supposed, Churches founded in the
northern Galatia. My reason for drawing attention to the book
is rather that it is one of the many signs of the efforts that
are being made today to bring a true knowledge of the Bible
home to Englishmen. For three and a half centuries the Bible
has been freely circulating in this country in the vulgar tongue.
The Church of England has given the Bible its true place in re-
lation to the Church. She has enjoined on her ministers in the
most solemn way that they are to teach nothing as “necessary
to salvation” but what can either be drawn from the pages of
Holy Writ or may be proved thereby. She has challenged all



— 200 —

men to test her teaching by the inspired writings. She feels that
she has nothing to fear from that test, that the honest applica-
tion of it must end in setting forth Catholic fruth in a clearer
light. But this position plainly brings with it the enormous
responsibility of instructing those who are to apply this test so
that they may not be carried away by ignorance, and pervert,
instead of understanding, the sacred writings which they read.

The responsibility is great, but the Church of England as-
suredly is not shrinking from it. The result must be in the
course of time that the religion of the mass of the people will
become intelligent and to some extent founded on a basis of
reason and not as is too often the case now—and I believe to a
much greater extent in Roman Catholic countries than with
us—a matter of mere habit and tradition.

A. J. C. ALLEN.

The Official Year-Book of the Church of England. 1895. Issued
with the sanction of the Archbishops and Bishops of the English,
Irish and Scottish Churches by the Society for the Promotion of
Christian Knowledge.

Some time ago in the pages of the Revue I drew attention
to some books that give an idea of what the Church of Eng-
land is doing in the Mission field all over the world: in the
present article I wish to speak of a book which will convey
to those who study it a very fair idea of what she is doing at
home. The Year-Book was commenced in 1883 and has been
issued ever since. It is a stout Octavo of over T00 closely
printed pages and is filled with statistics and other information
as to the organisation and work of the Church. There are sec-
tions of the work devoted to accounts of the Churches of Ire-
land, Scotland, America and to the Missionary Organisation of
the Anglican Communion throughout the world. Mission work
also appears in the accounts that are given of the great Mis-
sionary Socleties and other organisations. Of course no hand-
book of the Church could make any claim to completeness if
it did not enter on these subjects; but as I have spoken of them
before I shall omit them now and confine myself to the part
dealing directly with the home work of the Church in England.



— 201 —

At the beginning are six very closely printed pages of
figures which give a statistical view of all the many branches
of Church Work that are going on in the country. These relate
to England and Wales only, and the Diocese of Truro which
includes the County of Cornwall does not appear, as no returns
were received from it. From these pages it appears that the
population to be dealt with is about 30,000,000. To minister to
this number there are about 20,000 clergy engaged in active
work. Of these 13,500 are incumbents of parishes and the rest
Assistant Curates. This gives about one Priest to every 1500
people and if the population and the clergy were pretty uni-
formly distributed, this would be a fairly sufficient supply. But
the distribution is far from uniform. In the country districts
the parishes are often very small and of late years, owing
to the depression in agriculture and the increased use of ma-
chinery in farming operations, the population has been growing
steadily less while the great towns have gone on increasing
at a rate that is in some cases appalling and has made the
problem of providing Church privileges for them one of extreme
difficulty. Immense efforts have been made to meet the diffi-
culty. In eleven years 1882—1892, nearly £ 14,000,000 was spent
on Church Building and Restoration, the Endowment of Bene-
fices and the providing of Parsonage Houses and Burial Grounds.
In many Dioceses Diocesan Funds have been started under the
direction of the Bishops and large sums are contributed to them
anually for the purpose of helping on in all ways the work of
the Church in the poor and rapidly increasing parts of the
Dioceses. Of these the Bishop of London’s Fund leads the way.
In 1893 the income was £ 26,384 and the income of another
Fund raised for work in the Iast Fnd of London was £ 18,382.
These Funds are used for the purpose of making grants towards
the Building of Churches and Mission Reoms, the maintenance
of Schools and the providing of stipends for the assistant Clergy.
The last object is the one that receives the largest share of
help. For the same purpose two general Societies were for-
med about 60 years ago. Of these the Church Pastoral Aid
Society raised in 1894 £ 55,326 and the Additional Curates’
Society £ 76,960. Grants are made by these Societies to different
Parishes not to pay the whole stipends of the extra Clergy but
to help in doing so. Thus every grant given by them means



— 202 —

that a considerable sum in addition is raised from local or other
sources to meet it. The success that has attended these efiorts
may be gathered from the fact that in the Dioceses of London,
Manchester and Worchester—to select three of the Dioceses
which include the greatest aggregations of town populations—
the proportion of clergy to population is now one to 2,700, one
to 3,100 and one to 1,700 respectively. Bul Dbesides the in-
crease in the number of Clergy much has been done lately
in the direction of developing Lay agency. The Bishops have
for some time granted Licences to properly qualified laymen
to help in holding Wission Services, visiting from house to
house etc. There are now many of these men at work and
their help is found to be very valuable. Many Dioceses too
have formed Lay Helpers Associations with a view of deve-
loping the sense of brotherhood amongst those who in any way
take an active interest in the work of the Church and also of
calling forth such interest. The number enrolled in the London
Association is between 6,000 and 7,000 and when it is remem-
bered that membership is confined to men it will be seen
that this represents an immense amount of lay interest and
lay work. _

The Church has been making great efforts too in other
ways less distinetly parochial than the above to strengthen her
hold on the people and bring back to the Catholic faith those
who are alienated from it either through indifference or dissent.
Of these efforts the one that will probably be of most interest
to the readers of the Revue is the great revival of Sisterhoods
that has taken place in recent years. After the suppression of
the Monasteries in the time of Henry VIII the idea of com-
munity life quite disappeared from the Church of England till
it was revived under the influence of the late Dr Pusey. At
FEaster 1845 the first Sisterhood was opened with two Sisters
in a poor part of the West of London. This was followed in
a few years by Sisterhoods at Plymouth, Clewer and Wantage
and in spite of much opposition and prejudice Sisterhoods have
now become a recognised part of the organisation of the Church.
The extent of the movement may be gathered from the section
of the Year-Book devoted to the subject. A briet outline of the
work of the Sisterhoods occupies six pages. Oxford, London
and Chichester are the Dioceses that are most prominent in



-— 203 —

the work as the largest communities have the homes there, but
seven other Dioceses have Sisterhoods of their own and the
work of the larger bodies, such as the Tast Grinstead Sister-
hood, the Sisters of All Saints, St. Margaret and the Sisters of
the Church, Kilburn have spread their work widely over the
country. A characteristic of all these bodies is that they give
themselves to active Church work of various kinds. The reli-
gious life of the sisters is not neglected and wherever they are
they live under rule, but active Church work and not the con-
templative Life is the primary object of them all and is carried
on with great zeal and success. An effort was made a few
years ago to revive Brotherhoods on the same lines, but after
a flickering existence for a few months the society came to
an end. There are obviously many causes which make it much
easier to maintain Sisterhoods than Brotherhoods and for the
latter we shall have to wait till a leader full of zeal and
power is raised up amongst us.

But while the effort to form Lay Brotherhoods has thus
failed, the idea of community Life has taken a certain amount
of root amongst the Clergy. The Cowley Brotherhood, a So-
ciety of Priests who undertake mission and other special
work, has now spread all over the country and has even
reached Africa and America. In many Dioceses too Societies
of Clergy have been formed who undertake special work of
various kinds under the direction of the Bishop and supplement
the deficiencies that necessarily attach to a purely Parochial
system. These Societies are not organised on any fixed plan
and it would be tedious and uninteresting to attempt to set out
any of the details concerning them which may be casily found
in the Year-Book. Their very variety is a sign of life shewing
itself in many ways and in many manners and working out
in each locality the expression that is best adapted to all the
circumstances of the case. But the idea of community life has
spread from the Diocese into many parishes. In large and
densely populated districts the idea of working the Parish by
a body of Clergy living together in a Clergy House and to a
certain extent under rule has- been tried with much success
and the idea is likely to spread.

Closely connected with these Clerical organisations is the
- movement in the direction of holding Quiet Days and Retreats



for different classes. These are now numerous. Some Dioceses
have a retreat every year for the Parochial Clergy, and Quiet
Days for Church workers, School Teachers ete. are becoming
quite common. There is always a danger—and it is one to which
I believe Englishmen are specially liable—to forget the need
to cultivate the individual life in the midst of the bustle of
active work, whether that work is purely secular or is religious
in character. Quiet Days and Retreats are the antidote that
is required.

I turn now to another side of Church work which has taxed
the energies and liberality of Churchmen fo a very great ex-
tent indeed. I refer to Education. I do not propose to say much
on Sunday Schools. These are practically universal and consi-
derable efforts are made to secure their efficiency. They are
officered by quite an army of teachers nearly all working
voluntarily and no doubt they do a great deal of good, but they
have their own difficulties and dangers on which I could easily
enlarge if this was the time to do so. It is in the matter of
Day Schools that the energy of Churchmen has been most
conspicuous. The Law of 1870 requires that Schools—sufficient
and efficient—shall be provided for the whole of the population.
The efficiency of the schools is tested by a system of Govern-
ment Inspection, and grants in aid of maintenance are made to
all schools equally from the imperial taxes. The inspection
takes cognisance of secular subjects only. Instruction in religion
is left entirely to the local Managers. Where Schools are built
by wvoluntary gifts and maintained by subscriptions the mana-
gers are at liberty to give any religious teaching they wish
with the proviso that any parent who objects to the religious
teaching in the School can withdraw his children from it. Where
voluntary effort does not supply a sufficiency of Schools the
rate payers are obliged to elect a School Board which has
power to levy rates for the building and maintaining of the
Schools that are needed. In these Schools no Formulary or
Catechism belonging to any religious body is allowed to be
taught and the Religious teaching is necessarily most unsatis-
factory. It will I think be seen from this statement that the
maintenance of Schools where definite Church Teaching can be
given to the children of the poor is a difficult and expensive
work. But the Church has not shrunk from it. In 1893 there




— 205 —

were Elementary Schools in the country containing space for
the accomodation of 5,762,617 children and of this space for
2,693,841 was provided in Church Schools. In the year 1893
Churchmen raised £ 617,878 for the building and maintaining
of Church Schools and from 1870 to the end of the same year
they raised £ 22,049,063. This means zeal, effort and liberality
and there are no signs of any failing in any of these.

Those who will turn to the pages of the Year-Book will
find accounts of many other directions in which the energy of
the Church finds its expression today. Choral Associations for
the improvement of Church Music, Nursing Institutions, Houses
of Mercy, Penetentiary, Temperance and other Societies and
Agencies abound every where. For details of these I must refer
to the pages of the book itself. Those who will turn to them
will find sections giving an account of the Bills introduced into
Parliament dealing with subjects affecting the Church, accounts
of the work done by the Diocesan Conferences which meet
under the direction of the Bishops to discuss questions affecting
the progress of Church Work, and notices of the chief Theolo-
gical and other books published during the year. There is indeed
much in this book that is of great interest. What I have said
will T hope shew hat the Church of England is at present very
- much awake and is making immense etforts to fuifil the duty
that is laid upon her. I do not maintain of course that the
picture is without its shadows. The Year-Book will give cause
for reflection and heart searching to any English Churchman
who will read it carefully and try to learn the lessons it has
got to teach. He will find in it many signs of the evils wrought
by the party spirit that prevails so largely—though I believe
in a greatly decreasing degree—amongst us; he will find statistics
which shew that the number of persons confirmed and the
number of Communicants are by no means what they ought
to be; he will find that the stipends of the Clergy are utterly
inadaquate and are a crying disgrace to the laity who accept
clerical ministrations and expect a high standard of education
and earnestness in the Clergy and do not provide them with
a decent subsistence; he will find that there is an enormous
amount of lost ground to be made up but allowing for it all
he will find that the prospect is full of hope and that the



-~ 206 —
Church of England has never done her work better or been

more firmly rooted in the hearts of the people than she is today.
A. J. C. ALLEN,

IV. Griechische Bibliographie.

’ . 3 \ < A ~ R} - - y ’ , ~ —
Arrdvinoie sic 1oy 17r0 tod Emigxrdrror Pdung Adovvoc vod I &x-

~ b P - < , . ~ b bl o2 - L e~ >
doJeiGay synvzlioy wEol EvwOsmg voy £v Avavoly Exxdvoiav. Ev

AGNvae, g2 vob rvmoypagsiov Hagumursvd Asdvy. 1895. 60 8. 8e,

Diese anonym in Athen erschienene Broschiire ist eine nach
Form und Inhalt sehr scharfe Antwort eines griechischen Theo-
togen auf die papstliche Encyklika. Der Verfasser weist zunédchst
(S. b ff.) auf die zahlreichen Gewaltakte hin, welche die Papste
gegen die orthodoxe katholische Kirche des Orients seit der
Zeit Nikolaus 1., der die Spaltung verschuldete, begangen haben,
und die so gar nicht mit der grossen Freundlichkeit harmonieren,
welche der jetzige Papst gegen die Griechen zur Schau trage. Das
Papsttum trete eben, je nach den Verhiltnissen, in ganz ver-
schiedener Weise auf: wo es herrscht oder wo es seine IHerr-
schaft durch Gewalt erweitern zu konnen glaubt, erscheint es
in der Lowenhaut; dagegen im Wuchspelz da, wo ihm die
Machtmittel fehlen und wo die List weiter fuhrt (S. 7). Wie
es gegen seine Untergebenen verfahrt, wo ihm die Macht zur
Verfligung steht, das zeigt vor allem die Geschichte der Inqui-
sition, die S. 7 ff. betrachtet und als der d#rgste Schandfleck
der Menschheit charakterisiert wird. Die Kirche Roms solle
zuerst sich selber davon reinigen und rechtfertigen, ehe sie das
Recht habe, die von solchen Greueln nicht befleckten Kirchen
des Orients zur Vereinigung mit sich aufzufordern (S. 9 ff.).

Dagegen da, wo das Papsttum sich erst einschleichen will,
tritt es mit List als Fuchs auf, und dies ist gegenwirtig seine
Politik im orthodoxen Orient (S. 16 ff.). Im Abendland ist der
Gebrauch der Volkssprache im Gottesdienst streng verboten
und die lateinische Kirchensprache streng geboten; dagegen
wird den Orientalen das grosste HEntgegenkommen zu teil,
sowohl in Bezug auf die kirchliche Sprache, als in Bezug auf
ihre sonstigen Besonderheiten im Ritus; sie brauchen einzig



207 —

und allein den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes an-
zuerkennen. Weil man in Rom wohl weiss, dass die Orientalen
sehr treu und fest an allen ihren uralten kirchlichen Gebriuchen
hiangen, so wire es sehr unklug gewesen, ihnen dieselben von
vornherein nehmen zu wollen; sie sollen also mit List gefan-
gen werden: in ihrem ganzen Kkirchlichen Leben werde ja
praktisch alles beim alten bleiben, nur die rein theoretische
Anerkennung des unfehlbaren Papstes werde von ihnen ver-
langt. ,Wenn die Sorge des Papstes fiir die Wiedervereinigung
der Kirchen aufrichtig wire, wenn er um eine wahre und
wirkliche Wiedervereinigung der Kirchen besorgt wire, dann
miisste man ihm unbegrenzten Dank sagen, da er fur das Seelen-
heil der ganzen Welt besorgt wire. Aber das Seelenheil des
menschlichen Geschlechts hingt von dem Genuss des ewigen
Lebens ab, das cwige Leben aber wird durch die Erkenninis
des allein wahren Gottes und unseres Herrn Jesu Christi, der
in die Welt gesandt wurde, erlangt und nicht durch den Pri-
mat des Papstes und seine Unfehlbarkeit. Solange der Papst
die: papstliche Kirche nicht von den verschiedenen unheiligen
Neuerungen reinigt, solange er glaubt, dass er dadurch die
Kirchen vereinigen konne, wenn nur die andern Kirchen ihn
als obersten Pontifex, Universalbischof und unfehlbaren Nach-
folger des Petrus ancrkennen, so ist er in cinem grossen Irr-
tum befangen und baut auf Sand® (5. 25 f).

Die Mittel, durch welche der Papst jetzt seine Zwecke im
Orient errveichen will, sind freilich anders geartet, als die der
Inquisitien, aber nur noch schlimmer. Jene folterte doch nur
den Leib der ihr Verfallenen; jetzt aber wollen sie im Orient
sich an den Seelen versindigen (S. 26 f.). Das wirksamste
Mittel, das ietzt wieder eifrig in Anwendung gebracht wird,
ist die Grindung von Schulen, die unter dem zunidchst wohl-
théitigen und uneigennitzigen Schein, nur Bildung verbreiten zu
wollen, langsam und vorsichtig den jungen Leuten ihre ange-
stammte Religion nehmen und sie fir die romische Kirche
gewinnen. Das Mittel ist nicht neu und trug schon friher seine
Frichte. Bei den Griechen zwar, sagt der Verfasser, habe das
Verfahren nicht viel Erfolg (S. 28 f.). Ein Grieche konne zwar
leider aus einem Christen ein Atheist werden und alle Religion
verlieren (unter dem Einfluss der schlimmeren Krzeugnisse der
Civilisation“, die auch schon den Weg nach

westeuropiischen



— 208 —

Griechenland gefunden haben); aber dass er die Religion seiner
Viter mit einer andern Religion vertausche, das komme doch
in der Regel nur bei ganz herabgekommenen Personen vor,
die an allem Schiffbruch gelitten haben und sich von den
fremden Missionsanstalten unterstiitzen und erhalten lassen
wollen. Bei den andern orientalischen Viélkern haben leider
die schlauen Versuche schon mehr Erfolg gehabt und zur Ab-
losung nicht unbetrichtlicher Teile von den Nationalkirchen
gefiihrt, die sich als sogenannte ,unierte“ Kirchen dem Papst-
tum unterwarfen.

GGerade die Zugestdndnisse, welche der Papst in seiner
Encyklika den Orientalen mache, seien hochst bedenklich und
geeignet, Misstrauen gegen ihn zu erwecken. Wenn doch im
Abendlande so streng die peinlichste Uniformitit in allem nach
romischem Muster durchgefiihrt werde und dagegen im Orient
orientalische und occidentalische Riten als gleichberechtigt
nebeneinander bestehen sollen, so sei das eine sehr merkwir-
dige Inkonsequenz und misse der unfehlbare Papst entweder
da oder dort nicht richtig handeln (5. 38 f.). Zur Erklidrung
seche man sich schliesslich an den bekannten Grundsatz ver-
wiesen, dass der Zweck die Mittel heiligt (S. 49). Wenn erst
einmal der Zweck erreicht und der ganze christliche Orient
dem Papste unterworfen wire, wiirde wohl gleich eine andere
Behandlung eintreten.

Wenn der Papst wirklich eine Wiedervereinigung der
Kirchen wolle, so sei der erste Schritt dazu, dass er seine
Kirche von ihren Irrttimern reinige, und dass er dann zuerst
die Altkatholiken wieder mit sich vereinige, durch feierliche
Verwerfung der Irrlehre von seiner Unfehlbarkeit und seinem
Universalepiskopat (S. 53 f.). Wenn dann schliesslich, von hier
anfangend, die Wiedervereinigung der von ihren dogmatischen
und sonstigen Irrttiimern und Missbrauchen gereinigten und
wieder wahrhaft katholisch gewordenen romischen Kirche mit
der gesamten Christenheit durchgefiihrt sei, dann werde auch
gern wieder der christliche Orient wie der Occident den Papst,
nicht als absoluten Universalbischof, aber im altkirchlichen
Sinne als den primus inter pares unter den katholischen Bi-
schofen anerkennen.

Den Schluss der Schrift bildet eine ernste Mahnung an den
Episkopat der orthodoxen Kirchen des Orients, als treue Hirten



— 209 —

ihre Herden vor der Gefahr zu schiitzen und eintréchtig und
einmiitig fir den Glauben der Viter zu kampfen. ¥, L

Totgwvoe E. Evayyedidov. ‘H Mowy vic Zwyowvis v wod peydiov

"Ayood. Mekiry iGrogixo-tomoygaguxr, v 1 xei megh Tod idgvrod
xai Tyovpsvov aviic @sogdrove tot Xoovoyedgov. Ev A veug.
1895. 16 8. 8%

Die Abhandlung giebt zunichst eine Darstellung des Lebens
des hl. Theophanes Konfessor (¢c. 739—818), des bekannten
Chronisten, der das Kloster rod weydlov Aypotd bei Sigriane be-
grindete und als Abt leitete, nach den alten Biographien und
mit Berticksichtigung der neuern Litteratur. Dann beschéftigt
sich der Verfasser mit der geographischen Lage von Sigriane,
und stellt gegen B. Mystakides, der dasselbe auf Samothrake
sucht, und gegen die Meinungen anderer fest, dass es nach
den alten Quellen an der Kiiste Kleinasiens, im Stden der
Propontis liegen muss. FEr selbst hat die Gegend, wo er das
Kloster suchen zu miissen glaubte, im Jahre 1892 bereist und
fand bei dem jetzigen christlichen Dorfe Kursuli Uberreste
eines Klosters, die er beschreibt und worin er das Kloster des
hl. Theophanes sieht. KEndlich stellt er noch zusammen, was
von der spétern Geschichte des einst sehr bedeutenden Klosters
bekannt ist. F. L.

V. Librairie.

J. E. Avraux: Théorie de 'ame humaine, essai de psychologie
métaphysique; Paris, F. Alcan, 1 vol. in-8°, 1896, 10 fr. —
Nous reviendrons, dans la prochaine livraison, sur cet im-
portant ouvrage.

G. Boner-Maurv: Le Congres des religions 4 Chicago en 1893;
Paris, Hachette, 1 vol. in-18, 1895, 3 fr. 50.

Avc. Bouvier: Dernieres méditations; Geneve, Eggimann, in-12,
1895, 1 fr.

A. von Garvr: Die Einheitlichkeit des Buches Daniel; Giessen,
J. Ricker, 1895, in-8°, 126 S.

D* Guntaer TaiELE: Die Philosophie des Selbstbewusstseins
und der Glaube an Gott, Freiheit, Unsterblichkeit; Berlin,
C. Skopnik, 1895, in-8°, 10 M.

Revue intern, de Theologie, Hett 13 1596, 14



— 210 —

H. Hortzmann: Theol. Jahresbericht: III. Abteil., Systematische
Theologie; IV. Abteil.,, Praktische Theologie und kirchliche
Kunst; Braunschweig, Schwetschke, 1895, 6 M.

R. Jenkins, M. A.: The Title Deeds of the Roman Church;
Folkstone, Kentfield, broch., 1895.

W. Morr: Die vorreformatorische Kirchengeschichte der Nieder-
lande. Deutsch bearbeitet nebst 1) einer Polemik gegen die
im [. Bande der Janssenschen Geschichte des deutschen Volkes
enthaltenen kirchengeschichtlichen Irrtiimer und 2) einer Ab-
handlung iiber die Bedeutung Kkirchengeschichtlicher Bildung
fiir das geistliche Amt von Lic. theol. P. Zuppke, Archi-
diakonus. 1160 Seiten gr. 8°. Preis 18 Mark. Verlag von
J. A. Barth (A. Meiner), Leipzig. — Dieses Werk ist die
deutsche Bearbeitung der fiinfbindigen «Kerkgeschiedenis
van Nederland voor de Hervorming» des § Amsterdamer
Prof. W. Moll. Dieselbe entspricht einem wissenschaftlichen
Bediirfnisse, da Molls Forschungen in den deutschen Ge-
lehrtenkreisen nur wenig bekannt sind, und auch die Eigen-
art seiner Geschichtsschreibung, die dem wirklichen Leben
den Puls zu fiihlen versteht, nur anregend auf die deutsche
Geschichtsschreibung wirken kann. Namentlich besitzt das
Werk Molls einen hohen Wert fiir die Beurteilung der kul-
turellen Zustinde und der kirchlichen lage in der Zeit des
ausgehenden Mittelalters. Dass die ultramontanen Autoren
hier mit ithrer Auffassung vielfach im Unrecht sind, geht aus
Moll schlagend hervor. Der deutsche Bearbeiter hat in einer
einleitenden Abhandlung nachgewiesen, wie wichtig das Werk
fiir die wissenschaftliche Selbstbehauptung des Protestantis-
mus ist. Ebenso hat er dem Werke noch einen Aufsatz iiber
die Bedeutung kirchengeschichtlicher Bildung fiir das geist-
liche Amt vorangeschickt, in dem er auf die reichen Schétze
des Mollschen Werkes aufmerksam macht. Ausserdem sind
fiir die deutsche Bearbeitung noch andere hollindische Werke
benutzt worden.

M. Perropn: Guillaume de St. Amour, Puniversité de Paris et
les ordres mendiants au XIII* siecle: Paris, Firmin-Didot,
in-8° 1895.

E. PeraveL-OLLirr: Theses synthétiques sur la divinité de J-C.;
Geneve, Burkhardt, broch., 1895.



— 211 —

L. Petit DE JurLeviLLE: L'idée de Dieu et la poésie; Paris,
André, broch., 1895, 50 cent.

Guy pE PiErrEFEU: Le Clergé fin-de-siécle; Paris, Dentu, in-18,
1895, 3 fr. 50.

CuarvoTTE DE PovponNE: Journal d'une Eleve de Port-Royal
(oct. 1678 —mai 1679); Paris, Ollendorf, in-18, 1896, 3 fr. 50.

Protokoll tiber die XXI. Session der Nationalsynode der christ-
katholischen Kirche der Schweiz (9. Sept. 1895 zu St. Gallen);
Laufen, Vonburg'sche Buchdruckerei, 1895.

Le Rev. archimandrite SErRGE (Athénes): La Doctrine ortho-
doxe du salut; in-8°, 1895, 259 p. — la Question du salut
personnel; broch.,, 1895. — Ces deux publications sont en
russe. Nous en rendrons compte dans notre prochaine livrai-
son.

J. Wartericn: Der Konsekrationsmoment im heiligen Abend-
mahl und seine Geschichte ; Heidelberg, C. Winter, 1896, in-8°,
340 5., 11 M. — (Sehr wichtig.)

A NOS AMIS.

Que MM. les abonnés a la Revwue internationale de Théo-
logie veuillent bien nous permettre d’appeler leur attention sur
la nécessité de répandre cette Revwme pour le succes de la
cause de I'Union des Eglises vraiment chrétiennes. Des questions
trés importantes sont encore a I'étude, et la mission de la Revue
n'est pas terminée. Que chaque abonné veuille bien lui trouver
un nouvel abonné, et sa situation matérielle sera définitivement
assurée, ce qu'elle n’est pas encore. La Direction redoublera
d’efforts, s'il est possible, pour augmenter l'intérét de ses tra-
vaux, tout en restant fermement dans le programme et dans
Pesprit méme de sa fondation. Elle pense que tous nos amis
liront avec satisfaction le compte-rendu suivant, qui lui par-
vient a4 linstant, des livraisons .11 et 12, par M. le professeur
Lopuchin, directeur de la Lecture chrétienne (St-Pétersbourg)
que nous prions de vouloir bien agréer tous nos remercie-
ments,



U5 [ J—

,Die hochgeschiitzte altkatholische Zeitschrift fihrt wie friher fort, der von
ihr @tbernommenen Aufgabe zu dienen, der Erklirung der interkonfessionellen Be-
ziehungen, als notwendige Bedingung fiir die vorbereitete grosse Aufgabe der Wieder-
vereinigung der christlichen Welt. In den zwei letzten Heften, die den 3. Jahr-
gang schliessen, sind nicht wenige hochst interessante Artikel enthalten, unter
denen zu bemerken sind der Artikel von Prof. Langen wiber ,die katholische Oppo-
sition gegen das unfehlbare Papsttum®, wo der Gedanke durchgefihrt wird, dass
weder der rémische Katholicismus noch der Protestantismus Garantie bietet fiir
eine normale religiose Entwickelung; der Artikel eines Orthodoxen: ,Rome et
I’Orthodoxie¥, worin die Versuche des Papsttums zur Unterwerfung des orthodoxen
Russlands einer Kritik unterzogen werden, mit Riicksicht auf den bekannten Ar-
tikel in der Revue des Deux Mondes; der Artikel von Anglicanus: The KEnglish
Church and her relations to Rome; Bischof N. Ruzitschitsch tiber ,das kirchlich-
religiose Leben bei den Serben“; und besonders die Reihe von Artikeln von Prof.
Michaud: Etudes sur la latinisation de I’Orient. In diesen letzten Artikeln werden
auf Grund bisher unversffentlichter Dokumente die Réinke enthiillt, zu welchen
der Vatikan zur Unterwerfung des orthodoxen Orients seine Zuflucht nabm, —
eine alte, aber ewig neue Geschichte, die sich auch jetzt wiederholt in den mit
stissen Worten an die unabhingigen Kirchen ergehenden Einladungen in den
Schoss der alleinseligmachenden Herde des romischen Pontifex Maximus. Bei
Gelegenheit werden wir ausfithrlicher auf dieses interessante Blatt aus der Ge-
schichte der Kingriffe Roms in den Orient zuriickkommen. Ausser den genannten
Artikeln ist in den Heften noch viel anderes interessantes Material enthalten, das
Zeugnis ablegt von dem lobenswerten Bestreben der Redalktion, ihre Zeitschrift
nicht nur zu einer angenehmen, sondern auch héochst interessanten Lektire fur
ihre verschiedensprachigen Leser zu machen. Uberhaupt verdient die Zeitschrift
in hohem Masse die thitice Unterstitzung aller, denen die Interessen der von ibr
vertretenen wichtigen Bewegung wertvoll sind.®




	Bibliographie théologique

