
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Réponse à quelques objections

Autor: E. Michaud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


786

RÉPONSE A QUELQUES OBJECTIONS.

I. — La religion, nous écrit-on, n'est pas une affaire de

raison, encore moins de discussion théologique ; c'est exclusivement

une affaire de sentiment. Donc, c'est perdre son temps
et sa science que de chercher, comme vous le faites dans votre
Revue internationale de Théologie, à rendre la religion rationnelle

et à unir entre elles des Eglises de sentiments divers..
Les croyances religieuses sont des choses dont le pour et le
contre sont également indémontrables, des choses qui se croient,
mais qui ne se démontrent pas. Le rôle principal de la
religion est de consoler les malheureux et d'adoucir les grandes
douleurs humaines; à ce titre, elle doit être respectée même
de ceux qui n'en éprouvent aucun besoin ; quant au reste, Dieu,
l'a livré aux disputes des hommes. Donc votre Revue,
essentiellement rationnelle (sans être toutefois rationaliste), est inutile.

Réponse. —¦ Oui, certes, la religion est la grande consolatrice.

Mais pourquoi ses consolations sont-elles si profondes et
si efficaces? Précisément parce qu'elles ne trompent pas. Et
elles ne trompent pas, parce qu'elles sont fondées sur des
vérités inébranlables. Tout sentiment profond repose sur une
vérité profonde. Le sentiment qui ne reposerait sur rien, ne
serait lui-même qu'une apparence et une illusion. La vraie
religion n'est donc pas seulement un sentiment, elle est aussi

une vérité et une doctrine; elle n'est pas seulement une affaire
de sentiment, elle est aussi une affaire de raison. Dieu est

amour, mais Dieu est aussi sagesse et vérité.
Il est parfaitement erroné de dire qu'en matière de

religion le pour et le contre sont également indémontrables. La
raison démontre l'existence d'une cause première, la dépen-



— 787 —

dance dans laquelle l'homme est par rapport à cette cause
première, et la nécessité d'un rapport, d'un lien entre l'homme
et cette cause première. Donc, la raison démontre la nécessité
de la religion; bien plus, elle explique ce que cette religion
doit être, étant données les notions positives de l'homme et
de Dieu. La religion est ainsi une haute philosophie, fondée
sur la science de l'univers en général et sur celle de l'homme
en particulier. Il n'est pas impossible, il est même facile de

prouver que les enseignements de la vraie religion sont logiques
et conformes aux données des sciences et aux principes de la
raison. Si certains théologiens, comme certains philosophes et
certains savants, ont enseigné des erreurs et même des insanités,
la vraie religion ne saurait en être responsable, pas plus que
la vraie philosophie et la vraie science ne sont responsables
des erreurs des mauvais philosophes et des faux savants.

Ce n'est pas tout. La religion, qui est démontrable et
démontrée, montre à son tour et démontre, en ce sens qu'elle
met en plus grande lumière et qu'elle fait mieux accepter et
mieux pratiquer une quantité de vérités, qui, sans elle,
resteraient languissantes, impuissantes, inefficaces et à peu près
stériles. Ce point important est constaté par l'histoire.

La religion n'est donc ni un pis-aller, ni un objet de pitié,
ainsi que le prétendent les libres-penseurs bons enfants qui
veulent bien permettre que les malheureux soient consolés par
la religion. Elle est une vérité et une lumière, en même temps
qu'un sentiment et une force; elle est une philosophie fondée

sur la science ; et la théologie, science de la religion, doit être
philosophique et scientifique. Ce n'est donc pas la pitié que
nous réclamons auprès des partisans de la raison, c'est la

logique et la science. Si Dieu a livré le monde aux disputes
des hommes, il a révélé à l'humanité, par son envoyé J.-C, le

Sauveur du monde, des vérités qui ne sont point discutables,

parce qu'elles sont la lumière même. Ceux qui ne les voient

pas sont ceux qui ne les regardent pas ou qui les regardent
mal. En sorte que la religion, qui est la consolation des

malheureux, est aussi la lumière de tous; les sentimentalistes ne

voient que la moitié des choses, les hommes de raison défendront

énergiquement l'autre moitié, à savoir, le côté éminemment

rationnel et éminemment philosophique de la religion
chrétienne. C'est là la tâche principale de notre Revue; donc,

notre Revue est éminemment utile.



— 788 —

IL — Que le catholicisme ne soit pas le papisme et que
le papisme ne soit pas le catholicisme, c'est ce que l'on ne
saurait ignorer pour peu qu'on ait étudié l'histoire de l'ancienne
Eglise catholique et l'histoire de la papauté. Néanmoins, beaucoup

s'obstinent à ne tenir aucun compte de cette capitale
distinction. Que les papistes la dissimulent, on le conçoit
aisément; mais que des théologiens protestants qui ne sauraient
l'ignorer, écrivent comme s'ils l'ignoraient, ceci n'est plus
concevable. Disons, à ce sujet, que certains protestants, habitués
d'ailleurs à traiter les questions protestantes aArec le plus grand
arbitraire, déploient, en ce qui concerne l'essence et l'histoire
du catholicisme, un arbitraire non moins fantaisiste.

C'est ainsi que M. Aug. Sabatier a enseigné à Genève, en

avril 1896, ce qui suit: « On peut dire que, depuis Justin Martyr,
l'Eglise s'installe sur la terre avec l'espoir de la conquérir.
Le messianisme mort, le catholicisme commence. Le principe
du catholicisme se trouve dans l'identification de l'Eglise visible
avec l'idée juive, théocratique, du règne de Dieu. L'Eglise, dès

le second siècle, se présente comme l'héritière d'Israël. J.-C.
n'est venu dans le monde que pour fonder l'Eglise, présentée
comme le canal par lequel Dieu agit sur le peuple».

Et cependant, d'autre part, M. A. S. distingue trois formes
du christianisme : le christianisme messianique, le christianisme
catholique et le christianisme protestant. Pourquoi considérer
comme deux formes différentes le catholicisme et le messianisme,

si le catholicisme n'est autre chose que l'idée juive du

règne de Dieu et si l'Eglise catholique n'est que l'héritière
d'Israël? La contradiction est évidente.

Quant à discuter la notion que M. A. S. se fait du
catholicisme comme n'étant que la théocratie juive, nous n'y
songeons certes pas, attendu que tout, dans les écrits de St-Justin
non moins que dans ceux des Pères, contredit cette notion

assez manifestement pour qu'il ne soit pas besoin d'insister.
Tous, en effet, ont enseigné que le Christ, seul Sauveur, est

venu pour sauver le monde; donc tous ont enseigné le salut

par le Christ même et non par l'Eglise. L'Eglise n'a point
supplanté le Christ Sauveur; si elle a eu conscience de sa divine
mission de dépositaire de la doctrine et des préceptes du Christ,
elle a eu aussi conscience de ses devoirs. Il est faux notamment

que l'Eglise ait été confondue avec le sacerdoce et que



— 789 —

les droits des laïques aient été méconnus dans l'ancienne Eglise.
C'est l'Eglise papiste qui a commis plus tard cette confusion
et cette méconnaissance, mais ce n'est pas l'ancienne Eglise.

M. A. S. considère ensuite les abus de l'Eglise romaine
et il les impute à l'Eglise catholique (universelle), comme si
tout l'Occident avait accepté et ratifié ces abus, et comme si
les Eglises d'Orient (qui paraissent ne pas exister aux yeux
de M. A. S.) les avaient également acceptés et ratifiés. Il
prétend que «la foi en l'Eglise devient dès lors le dogme central ».

Ni dans le symbole de Nicée-Constantinople, ni dans aucun
des sept conciles œcuméniques, ni dans aucun Père, nous ne
trouvons cette doctrine, qui actuellement peut être papiste,
mais qui n'est pas catholique et qui ne l'a jamais été. Quant
à représenter l'infaillibilité du pape comme la conséquence et
le couronnement de l'infaillibilité « absolue » des conciles
œcuméniques, c'est une erreur d'autant plus grossière que des
conciles œcuméniques ont condamné des papes comme hérétiques,
et que la supériorité des conciles œcuméniques sur les papes
est la contradiction même de l'infaillibilité des papes A

III. — Sur la question de la Visibilité de l'Eglise, on nous
écrit: Des individualités qui protestent en faveur de l'orthodoxie,

mais qui restent disséminées dans leur Eglise quand les
chefs de cette Eglise, le pape et les évêques, enseignent
l'hérésie, ne sont que des individualités et non une Eglise saisis-
sable. On ne peut pas traiter avec elles; il faudrait pour cela

qu'elles fussent organisées en Eglise indépendante de Rome.

Malgré leurs protestations, ce n'est pas de visibilité de l'Eglise
qu'il faut parler dans ce cas, mais d'invisibilité.

Réponse. — L'objection est spécieuse, mais non fondée.

Elle part d'une fausse notion de l'Eglise, à savoir : que l'Eglise
serait non la société de tous les fidèles, mais la société des

seuls chefs de l'Eglise, et que l'Eglise ne serait saisissable que

par ses chefs, attendu qu'on ne traite pas avec de simples

fidèles, ni même avec de simples prêtres, mais seulement avec
des évêques. C'est bien là, en effet, la notion de l'Eglise
telle qu'elle ressort de l'objection. Or, je dis que l'Eglise
n'est pas une société temporelle et politique, mais une so-

x) Voir dans la Revue internat, de Th., juillet 1896, p. 630-632: «Le
protestantisme et le catholicisme jugés par M. Aug. Sabatier. »



— 790 —

ciété spirituelle ; que cette société n'est pas constituée par
les seuls évêques, mais par tous les fidèles aussi bien que
par les évêques; que les évêques sont appelés improprement
des chefs et faussement assimilés à des chefs politiques; qu'il
n'y a dans la véritable Eglise chrétienne qu'un seul chef, J.-C,
et que les évêques ne sont que des préposés et des surveillants,

ayant des devoirs plutôt que des droits; que l'autorité
confiée par J.-C. à son Eglise n'est nullement un « imperium »

temporel, et qu'elle réside avant tout dans l'Eglise même et

non exclusivement dans les seuls évêques, qui, à eux seuls, je
le répète, ne sont pas l'Eglise. Je dis que la visibilité de

l'Eglise ne consiste pas dans l'éclat plus ou moins grand que
possède la hiérarchie, mais dans l'orthodoxie même des membres

de l'Eglise : par conséquent, si les évêques prévariquent
et si les prêtres et les fidèles restent orthodoxes, c'est par
l'orthodoxie de ceux-ci que l'Eglise reste visible et non par le
titre d'évêques de ceux-là.

On ne traite pas, dit-on, avec de simples prêtres, ni avec
de simples fidèles. Et pourquoi pas? Sans doute parce qu'en
politique un souverain d'un pays ne traite pas avec de simples
sujets d'un autre pays, mais seulement avec le souverain de

ce pays? Je réplique que l'Eglise chrétienne, dont J.-C. seul
est le chef, n'est pas comme les royaumes de ce monde, où les
souArerains sont à peu près tout. Dans l'Eglise chrétienne,
société spirituelle, société des disciples du Christ, tous les membres

de l'Eglise comptent, et l'on peut traiter avec eux ; bien plus,
non seulement on peut, mais on doit même traiter avec eux, et

la preuve en est que, lorsque des évêques, comme représentants
de leurs Eglises, ont formulé en concile des décisions dogmatiques,

ces décisions n'ont de force dogmatique qu'autant qu'elles
sont ratifiées par les Eglises mêmes, c'est-à-dire par les fidèles
et les prêtres, et non seulement par les évêques. Devant Dieu,
un simple fidèle est aussi «saisissable» qu'un évêque ; et même,
si le simple fidèle est orthodoxe et l'évêque hérétique, le simple
fidèle est seul saisissable au point de vue de la visibilité de

l'orthodoxie et de l'Eglise orthodoxe, et l'évêque hérétique ne
l'est pas.

Disséminés ou non, les prêtres et les fidèles orthodoxes
n'en sont pas moins unis entre eux par le lien même de la
foi. Qu'ils soient en tractation d'affaires ou en relations d'ad-



— 791 —

ministration ecclésiastique avec des papes hérétiques et des
évêques hérétiques, cela est de peu d'importance. Quant à être
groupés entre eux administrativement, les fidèles, les prêtres,
les évêques restés orthodoxes, ne le peuvent pas toujours; en
tout cas, ce groupement administratif n'est pas chose essentielle

dans une société religieuse et spirituelle, où la foi est la
base même de l'Eglise, et non l'administration extérieure.

Vincent de Lérins, dans son Commonitorium (c. VI et VII),
parle du temps où l'hérésie arienne avait souillé presque
entièrement l'Eglise (penè orbem totum contaminaverat). L'Eglise
avait-elle cessé d'être visible alors? Non. Où, comment et par
qui était-elle visible? Par les simples fidèles, par les vrais chrétiens

qui avaient maintenu l'ancienne doctrine : tune quisquis
verus Christi amator et cultor exstitit, antiquam fidem noArellœ

perfidies prseferendo, nulla contagli ipsius peste maculatus est.

Et c'est par ces Aurais fidèles que Dieu a relevé les Eglises
abattues, qu'il a AÙvifié les populations atteintes par la mort
spirituelle, qu'il a replacé sur la tête des prêtres leurs couronnes
tombées, qu'il a fait verser aux évêques des larmes de repentir

et de fidélité: Dominus judicavit ut per eos prostratas re-

pararet ecclesias, extinctos spiritualiter populos vivificar et,

dejectas sacerdotttm coronas reponeret, etc. Or ces fidèles ne

s'étaient nullement constitués en Eglise séparée; ils étaient
dispersés, à travers le monde, dans le sein de l'Eglise universelle.

C'est pourquoi nous disons que, si cet état de choses a

suffi en Orient au quatrième siècle, pour sauvegarder la
visibilité et la catholicité de l'Eglise, un pareil état de choses a

suffi aussi en Occident, plus tard, pour assurer le même résultat.
N'ayons pas deux poids et deux mesures dans nos jugements.

Sous Innocent X et Alexandre VII, les quatre évêques

opposants n'étaient-ils plus visibles parce qu'ils étaient
disséminés Et les simples prêtres opposants, et les simples fidèles

opposants des diocèses autres que les diocèses de ces quatre
évêques, n'étaient-ils plus des membres visibles de l'Eglise?
Qui oserait le prétendre? Et cependant, ils étaient disséminés

dans des diocèses dont les évêques étaient en dissentiment

avec eux. Et, plus tard, après la bulle Unigenitus, les Appelants

qui n'avaient pas rompu avec Rome jusqu'à sortir de

l'Eglise romaine, n'étaient-ils plus visibles dans leur orthodoxie?
Et s'ils étaient toujours visiblement orthodoxes, ne contri-



— 792 —

buaient-ils pas à sauvegarder par le fait l'orthodoxie de
l'Eglise de France, et même de l'Eglise d'Occident considérée
dans son ensemble?

Bref, je dis que la visibilité d'une Eglise orthodoxe est la
visibilité même de son orthodoxie, et non de sa hiérarchie et
de son administration ; que, si la hiérarchie prévarique et si

quelques prêtres et quelques fidèles restent orthodoxes, c'est

uniquement par l'orthodoxie de ces derniers que cette Eglise
continue à être visible ; que, dans le cas où ces prêtres et ces
fidèles sont disséminés, leur orthodoxie n'en est pas moins
visible ; que le lien d'une foi vraie et une qui existe entre les
membres disséminés, suffit au besoin pour les constituer en
association ou en Eglise, bien que cette association ou cette
Eglise spirituelle ne soit pas extérieurement séparée, qu'elle
reste toujours extérieurement dans l'Eglise du pays et qu'elle
reste en tout cas spirituellement et extérieurement dans l'Eglise
orthodoxe universelle. Je dis que le devoir pour eux de former
une Eglise extérieurement séparée n'est pas un devoir absolu,
mais un devoir subordonné à d'autres devoirs, c'est-à-dire qu'on
ne peut constituer extérieurement une telle Eglise que lorsque
le bien des âmes le permet, comme il n'est permis de séparer
le bon grain de l'ivraie qu'à la moisson même et non avant, selon
l'ordre même du Christ. Je dis qu'autant c'est un devoir de

faire cette séparation alors, autant c'est un devoir de ne pas
la faire avant ; et que, tout en contenant de l'ivraie et même

beaucoup d'ivraie, ce champ de blé est toujours un champ de

blé et toujours le champ du Seigneur.

IV. — Les anciens-catholiques, disent quelques adversaires,
ne sont que des négatifs, en ce sens qu'ils nient l'infaillibilité
du pape et le droit divin de la papaLtté. Et c'est tout. Or, on

ne fonde pas une Eglise sur des négations.
Réponse. — l° Les anciens-catholiques nient beaucoup plus

de choses que l'objection n'en indique; outre les deux erreurs
qu'elle signale, ils nient toutes les erreurs enseignées par la

papauté et par toutes les Eglises qui ont enseigné des erreurs.
Loin de craindre la négation, ils se font un devoir de la
pratiquer autant que la vérité même l'exige. — 2° Mais, avant

tout, ils sont positifs, parce qu'ils croient et professent hautement

toute la foi chrétienne, telle qu'elle a été professée par



— 793 —

l'Eglise universelle et définie par les sept conciles œcuméniques.

Donc, s'ils disent sur beaucoup de points: «Je nie»,
sur toutes les vérités enseignées par le Christ ils disent: «Je
crois». Leur Eglise, qui n'est pas autre que l'Eglise orthodoxe
universelle, est donc fondée sur la foi vraie et positive, et non
sur de simples négations. Leurs négations sont des négations
d'erreurs et non des négations de vérités; elles valent donc
déjà, à elles seules, des affirmations. Mais, outre ces affirmations

indirectes, les anciens-catholiques, je le répète, affirment
directement et positivement toute la foi enseignée par J.-C à
son Eglise.

' V. — On nous écrit : «Vous vous heurtez contre des
préjugés que vous serez impuissants à renverser; vous vous
adressez à des esprits qui ont leur siège fait, qui regardent
leur propre Eglise comme parfaite, leur propre théologie comme
irréformable, et qui, du haut de leur sainteté, vous prendront
en pitié tant que vous n'épouserez pas toutes leurs querelles
ecclésiastiques, toutes leurs haines contre les autres Eglises,
toutes leurs opinions qu'ils tiennent pour des dogmes
indiscutables. Les anciens-catholiques ne sont, aux yeux de ces
orthodoxes des autres Eglises, que des hérétiques, hérétiques
en bonne voie de conversion peut-être et qu'il faut ménager,
mais hérétiques. Donc, vous travaillez en vain ...»

Je reconnais que certains intransigeants traitent en effet
les anciens-catholiques avec la superbe qui vient d'être décrite.
Oui, il est des chrétiens qui, sous prétexte de fermeté dans
la foi, ne se doutent ni de leur ignorance, ni de leur orgueil,
ni de leur naïveté ; des chrétiens qui, confondant l'amour de

leur Eglise avec l'amour d'eux-mêmes, commencent £ar établir
leur propre infaillibilité et veulent imposer toutes leurs
spéculations d'école comme des dogmes de l'Eglise universelle. Je
reconnais l'existence de ces fanatiques et j'avoue même qu'ils
sont plus nombreux qu'on ne pense.

Mais, d'autre part, il est certain que leur crédit diminue.
S'ils sont encore le nombre, ils ne sont plus ni la force

intellectuelle, ni la force morale : legio et superstitio, sed nec ratio
nec religio. A force de réfuter leurs assertions et d'opposer à

leurs thèses sans fondement des faits positifs, des arguments

péremptoires, des textes devant lesquels tout homme loyal doit



— 794 —

finalement se rendre ; à force de percer à jour leurs petits
systèmes prétendus dogmatiques, nous finirons par en avoir
raison. Qu'ils nous traitent d'hérétiques tant qu'il leur plaira,
nous leur prouverons: 1° que nos dogmes sont ceux de
l'ancienne Eglise ; 2° que leurs opinions à eux leur viennent de

l'Eglise romaine, dont, à leur insu, ils sont les disciples plus
que de la véritable orthodoxie. Ces deux points seront mis
chaque jour de plus en plus en évidence, et la vérité vaincra
tôt ou tard, nous n'en doutons pas.

Heureusement, il est aussi des chrétiens de bon sens, de

raison, de science, qui connaissent les méthodes de critique
théologique, et qui ne s'aveuglent pas dans le rabâchage des

mêmes sornettes, dans l'éternelle répétition des mêmes
tautologies, dans la prétendue démonstration de leurs assertions

par leurs assertions mêmes. C'est à ces théologiens rationnels,
à ces hommes de jugement droit, à ces défenseurs de la foi
et de la science, que nous nous adressons ; et il est impossible
que la foi et la science ne finissent pas par triompher de la
crédulité et de l'ignorance. Notre œuvre est l'œuvre même de

la vérité: donc, nous ne travaillons point en vain. Que ceux
qui admirent notre œuvre, veuillent bien, au lieu de nous
décourager, nous prêter secours, et le succès sera non seulement
certain, mais prompt. Nous avons plus confiance dans les vrais
orthodoxes et les hommes de science que nous ne craignons
l'opposition des orthodoxes arriérés, fanatiques ou ignorants.

VI. — On nous objecte : «Vous, anciens-catholiques, vous
n'êtes pas unanimes entre vous, l'unité vous manque : si
plusieurs sont catholiques et orthodoxes, quelques-uns sont
protestants et quelques autres encore ultramontains ; et encore
votre orthodoxie n'est-elle pas sur tous les points l'orthodoxie
ancienne, mais une sorte d'orthodoxie nouvelle qui n'est pas
la vraie et avec laquelle nous, vrais orthodoxes, nous ne voulons

pas pactiser. Vous avez la science, nous le reconnaissons,
mais vous n'avez pas assez l'orthodoxie».

Réponse. — 1° Qu'il y ait parmi les anciens-catholiques
des individualités encore attachées à des opinions ultramon-
taines, et d'autres enclines à des opinions dites protestantes,
cela est possible. Je ne vois, toutefois, parmi nos publications
officielles aucune page qu'on puisse taxer soit d'ultramonta-



— 795 —

nisme, soit de protestantisme ; et nos adversaires seraient bien
embarrassés, je crois, pour en citer aucune. Quiconque connaît
l'histoire, sait que, dans toute réforme importante, il y a
toujours des hésitations, des tiraillements, et qu'on n'arrive pas
du premier coup à la pondération parfaite.

Toutefois l'histoire, qui m'apprend ce fait, m'en apprend
aussi un autre, à savoir : que, dans toute Eglise tant soit peu
nombreuse, il y a des individualités incorrectes et mêmes
hérétiques. Je dis «dans toute Eglise», sans exception; en sorte
que, même dans une Eglise orthodoxe, il y a des esprits
hétérodoxes, que nous pourrions accuser, nous aussi, soit d'ultra-
montanisme, soit de protestantisme. Et loin d'être excommuniés,
ces hétérodoxes exercent même quelquefois des fonctions
officielles dans leur Eglise. Les uns combattent tel dogme ; d'autres

acceptent bien la lettre des dogmes, mais ils en dénaturent
le sens et l'esprit. Ne voyons-nous pas tous les jours des orthodoxes

se faire uniates, et même passer complètement à

l'ultramontanisme, et d'autres se faire protestants? Or, de telles
conversions ne se font pas en un jour; le feu couve sous la
cendre avant d'éclater; c'est ainsi qu'il y a, à l'état latent, des

esprits mal pensants, hétérodoxes et même incrédules, jusque
dans les Eglises dont le credo est irréprochable et dont les
confessions de foi sont orthodoxes. Voilà les faits, voilà les
hommes tels qu'ils sont et les Eglises telles qu'elles sont. Et
la plus parfaite est imparfaite sur ce point, qu'elle le veuille
ou ne le veuille pas. En sorte que, disons-le hautement,
l'indulgence est le devoir de toutes et doit être le besoin de toutes ;

et celle qui se refuserait à pratiquer l'indulgence et qui croirait

n'en pas avoir besoin, serait la plus orgueilleuse, la plus
pharisienne et la moins chrétienne de toutes.

2° Remarquons, en outre, que les mots « ultramontanisme »

et « protestantisme » sont actuellement très peu précis, très

élastiques, et qu'ils peuvent signifier des choses très diverses.

Il y a l'ultramontanisme du IXe siècle, l'ultramontanisme du

XIIIe, l'ultramontanisme du XVIP, l'ultramontanisme du XIXe ;

ce sont des ultramontanismes fort différents. De même, le

protestantisme actuel ou plutôt les protestantismes actuels ne sont
nullement ceux du XVIe et du XVIIe siècle.

J'ai horreur des choses mal définies et plus encore des

débats sur les choses mal définies. Briser des lances avec

Revue intera, de Théologie, Heft 16, 1896. °*



— 796 —

des définitions obscures et amphibologiques, c'est faire du
donquichottisme et de la confusion à perpétuité. Or, si une chose
est mal définie aujourd'hui et sujette à mille contradictions,,
c'est le protestantisme, parce qu'après toutes les évolutions qu'il
a faites, il y a de tout dans le protestantisme, je dis « de
tout », même de la vérité. La première chose à faire entre
gens logiques et amis de la vérité, serait donc de savoir
d'abord où commence le protestantisme, ensuite où il finit. Nos
adversaires qui jettent si facilement à la tête d'autrui les épi-
thètes d'ultramontain et de protestant, savent-ils de quoi ils
parlent? Ont-ils une définition précise de l'ultramontanisme et
du protestantisme? Nous serions curieux de la connaître. La
plupart d'entre eux en sont encore aux discussions qui ont eu
lieu aux XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles. Or, je le répète, les

protestantismes d'aujourd'hui sont tout autres ; par conséquent
les arguments d'autrefois ne sont plus de mise et ne sont que-
des coups nuls, dans le vide. C'est autrement qu'il faut maintenant

préciser les enseignements des protestants, et autrement
qu'il faut réfuter ce qu'ils contiennent d'erroné.

La vérité est que Calvin a bon dos et qu'on lui impute-
souvent des doctrines qui n'ont jamais été les siennes. Qui lit
son Institution chrétienne? Au lieu de prendre cette peine, on
trouve plus commode de fausser ses doctrines et de faire du
calvinisme en général un épouvantail ; on trouve plus
commode de traiter de calvinistes ses propres adversaires à soi,

simplement parce que ceux-ci ne sont pas papistes. C'est un
cliché, chez beaucoup, qu'il n'y a pas de milieu entre le
calvinisme et l'ultramontanisme, et que, quand on ne professe
pas tel dogme ultramontain, la transsubstantiation par exemple,
on sent le calvinisme

La vérité est encore que, parmi les protestants (calvinistes,
et autres), il en est beaucoup, actuellement, qui sont las des-

divisions de leurs Eglises et qui comprennent de plus en plus
que le catholicisme non papiste a tous les avantages positifs
du protestantisme sans en avoir les inconvénients.

Et ces protestants de nom ou de naissance, sont, de fait,,
disposés à adhérer à la foi catholique non ultramontaine. Faut-
il les repousser comme des hérétiques uniquement à cause de

leur étiquette ecclésiastique? Je dis «étiquette», carie titre de

protestants n'est manifestement dans ce cas qu'une étiquette-



— 797 —

Le Christ n'a-t-il pas dit qu'il ne faut pas éteindre la mèche qui
fume encore? Et parce qu'on est soi-même dans la vérité,
faut-il manquer de charité? Singulière orthodoxie que celle qui
voit, non l'Eglise, société spirituelle des âmes, mais le cadre
de l'Eglise, et pour laquelle les formalités extérieures sont tout
et l'identité de la foi rien

3° C'est peut-être pour ce motif que le parti prétendu
orthodoxe, orthodoxe d'étiquette et de cadre, qui nous attaque,
nous accuse de professer une orthodoxie nouvelle et non
l'ancienne. Nous avons conscience, nous, de connaître les
documents de l'ancienne Eglise, et, nous le déclarons de nouveau,
formellement, nous avons conscience de professer l'ancienne
foi de cette ancienne Eglise. Nos adversaires ont-ils fait le
même travail? Qu'ils nous montrent alors, preuves en main,
sur quel point nous altérons cette foi des conciles œcuméniques

et de la tradition universelle. Nous les attendons. Et, en

attendant, nous pouvons, nous, leur montrer sur quels points
ils ont accepté, eux, les idées papistes, et même à quelle époque
et dans quelles circonstances. Et c'est précisément parce que
nous voulons mettre l'ancienne orthodoxie, la vraie, à la place
de leur orthodoxie frelatée des XVIe et XVIIe siècles, c'est

précisément pour cela, dis-je, que l'ancienne orthodoxie, la
nôtre, leur paraît étrange, fausse et nouvelle. Il n'y a rien,
quelquefois, qui paraisse neuf comme l'ancien. Les prétendus
orthodoxes qui ne lisent guère que les théologiens ultramontains,

sont étonnés quand on leur présente les doctrines de

l'ancienne Eglise: ces doctrines leur paraissent toutes neuves
Je le crois bien.

4° Quant au compliment: «Vous avez la science», suivi
de l'injure: «Vous n'avez pas assez l'orthodoxie», c'est une

phrase creuse et rien de plus. Depuis quand y a-t-il opposition
entre la science et l'orthodoxie? Les Pères ont enseigné l'union
de la foi et de la science; nos adversaires, qui ne lisent pas
les Pères ou qui les lisent mal, avec un esprit de parti,
supposent que l'orthodoxie est contraire à la science ou la science

contraire à l'orthodoxie. Qu'ils se détrompent. La vraie science

de la dogmatique, de la symbolique, de la patrologie, de

l'histoire, apprend à discerner la véritable orthodoxie d'avec la

fausse, le véritable catholicisme d'avec le papisme, la véritable

tradition d'avec les mensonges des historiens de parti.



— 798 —

Que nos adversaires sachent bien que leurs attaques ne
nous émeuvent, ni ne nous étonnent. Ils ont leurs pareils dans
toutes les Eglises, comme aussi nous aArons nos amis dans
toutes les Eglises. Les vrais catholiques orthodoxes se
reconnaissent partout entre eux, non moins que les ultramontains
entre eux. Nous savons distinguer l'Eglise orthodoxe de ceux
de ses membres qui la compromettent par leur ignorance et

par leurs sentiments antifraternels: nous savons qu'elle n'altère

pas la foi ancienne, qu'elle est heureuse de la voir professée
pure des erreurs qui y ont été ajoutées par les ignorances
et par les passions des hommes, et cette assurance nous laisse
calmes en présence des agressions de l'esprit de secte et de

l'esprit de division.
Qu'il soit donc bien entendu — nous le répétons une fois

pour toutes — que nous, anciens-catholiques, nous professons
la foi, le dogme intégral de l'ancienne Eglise indivisée ; que
nous répudions toutes les erreurs condamnées par cette même
Eglise; que nous rejetons toutes les erreurs soit de

l'ultramontanisme, soit du protestantisme. Ce qui ne nous empêche
nullement, d'autre part, de reconnaître qu'il y a des

catholiques-romains et des protestants qui, malgré leur étiquette,
sont dans le fond de leur âme et par la foi qu'ils professent
de véritables catholiques, de véritables orthodoxes ; qu'il y a

même, dans les systèmes appelés « catholicisme romain » et
« protestantisme », des vérités chrétiennes positives, comme
aussi des vertus chrétiennes éclatantes, que tout chrétien de

bonne foi doit approuver et glorifier.
Au lieu d'anathématiser qui que ce soit, l'Eglise ancienne-

catholique a le désir de bénir, parce que la mission religieuse
dont elle a conscience n'est pas d'augmenter les divisions des

Eglises, mais d'y mettre fin. Quo modo maledicam cui non
maledixit Deus? Qua ratione detester quem Dominus non
detestatur? Elle chante de nouveau et à l'avance les antiques
paroles trop oubliées : Quam pulchra tabernacula tua Jacob, et

tentoria tua Israël (Num. XXIV, 5) Paroles qtLi correspondent,
dans une divine harmonie, à celles du Christ : Ut omnes unum
sint, sicut tu Pater in me et ego in te, ut et ipsi in nobis unum
sint, ut credat mundus quia tu me misisti [Ev. Jean, XVII, 21)!
Donc le but, le devoir de l'Eglise ancienne-catholique n'est pas
d'entretenir et de perpétuer les procès et les récriminations



— 799 —

des Eglises entre elles, mais de les faire cesser par de
nouvelles explications loyalement données de part et d'autre,
conformément à la foi qui est une, una fides, et d'après le
criterium catholique et orthodoxe : « Ce qui a été cru partout,
toujours et par tous». L'Eglise ancienne-catholique s'applique
à discerner la véritable orthodoxie pour l'approuver partout
où elle la constate, et à discerner l'erreur pour la condamner
partout où elle se manifeste. Ce double devoir, quelque lourd
qu'il soit, elle l'accepte consciencieusement, et elle espère
qu'avec la grâce de Dieu elle mettra de plus en plus en
lumière «ce qui a été cru partout, toujours et par tous». Dans
cette œuvre laborieuse, loin de se sentir isolée, elle se sent,
au contraire, soutenue par toutes les âmes vraiment orthodoxes
et unie déjà de fait, c'est-à-dire de foi et de cœur, bien qu'aucune

sanction officielle ne soit encore intervenue, à cette grande
Eglise d'Orient à laquelle l'Eglise catholique d'Occident a été
unie autrefois, l'une et l'autre formant ainsi par leur orthodoxie
et leur universalité l'Eglise chrétienne universelle.

Je termine par un mot de Pascal:
« Nos systèmes, a-t-il dit, ne sont bien souvent que

l'histoire de notre cœur. » C'est vrai. Si nous avions moins
d'antipathie envers tel peuple, nous serions moins systématiques
dans les jugements que nous portons sur ses institutions et

sur son Eglise. Si nous avions moins d'amour-propre, si nous
tenions moins à notre gloriole nationale ou ecclésiastique, nous
verrions d'un tout autre œil les autres nations et les autres
Eglises. C'est presque toujours par orgueil, bien plus que par
suite d'une étude approfondie des questions, que nous
adjugeons à notre nation, à notre pays, à notre Eglise le premier
rang; et si, vraiment, nous avons fait cette étude, ne l'avons-
nous pas faite presque toujours avec des préjugés passionnés,

avec des idées préconçues, avec cette pensée surtout, bien

arrêtée à l'avance, que nous avions raison et que nous étions

déjà, à priori, en possession du monopole de la supériorité
sur tous les autres peuples et sur toutes les autres Eglises?

Bref, les objections qui nous sont faites par nos adversaires

nous paraissent si faibles, si misérables, au point de vue des

principes et de la doctrine, qu'elles ne peuvent être inspirées

que par l'esprit de parti et de clocher et par le mauvais vouloir.

Nous avons confiance dans la vérité divine, qui est plus



— 800 —

forte que les passions humaines; nous avons confiance dans
les intelligences droites et dans les cœurs que presse la vraie
charité du Christ ; nous avons confiance dans l'Eglise universelle,

contre laquelle aucun parti ne prévaudra, de quelques
spéciosités qu'il se prévale. Fût-il nombreux — ce qui n'est
pas, — ce parti n'ébranlerait ni notre conviction, ni notre
espoir: Nos enim spiritu ex fide, spem justitiaeexpectamusfGa/.V, 5).

E. Michaud.


	Réponse à quelques objections

