Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Réponse a quelques objections
Autor: E. Michaud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 786 —

REPONSE A QUELQUES OBJECTIONS.

[. — La religion, nous ¢écrit-on, n’est pas une affaire de
raison, encore moins de discussion théologique; c’est exclusive-
ment une affaire de sentiment. Donc, c’est perdre son temps
et sa science que de chercher, comme vous le faites dans votre
Revue infernationale de Théologre, & rendre la religion ration-
nelle et & unir entre elles des Eglises de sentiments divers..
Les croyances religieuses sont des choses dont le pour et le
contre sont également indémontrables, des choses qui se croient,
mais qui ne se démontrent pas. Le rdle principal de la reli-
gion est de consoler les malheureux et d’adoucir les grandes
douleurs humaines; a ce titre, elle doit étre respectée méme
de ceux qui n’en éprouvent aucun besoin; quant au reste, Dieu
Pa livré aux disputes des hommes. Donc votre FRevue, essen-
tiellement rationnelle (sans étre toutefois rationaliste), est inutile.

Réponse. — Oui, certes, la religion est la grande consola-
trice. Mais pourquoi ses consolations sont-elles si profondes et
si efficaces? Précisément parce qu’elles ne trompent pas. Et
elles ne trompent pas, parce qu'elles sont fondées sur des veé-
rités inébranlables. Tout sentiment profond repose sur une
vérité profonde. Le sentiment qui ne reposerait sur rien, ne
serait lui-méme qu'une apparence et une illusion. La vraie
religion n'est donc pas seulement un sentiment, elle est aussi
une vérité et une doctrine; elle n’est pas seulement une affaire
de sentiment, elle est aussi une affaire de raison. Dieu est
amour, mais Dieu est aussi sagesse et vérité.

Il est parfaitement erroné de dire qu’en matiere de reli-
gion le pour et le contre sont également indémontrables. La
raison démontre lexistence d’une cause premiére, la dépen-



— 787 —

dance dans laquelle Thomme est par rapport a cette cause
premiére, et la nécessité d'un rapport, d'un lien entre 'homme
et cette cause premitre. Donc, la raison démontre la nécessité
de la religion; bien plus, elle explique ce que cette religion
doit étre, étant données les notions positives de 'homme et
de Dieu. La religion est ainsi une haute philosophie, fondée
sur la science de l'univers en général et sur celle de 'homme
en particulier. Il n’est pas impossible, il est méme facile de
prouver que les enseignements de la vraie religion sont logiques
et conformes aux données des sciences et aux principes de la
raison. Si certains théologiens, comme certains philosophes et
certains savants, ont enseigné des erreurs et méme des insanités,
la vraie religion ne saurait en étre responsable, pas plus que
la vraie philosophie et la vraie science ne sont responsables
des erreurs des mauvais philosophes et des faux savants.

Ce n'est pas tout. La religion, qui est démontrable et
démontrée, montre a son tour et démontre, en ce sens qu'elle
met en plus grande lumiere et qu'elle fait mieux accepter et
mieux pratiquer une quantité de vérités, qui, sans elle, reste-
raient languissantes, impuissantes, inefficaces et & peu pres sté-
riles. Ce point important est constaté par I’histoire.

La religion n'est donc ni un pis-aller, ni un objet de piti€,
ainsi que le prétendent les libres-penseurs bons enfants qui
veulent bien permettre que les malheureux soient consolés par
la religion. Elle est une vérité et une lumiére, en méme temps
qu'un sentiment et une force; elle est une philosophie fondée
sur la science; et la théologie, science de la religion, doit étre
philosophique et scientifique. Ce n’est donc pas la pitié que
nous réclamons aupreés des partisans de la raison, c'est la
logique et la science. Si Dieu a livré le monde aux disputes
des hommes, il a révélé A humanité, par son envoyé J.-C, le
Sauveur du monde, des vérités qui ne sont point discutables,
parce quelles sont la lumiere méme. Ceux qui ne les voient
pas sont ceux qui ne les regardent pas ou qui les regardent
mal. En sorte que la religion, qui est la consolation des mal-
heureux, est aussi la lumiere de tous; les sentimentalistes ne
voient que la moitié des choses, les hommes de raison défen-
dront énergiquement l'autre moitié, a savoir, le coté éminem-
ment rationnel et éminemment philosophique de la religion
chrétienne. Clest 14 la tache principale de notre Kevue, donc,
notre Revue est éminemment utile.



II. — Que le catholicisme ne soit pas le papisme et que
le papisme ne soit pas le catholicisme, c'est ce que l'on ne
saurait ignorer pour peu qu'on ait étudié 'histoire de I'ancienne
Eglise catholique et ’histoire de la papauté. Néanmoins, beau-
coup s'obstinent & ne tenir aucun compte de cette capitale
distinction. Que les papistes la dissimulent, on le congoit aisé-
ment; mais que des théologiens protestants qui ne sauraient
Pignorer, écrivent comme s'ils I'ignoraient, ceci n’est plus con-
cevable, Disons, & ce sujet, que certains protestants, habitués
d'ailleurs a traiter les questions protestantes avec le plus grand
arbitraire, déploient, en ce qui concerne l'essence et l'histoire
du catholicisme, un arbitraire non moins fantaisiste.

Clest ainsi que M. Aug. Sabatier a enseigné & Genéve, en
avril 1896, ce qui suit: « On peut dire que, depuis Justin Martyr,
I'Eglise s'installe sur la terre avec lespoir de la conquérir,
Le messianisme mort, le catholicisme commence. Le principe
du catholicisme se trouve dans l'identification de 'Eglise visible
avec I'idée juive, théocraiique, du regne de Dieu. L’Eglise, des
le second sidcle, se présente comme Ihéritidre d Israél. J.-C.
n'est venu dans le monde que pour fonder I'Eglise, présentee
comme le canal par lequel Dieu agit sur le peuple».

Et cependant, d'autre part, M. A. S. distingue trois formes
du christianisme: le christianisme messianique, le christianisme
catholique et le christianisme protestant. Pourquoi considérer
comme deux formes différentes le catholicisme et le messia-
nisme, si le catholicisme n'est autre chose que l'idée juive du
reégne de Dieu et si 1'Eglise catholique n'est que I'héritiere
d'Isragl? La contradiction est évidente.

Quant a discuter la notion que M. A. S. se fait du catho-
licisme comme n'étant que la théocratie juive, nous n'y son-
geons certes pas, attendu que tout, dans les écrits de St-Justin
non moins que dans ceux des Peres, contredit cette notion
assez manifestement pour qu'il ne soit pas besoin d'insister.
Tous, en effet, ont enseigné que le Christ, seul Sauveur, est
venu pour sauver le monde; donc tous ont enseigné le salut
par le Christ méme et non par I'Eglise. L'Eglise n’a point
supplanté le Christ Sauveur; si elle a eu conscience de sa divine
mission de dépositaire de la doctrine et des préceptes du Christ,
elle a eu aussi conscience de ses devoirs. Il est faux notam-
ment que I'Eglise ait été confondue avec le sacerdoce et que



— Y —

les droits des laiques aient été méconnus dans 'ancienne Eglise.
C'est 'Eglise papiste qui a commis plus tard cette confusion
et cette méconnaissance, mais ce n'est pas l'ancienne Eglise.

M. A. S. considere ensuite les abus de I'Eglise romaine
et il les impute a P'Eglise catholique (universelle), comme si
tout I'Occident avait accepté et ratifié ces abus, et comme si
les Eglises d’Orient (qui paraissent ne pas exister aux yeux
de M. A. S.) les avaient également acceptés et ratifiés, 11 pré-
tend que «la foi en 'Eglise devient dés lors le dogme central ».
Ni dans le symbole de Nicée-Constantinople, ni dans aucun
des sept conciles cecuméniques, ni dans aucun Pere, nous ne
trouvons cette doctrine, qui actuellement peut étre papiste,
mais qui n’est pas catholique et qui ne 1'a jamais été. Quant
a représenter linfaillibilité du pape comme la conséquence et
le couronnement de l'infaillibilité « absolue » des conciles cecu-
meéniques, c’est une erreur d'autant plus grossiere que des con-
ciles cecuméniques ont condamné des papes comme hérétiques,
et que la supériorité des conciles cecuméniques sur les papes
est la contradiction méme de linfaillibilité des papes?).

ITI. — Sur la question de la Visibilité de I’ Eglise, on nous
écrit: Des individualités qui protestent en faveur de l'ortho-
doxie, mais qui restent disséminées dans leur Eglise quand les
chefs de cette Eglise, le pape et les évéques, enseignent I’hé-
résie, ne sont que des individualités et non une Eglise saisis-
sable. On ne peut pas traiter avec elles; il faudrait pour cela
qu'elles fussent organisées en Eglise indépendante de Rome.
Malgré leurs protestations, ce n'est pas de visibilité de 'Eglise
qu'il faut parler dans ce cas, mais d'invisibilité.

Réponse. — L'objection est spécieuse, mais non fondée.
Elle part d'une fausse notion de 1'Eglise, & savoir: que I'Eglise
serait non la société de tous les fideles, mais la société des
seuls chefs de I'Eglise, et que 1'Eglise ne serait saisissable que
par ses chefs, attendu qu'on ne traite pas avec de simples
fideles, ni méme avec de simples prétres, mais seulement axTec
des éveques. Clest bien 13, en effet, la notion de I’Egl{se
telle qu'elle ressort de lobjection. Or, je dis que I'Eglise
n'est pas une société temporelle et politique, mais une so-

Y Voir dans la Rewvwue internat. de Th., juillet 1896, p. 630-632: « Le pro-
testantisme et le catholicisme jugés par M. Aug. Sabatier.»



e PO =

ciété spirituelle; que cette société n’est pas constituée par
les seuls évéques, mais par tous les fideles aussi bien que
par les évéques; que les évéques sont appelés improprement
des chefs et faussement assimilés & des chefs politiques; qu'il
n'y a dans la véritable Eglise chrétienne qu'un seul chef, J.-C,,
et que les évéques ne sont que des préposés et des surveil-
lants, ayant des devoirs plutdt que des droits; que l'autorité
confiée par J.-C. a son Eglise n'est nullement un «imperium »
temporel, et qu'elle réside avant tout dans I'Eglise méme et
non exclusivement dans les seuls évéques, qui, & eux seuls, je
le répete, ne sont pas I'Eglise. Je dis que la visibilité de T'E-
olise ne consiste pas dans I’éclat plus ou moins grand que
possede la hiérarchie, mais dans 'orthodoxie méme des mem-
bres de I'Eglise: par conséquent, si les évéques prévariquent
et si les prétres et les fideles restent orthodoxes, c'est par
Porthodoxie de ceux-ci que I'Eglise reste visible et non par le
titre d'évéques de ceux-la.

On ne traite pas, dit-on, avec de simples prétres, ni avec
de simples fideles. Et pourquoi pas? Sans doute parce qu'en
politique un souverain d'un pays ne traite pas avec de simples
sujets d’'un autre pays, mais seulement avec le souverain de
ce pays? Je réplique que 1'Eglise chrétienne, dont J.-C. seul
est le chef, n'est pas comme les royaumes de ce monde, ol les
souverains sont a peu prés tout. Dans I'Eglise chrétienne, so-
ciété spirituelle, société des disciples du Christ, tous les mem-
bres de 1'Eglise comptent, et 'on peut traiter avec eux; bien plus,
non seulement on peut, mais on doit méme traiter avec eux, et
la preuve en est que, lorsque des évéques, comme représentants
de leurs Eglises, ont formulé¢ en concile des décisions dogma-
tiques, ces décisions n'ont de force dogmatique qu’autant qu’elles
sont ratifiées par les Eglises mémes, c'est-a-dire par les fideles
et les prétres, et non seulement par les évéques. Devant Dieu,
un simple fidéle est aussi «saisissable» qu'un évéque; et méme,
si le simple fidele est orthodoxe et I'évéque hérétique, le simple
fidele est seul saisissable au point de vue de la visibilité de
I'orthodoxie et de I'Eglise orthodoxe, et I'évéque hérétique ne
Pest pas.

Disséminés ou non, les prétres et les fideles orthodoxes
n'en sont pas moins unis entre eux par le lien méme de la
foi. Qu'ils soient en tractation d’affaires ou en relations d’'ad-



— 791 —

ministration ecclésiastique avec des papes hérétiques et des
¢veéques hérétiques, cela est de peu d'importance. Quant a étre
groupes entre eux admunistrativement, les fideles, les prétres,
les eéveques restés orthodoxes, ne le peuvent pas toujours; en
tout cas, ce groupement adminisivatif n'est pas chose essen-
tielle dans une société religieuse et spivituelle, on la foi est la
base méme de 1'Eglise, et non 'administration extérieure.
Vincent de Lérins, dans son Comumonitorium (c. VI et VII),
parle du temps ot I'hérésie arienne avait souillé presque en-
tierement I'Eglise (peneé orbem totum contaminaverat). L'Eglise
avait-elle cessé¢ d'¢tre visible alors? Non. O, comment et par
qui €était-elle visible? Par les simples fideles, par les vrais chré-
tiens qui avaient maintenu l'ancienne doctrine: tunc quisquis
verus Christi amator et cultor exstitit, antiquam fidem novelle
perfidiee praeferendo, nulla contagii ipsius peste maculatus est.
Et c'est par ces vrais fideles que Dieu a relevé les Eglises
‘abattues, qu'il a vivifié les populations atteintes par la mort
spirituelle, qu’il a replacé sur la téte des prétres leurs couronnes
tombées, qu'il a fait verser aux évéques des larmes de repen-
tir et de fidélité: Dominus judicavit ut per eos prostratas re-
pararet ecclesias, extinctos spiritualiter populos vivificaret,
dejectas sacerdotum coronas reponeret, etc. Or ces fideles ne
s'étaient nullement constitués en Eglise séparée; ils étaient
dispersés, a travers le monde, dans le sein de 'Eglise univer-
selle. C’est pourquoi mous disons que, si cet état de choses a
suffi en Orient au quatrieme siecle, pour sauvegarder la visi-
bilité et la catholicité de I'Eglise, un pareil état de choses a
suffi aussi en Occident, plus tard, pour assurer le méme résultat.
N'ayons pas deux poids et deux mesures dans nos jugements.
Sous Innocent X et Alexandre VII, les quatre évéques
opposants mn'étaient-ils plus visibles parce qu’ils étaient dissé-
minés? Et les simples prétres opposants, et les simples fideles
opposants des dioceses autres que les dioceéses de ces quatre
évéques, n'étaient-ils plus des membres visibles de I'Eglise?
Qui oserait le prétendre? Et cependant, ils étaient disséminés
dans des dioceses dont les évéques étaient en dissentiment
avec eux. Et, plus tard, aprés la bulle Unzgenitus, les Appe-
lants qui n'avaient pas rompu avec Rome jusqu’'a sortir de
I'Eglise romaine, n'étaient-ils plus visibles dans leur orthodoxie?
Et ¢ils étaient toujours visiblement orthodoxes, ne contri-



— 792 —

buaient-ils pas a sauvegarder par le fait I'orthodoxie de I'E-
glise de France, et méme de I'Eglise d’Occident considérée
dans son ensemble?

Bref, je dis que la visibilité d'une Eglise orthodoxe est la
visibilité méme de son orthodoxie, et non de sa hiérarchie et
de son administration; que, si la hiérarchie prévarique et si
quelques prétres et quelques fideles restent orthodoxes, c’est
uniquement par l'orthodoxie de ces derniers que cette Eglise
continue a étre visible; que, dans le cas ol ces prétres et ces
fideles sont disséminés, leur orthodoxie n’en est pas moins
visible; que le lien d’une foi vraie et une qui existe entre les
membres disséminés, suffit au besoin pour les constituer en
association ou en Eglise, bien que cette association ou cette
Eglise spirituelle ne soit pas extérieurement séparée, qu'elle
reste toujours extérieurement dans I'Eglise du pays et qu’elle
reste en tout cas spirituellement et extérieurement dans I'Eglise
orthodoxe universelle. Je dis que le devoir pour eux de former
une Eglise extérieurement séparée n’est pas un devoir absolu,
mais un devoir subordonné a d’autres devoirs, c'est-a-dire qu’on
ne peut constituer extérieurement une telle Eglise que lorsque
le bien des ames le permet, comme il n’est permis de séparer
le bon grain de U'ivraie qu'a la moisson méme et non avant, selon
lordre méme du Christ. Je dis qu’autant c'est un devoir de
faire cette séparation alors, autant c'est un devoir de ne pas
la faire awvant, et que, tout en contenant de livraie et méme
beaucoup d’ivraie, ce champ de blé est toujours un champ de
blé et toujours le champ du Seigneur.

IV. — Les anciens-catholiques, disent quelques adversaires,
ne sont que des négatifs, en ce sens qu'ils nient l'infaillibilite
du pape et le droit divin de la papauté. Et c’est tout. Or, on
ne fonde pas une Eglise sur des négations.

Réponse. — 1° Les anciens-catholiques nient beaucoup plus
de choses que l'objection n’en indique; outre les deux erreurs
qu'elle signale, ils nient foufes les erreurs enseignées par la
papauté et par toutes les Eglises qui ont enseigné des erreurs.
Loin de craindre la négation, ils se font un devoir de la pra-
tiquer autant que la vérité méme l'exige. — 2° Mais, avant
tout, ils sont poszfs, parce qu'ils croient et professent haute-
ment foute la foi chrétienne, telle qu'elle a été professée par



— 793 —

I'Eglise universelle et définie par les sept conciles cecumé-
niques. Dong, s’ils disent sur beaucoup de points: «Je nie»,
sur toutes les vérités enseignées par le Christ ils disent: «Je
crois». Leur Eglise, qui n'est pas autre que I'Eglise orthodoxe
universelle, est donc fondée sur la foi vraie et positive, et non
sur de simples négations. Leurs négations sont des négations
d'erreurs et non des négations de vérités; elles valent donc
déja, a elles seules, des affirmations. Mais, outre ces affirma-
tions indirectes, les anciens-catholiques, je le répete, affirment
directement et positivement toute la foi enseignée par J.-C. a
son Eglise.

"V. — On nous écrit: «Vous vous heurtez contre des pré-
jugés que vous serez impuissants & renverser; vous vous
adressez a des esprits qui ont leur siége fait, qui regardent
leur propre Eglise comme parfaite, leur propre théologie comme
irréformable, et qui, du haut de leur sainteté, vous prendront
en pitié tant que vous n'épouserez pas toutes leurs querelles
ecclésiastiques, toutes leurs haines contre les autres Eglises,
toutes leurs opinions qu'ils tiennent pour des dogmes indis-
cutables. Les anciens-catholiques ne sont, aux yeux de ces
orthodoxes des autres Eglises, que des hérétiques, hérétiques
en bonne voie de conversion peut-&tre et qu'il faut ménager,
mais hérétiques. Donc, vous travaillez en vain...»

Je reconnais que certains intransigeants traitent en effet
les anciens-catholiques avec la superbe qui vient d’étre décrite.
Oui, il est des chrétiens qui, sous prétexte de fermeté dans
la foi, ne se doutent ni de leur ignorance, ni de leur orgueil,
ni de leur naiveté; des chrétiens qui, confondant I'amour de
leur Eglise avec 'amour d'eux-mémes, commencent par établir
leur propre infaillibilité et veulent imposer toutes leurs spécu-
lations d’école comme des dogmes de 1'Eglise universelle. Je
reconnais l’existence de ces fanatiques et j'avoue méme qu'ils
sont plus nombreux qu'on ne pense.

Mais, d'autre part, il est certain que leur crédit diminue.
S'ils sont encore le nombre, ils ne sont plus ni la force intel-
lectuelle, ni la force morale: legio et superstitio, sed nec ratio
nec religio. A force de réfuter leurs assertions et d'opposer a
leurs theses sans fondement des faits positifs, des arguments
péremptoires, des textes devant lesquels tout homme loyal doit



— 794 —

finalement se rendre; a force de percer a jour leurs petits
systemes prétendus dogmatiques, nous finirons par en avoir
raison. Qu’ils nous traitent d'hérétiques tant qu’il leur plaira,
nous leur prouverons: 1° que nos dogmes sont ceux de l'an-
cienne Eglise; 2° que leurs opinions a eux leur viennent de
I'Eglise romaine, dont, a leur insu, ils sont les disciples plus
que de la véritable orthodoxie. Ces deux points seront mis
chaque jour de plus en plus en évidence, et la vérité vaincra
tot ou tard, nous n'en doutons pas.

Heureusement, il est aussi des chrétiens de bon sens, de
raison, de science, qui connaissent les méthodes de critique
théologique, et qui ne s’aveuglent pas dans le rabAchage des
mémes sornettes, dans 1'éternelle répétition des mémes tauto-
logies, dans la prétendue démonstration de leurs assertions
par leurs assertions mémes. C'est a ces théologiens rationnels,
a ces hommes de jugement droit, 4 ces défenseurs de la foi
et de la science, que nous nous adressons; et il est impossible
que la foi et la science ne finissent pas par triompher de la
crédulité et de lignorance. Notre ceuvre est 'ccuvre méme de
la vérité: donc, nous ne travaillons point en vain. Que ceux
qui admirent notre ceuvre, veuillent bien, au lieu de nous dé-
courager, nous préter secours, et le succeés sera non seulement
certain, mais prompt. Nous avons plus confiance dans les vrais
orthodoxes et les hommes de science que nous ne craignons
l'opposition des orthodoxes arriérés, fanatiques ou ignorants.

VI. — On nous objecte: «Vous, anciens-catholiques, vous
n'étes pas unanimes entre vous, l'unité vous manque: si plu-
sieurs sont catholiques et orthodoxes, quelques-uns sont pro-
testants et quelques autres encore ultramontains; et encore
votre orthodoxie n’est-elle pas sur tous les points 'orthodoxie
ancienne, mais une sorte d’orthodoxie nouvelle qui n’est pas
la vraie et avec laquelle nous, vrais orthodoxes, nous ne vou-
lons pas pactiser. Vous avez la science, nous le reconnaissons,
mais vous n’avez pas assez l'orthodoxie ».

Réponse. — 1° Qu'il y ait parmi les anciens-catholiques
des individualités encore attachées a des opinions ultramon-
taines, et d’autres enclines a des opinions dites protestantes,
cela est possible. Je ne vois, toutefois, parmi nos publications
officielles aucune page qu’on puisse taxer soit d'ultramonta-



— 795

nisme, soit de protestantisme; et nos adversaires seraient bien
embarrassés, je crois, pour en citer aucune. Quiconque connait
I'histoire, sait que, dans toute réforme importante, il v a tou-
jours des hésitations, des tiraillements, et qu'on n’arrive pas
du premier coup & la pondération parfaite.

Toutefois T'histoire, qui m'apprend ce fait, m’en apprend
aussi un autre, a savoir: que, dans toute Eglise tant soit peu
nombreuse, il v a des individualités incorrectes et mémes héré-
tiques. Je dis « dans toute Eglise», sans exception; en sorte
que, méme dans une Eglise orthodoxe, il y a des esprits hété-
rodoxes, que nous pourrions accuser, nous aussi, soit d’ultra-
montanisme, soit de protestantisme. Et loin d’étre excommuniés,
ces hétérodoxes exercent méme quelquefois des fonctions offi-
cielles dans leur Eglise. Les uns combattent tel dogme; d'au-
tres acceptent bien la lettre des dogmes, mais ils en dénaturent
le sens et l'esprit. Ne voyons-nous pas tous les jours des ortho-
doxes se faire uniates, et méme passer completement a 1'ul-
tramontanisme, et d’'autres se faire protestants? Or, de telles
conversions ne se font pas en un jour; le feu couve sous la
cendre avant d’éclater; c’est ainsi qu'il y a, a I'état latent, des
esprits mal pensants, hétérodoxes et méme incrédules, jusque
dans les Eglises dont le credo est irréprochable et dont les
confessions de foi sont orthodoxes. Voila les faits, voila les
hommes tels qu'ils sont et les Eglises telles qu'elles sont. Et
la plus parfaite est imparfaite sur ce point, qu'elle le veuille
ou ne le veuille pas. En sorte que, disons-le hautement, I'in-
dulgence est le devoir de toutes et doit étre le besoin de toutes,
et celle qui se refuserait & pratiquer l'indulgence et qui croi-
rait n'en pas avoir besoin, serait la plus orgueilleuse, la plus
pharisienne et la moins chrétienne de toutes.

2° Remarquons, en outre, que les mots «ultramontanisme »
et « protestantisme » sont actuellement trés peu précis, trés
élastiques, et qu'ils peuvent signifier des choses trés diverses.
Il v a l'ultramontanisme du IXe siecle, l'ultramontanisme du
XIITe, Pultramontanisme du XVIIe, I'ultramontanisme du XIX¢;
ce sont des ultramontanismes fort différents. De méme, le pro-
testantisme actuel ou plutdt les protestantismes actuels ne sont
nullement ceux du XVIe et du XVII® siecle.

J'ai horreur des choses mal définies et plus encore des

débats sur les choses mal définies. Briser des lances avec

Revue intern. de Théologie, Heft 16, 1896. 52



— 796 —

des définitions obscures et amphibologiques, c’est faire du don-
quichottisme et de la confusion & perpétuité. Or, si une chose
est mal définie aujourd’hui et sujette & mille contradictions,
c’est le protestantisme, parce qu'apres toutes les évolutions qu'il
a faites, il y a de tout dans le protestantisme, je dis «de
tout », méme de la vérité. La premiere chose a faire entre
gens logiques et amis de la vérité, serait donc de savoir d’a-
bord ol commence le protestantisme, ensuite ol il finit. Nos.
adversaires qui jettent si facilement a la téte d’autrui les épi-
thetes d’'ultramontain et de protestant, savent-ils de quoi ils.
parlent? Ont-ils une définition précise de l'ultramontanisme et
du protestantisme? Nous serions curieux de la connaitre. La
plupart d’entre eux en sont encore aux discussions qui ont eu
lieu aux XVIe, XVII® et XVII® siécles. Or, je le répete, les.
protestantismes d'aujourd’hui sont tout autres; par conséquent
les arguments d’autrefois ne sont plus de mise et ne sont que
des coups nuls, dans le vide. C’est autrement qu'il faut mainte-
nant préciser les enseignements des protestants, et autrement
qu'il faut réfuter ce qu'ils contiennent d'erroné.

La vérité est que Calvin a bon dos et qu'on lui impute
souvent des doctrines qui n’ont jamais été les siennes. Qui lit
son [Iustitution chrétienne? Au lieu de prendre cette peine, on
trouve plus commode de fausser ses doctrines et de faire du
calvinisme en général un épouvantail; on trouve plus com-
mode de traiter de calvinistes ses propres adversaires a soi,
simplement parce que ceux-ci ne sont pas papistes. Clest un
cliché, chez beaucoup, qu’il n'y a pas de milieu entre le cal-
vinisme et l'ultramontanisme, et que, quand on ne professe
pas tel dogme ultramontain, la transsubstantiation par exemple,
on sent le calvinisme!

La vérité est encore que, parmi les protestants (calvinistes.
et autres), il en est beaucoup, actuellement, qui sont las des-
divisions de leurs Eglises et qui comprennent de plus en plus
que le catholicisme non papiste a tous les avantages positifs
du protestantisme sans en avoir les inconvénients.

Et ces protestants de nom ou de naissance, sont, de fait,
disposés & adhérer a la foi catholique non ultramontaine. Faut-
il les repousser comme des hérétiques uniquement a cause de
leur étiquette ecclésiastique? Je dis « étiquette », car le titre de
protestants n’est manifestement dans ce cas qu'une étiquette.



— 797 —

Le Christ n’a-t-il pas dit qu’il ne faut pas éteindre la meche qui
fume encore? Et parce qu'on est soi-méme dans la vérité,
faut-il manquer de charité? Singuliere orthodoxie que celle qui
voit, non I'Eglise, société spirituelle des d4mes, mais le cadre
de T'Eglise, et pour laquelle les formalités extérieures sont tout
- et T'identité de la foi rien!

3° Clest peut-étre pour ce motif que le parti prétendu
orthodoxe, orthodoxe d’étiquette et de cadre, qui nous attaque,
nous accuse de professer une orthodoxie nouvelle et non I'an-
cienne. Nous avons conscience, nous, de connaitre les docu-
ments de l'ancienne Eglise, et, nous le déclarons de nouveau,
formellement, nous avons conscience de professer I'ancienne
foi de cette ancienne Eglise. Nos adversaires ont-ils fait le
méme travail? Qu'ils nous montrent alors, preuves en main,
sur quel point nous altérons cette foi des conciles cecumé-
niques et de la tradition universelle, Nous les attendons. Et, en
attendant, nous pouvons, nous, leur montrer sur quels points
ils ont accepté, eux, les idées papistes, et méme a quelle époque
et dans quelles circonstances. Et c’est précisément parce que
nous voulons mettre 'ancienne orthodoxie, la vraie, a la place
de leur orthodoxie frelatée des XVI° et XVII® siecles, c'est
précisément pour cela, dis-je, que l'ancienne orthodoxie, la
notre, leur parait étrange, fausse et nouvelle. Il n'y a rien,
quelquefois, qui paraisse neuf comme l'ancien. Les prétendus
orthodoxes qui ne lisent guére que les théologiens ultramon-
tains, sont étonnés quand on leur présente les doctrines de
lancienne Eglise: ces doctrines leur paraissent toutes neuves!
Je le crois bien.

4° Quant au compliment: «Vous avez la science», suivi
de Pinjure: «Vous n'avez pas assez l'orthodoxie», c’est une
phrase creuse et rien de plus. Depuis quand y a-t-il opposition
entre la science et 'orthodoxie? Les Péres ont enseigné 'union
de la foi et de la science; nos adversaires, qui ne lisent pas
les Peres ou qui les lisent mal, avec un esprit de parti, sup-
posent que l'orthodoxie est contraire & la science ou la science
contraire a lorthodoxie. Qu'ils se détrompent. La vraie science
de la dogmatique, de la symbolique, de la patrologie, de I'his-
toire, apprend a discerner la véritable orthodoxie d'avec la
fausse, le véritable catholicisme d’avec le papisme, la veéritable
tradition d’avec les mensonges des historiens de parti.



— 798 —

Que nos adversaires sachent bien que leurs attaques ne
nous émeuvent, ni ne nous ¢tonnent. Ils ont leurs pareils dans
toutes les Eglises, comme aussi nous avons nos amis dans
toutes les Eglises. Les vrais catholiques orthodoxes se recon-
naissent partout entre eux, non moins que les ultramontains
entre eux. Nous savons distinguer 'Eglise orthodoxe de ceux
de ses membres qui la compromettent par leur ignorance et
par leurs sentiments antifraternels: nous savons qu'elle n’al-
tere pas la foi ancienne, qu'elle est heureuse de la voir professée
pure des erreurs qui y ont été ajoutées par les ignorances
et par les passions des hommes, et cette assurance nous laisse
calmes en présence des agressions de 'esprit de secte et de
Pesprit de division. |

Qu'il soit donc bien entendu — nous le répétons une fois
pour toutes — que nous, anciens-catholiques, nous professons
la foi, le dogme intégral de l'ancienne Eglise indivisée; que
nous répudions toutes les erreurs condamnées par cette méme
Eglise; que nous rejetons toutes les erreurs soit de l'ultra-
montanisme, soit du protestantisme. Ce qui ne nous empéche
nullement, d’autre part, de reconnaitre qu'il y a des catho-
ligues-romains et des protestants qui, malgré leur étiquette,
sont dans le fond de leur ame et par la foi qu'ils professent
de véritables catholiques, de véritables orthodoxes; qu'il v a
méme, dans les systémes appelés « catholicisme romain » et
« protestantisme », des vérités chrétiennes positives, comme
aussi des vertus chrétiennes éclatantes, que tout chrétien de
bonne foi doit approuver et glorifier.

Au lieu d’anathématiser qui que ce soit, I'Eglise ancienne-
catholique a le désir de bénir, parce que la mission religicuse
dont elle a conscience n'est pas d'augmenter les divisions des
Eglises, mais d'y mettre fin. Quo modo maledicam cui non
maledixit Deus? Qua ratione detester quem Dominus non
detestatur? Elle chante de nouveau et a 'avance les antiques
paroles trop oubliées: Quam pulchra tabernacula tua jacob, et
tentoria tua Israél (Vum. XXIV, 5)! Paroles qui correspondent,
dans une divine harmonie, & celles du Christ: Ut omnes unum
sint, sicut tu Pater in me et ego in te, ut et ipsi in nobis unum
sint, ut credat mundus quia tu me misisti (£v. Jean, XVII, 21)!
Donc le but, le devoir de ’Eglise ancienne-catholique n’est pas
d’entretenir et de perpétuer les proces et les récriminations



— 799 —

des Eglises entre elles, mais de les faire cesser par de nou-
velles explications loyalement données de part et d'autre, con-
formément a la foi qui est une, una fides, et d’apres le cri-
terium catholique et orthodoxe: «Ce qui a été cru partout,
toujours et par tous». L'Eglise ancienne-catholique s’applique
a discerner la véritable orthodoxie pour l'approuver partout
ol elle la constate, et & discerner lerreur pour la condamner
partout olt elle se manifeste. Ce double devoir, quelque lourd
qu'il soit, elle l'accepte consciencieusement, et elle espeére
qu'avec la grace de Dieu elle mettra de plus en plus en lu-
miere «ce qui a été cru partout, toujours et par tous». Dans
cette ceuvre laborieuse, loin de se sentir isolée, elle se sent,
au contraire, soutenue par toutes les &mes vraiment orthodoxes
et unie déja de fait, c’est-a-dire de foi et de cceur, bien qu’au-
cune sanction officielle ne soit encore intervenue, a cette grande
Eglise d'Orient a laquelle ’Eglise catholique d'Occident a été
unie autrefois, I'une et 'autre formant ainsi par leur orthodoxie
et leur universalité I'Eglise chrétienne universelle.

Je termine par un mot de Pascal:

« Nos systemes, a-t-il dit, ne sont bien souvent que I'his-
toire de notre cceur.» Clest vrai. Si nous avions moins d’anti-
pathie envers tel peuple, nous serions moins systématiques
dans les jugements que nous portons sur ses institutions et
sur son Eglise. Si nous avions moins d’amour-propre, si nous
tenions moins a notre gloriole nationale ou ecclésiastique, nous
verrions d'un tout autre ceil les autres nations et les autres
Eglises. C’est presque toujours par orgueil, bien plus que par
suite d'une étude approfondie des questions, que nous adju-
geons a notre nation, 4 notre pays, a notre Eglise le premier
rang; et si, vraiment, nous avons fait cette étude, ne l'avons-
nous pas faite presque toujours avec des préjugés passionneés,
avec des idées préconcues, avec cette pensée surtout, bien
arrétée a l'avance, que nous avions raison et que nous €tions
déja, a priori, en possession du monopole de la supériorité
sur tous les autres peuples et sur toutes les autres Eglises?
Bref, les objections qui nous sont faites par nos adversaires
nous paraissent si faibles, si misérables, au point de vue des
principes et de la doctrine, qu'elles ne peuvent étre inspirces
que par lesprit de parti et de clocher et par le mauvais vou-
loir. Nous avons confiance dans la vérité divine, qui est plus



— 800 —

forte que les passions humaines; nous avons conflance dans
les intelligences droites et dans les cceurs que presse la vraie
charité du Christ; nous avons confiance dans I'Eglise univer-
selle, contre laquelle aucun parti ne prévaudra, de quelques
spéciosités qu'il se prévale. Fat-il nombreux — ce qui n'est
pas, — ce parti n’ébranlerait ni notre conviction, ni notre es-
poir: Nos enim spiritu ex fide, spem justitiee expectamus (Gal. V, 5).

E. Micuaup.




	Réponse à quelques objections

