
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Bischof Joseph Hubert Reinkens als Theologe und Historiker [Schluss]

Autor: Lauchert, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 760

BISCHOF JOSEPH HUBERT REINKENS
ALS THEOLOGE UND HISTORIKER.

(Fortsetzung und Schluss.)

III. Der Kampf gegen die Vatikanischen Dogmen.

Die Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes hat
Reinkens, Avie im vorausgehenden Abschnitt bereits erwähnt (S. 536),

zuerst schon zehn Jahre vor dem Vatikanischen Konzil
bekämpft, in dem Vademecum von Christian Franke (1860), in der
Form der ironischen Verteidigung derselben aus dem Munde
eines Anhängers der neuscholastischen Theologie. Er hatte sich

augenscheinlich schon damals eingehend mit der Frage
beschäftigt, sowohl mit den historischen Argumenten gegen diese

Lehre (sie AAird hier eben nur durch .die historischen
Gegenargumente aus der Papstgeschichte beleuchtet), als mit den

gewöhnlichen Ausflüchten, mit welchen auch nach dem Vati-
canum bis heute die infallibilistischen Theologen diese historischen

Gegenargumente unschädlich zu machen sich bemühen.
Auch der dehnbare Begriff des Sprechens ex cathedra, der je

nach Bedarf auf alles oder auf nichts angewandt werden kann,
spielt dabei seine Rolle.

Wohl mochte er damals, als er diese Lehre ironisch als

eine solche bezeichnete, die „nun auch zum Dogma gereift und

als solches bereits anzusehen sei" (S. 23), noch nicht ahnen,

Avas er schon zehn Jahre später selbst miterleben sollte. Jedenfalls

Avar er, als im Jahre 1870 das Unglaubliche geschah,
Avohl gerüstet, um unter den Ersten als Kämpfer für die
katholische Wahrheit und für die kirchliche Tradition einzu-



— 761 —

treten x). Schon Avährend des unseligen Vatikanischen Konzils
verfasste er die Schrift: „Papst und Papsttum nach der Zeichnung

des hl. Bernhard von Clairvaux", deren Vorrede vom
19. März 1870 datiert ist. Den Hauptinhalt dieser Schrift bildet

die vollständige und treue Übersetzung der Schrift des
hl. Bernhard „De consideratione", mit einer vorausgehenden
Einleitung, die „bei diesem Buche Avesentlich, fast Avie eine
eigene, selbständige Abhandlung anzusehen" ist (S. IX). Die
ernsten Mahnungen, welche seiner Zeit der grosse Abt von
Clairvaux an Papst Eugen III., seinen Schüler, gerichtet hatte,
hätten auch in dieser Zeit mehr als jemals von denen beherzigt
Averden sollen, die sie angingen. Da dies nicht der Fall Avar,
so Avar es jedoch auch für weitere Kreise „von Wichtigkeit,
darauf zu achten, Avas dieser demütige Kirchenlehrer.... über
die beiden brennenden Fragen der Katholiken der Gegenwart
dachte und schrieb, über die Aveltliche Herrschaft des Papstes
und über das göttliche Recht des Episkopates diesem gegenüber"

(S. V.). Die Einleitung behandelt in § 1 die historische
Situation, aus der heraus die Schrift De consideratione verfasst
ist, in § 2: „Der Papst und seine Kurie" und § 3: „Die
Bischöfe" die leitenden Grundgedanken der Schrift, die zugleich
aus den andern Schriften des hl. Bernhard beleuchtet Averden.

Obwohl Bernhard dem Papsttum in seiner Idee als dem
geistlichen Oberhirtenamt durchaus ergeben ist und seine Autorität
als eine von Gott gesetzte mit den stärksten Ausdrücken
hervorhebt, so verschliesst er deshalb sein Auge nicht vor den

in Wirklichkeit vorhandenen Schäden, hält es Adelmehr um so

mehr für seine Pflicht, dieselben streng zu rügen, dem Papst
ins Angesicht. In dem weltlichen Herrschertum des Papstes
und der VerAveltlichung seiner Kurie sieht er das Hauptübel
und die Quelle aller Übel ; von einem weltlichen Patrimonium
des Apostels Petrus, der gesagt hatte: „Silber und Gold habe

ich nicht" (Apostelgesch. 3, 6), will er nichts wissen und sieht

in der Aveltlichen Herrschaft des Papstes die Nachfolge des

Kaisers Konstantin, aber nicht der Apostel. Auf der andern
Seite betont er sehr stark die Pflichten, welche das geistliche
Hirtenamt dem Papst auferlege, und welche darauf hinaus-

J) Ich kann mich hier nur mit dem beschäftigen, was er in der Form
besonderer Schriften darüber geschrieben hat, während ich von den in Tagesblättern

veröffentlichten Artikeln absehe.



— 762 —

kommen, dass mit der höchsten geistlichen Autorität in ihrer
Bethätigung dem Ideal nach auch die absolute Wahrheit, Weisheit,

Gerechtigkeit und Liebe verbunden sein musste. Diese

Eigenschaften sieht er aber in der Wirklichkeit nicht, vielfach
sogar das direkte Gegenteil. Er zweifelt deshalb als gläubiger
Sohn seiner Zeit nicht an der objektiven Autorität des Papstes
als einer von Gott gesetzten, aber es fällt ihm auch nicht ein,
zu behaupten, dass dem Papste deshalb mit seinem Amte auch
jene Eigenschaften objektiAr von Gott ATerliehen Averden, also

z. B. in der Ausübung des Lehramtes die Unfehlbarkeit.
Vielmehr hält er dem Papste fortAvährend seine
Irrtumsfähigkeit in jeder Beziehung, nicht nur für seine Person
als Mensch, sondern gerade auch und besonders in der
Ausübung seines Amtes sehr stark entgegen; und darum Avird er
nicht müde, es dem Papste immer und immer A\ieder als
seine heilige Pflicht einzuschärfen, mit unablässigem Ernst
und Eifer darnach zu trachten, dass er subjektiv in der
Ausübung seines Amtes dem von demselben geforderten Ideal von
Vollkommenheit wenigstens so nahe komme, als es ihm möglich

sei. — Und Avas die Frage der kirchlichen Verfassung
betrifft, so spricht sich Bernhard, so sehr er die Primatialge-
Avalt des Papstes und seine höhere Würde vor den anderen
Bischöfen betont, sehr stark gegen alle päpstlichen Machter-
Aveiterungen aus, durch welche die Rechte der Bischöfe und

Metropoliten nach der alten kirchlichen Verfassung beeinträchtigt

oder umgangen werden (Exemptionen, S. 93 f.). Und gegen
die Lehre vom Universalepiskopat des Papstes als der einzigen
unmittelbaren bischöflichen Gewalt, aus der die bischöfliche -

Gewalt der andern Bischöfe wie aus ihrer Quelle in teihveiser
Übertragung ausfliesse, wahrt er das Recht der altkirchlichen
Verfassung und das unmittelbare göttliche Recht der Bischöfe,
die ihre apostolische GeAvalt nicht vom Papst, sondern neben
dem Papst haben (S. 98 ff.). — In dieser Weise werden in dieser

ersten Schrift, mit Avelcher Reinkens seinen Kampf gegen
die kirchliche Gewaltthat eröffnete, zunächst die Gedanken des

hl. Bernhard den deutschen Katholiken ans Herz gelegt.
Mit dem neuen Dogma selbst beschäftigte er sich sodann

zuerst in der Schrift : „ Über päpstliche Unfehlbarkeit11 (Vorrede
vom Juni 1870), die eine nicht streng gelehrte, sondern an

gebildete Katholiken überhaupt sich Avendende „kurze Be-



— 763 —

sprechung der Lehrmeinung von der päpstlichen Unfehlbarkeit
nach ihrem Inhalt und nach ihrer dogmatischen und historischen

Begründung" sein will, „in einer wohldurchdachten, aber
nicht äusserlich schematisierenden Ordnung" (S. III). Der Form
nach ist sie im wesentlichen eine Auseinandersetzung gegen
Hergenröthers „Anti-Janus", und zwar eine recht scharfe. Der
Inhalt und Gedankengang dieser Schrift ist im AA'esentlichen
der folgende : Zuerst wird dargethan, Avie die Lehre von der
Unfehlbarkeit des Papstes allerdings nur die naturgemässe
Krönung und Ergänzung der Annahme eines unumschränkten
Jurisdiktionsprimats des Papstes sei, da man wünschen müsse,
Avenn der Papst solche unumschränkte Autorität habe, dass er
auch durch besondere göttliche Leitung vor einem Missbrauch
derselben beAvahrt Averde, oder wenigstens auf dem Gebiete
des Glaubens davor, dass er nicht Irrlehren amtlich als
Offenbarungswahrheit lehren könne. „Aber dem Bedürfnisse und dem

Wunsche entspricht bekanntlich nicht immer die Wirklichkeit"
<S. 3). Wenn dem Papste die Prärogative der Unfehlbarkeit
AAurklich zukommt, so muss dieselbe auch aus den Erkenntnisquellen

der geoffenbarten Wahrheit als solche nachweisbar
sein; ist sie dies nicht, so folgt umgekehrt, dass die Autorität
des Jurisdiktionsprimats, die diese Ergänzung zu verlangen
schien, selbst herabgestimmt werden muss. Was nun die

Beweisführung für die Infallibilität betrifft, so Averden auch die

Infallibilisten im Prinzip zugeben müssen, dass dieselbe nicht
in Widerspruch mit dem Tridentinischen Dekret über die

Interpretation der heiligen Schrift und mit dem katholischen
Traditionsprinzip treten dürfe (S. 9 ff.) ; in Wirklichkeit stehen sie

aber damit im offenen Widerspruch. Die Infallibilisten selbst

werden sodann in die zwei Gruppen unterschieden, in denen

sie sich darstellen: auf der einen Seite die religiösen Schwärmer,

die auf Vernunft und Wissenschaft verzichten, die aber

aus einer verkehrten Richtung des religiösen Gefühls, das „nach

Versinnlichung des Objektes ihrer Anbetung" verlangt, sich

mit einer alle Grenzen überschreitenden, schon von Bischof

Dupanloup und von Gratry als Blasphemie gebrandmarkten
Überschwänglichkeit über die göttliche Würde des Papstes

.geäussert hatten (L. Veuillot, der englische Konvertit Faber,

Mermillod u. a.) (S. 17 ff.); auf der andern Seite die Gelehrten

unter den Infallibilisten, die sich mit pseudowissenschaftlicher

ttevue intern, de Theologie. Heft 16, 1896. ov



— 764 —

Verteidigung der Lehre abgeben, unter denen Hergenröther
sich zum litterarischen Wortführer aufgeworfen hatte (S. 30 ff.).
Bei diesen spielt der Terminus ex cathedra seine grosse und
zweideutige Rolle, wie gerade bei Hergenröther gegenüber dem
„Janus". Nun werden die Einwendungen Hergenröthers gegen
den „Janus" nach allen Seiten beleuchtet. Vor allem wird
ihm nachgewiesen, dass das, Avas er mit andern deutschen
verschämten Infallibilisten als den wahren Sinn der Infallibilitäts-
lehre hinstellte, um die Behauptungen des „Janus" als grundlos

erscheinen zu lassen, eben nicht der wahre Sinn sei,
sondern dass diesen der „Janus" durchaus treu erfasst hatte, wie
es allein der Intention der Veranstalter des Konzils und den
offenen Erklärungen der offiziellen römischen Organe Avie der
offenen und konsequenten Infallibilisten entsprach (S. 34 ff.).
Wenn der Papst unfehlbar ist, so ist die von Hergenröther
behauptete materielle Beschränkung dieser Unfehlbarkeit Avissen-

schaftlich Avertlos; denn dann kommt es auch nur dem
unfehlbaren Papste zu, die Grenzen seiner Unfehlbarkeit zu
bestimmen (S. 50 ff.). Über die formelle Beschränkung durch
den Begriff ex cathedra andrerseits kann Hergenröther selbst
keine klare Auskunft geben (S. 54 ff.). Es Avird sodann alles,
Avas die Infallibilisten für ihre Meinung anführen, im einzelnen
erörtert und widerlegt. Dieselbe hat so Avenig den mindesten
Anhalt in den dafür missbrauchten Bibelstellen (S. 76 ff.), als
in den zur Unterstützung beigezogenen Väterstellen (S. 91 ff.).
Wenn aber die sententia communis „der Theologen", d. h. die

Übereinstimmung der aus der Schule der Jesuiten
hervorgegangenen Theologen der Gegemvart, als Autorität neben Schrift
und Tradition gestellt wird, so dass dasjenige, was die Theologen

dieser Schule oder Partei implicite in dem enthalten
finden, Avas explicite geoffenbart und von der Kirche als Dogma
definiert ist, ebenfalls Dogma sein und fide divina geglaubt
werden soll, so ist damit allerdings eine unerschöpfliche Quelle
für neue Dogmen gegeben, von denen die alte Kirche keine

Ahnung gehabt hat (S. 112 ff., 122 ff.). Es ist aber nicht das

Prinzip des Katholizismus, auf das sich diese Theorie und Praxis
stützen kann, sondern im Gegenteil das protestantische Prinzip

des Subjektivismus (S. 129 ff.). Der Unterschied ist nur
der, dass „ein Protestant die andern nicht verpflichten kann,
sein Schriftverstänclnis als das einzig wahre anzunehmen,



— 765 —

während diese Theologen allerdings „die sämtlichen Gläubigen
verpflichten" wollen, „ihre Meinungen als göttlich geoffenbarte
Wahrheiten zu glauben" (S. 138). Endlich ist der Machtbeweis

kein BeAveis; d. h. wenn der Papst schon vor 1870 eine
unfehlbare Autorität in Glaubenssachen thatsächlich in
Anspruch genommen hat, so ist das doch kein Beweis dafür, dass
ihm diese Autorität nach göttlichem Recht zukommt, sondern
letzteres musste gerade bewiesen werden (S. 142 ff.). Die
Kirchengeschichte lehrt, dass Päpste thatsächlich im Dogma geirrt
haben, und zwar in amtlichen Kundgebungen (S. 152 ff.). Da
es sich so mit dieser Lehrmeinung verhält, so müssen die
katholischen Theologen mit den Bischöfen der Konzilsminorität
dieselbe als eine unwahre Neuerung Arerwerfen, indem sie sich
dagegen an die Unfehlbarkeit der Kirche halten (S. 161 f.).

Nach dem Konzil untenvarf Reinkens „die päpstlichen
Dekrete vom 18. Juli 1870u in den sechs unter diesem gemeinsamen
Titel zusammengefassten Broschüren, die innerhalb des Jahres
1871 nach einander erschienen, einer weiteren Beleuchtung,
nach ihrem Widerspruch mit der katholischen Tradition, Avie

nach ihren Folgen.
Die 1. Broschüre bespricht die Idee des „Universalbischofs"

im Verhältnis zur Offenbarung und Aveist gegenüber Pius IX.
und der Bulle Pastor œternus auf den bekannten Standpunkt
Gregors des Grossen hin, der hier als vollgültiger Zeuge dient
für die Lehre der allgemeinen Kirche am Ende des 6.

Jahrhunderts, und der gerade das mit aller Schärfe ablehnt und

venvirft, Avas das Vatikanische Dekret als Dogma verkündet.
Was die Bedeutung des Universalepiskopats im Sinne des

Vatikanischen Dekrets betrifft, so Avird gegen den Mainzer
„Katholik" aufrecht gehalten, dass derselbe, als ordentliche und

unmittelbare JurisdiktionsgeAvalt über die Bischöfe und alle

Gläubigen, für die ordentliche und unmittelbare bischöfliche
Gewalt der Bischöfe der einzelnen Diözesen keinen Raum mehr
lasse.

Hatte so die 1. Broschüre den Verfassungsumsturz
charakterisiert, so zeigte die zAveite den Gegensatz, in Avelchem die

Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit mit der „Traditionsregel

der alten Kirche" steht. Es sollte darin keine erschöpfende

Abhandlung über die katholische Traditionsregel gegeben Averden,

auch keine umfassende Abhandlung über die Infallibilität,



— 766 —

wofür auf die frühere Schrift „Über päpstliche Unfehlbarkeit"
verAviesen Avird, sondern es wird nur beiderseits dasjenige
hervorgehoben, „was notwendig ist, um den Gegensatz ZAvischen

der altkirchlichen Anschauung von der Bewahrung des
Glaubensschatzes und der Rechtgläubigkeit in der Universalkirche
und der modernen Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit
hinlänglich deutlich zu machen" (S. 5). Dies geschieht in sehr
klarer und wirksamer Weise.

In der 3. Broschüre wird die Vorgeschichte und Geschichte
des Konzils selbst beleuchtet, sein Grund und Zweck, der den
Bischöfen bei der Berufung zum Konzil absichtlich verheimlicht

Avurde, seine ihm von aussen von der Kurie aufgenötigte
Konstituierung und Geschäftsordnung, die Art seiner
Zusammensetzung, durch welche eine infallibilistische Majorität künstlich

geschaffen wurde, die Stellung des Papstes zum Konzil,
was alles von der Art war, dass demselben dadurch der
Charakter der „ Unregelmässigkeit und Unfreiheit" aufgeprägt wurde.
Schliesslich wird noch auf die Thatsache hingewiesen, dass es

überhaupt unrichtig ist, von Dekreten des Konzils zu sprechen
und Unterwerfung unter die Dekrete vom 18. Juli 1870 als

unter solche des Konzils zu verlangen. „Solche sind gar nicht
vorhanden, viel weniger promulgiert. Es handelt sich nur um
eine päpstliche Konstitution" (S. 92).

Der Beleuchtung der nachfolgenden Ereignisse wendet sich

die 4. Broschüre zu, indem sie „die Unterwerfung der deutschen

Bischöfe zu Fulda" „in ihren Gründen prüft". Der zweite
Fuldaer Hirtenbrief von Ende August 1870 wird an sich und in
seinem Gegensatz zu dem ersten Fuldaer Beruhigungs-Hirtenbrief

vom 6. Sept. 1869 und zu der von den deutschen Bischöfen

auf dem Konzil eingenommenen Stellung einer scharfen

Kritik unterzogen, sodann der „offene Abfall einzelner Bischöfe
des Fuldaer Bundes" und endlich die beiden gemeinsamen
Hirtenbriefe der deutschen Bischöfe vom Mai 1871.

In der 5. Broschüre werden „Glaube und Unterwerfung'1

in ihrem Unterschiede dargestellt, den die unterworfenen
deutschen Bischöfe damals nicht mehr zu kennen schienen, und

werden die Mittel, deren man sich zur Unterwerfung der
Geistlichen und Laien bediente, näher charakterisiert.

Die 6. Broschüre endlich, „die Infallibilisten und der
moderne Staat", stellt die politischen Konsequenzen der neuen



— 767 —

Dogmen dar, gegenüber den ultramontanen Vertuschungsversuchen,
AA'ie auch gegenüber der zu äusserlichen Auffassung

des protestantischen Kirchenrechtslehrers Hinschiusx), der in
seiner Kritik der neuen Dogmen nach ihrer Tragweite für das
Verhältnis zwischen Kirche und Staat deshalb auch nicht überall

den Kern der Sache getroffen und namentlich für das gute
Recht der Altkatholiken kein Verständnis gezeigt hatte.

Nach den zahlreichen, an verschiedenen Orten Deutschlands

und der Schweiz gehaltenen Vorträgen, die dieser Polemik

dienen, und die den Gegenstand von verschiedenen Seiten

gemeinverständlich behandeln, und bald diesen, bald jenen
einzelnen Punkt besonders betrachten, wie dies zum Teil die Titel
der gedruckten Vorträge anzeigen (s. das Verzeichnis derselben

in der im I. Teil dieser Abhandlung gegebenen Bibliographie),

auf die aber hier im einzelnen nicht eingegangen werden
kann (— Vorträge, die wenigstens teilweise vorher nicht schriftlich

fixiert und nachher nach stenographischer Aufzeichnung-
gedruckt Avurden, fällen auch nicht eigentlich unter den Begriff
der schriftstellerischen Thätigkeit —), folgte als eine weitere
Schrift von selbstständigem wissenschaftlichem Gehalt, wenn
auch in. der Form ebenfalls an ein grösseres Publikum sich

wendend, die Schrift über „Die Lehre des hl. Cyprian von der

Einheit der Kirche" (1873). Diese Schrift gehört in den Kreis
der bisher besprochenen Schriften gegen die neuen Dogmen,
wenn sie auch nicht direkt der Polemik dient, sondern eine
historische Frage in positiver Weise behandelt, wobei aber

allerdings die polemische Beziehung durch den Gegenstand
selbst gegeben ist. Da sich über die Lehre des grossen Bischofs

von Karthago die diametral entgegengesetzten Ansichten
geltend machten, und da dieser in der Kirche seiner Zeit so

hervorragende Mann gerade in der Frage nach der kirchlichen
Verfassung ein besonders gewichtiger Zeuge des kirchlichen
Altertums ist, so verlohnte es sich wohl, die Frage einer neuen

objektiven Darstellung zu unterziehen, nachdem die in den

letztvergangenen Jahren (1868—1871) erschienene kritische
Ausgabe der Werke Cyprians von Hartel die solide Unterlage
dazu geboten hatte. Das Resultat ist nun, Avie es sich für

') P. Hinschius, die Stellung der deutschen Staatsregierungen gegenüber

den Beschlüssen des Vat. Konzils. Berlin 1871.



— 768 —

einen Kenner der Kirchengeschichte wohl von selbst versteht,
ein der ultramontanen Auffassung, wie sie zuletzt der Luxemburger

Theologe J. Peters 1870 in einer besondern Schrift
Abgetragen hatte, wonach der hl. Cyprian eine Stütze für den

Universalepiskopat des Papstes, resp. für einen Jurisdiktions-
primat desselben sein sollte, durchaus entgegengesetztes, da

Cyprian allerdings für die Einzelkirche den Begriff der juristischen

Einheit unter ihrem legitim gewählten Bischof als ihrem
Haupte sehr stark betont, in der Gesamtkirche aber kein
juristisches irdisches Haupt kennt, keine monarchische, sondern
die EpiskopalA^erfassung, und als Band der Einheit unter den
sämtlichen Bischöfen und ihren Kirchen unter einander nur
das Band des Friedens und der Liebe, in der Einheit des

Glaubens und der Liebe.
Als amtliche Erklärungen des Bischofs nach seiner im

gleichen Jahre erfolgten Wahl und Konsekration schliessen sich
hier nun AAreiter seine ersten Hirtenbriefe an. Der erste Hirtenbrief
vom Tage der Konsekration (11. August 1873) legt dar, AAie er

rechtmässig und regelmässig nach der in der alten Kirche
geltenden kanonischen Regel, welche in der abendländischen Kirche
seit dem Mittelalter unberechtigter Weise geändert wurde, zum
Bischof gewählt worden und durch gültige Konsekration von
seiten eines rechtmässigen katholischen Bischofs in den
Zusammenhang der apostolischen Succession eingetreten sei. Dass

aber die beim alten katholischen Glauben verharrenden
Katholiken in Deutschland sich einen eigenen Bischof wählten,
das hatte der Umsturz der kirchlichen Verfassung durch den

Papst und der Abfall der vorhandenen Bischöfe gerechtfertigt
und notwendig gemacht. Der zweite Teil schildert die
gegenwärtige kirchliche Lage in ihrem Widerspruch mit der Idee

und dem wahren Wesen der katholischen Kirche, und im Gegensatze

dazu seine Auffassung von den Pflichten des von ihm
übernommenen bischöflichen Amtes.

Im zweiten Hirtenbrief vom 14. Dezember 1873 antwortete
der Bischof auf die päpstliche Encyklika vom 21. November
und AA'iderlegte die Schmähungen des Papstes gegen die
Altkatholiken im allgemeinen und gegen ihn und seine Wahl und

Weihe im besondern, in edler und Avürdiger Weise.
Der Hirtenbrief vom 20. Februar 1875 handelt von der

Pflicht des Gehorsams gegen die Aveltliche Obrigkeit nach der



— 769 —

Lehre der heiligen Schrift, im Gegensatz gegen das Verhalten
der unter der päpstlichen Jurisdiktion stehenden Bischöfe in
dem sogenannten „Kulturkampf".

Eine weitere Ausführung des Gedankens dieses Hirtenbriefes

gab im folgenden Jahre die Schrift: „Revolution und
Kirche" (1876); hier ist jedoch die in dem Hirtenbriefe, Avie es
sich geziemt, hinter dem positiven Gedanken und dem positiven
religiösen Gesichtspunkt zurücktretende Polemik gegen den
politischen Ultramontanismus in den Vordergrund gerückt und
weiter ausgeführt. Gegenüber der übereinstimmend mit dem
Hirtenbrief dargestellten Staatsidee des Neuen Testaments wird
die direkte Schriftwidrigkeit der päpstlichen Staatstheorie clar-

gethan, Avie sie besonders in der Bulle Unam Sanctam
ausgesprochen ist, und im Gegensatz zu der aus der apostolischen
Staatsidee folgenden Unterthanenpflicht die aus der ultramontanen

Theorie sich ergebenden revolutionären Konsequenzen,
wie sie in diesem Jahre praktisch zu Tage getreten waren.

Eine zusammenfassende Kritik des Vatikanischen Konzils
und der Vatikanischen Dekrete nach der formellen Seite giebt
nochmals die Schrift: „Kniefall und Fall des Bischofs von
Ketteier" (1877) und schildert das Verhalten der deutschen Bischöfe
nach und seit dem Konzil, im Gegensatz zu ihrer Haltung auf
dem Konzil, an dem Beispiel des Mainzer Bischofs, der durch
seine Haltung in den „Kulturkampfs"-Jahren besondere
Veranlassung dazu gegeben hatte, dass die Widersprüche in seiner

Handlungsweise einmal besonders ans Licht gestellt wurden.
Zunächst und direkt provoziert und redlich verdient hatte
Ketteier diese vernichtende Kritik durch seine im gleichen Jahre
veröffentlichte Schmähschrift gegen die Altkatholiken.

_

Die im gleichen Jahre 1877 erschienene Schrift : „Über die

Einheit der katholischen Kirche", welche in abschliessender
Weise das römische System durch die positive Ausführung des

wahren katholischen Begriffs von der Einheit der Kirche widerlegt,

ist im nächsten Abschnitt eingehender zu behandeln.

Unter den in den späteren Jahren gehaltenen polemischen

Vorträgen ist der 1892 in Berlin gehaltene und in Bonn im Druck

veröffentlichte, umfangreiche Vortrag: „Warum ist das in der

römischen Kirche jetzt geltende ultramontane System nicht
katholisch?" besonders hervorzuheben, der nochmals eine zusammenfassende

Kritik dieses Systems giebt, zur Belehrung einer grosse-



— 770 —

ren gemischten Zuhörerschaft, und als Aveitere polemische
Schriften aus den letzten Jahren die beiden 1890 und 1894

anonym erschienen Lind vom altkatholischen Pressverein
verteilten Broschüren, deren erste das Verhalten der deutschen
Bischöfe dem überhandnehmenden Aberglauben gegenüber
charakterisiert, während die zweite aus Veranlassung der Frage
über die Mitbenützung der Kirchen durch die Altkatholiken,
und aus specieller Veranlassung des eben in Freiburg ATorge-
kommenen Falles, ein gesundes und aufrichtiges Wort über die
Kirchenpolitik der deutschen Staatsregierungen sagt.

IV. Die positive schriftstellerische Thätigkeit
des Bischofs.

1. Die Hirtenbriefe.

Vielleicht der schönste Teil der schriftlichen Hinterlassenschaft

des seligen Bischofs, ein Schatz religiöser Erbauung für
alle Kreise der von ihm geleiteten Kirche, sind seine Hirtenbriefe,

die sich ebenso durch die Gediegenheit des Gedankeninhalts,

als durch edelste Formvollendung auszeichnen ; und es

ist besonders freudig zu begrüssen, Avenn dieselben, wie dies

beabsichtigt ist, durch eine Gesamtausgabe bald Avieder den

Aveitesten Kreisen zugänglich gemacht werden.
Von den drei ersten Hirtenbriefen, die noch in die Periode

des ersten Kampfes fallen und dadurch ihr Gepräge erhalten,
obAvohl sie nicht aggressiv, sondern im Tone würdigster
Selbstverteidigung gehalten sind, war bereits oben (Seite 768 f.) die

Rede. Nur auf den ersten Hirtenbrief vom Tage der
Konsekration sei hier nochmals hingewiesen, nach seinem positiven
Teil, in Avelchem der Bischof darlegte, Avie er die Pflichten
des bischöflichen Amtes auffasse, das Evangelium Jesu Christi

zu verkünden, VerAvalter und Ausspender der Geheimnisse
Gottes zu sein, ferner in Beziehung auf das christliche Leben

„die Religion Jesu Christi, d. h. das Reich des Lichtes und der

Liebe im Geiste und Herzen der Gläubigen zur Herrschaft zu

bringen," und endlich auch „jede Ordnung, die von Gott ist,

durch das Gewissen der Gläiibigen zu unterstützen und zu för-



__ 771 —

dern" A Diese Aufgabe werde er zu erfüllen suchen gegenüber

dem kirchlichen Materialismus und dem Indifferentismus.
Denen aber, die den Altkatholiken von der einen Seite zurufen :

„Ihr geht uns vielleicht zu Aveit", und von der andern Seite:
„Ihr geht uns vielleicht nicht weit genug", antwortet er: „Wir
werden gehen, so Aveit uns der Geist Christi führen Avird, und
nicht Aveiter." Zum Schluss aber nennt er die Worte, die „auf
unserm Banner" stehen sollen: „Es kann kein anderes Fundament

gelegt werden als das, Avelches gelegt ist, Jesus Christus"
(1. Kor. 3, 11), und: „Alles, Avas nicht aus Überzeugung
gethan AAÜrd, ist Sünde" (Rom. 14, 23).

Durch die von der 5. Synode beschlossene Aufhebung des

ZAvangscölibats der Priester ist der Hirtenbrief vom 10. August
1878 Axeranlasst (Kirchenblatt Nr. 1). Es erschien einmal not-
Avendig, nach den stürmischen Verhandlungen dieser Synode
ein Wort zur Beruhigung der Gemüter zu sagen; besonders
aber liess es die Art, wie \ron manchen Seiten seit Jahren für
diese Aufhebung agitiert Avorden Avar, als „durchaus notwendig"

erscheinen, „dass allerseits Klarheit über Begriff und Ziel
der Reformen innerhalb der katholischen Kirche gewonnen
Averde, damit sowohl Besonnenheit in der Beantragung einzelner

Reformen, als Würde in der Behandlung derselben herrsche
und andererseits kein Zweifel über die Kompetenz entstehe."
Über den Begriff der kirchlichen Reform im positiven Geiste

innerhalb der katholischen Kirche, die von dem katholischen

Traditionsprinzip geleitet Averden müsse, belehrt also dann dieser

Hirtenbrief. — Im Sinne dieses Hirtemvortes hatte der Bischof
in jenen Jahren durchgängig auch praktisch sich bemüht, das

Streben nach Reformen in die rechten Bahnen zu leiten und

.in denselben zu halten. Es war von unendlicher Wichtigkeit
für die altkatholische Kirche, gerade in jenen ersten Jahren,
in denen noch so verschiedene Elemente sich derselben
anzuhängen versuchten und in denen im Namen der kirchlichen
Reform Avohl auch zuweilen die blosse negative Neuerungssucht

ihre Stimme erhob, class ein so durch und durch
religiöser und positiv gerichteter Mann an ihrer Spitze stand,
Avie dies unser seliger erster Bischof Avar.

') Dieser letztern Aufgabe dient der ebenfalls (S. 768 f.) schon erwähnte

Hirtenbrief vom 20. Februar 1875.



— 772 —

Einer der wichtigsten Angelegenheiten im innern
kirchlichen Leben ist der nächste Hirtenbrief von Ostern 1879
gewidmet: „Ein Wort an die Geistlichen, Gemeinden und Vereine
über den Religionsunterricht" (Kirchenbh, 1. Jahrg., Nr. 5), mit
der Mahnung an die Geistlichen, in ihrem an vielen Orten dabei
gezeigten löblichen Eifer nicht zu ermüden, und an die Eltern,
die Geistlichen dadurch zu unterstützen, dass sie die Kinder zu
gewissenhaftem Besuche der Religionsstunden anhalten, da allein
ein in der Jugend erhaltener gründlicher Unterricht in den

Wahrheiten der Religion die Kinder für das ganze Leben
schützen könne vor Aberglauben AAÜe vor Unglauben und
Indifferentismus.

Der Hirtenbrief vom 19. März 1880 (Kirchenbh, 2. Jahrg.,
Nr. 4) ist ein Ostergruss über die christliche Hoffnung, wie sie

auf dem Grunde des Glaubens und in der Liebe beruht. Die
christliche Hoffnung, „die einzige, die des Namens würdig sich

zeigt", „hat all' ihr Licht und ihre ganze Herrlichkeit von der
Ostersonne. In dem Rufe: ,Christus ist auferstanden, Hallelujah!'
bricht der volle Jubel der Hoffnung der Christen hervor. Wer
da hofft, ohne an die Auferstehung des Herrn zu glauben, hat
sein Haus auf Sand gebaut ; für ihn gibt es keine ewigen
Wohnungen". Der Auferstehungstag ist aber „das Siegesfest der
Liebe" des Erlösers, und in die ewigen Wohnungen, die Er den

Seinigen bereitet hat, dort avo er nicht nur AAdeder angethan
ist „mit der Herrlichkeit, die er, ehe die Welt Avar, bei dem

Vater hatte" (Joh. 17, 5), sondern wo er nun auch als Menschensohn

und gottmenschlicher Erlöser der Welt gekrönt ist mit
einer Herrlichkeit, die nicht ihres Gleichen hat, „können auch

wir nur streben, indem Avir uns erheben nach dem Gesetze der

Gottes- und Nächstenliebe". „Doch eine andere Liebe als die in
der Wahrheit kennt das Reich Gottes nicht. Darum, — soll

unsere Lloffnung sich beAvahren, so muss die Auferstehung Jesu

Christi auch der Sieg der Wahrheit sein. Und so ist es in der

That" „Wer die Wahrheit, Avelche er verkündet, nicht bloss

durch den Tod, sondern auch durch seine Auferstehung von

den Toten bezeugt, dessen Wort muss die ewige Wahrheit selbst

sein. Darum ist auch unsere Hoffnung, dass ein endlicher
voller Sieg der Wahrheit eintreten Averde, in der Auferstehung
begründet." „Selig, Aver da glaubt, dass Jesus Christus

auferstanden ist als der triumphierende unsterbliche König im



— 773 —

Reiche der Wahrheit: Mag er viele oder wenige Genossen
haben, seine Hoffnung wird nicht zu Schanden werden!" —
In der Einleitung wird das Abgehen von der sonstigen Gewohnheit,

Fasten-Hirtenbriefe zu erlassen, begründet, und dabei ein
Wort über das Fasten gesagt.

Der Hirtenbrief vom 19. November 1881 (Kirchenbh, 4. Jahrg.,
Nr. 3 und 4) berichtet über die angeknüpften Beziehungen zu
der anglikanischen Kirche, im besondern über den gemeinsamen
Besuch, den Bischof Reinkens mit Bischof Herzog kurz zuvor
in England gemacht hatte, einer von anglikanischen Bischöfen
ausgehenden Einladung entsprechend.

In dem Hirtenbrief vom 30. Juni 1883 (Kirchenbh, 6. Jahrg.,
Nr. 3) dankte der Bischof für die Aron der Synodalrepräsentanz
ohne sein Wissen Areranstaltete Feier des 10jährigen Gedächtnistages

seiner Wahl (4. Juni), indem er als dasjenige, Avas ihm
hierbei besonders Avohlgeflel, hervorhebt das durch alles hin-
durchklingencle Gelöbnis der Treue gegen das Eine Haupt der
Kirche. Treue und Wahrhaftigkeit in der unverletzten Be-

Avahrung des Glaubens ist dasjenige, wodurch sich die
Altkatholiken nach dem Ursprung ihrer kirchlichen Bewegung
auszeichnen sollen.

Von dem Gewissen und seinem „Recht im Reiche Gottes",
von dem auch die altkatholische Bewegung ihren Ursprung
genommen hat, handelt der Hirtenbrief vom 31. März 1885

(Kirchenbh Nr. 40). Das GeAvissen ist die natürliche
Offenbarung Gottes im Geiste des Menschen, und Aver demselben

Avidersteht, der muss „an dem Widerspruch gegen Gottes
sittliche Ordnung moralisch untergehen". „Das GeAAussen ist
unsere sittliche Existenzbedingung: wer darauf verzichtet, hat
keinen Anspruch auf einen sittlichen Charakter und damit auch

keinen auf das eigentliche Leben des Geistes." Das Recht des

Gewissens ist ein unveräusserliches auch in Bezug auf die
religiöse Überzeugung. Dasselbe Recht des GeAvissens soll der

Einzelne aber auch in seinem Nächsten achten, ihm weder

äussern Zwang anthun noch Ärgernis geben. — Auf dem Wege
der Menschen zu Gott „ist uns Führer das Gewissen, und dieser

Führer fordert Sehende, nicht Blinde ; denn er kennt und giebt
keine andere Losung als diese: ,Alles aus Überzeugung!'"

Der Ostergruss vom 10. April 1887 (Kirchenbh Nr. 53) handelt

von der durch den Erlöser uns erworbenen und durch



— 774 —

seine Auferstehung besiegelten Gotteskindschaft und von dem
Unterschied zwischen Sohn und Knecht, von der wahren Freiheit

der Kinder Gottes, die in der Erlösung ATon der Sünde und
dem Tode begründet ist, und die sich bekundet in der
wachsenden Erkenntnis der Wahrheiten der göttlichen Offenbarung,
aus welcher Erkenntnis die religiösen und sittlichen Handlungen
in freier Wahl hervorgehen. Der Bischof warnt aber auch
nachdrücklich vor dem falschen und in seinen Folgen verderblichen

Begriff einer „Freiheit", in welcher der einzelne sich
selbstgenügsam auf sich selber stellt, so dass er der Gemeinschaft,

der Kirche nicht zu bedürfen glaubt, und in welchem
Begriff er die religiösen Pflichten gering achtet, weil sie ihm
nicht unter einem Zwangsgebot auferlegt werden: „Diese Art,
sich auf sich selbst zu stellen, ist schlechthin gegen den Geist
des Christentums, welcher die Gläubigen auf inneren Antrieb
zusammenführt, eng zusammenschliesst, ja als Glieder eines

geheimnisvollen Leibes, dessen lebendiges Haupt Christus ist,
zusammenfügt." — „Wenn Avir vor Verlangen brennen, zu

Avissen, was der Vater thut, alles zu erfahren, was der Sohn

vom Vater gehört, Avenn uns durstet, wie den Hirsch nach der
frischen Wasserquelle, nach dem unerschöpflichen Lichtquell
des Wortes Gottes im Evangelium, dann ist die Kindschaft
Gottes in uns erwacht. Wenn wir mit heiligem Ernst darnach
streben, geistiges Verständnis der herrlichen Absichten des

Vaters bei dem Werk, das Er uns aufträgt, seiner erhabenen
Ziele, seiner Pläne der ewigen Liebe und seiner Avundervollen
Gedanken der Barmherzigkeit zu erlangen und daraus Weisheit

für uns alle und geistige Einsicht für unser eigenes Thun
zu lernen, dann Avächst die Gotteskindschaft in uns, sichtbar
werdend im Leben. Erfassen wir auch die Freiheit als eine

Kraft in uns, dem Vater ähnlich zu Averden, arbeiten wir
freiwillig und fröhlich mit dieser göttlichen Selbstmacht im Weinberge

des Herrn in Gemeinschaft mit den Brüdern, überall dem

Zuge des Geistes folgend, dem Vollalter in Christo zustrebend,
so entfaltet die Gotteskindschaft ihre wundersamen Blüten.
Erkennen Avir uns endlich als des Vaters geliebte Kinder, dessen

Nachahmer Avir sind in Liebe; finden wir uns in jener
himmlischen Wechselbeziehung, dass wir einander wahrhaft lieben,
freundlich und zuvorkommend sind, einander \rerzeihen, ertragen,
barmherzig, gütig, hülfreich gegeneinander, im Lobgesang wie



—- 775 —

im Bitt- und Dankgebet stets vereint, überall das Gute schaffend

in der Gemeinde Gottes und für dieselbe, dann prangt
die Kindschaft mit tausend goldenen Früchten, die in den
Schoss der Ewigkeit fallen und uns nicht genommen werden
können. Und alle in der Ewigkeit geborgenen Schätze sind
für uns besiegelt durch das Zerbrechen des Siegels auf dem
Grabe des Herrn, unseres Erstgeborenen, des Siegers über
Sünde und Tod, des Auferstandenen, der lebt und nicht mehr
stirbt, der für uns die Auferstehung und das Leben ist, der
,emporgestiegen ist über alle Himmel, auf dass Er Alles erfüllte'
(Eph. 4, 10)."

Der gedankentiefe Hirtenbrief vom 1. Adventssonntag (2.

Dezember) 1888 (Kirchenbh Nr. 68) behandelt die christliche Lehre
von der Schöpfung aus nichts durch den Willen Gottes, um
diese grosse Grundwahrheit aller Religion gegenüber dem im
Namen einer fälschlich sogenannten Wissenschaft in die
breitesten Volksschichten durch eine seichte Lektüre eindringenden
Unglauben den Glaubensgenossen wieder einmal in einem
ernsten Wort tiefeindringender Belehrung ans Herz zu legen.
„Das erste Wort der Bibel: ,1m Anfang schuf Gott Himmel
und Erde', enthält mehr Weisheit und Wissenschaft, als alle
Bücher, welche die Schöpfung läugnen." Und das ist keine bloss

abstrakte und theoretische Wahrheit, sondern sie ist auch von
der grössten praktischen Bedeutung. „Wenn wir die

Weltschöpfung aus nichts, das heisst also nicht aus ewigem undenkbarem

Stoff ausser Gott [und ebenso wenig aus dem Wesen

Gottes], sondern aus Gottes Gedanken der Liebe und allmächtigem

Willen erkannt haben, dann erhält für uns jedes
einzelne wie das Ganze eine Avertvolle Wirklichkeit und eine

Bedeutung für die Ewigkeit; erkennen wir sie nicht, dann ist
Alles nichts. Wer das göttliche Schaffen aus nichts leugnet,
der ist selber nichts in Anbetracht des ewigen Lebens." Von

einem sittlichen Verhältnis des Menschen Gott gegenüber kann

nur die Rede sein, Avenn der Mensch von Gott geschaffen ist.

Und unsere über dieses Leben hinausreichende Hoffnung der

Vollendung unseres Seins in der Auferstehung, die uns in der

Thatsache der Auferstehung des Herrn gegeben ist, hat ebenfalls

zu ihrem Fundament den Glauben an die Schöpfung ; denn

die Auferstehung ist ein neues Schöpfungswunder, das nur
derjenige vollbringen kann, der am Anfang durch seinen

allmächtigen Willen die Welt geschaffen hat.



— 776 —

Im Hirtenbrief vom Ö. März 1891 (Kirchenbh, N. F., Nr. 9)
dankte der Bischof für die atoii der Synodal-Repräsentanz
veranlasste Feier seines 70. Geburtstages (1. März). Er handelt
aus dieser Veranlassung von dem Alter vom Standpunkt der
christlichen Weltanschauung aus, von dem Verhältnis des natürlichen

Alters „zu der Möglichkeit, das vollkommene Mannesalter

in Christo zu erreichen".
Im Hirtenbrief vom 19. September 1893 (Kirchenbh, N. F.,

Nr. 21) dankt er für die Feier des 20. Jahrestages der Bischofswahl.

Das letzte Hirteuwort des seligen Bischofs an die Gesamtheit

der Gläubigen in der von ihm geleiteten Kirche war der
„Weihnachtsgruss" vom Jahr 1893 (Kirchenbh, N. F., Nr. 23),
der die Reihe der Hirtenbriefe in schönster Weise abschliesst,
indem er die Bedeutung des Weihnachtsfestes für die Menschheit

schildert.

2. Über Einheit der Kirche. — Zur Wiedervereinigung. —
Toleranz gegenüber den Getrennten.

Eine abschliessende Darstellung dessen, Avas Bischof Reinkens

über den Avahren Begriff der Einheit der katholischen
Kirche im Gegensatz gegen den in den Vatikanischen Dekreten
zum Abschluss gebrachten falschen Einheitsbegriff zu sagen
hatte, giebt die unter diesem Titel 1877 erschienene grössere
Schrift, die Avegen ihrer auf der einen Seite polemischen
Beziehung zwar zugleich die Reihe der Schriften gegen die
Vatikanischen Irrtümer abschliesst (vgl. S. 769), wegen der doch

vonviegend positiven Haltung aber doch passender hier in
anderem Zusammenhang näher betrachtet Avird. — Mit dem

falschen Einheitsbegriff und der Widerlegung desselben
beschäftigt sich der kleinere 1. Teil der Schrift (S. 1—43), weil
es der gegebenen historischen Situation gegenüber vor allem
nötig ist, sich darüber klar zu werden, ob der von der
mächtigsten Kirche mit dem grössten Nachdruck geltend gemachte
Begriff der Einheit der Avahre ist oder nicht. „Ein Zug der
Sehnsucht nach Wiedervereinigung der christlichen Konfessionen

geht in der GegenAvart durch die Völker, welche be-

Avusst und unbewusst im Namen Jesu auf Freiheit und Frieden
ihre Kultur zu begründen streben. Denn beides, Freiheit und



— 777 —

Friede, ist verheissen und grundgelegt in dem Evangelium."
(S. 1.) Aber „die Wiedervereinigung der Christen ist nur möglich,

wenn sie das Wesen der Einheit der Kirche klar erkannt
haben. Denn die Einheit ist das Gut von idealem Werte, an
dem Avir durch die Einigung Teil gewinnen". (S. 2.) „Über
die Wichtigkeit der Erkenntnis dessen, worin die Christen
Eins sind oder Eins sein sollen, kann kein Zweifel sein, denn zu
den wesentlichen Eigenschaften der Kirche Jesu Christi, mit
welchen sie ursprünglich ins Dasein getreten ist, gehört unstreitig
die Einheit. Sie erscheint in dem Munde des göttlichen Stifters
als Forderung und als Kennzeichen, auch als Inhalt seines
Gebetes, — in der Apostelgeschichte als Thatsache und in der
Predigt der Apostel als ein Gut himmlischer Art, an dessen Besitz

der Friede hängt." (S. 2.) Da fragt es sich nun zuerst,
ob die im Universalepiskopat des unfehlbaren Papstes verkörperte

Einheit die wahre, von Christus gewollte ist, und die
verneinende Antwort auf diese Frage Avird hier noch einmal
ausführlich begründet, und zwar nach vier Gesichtspunkten, durch
Betrachtung des falschen Einheitsprinzips, der Qualität oder des
Charakters dieser Einheit im Papst, der Mittel zur Herstellung
derselben, und der aus dem falschen Prinzip sich ergebenden
Wirkungen. — Dem gegenüber behandelt der positive 2. Teil „die
wahre Idee der Einheit der Kirche", indem zuerst und vor Allem
konstatiert Avird, dass der Bräutigam der Kirche nach seiner
eigenen Erklärung kein Anderer ist, als Jesus Christus selbst,
und dass an diese seine Stelle kein menschlicher Stellvertreter
treten kann. (S. 45 ff.) „Die Kirche ist Braut nur durch den

Bräutigam ; dieser hat aber auch nur Eine Braut; sie ist Eins
durch Ihn und für Ihn. Er selbst hat daher auch nachdrücklich

erklärt, dass sie Eins sei und zwar durch Ihn. Er allein
und kein Anderer ist das Prinzip der Einheit der Kirche." (S. 49.)
Das Avird S. 49—75 in ausführlicher Darstellung der biblischen
Lehre von der Einheit der Kirche gezeigt, wie sie in folgenden
Worten kurz zusammengefasst wird (S. 75): „Das Prinzip der
Einheit der Kirche ist Jesus Christus, der als das Haupt durch
seinen heiligen Geist Sich einen Leib aus den Gläubigen aller
Zeiten bildet, indem er sie durch die Wiedergeburt aus dem
Wasser und dem Geiste umschafft und sich eingliedert, mit dem

Siegel eben dieser Wiedergeburt oder Taufe sie als die Seinen

kennzeichnet und sie als mit ihm selbst zu einem mystischen



— 778 —

Organismus Verbundene bezeugt. Das Band, welches die
einzelnen Mitglieder verbindet mit diesem Organismus, ist zugleich
ein moralisches, indem Gnade und Wahrheit nach dem Gesetze
der Freiheit dasselbe durch die Liebe vollkommen machen.
Das Leben der Glieder hängt nämlich ab von der gläubigen
Hingebung derselben an das Haupt und von der Liebe zu
diesem und der Glieder zu einander. Die organische Verbindung,

welche mittelst der Wiedergeburt entsteht, wird also
durch das Leben in und mit dem Haupte des mystischen Leibes
auch zur moralischen Gemeinschaft. Die Wirkung solcher Einheit

und Gemeinschaft ist der Friede auf Grund der vollendeten

inneren Übereinstimmung mit dem heiligen Willen Gottes
und infolge dessen der Zutritt aller zum Vater im Himmel als
dessen Hausgenossen und damit die vollkommene Freude." —•

Wie die Lehre von der Einheit so im Neuen Testament als ein

Fundamentalartikel des christlichen Glaubens klar und deutlich

hervortritt, so ist derselbe biblische Einheitsbegriff auch
in der folgenden Litteratur der ersten christlichen Jahrhunderte,
bei den apostolischen Vätern (S. 76—83), bei den Apologeten
(S. 83—95), und Aveiterhin durch die ganze patristische
Litteratur (S. 102—123) durchgängig nachweisbar, wie das in den

folgenden Paragraphen ausführlich gezeigt wird ; von einer
juristischen Einheit unter dem Bischof von Rom als monarchischem
Haupt findet sich aber überall keine Spur, denn die dafür etwa

von römisch-katholischen Theologen angeführten Stellen können

nur durch Missbrauch so angewendet werden; auch wo die

kirchliche Verfassung stärker betont wird und avo allmählich
der historisch sich entwickelnde Ehrenvorrang des Bischofs von
Rom als primus inter pares unter den Bischöfen der
katholischen Kirche hervortritt, ist von einem Jurisdiktionsprimat
desselben und von ihm als dem Prinzip der Einheit oder als

dem sichtbaren Haupt der Kirche keine Rede, in den
theologischen Ausführungen der Väter so wenig als in der Geschichte
selbst. Das Resultat aus der Prüfung der historischen Zeugnisse

ist vielmehr dieses (S. 101 f.): „Die Einzelkirche hatte
eine von der apostolischen Zeit her feststehende und sich überall

gleiche Verfassung und darin auch eine juristische Einheit;
aber die Einheit der Universalkirche wurde nicht durch ein

juristisches Band gehalten, sondern durch ein moralisches, indem
•die Kirchen einander den Frieden hielten und nicht um un-



— 779 —

wesentlicher Dinge willen einander die Kommunion verweigerten.

In dieser Friedensgemeinschaft, die durch das Abendmahl

besiegelt wurde, wussten Alle sich Eins unter dem Haupte
Jesus Christus." Seite 123—149 Avird sodann noch die wahre
Bedeutung der Prädikate der Kirche: „apostolisch, heilig,
katholisch", auseinandergesetzt. Die Schlussworte (S. 149 ff.)
knüpfen an einen Ausspruch Möhler's an (Die Einheit der
Kirche, 2. Aufl., S. 246) : „ZAvei Extreme im kirchlichen Leben
sind möglich und beide heissen Egoismus; sie sind: wenn ein
Jeder, oder wenn Einer alles sein will; im letzten Falle Avird
•das Band der Einheit so eng, und die Liebe so Avarm, dass

man sich des Erstickens nicht envehren kann; im ersten fällt
alles so auseinander, und es wird so kalt, dass man erfriert;
der eine Egoismus erzeugt den andern; es muss aber Aveder
Einer noch Jeder alles sein wollen; alles können nur alle
sein, und die Einheit aller nur ein Ganzes. Das ist die Idee
der katholischen Kirche." — Zur Vermeidung einseitiger
Auffassung dieser Schrift ist schliesslich Avohl zu beachten, dass

der Verfasser sich ausdrücklich selbst darauf beschränkt hat,
in derselben nur von der Idee und dem Prinzip der Einheit
zu sprechen, während er sich vorbehielt, über das Verhältnis
der historisch sich entwickelnden Verfassung zur Einheit der
Kirche und über die Avahre Primatsidee in ihrem Verhältnis
zur Verfassung der Kirche in einer späteren Schrift zu
handeln, die leider nicht erschienen ist.

Die praktischen Bemühungen des seligen Bischofs für die
wirkliche Wiederherstellung der Einheit der katholischen Kirche
im Sinne des christlichen Altertums gehören der Geschichte

an; hier kann ich nur kurz darauf hinweisen, Avie dieselben

gelegentlich in seiner schriftstellerischen Thätigkeit zum
Ausdruck gekommen sind. Die thatsächliche Herstellung der vollen
kirchlichen Gemeinschaft mit der alten katholischen Kirche von

Holland, von Avelcher die altkatholische Kirche Deutschlands
am Anfang den Episkopat erhalten hat, verkündete er durch
Erlass vom 27. September 1889 (Kirchenbh, N. F., Nr. 2), und

begleitete die Publikation der Erklärungen der Bischofskonferenz
von Utrecht vom 24. September 1889 mit Avarmen Worten. —
Der katholischen Kirche des Orients, mit deren Vertretern schon
bald nach 1870 freundschaftliche Beziehungen angeknüpft
wurden, wandte auch er schon bald ein lebhaftes Interesse zu,

Eevue intern, de Theologie. Heft 16, 1896. 51



— 780 —

litterarisch zunächst in zwei Artikeln im Jahrgang 1873 des

Theologischen Litteraturblatts. Der Bericht in Nr. 7 (S. 145 ff., s.

die Bibliographie) begrüsst das neu erwachende geistige Leben
in der Kirche Russlands und weist besonders darauf hin, Avie

auch „der Ruf nach dem Geiste der alten Kirche" im Abendlande

„seine Wirkung unter den Christen Russlands nicht
verfehlt" habe: „Einerseits ist der Eifer für innere Reform und
Förderung der kirchlichen Litteratur noch gesteigert worden,
anderseits ist das Bewusstsein einer Zusammengehörigkeit aller
Christen und die Sehnsucht nach offener und lebendiger
Gemeinschaft aller derer, die in Christo sich eins wissen sollen,,
wie sie es durch die Taufe schon objektiv sind, stärker
hervorgetreten." Er giebt sodann Auszüge aus dem Bericht über
die kirchlichen Verhältnisse in der orthodoxen Kirche
Russlands. Der Artikel in Nr. 8 des Litteraturblattes (S. 169 ff.)
berichtet über die kirchengeschichtlichen Studien und das

steigende Interesse für dieselben in Russland. Wie das hier
gezeigte Interesse für die orthodoxe morgenländische Kirche in
Bischof Reinkens lebendig geblieben ist bis an sein Lebensende^
das zeigt der nur wenige Wochen \ror seinem Tode im
Altkatholischen Volksblatt (Nr. 48 vom 29. November 1895)
veröffentlichte, von ihm verfasste Artikel über die „Antwort des.

griechischen Patriarchen Anthimos von Konstantinopel und
seiner Synode an Papst Leo XIII. von Rom". — Über die
Beziehungen zur anglikanischen Kirche berichtet, wie schon an
anderer Stelle erwähnt (S. 773), der Hirtenbrief vom 19.

November 1881.
Über das Verhalten der einzelnen Christen zu Angehörigen

anderer christlicher Konfessionen, unter Voraussetzung der
historisch gegebenen konfessionellen Spaltung; oder der Christen
zu NichtChristen, Avie es dem Geiste des Christentums entspricht,,
handelt das Büchlein: „Lessing über Toleranz" (Leipzig 1883),

das in fingierter Briefform in 26 Briefen den Gedanken der
religiösen Toleranz, Avie er durch Lessing's Wirken hindurchgeht,

nach dessen Ideen entwickelt und in seiner Übereinstimmung

eben mit dem Geiste des Christentums als der Religion
der Liebe darstellt. Lessing selbst wird dabei ebenso wohl

gegen seine Gegner als gegen seine ihn kompromittierenden
Anhänger unter den religiös indifferenten „Liberalen" verteidigt,

die beiderseits darin zusammentreffen, den Ausgangspunkt



— 781 —

seiner Toleranzidee in einer vollkommenen religiösen Indifferenz

zu sehen, die Einen, um ihn auf Grund davon zu
verdammen, die Andern, um ihn darin als ihren Führer und Meister
zu preisen. Vielmehr Avird als Grundzug von Lessing's
Charakter das ehrliche und unermüdliche Streben nach der Wahrheit

nachgeAAuesen, das auch diejenigen anerkennen sollten,
Avelche seine persönlichen Überzeugungen nicht teilen. Darauf,
Avie viel oder wie wenig Lessing von dem positiven Christentum
angenommen habe, komme es für die Beurteilung seiner
Toleranzidee nicht an, Avird sehr zutreffend bemerkt ; dies Avar in
der That Avenig genug, Avenn es (S. 121 f.) mit Sicherheit nur
auf folgende Wahrheiten ausgedehnt werden kann: „Die
Existenz Gottes, die Unsterblichkeit des Menschengeistes und die
entsprechende sittliche Verantwortung über dieses Leben
hinaus." Immerhin Avar Lessing's Rationalismus durchaus nicht
der seichte Rationalismus seiner Berliner Freunde (wenn auch
die tieferen Gedanken, mit denen er über denselben hinausgeht,
nicht soAvohl positiv christliche als vielmehr pantheistisch
gefärbte Gedanken geAvesen sein mögen) ; vor Allem Avird sein

vom Inhalt seiner religiösen Überzeugungen unabhängiger
religiöser Ernst und sein ehrlicher Abscheu gegen blasierte
Gleichgültigkeit gegen die Religion Avie gegen frivole
Religionsspötterei hervorgehoben. Das ist das Eine, worauf es hier
ankommt; und das Andere ist, da die Toleranz eine
praktische Frage ist, dass er das Christentum nach clor praktischen
Seite Avahr aufgefasst hat als die Religion der Liebe, vom Gebot
der Nächstenliebe aus, welche auch die Gesinnung und das

praktische Verhalten gegen solche regeln muss, deren religiöse
Anschauungen nicht die unsrigen sind. Daneben konnte
Lessing's Rationalismus, insofern er nur ehrlich und ernst gemeint
war, als diese Frage nicht berührend, ausser Betracht gelassen

werden, so Avenig er darum selbstverständlich gebilligt Averden

soll. — Die Toleranz ist also, Avie Bischof Reinkens nach Lessing

sie darstellt, ein natürlicher Ausfluss und -eine

Erscheinungsform der allgemeinen Menschenliebe: „Im Ringen nach
den höchsten Schätzen, Avelche die Menschheit hienieden
erreichen kann, d. h. nach den Strahlen der Wahrheit am Himmel
der Religion, erscheint die Philanthropie als Toleranz, stets

umgeben von den Tugenden der Demut, Bescheidenheit und

Besonnenheit. Toleranz ist also nicht Gleichgültigkeit, Mangel an



— 782 —

Energie, sondern \Ton der Selbstbeherrschung gelenkte That-
kraft, Liebesthat: Liebe und Duldung des Nächsten in seiner
Überzeugung verhalten sich zu einander wie Ursache und
Wirkung." (S. 36 f.) Während das Wesen der Intoleranz darin
besteht, dass der religiöse Irrtum des Andern oder das was der
Intolerante mit Recht oder Unrecht als solchen beurteilt, auf
bösen Willen, böswillige Verstockung gegen die Wahrheit
zurückgeführt und als solche mit Hass \rerfolgt Avird, so liegt
umgekehrt das Wesen der Toleranz darin, dass über den Willen
des Andersdenkenden und über den Zusammenhang seiner et-

Avaigen religiösen Irrtümer mit seiner sittlichen Beschaffenheit
nicht gerichtet wird, da hierüber nur Einer zu richten hat.
Wenn von diesem Standpunkt aus also das Gebot der allgemeinen
Menschenliebe das Verhalten des gläubigen Christen auch gegen
Andersdenkende regeln muss, so schliesst dies deshalb durchaus

keine Gleichgültigkeit gegen die objektive Wahrheit oder

gegen das, Avas der gegen Andere Tolerante selbst als die Wahrheit

festhält und bekennt, in sich. — Vielleicht Averden manche
Aussprüche Lessing's im einzelnen zu günstig beurteilt, um sie

unter der Voraussetzung einer sich immer gleichbleibenden
Grundanschauung mit andern in Einklang zu bringen;
vielleicht beurteilt namentlich die geistvolle Auslegung der
berühmten, oder, wenn man lieber will, berüchtigten Parabel Aron

den drei Ringen, Avelche derselben den Stachel nehmen soll,
in ihrer Abweichung von der bei Freunden und Feinden
Lessing's sonst herkömmlichen Auffassung, die Tendenz derselben
zu günstig ; aber darauf kommt's für uns hier auch gar nicht

an; unser Interesse nehmen nicht sowohl die Gedanken
Lessing's als solche in Anspruch, sondern das, was Bischof Reinkens

im Anschluss an dieselben, mitten im positiven Christentum
stehend und aus dem positiv gläubigen Bewusstsein heraus, als

die christliche Toleranzidee entAvickelt hat.

3. Einzelne wissenschaftliche Abhandlungen und historische

Sammlungen.

Auf die in dieser Zeitschrift veröffentlichten Artikel, die

ich zuerst unter dem obigen Titel verstehe (— es sind ihrer
leider nur drei —), genügt für unsere Leser ein kurzer Hinweis.
Vor allem wertvoll ist die schöne und gehaltreiche dogmatische
Abhandlung: „Einiges über den Endzweck der Weltschöpfung",



— 783 —

Areiche den 1. Jahrgang eröffnete und damit das ganze
Unternehmen unserer theologischen Revue in schönster Weise
inaugurierte. — Das im Jahrgang 1894 veröffentlichte Referat
des Bischofs Reinkens über die 3. These des Kongresses von
Rotterdam wendet sich gegen den sinnlosen Unfug, die
altkatholische Kirche Hollands als „jansenistisch" zu bezeichnen,
was von ultramontanen Schriftstellern mit der Absicht und im
Sinne eines SchimpfAvortes geschieht, und von Protestanten
gedankenlos nachgesprochen Avird. — Im Jahrgang 1895 handelte
Bischof Reinkens gemeinsam mit Professor Friedrich über die
in letzter Zeit viel erörterte Frage nach der Gültigkeit der
anglikanischen Weihen, die er in einem den Anglikanern günstigen
Sinne beantwortete.

Eine grosse und mühevolle Arbeit liegt noch in den in
früherer Zeit zusammengestellten, aber erst 1882 und 1883 in
den Abhandlungen der Münchner Akademie veröffentlichten
„Auszügen aus den Urkunden des vatikanischen Archivs" von
den Jahren 1315—24 und 1325—34 vor, was jedoch eben nur
eine Zusammenstellung der Auszüge aus den Urkunden ist,
ohne eigene Zuthaten und ohne Verarbeitung derselben. Wie
W. Preger, der diese Sammlung als Beigabe zu einer eigenen
Abhandlung veröffentlichte, bei der Veröffentlichung der ZAveiten

Abteilung mitteilt (bei der ersten war der Name des Verfassers
der Auszüge nicht genannt), hatte Reinkens dieselben bei seinem

Aufenthalte in Rom 1868 nach dem von Theiner ihm zur
Verfügung gestellten Material zusammengestellt, sie aber später,
nachdem er Aron einer Verarbeitung des Materials abgesehen
hatte, Döllinger zur Aufbewahrung übergeben; durch ihn kam
Preger zur Kenntnis der Arbeit und liess sie mit Erlaubnis
des Bischofs drucken.

4. Biographisches.

Die umfangreichsten Werke des seligen Bischofs aus dieser
zweiten Periode seines Lebens sind wie in der ersten Periode

biographische Monographieen, nur sind sie jetzt nicht mehr
Persönlichkeiten des christlichen Altertums gewidmet (— im Interesse
der Wissenschaft darf und muss man es wohl bedauern, dass

Reinkens durch die Zeitverhältnisse so aus seinem eigentlichen

ursprünglichen Arbeitsgebiet herausgerissen wurde, auf
dem sonst noch manche schöne Gabe hätte von ihm erwartet



— 784 —

werden dürfen, wenn ihm die Verhältnisse ein ruhiges
Weiterarbeiten auf demselben gestattet hätten —), sondern zeitgenössischen

Persönlichkeiten.
Ein psychologisch höchst interessantes Gemälde ist das

Lebensbild der frommen Dichterin und Konvertitin Luise Hensel

(1877). •

Tiefer verflochten mit den Ereignissen der zeitgenössischen
Kirchengeschichte erscheint das Leben der edlen Dulderin
Amalie von Lasaulx (1878). Das Leben einer Bekennerin der
katholischen Wahrheit stellt dieses Buch dar: „Eine besondere

Biographie verdient die Schwester Augustine vor allem wegen
ihres die Bewunderung abnötigenden Zeugnisses, Avelches sie

als echte Bekennerin der ewigen Wahrheit des Evangeliums
Jesu Christi, das ebensowenig, Avie die Wegnahme eines Jotas,
Zusätze verträgt, gegeben hat." (S. I.) Die gleiche Begeisterung
für das Wirken der Barmherzigen Schwestern im Dienste der
christlichen Liebe, aus der einst das Erstlingswerk des

Verfassers hervorgegangen war (das er noch als Student im zweiten
Studienjahre schrieb und das die Einführung der Schwestern
in Bonn mit vorbereiten half), durchdringt auch dieses Lebensbild

der ersten Oberin der Barmherzigen Schwestern im
St. Johannes-Hospital zu Bonn, so scharf auch eben deshalb
Auswüchse einer dem ursprünglichen und wahren Geiste des

Ordens fremden und widersprechenden Lieblosigkeit, unter
welcher die „Mutter Augustine" noch im Angesicht des Todes

zu leiden hatte, verurteilt werden mussten. Die berufenste Hand
hat hier ein tief erbauliches Bild gezeichnet von einem durchaus

harmonischen Leben, einem in innerer Frömmigkeit Avie

in der Ausübung der christlichen Liebesthätigkeit ungewöhnlich
reichen Leben, dem an seinem Ende auch der höchste Ruhm
der unerschütterlichen Treue in dem Bekenntnis des alten
katholischen Glaubens nicht fehlen sollte.

Das umfassendste biographische Werk des Bischofs endlich,
und überhaupt sein Hauptwerk aus der zweiten Periode, ist die

Biographie des grossen Fürstbischofs von Breslau, Melchior von

Diepenbrock (1881), den er mit Recht „die interessanteste und

bedeutendste Persönlichkeit des deutschen Episkopates seit einem
halben Jahrhunderte" nennt (S. IV.) Es ist dies nicht nur ein

„Lebensbild", sondern auch ein „Zeitbild", da das Leben des

bedeutenden Mannes, der in seinen letzten Jahren in seiner hohen



— 785 —

und verantwortungsreichen Stellung so segensreich für Kirche
und Staat in Preussen gewirkt hat, auf einer breiten zeitgeschichtlichen

Grundlage dargestellt ist. So wird bei der Darstellung
des früheren Lebens Diepenbrocks, in der Zeit seiner
Wirksamkeit in Regensburg, auch ein gutes Stück bayerischer
Kirchengeschichte in diesem Jahrhundert vorgeführt, von der Zeit an,
da Diepenbrock durch Sailer nach Regensburg gezogen wurde,
und wo der von Sailer repräsentierte Geist in der katholischen
Kirche Bayerns noch mächtig Avar, bis später zu der nach
dem allmählichen Aussterben der ehrwürdigen Männer dieser
.Richtung, und da andere Einflüsse den König beherrschten,
immer mehr fortschreitenden Ultramontanisierung derselben.
Besonders erbaulich und erfreuend aber wirkt das, Aras von
dem Leben und Wirken der heiligmässigen Bischöfe Sailer und
Wittmann und ihrem Einfluss auf Diepenbrock erzählt Avird. —
Diepenbrock Avar zu seiner Zeit der letzte deutsche Bischof
aus der Schule Sailers ; in unserm seligen Bischof Reinkens lebte
der fromm gläubige und milde Geist dieser Schule Avieder auf.

Prof. Dr. Friedrich Lauchert.


	Bischof Joseph Hubert Reinkens als Theologe und Historiker [Schluss]

