Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Bischof Joseph Hubert Reinkens als Theologe und Historiker [Schluss]
Autor: Lauchert, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403363

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 760 —

BISCHOF JOSEPH HUBERT REINKENS

ALS THEOLOGE UND HISTORIKER.

(Fortsetzung und Schluss.)

ITI. Der Kampf gegen die Vatikanischen Dogmen.

Die Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes hat Rein-
kens, wie im vorausgehenden Abschnitt bereits erwihnt (S. 536),
zuerst schon zehn Jahre vor dem Vatikanischen Konzil be-
kampft, in dem Vademecum wvon Christian Franke (1860), in der
Form der ironischen Verteidigung derselben aus dem Munde
eines Anhéngers der neuscholastischen Theologie. Er hatte sich
augenscheinlich schon damals eingehend mit der Frage be-
schéftigt, sowohl mit den historischen Argumenten gegen diese
Lehre (sie wird hier eben nur durch die historischen Gegen-
argumente aus der Papstgeschichte beleuchtet), als mit den
gewohnlichen Ausflichten, mit welchen auch nach dem Vati-
canum bis heute die infallibilistischen Theologen diese histori-
schen Gegenargumente unschédlich zu machen sich bemiihen.
Auch der dehnbare Begriff des Sprechens ex cathedra, der je
nach Bedarf auf alles oder auf nichts angewandt werden kann,
spielt dabei seine Rolle.

Wohl mochte er damals, als er diese Lehre ironisch als
eine solche bezeichnete, die ,nun auch zum Dogma gereift und
als solches bereits anzusehen sei“ (S. 23), noch nicht ahnen,
was er schon zehn Jahre spiter selbst miterleben sollte. Jeden-
falls war er, als im Jahre 1870 das Unglaubliche geschah,
wohl geriistet, um unter den Ersten als Kampfer fir die ka-
tholische Wahrheit und fur die kirchliche Tradition einzu-



— 761 —

treten '). Schon wéhrend des unseligen Vatikanischen Konzils
verfasste er die Schrift: ,Papst und Papsttum nach der Zeich-
nung des hl. Bernhard wvon Clairvaux®, deren Vorrede vom
19. Méarz 1870 datiert ist. Den Hauptinhalt dieser Schrift bil-
det die vollstindige und treue Ubersetzung der Schrift des
hl. Bernhard ,De consideratione“, mit einer vorausgehenden
Einleitung, die ,bei diesem Buche wesentlich, fast wie eine
“eigene, selbstandige Abhandlung anzusehen® ist (S. IX). Die
ernsten Mahnungen, welche seiner Zeit der grosse Abt von
Clairvaux an Papst Eugen III., seinen Schiiler, gerichtet hatte,
hétten auch in dieser Zeit mehr als jemals von denen beherzigt
werden sollen, die sie angingen. Da dies nicht der Fall war,
so war es jedoch auch fiir weitere Kreise ,von Wichtigkeit,
darauf zu achten, was dieser demiitige Kirchenlehrer.... tiber
die beiden brennenden Fragen der Katholiken der Gegenwart
dachte und schrieb, iiber die weltliche Herrschaft des Papstes
und tiber das gottliche Recht des Episkopates diesem gegen-
tiber* (S. V.). Die Einleitung behandelt in § 1 die historische
Situation, aus der heraus die Schrift De consideratione verfasst
ist, in § 2: ,Der Papst und seine Kurie* und § 3: ,Die Bi-
schiofe“ die leitenden Grundgedanken der Schrift, die zugleich
aus den andern Schriften des hl. Bernhard beleuchtet werden.
Obwohl Bernhard dem Papsttum in seiner Idee als dem geist-
lichen Oberhirtenamt durchaus ergeben ist und seine Autoritét
als eine von Gott gesetzte mit den stiirksten Ausdricken her-
vorhebt, so verschliesst er deshalb sein Auge nicht vor den
in Wirklichkeit vorhandenen Schiden, halt es vielmehr um so
mehr fir seine Pflicht, dieselben streng zu ritigen, dem Papst
ins Angesicht. In dem weltlichen Herrschertum des Papstes
und der Verweltlichung seiner Kurie sieht er das Hauptiibel
und die Quelle aller Ubel; von einem weltlichen Patrimonium
des Apostels Petrus, der gesagt hatte: ,Silber und Gold habe
ich nicht“ (Apostelgesch. 3, 6), will er nichts wissen und sieht
in der weltlichen Herrschaft des Papstes die Nachfolge des
Kaisers Konstantin, aber nicht der Apostel. Auf der andern
Seite betont er sehr stark die Pflichten, welche das geistliche
Hirtenamt dem Papst auferlege, und welche darauf hinaus-

1) Ich kann mich hier nur mit dem beschiftigen, was er in (rler FOI‘I"II be-
sonderer Schriften dariiber geschrieben hat, wihrend ich von den in Tagesblattern
veroffentlichten Artikeln absehe. ‘



762 —

kommen, dass mit der hochsten geistlichen Autoritit in ihrer
Bethatigung dem Ideal nach auch die absolute Wahrheit, Weis-
heit, Gerechtigkeit und Liebe verbunden sein miisste. Diese
Figenschaften sieht er aber in der Wirklichkeit nicht, vielfach
sogar das direkte Gegenteil. Er zweifelt deshalb als gldubiger
Sohn seiner Zeit nicht an der objektiven Autoritit des Papstes
als einer von Gott gesetzten, aber es fillt ihm auech nicht ein,
zu behaupten, dass dem Papste deshalb mit seinem Amte auch
jene Eigenschaften objektiv von Gott verliehen werden, also
Z. B. in der Austibung des Lehramtes die Unfehlbarkeit.
Vielmehr hilt er dem Papste fortwidhrend seine Irrtums-
fahigkeit in jeder Beziehung, nicht nur flr seine Person
als Mensch, sondern gerade auch und besonders in der Aus-
libung seines Amtes sehr stark entgegen; und darum wird er
nicht miide, es dem Papste immer und immer wieder als
seine heilige Pflicht einzuschérfen, mit unablédssigem Ernst
und Eifer darnach zu trachten, dass er subjektiv in der Aus-
tibung seines Amtes dem von demselben geforderten Ideal von
Vollkommenheit wenigstens so nahe komme, als es ihm mog-
lich sei, — Und was die Frage der kirchlichen Verfassung
betrifft, so spricht sich Bernhard, so sehr er die Primatialge-
walt des Papstes und seine hohere Wiirde vor den anderen
Bischofen betont, sehr stark gegen alle papstlichen Machter-
weiterungen aus, durch welche die Rechte der Bischéfe und
Metropoliten nach der alten kirchlichen Verfassung beeintréch-
tigt oder umgangen werden (Exemptionen, S. 93 f.). Und gegen
die L.ehre vom Universalepiskopat des Papstes als der einzigen
unmittelbaren bischéflichen Gewalt, aus der die bischofliche -
Gewalt der andern Bischiéfe wie aus ihrer Quelle in teilweiser
Ubertragung ausfliesse, wahrt er das Recht der altkirchlichen
Verfassung und das unmittelbare gottliche Recht der Bischife,
die ihre apostolische Gewalt nicht vom Papst, sondern neben
dem Papst haben (S. 98 ff.). — In dieser Weise werden in die-
ser ersten Schrift, mit welcher Reinkens seinen Kampf gegen
die kirchliche Gewaltthat ersffnete, zunichst die Gedanken des
hl. Bernhard den deutschen Katholiken ans Herz gelegt.

Mit dem neuen Dogma selbst beschiftigte er sich sodann
zuerst in der Schrift: ,Uber pdipstliche Unfehlbarkeit“ (Vorrede
vom Juni 1870), die eine nicht streng gelehrte, sondern an
gebildete Katholiken iiberhaupt sich wendende ,kurze Be-



-— 763 —

sprechung der Lehrmeinung von der pipstlichen Unfehlbarkeit
nach ihrem Inhalt und nach ihrer dogmatischen und histori-
schen Begriindung® sein will, ,in einer wohldurchdachten, aber
nicht &dusserlich schematisierenden Ordnung* (S. III). Der Form
nach ist sie im wesentlichen eine Auseinandersetzung gegen
Hergenrdthers , Anti-Janus“, und zwar eine recht scharfe. Der
Inhalt und Gedankengang dieser Schrift ist im wesentlichen
der folgende: Zuerst wird dargethan, wie die Lehre von der
Unfehlbarkeit des Papstes allerdings nur die naturgemiisse
Kronung und Ergénzung der Annahme eines unumschriankten
Jurisdiktionsprimats des Papstes sei, da man wiinschen miisse,
wenn der Papst solche unumschriankte Autoritit habe, dass er
auch durch besondere gottliche Leitung vor einem Missbrauch
derselben bewahrt werde, oder wenigstens auf dem Gebiete
des Glaubens davor, dass er nicht Irrlehren amtlich als Offen-
barungswahrheit lehren konne. ,Aber dem Bediirfnisse und dem
Wunsche entspricht bekanntlich nicht immer die Wirklichkeit“
{S. 3). Wenn dem Papste die Prarogative der Unfehlbarkeit
wirklich zukommt, so muss dieselbe auch aus den Erkenntnis-
quellen der geoffenbarten Wahrheit als solche nachweisbar
sein; ist sie dies nicht, so folgt umgekehrt, dass die Autoritét
des Jurisdiktionsprimats, die diese Ergédnzung zu verlangen
schien, selbst herabgestimmt werden muss. Was nun die Be-
weisfithrung fiir die Infallibilitat betrifft, so werden auch die
Infallibilisten im Prinzip zugeben miissen, dass dieselbe nicht
in Widerspruch mit dem Tridentinischen Dekret iiber die In-
terpretation der heiligen Schrift und mit dem katholischen Tra-
ditionsprinzip treten diirfe (S. 9 ff.); in Wirklichkeit stehen sie
aber damit im offenen Widerspruch. Die Infallibilisten selbst
werden sodann in die zwei Gruppen unterschieden, in denen
sie sich darstellen: auf der einen Seite die religiosen Schwér-
mer, die auf Vernunft und Wissenschaft verzichten, die aber
aus einer verkehrten Richtung des religivsen Gefiihls, das ,nach
Versinnlichung des Objektes ihrer Anbetung* verlangt, sich
mit einer alle Grenzen iberschreitenden, schon von Bischof
,Dupanloup und von Gratry als Blasphemie gebrandmarkten
Uberschwanglichkeit iiber die gottliche Wiirde des Papstes
gedussert hatten (L. Veuillot, der englische Konvertit Faber,
Mermillod u. a.) (S. 17 ff.); auf der andern Seite die Gelehrten

unter den Infallibilisten, die sich mit pseudowissenschaftlicher

Revue intern. de Théologie. Heft 16, 1896. 50



— 764 —

Verteidigung der Lehre abgeben, unter denen Hergenrother
sich zum litterarischen Wortfithrer aufgeworfen hatte (S. 30 ff.).
Bei diesen spielt der Terminus ex cathedra seine grosse und
zweideutige Rolle, wie gerade bei Hergenrdéther gegentiber dem
wJanus‘. Nun werden die Einwendungen IHergenrothers gegen
den ,Janus“ nach allen Seiten beleuchtet. Vor allem wird
ihm nachgewiesen, dass das, was er mit andern deutschen ver-
schamten Infallibilisten als den wahren Sinn der Infallibilitéits-
lehre hinstellte, um die Behauptungen des ,Janus“ als grund-
los erscheinen zu lassen, eben nicht der wahre Sinn sei, son-
dern dass diesen der ,Janus“ durchaus treu erfasst hatte, wie
es allein der Intention der Veranstalter des Konzils und den
offenen Erklarungen der offiziellen romischen Organe wie der
offenen und konsequenten Infallibilisten entsprach (S. 34 ff.).
Wenn der Papst unfehlbar ist, so ist die von Hergenrother
behauptete materielle Beschrinkung dieser Unfehlbarkeit wissen-
schaftlich wertlos; denn dann kommt es auch nur dem un-
fehlbaren Papste zu, die Grenzen seiner Unfehlbarkeit zu
bestimmen (S. 50 ff.). Uber die formelle Beschrinkung durch
den Begriff ex cathedra andrerseits kann Hergenrother selbst.
keine klare Auskunft geben (S. H4 ff.). Es wird sodann alles,
was die Infallibilisten fiir ihre Meinung anfiihren, im einzelnen
erortert und widerlegt. Dieselbe hat so wenig den mindesten
Anhalt in den dafiir missbrauchten Bibelstellen (S. 76 ff.), als
in den zur Unterstiitzung beigezogenen Viterstellen (S. 91 if.).
Wenn aber die sententia communis ,der Theologen", d. h. die
“Ubereinstimmung der aus der Schule der Jesuiten hervorge-
gangenen Theologen der Gegenwart, als Autoritit neben Schrift
und Tradition gestellt wird, so dass dasjenige, was die Theo-
logen dieser Schule oder Partei implicite in dem enthalten
finden, was explicite geoffenbart und von der Kirche als Dogma.
definiert ist, ebenfalls Dogma sein und fide divina geglaubt
werden soll, so ist damit allerdings eine unerschopfliche Quelle
“fiir neue Dogmen gegeben, von denen die alte Kirche keine
Ahnung gehabt hat (S. 112 ff,, 122 ff.). Es ist aber nicht das
Prinzip des Katholizismus, auf das sich diese Theorie und Praxis
stiitzen kann, sondern im Gegenteil das protestantische Prin-
zip des Subjektivismus (S. 129 ff.). Der Unterschied ist nur
der, dass ,ein Protestant die andern nicht verpflichten kanmn,
“sein Schriftverstandnis als das einzig wahre anzunehmen,”



— 765 —

wihrend diese Theologen allerdings ,die simtlichen Glaubigen
verpflichten® wollen, ,ihre Meinungen als gottlich geoffenbarte
Wahrheiten zu glauben® (S. 138). Endlich ist der Machtbe-
weis kein Beweis; d. h. wenn der Papst schon vor 1870 eine
unfehlbare Autoritit in Glaubenssachen thatsichlich in An-
spruch genommen hat, so ist das doch kein Beweis dafiir, dass
ihm diese Autoritit nach gottlichem Recht zukommt, sondern
letzteres miisste gerade bewiesen werden (S. 142 ff). Die Kir-
chengeschichte lehrt, dass Pépste thatséchlich im Dogma geirrt
haben, und zwar in amtlichen Kundgebungen (S. 152 ff.). Da
es sich so mit dieser Lehrmeinung verhalt, so miissen die
katholischen Theologen mit den Bischofen der Konzilsminoritiit
dieselbe als eine unwahre Neuerung verwerfen, indem sie sich
dagegen an die Unfehlbarkeit der Kirche halten (S. 161 f.).

Nach dem Konzil unterwarf Reinkens ,die pdpstlichen De-
krete wom 18, Juli 1870% in den sechs unter diesem gemeinsamen
Titel zusammengefassten Broschiiren, die innerhalb des Jahres
1871 nach einander erschienen, einer weiteren Beleuchtung,
nach ihrem Widerspruch mit der katholischen Tradition, wie
nach ihren Folgen.

Die 1. Broschiire bespricht die Idee des , Universalbischofs"
im Verh#ltnis zur Offenbarung und weist gegeniiber Pius IX.
und der Bulle Pastor sternus auf den bekannten Standpunkt
Gregors des Grossen hin, der hier als vollgiiltiger Zeuge dient
fir die Lehre der allgemeinen Kirche am Ende des 6. Jahr-
hunderts, und der gerade das mit aller Schirfe ablehnt und
verwirft, was das Vatikanische Dekret als Dogma verkiindet.
Was die Bedeutung des Universalepiskopats im Sinne des Va-
tikanischen Dekrets betrifft, so wird gegen den Mainzer LKa-
tholik“ aufrecht gehalten, dass derselbe, als ordentliche und
unmittelbare Jurisdiktionsgewalt iiber die Bischofe und alle
Glaubigen, fiir die ordentliche und unmittelbare bischofliche
Gewalt der Bischofe der einzelnen Didzesen keinen Raum mehr
lasse.

Hatte so die 1. Broschiire den Verfassungsumsturz charak-
terisiert, so zeigte die zweite den Gegensatz, in welchem die
Lehre von der papstlichen Untehlbarkeit mit der ,Traditions-
regel der alten Kirche“ steht. Bs sollte darin keine erschopfende
Abhandlung iiber die katholische Traditionsregel gegeben wer-
den, auch keine umfassende Abhandlung tiber die Infallibilitét,



— B —

wofiir auf die frithere Schrift ,,ﬁber péapstliche Unfehlbarkeit“
verwiesen wird, sondern es wird nur beiderseits dasjenige her-
vorgehoben, ,was notwendig ist, um den Gegensatz zwischen
der altkirchlichen Anschauung von der Bewahrung des Glau-
bensschatzes und der Rechtgldubigkeit in der Universalkirche
und der modernen Lehre von der pidpstlichen Unfehlbarkeit
hinlanglich deutlich zu machen“ (8. 5). Dies geschieht in sehr
klarer und wirksamer Weise.

In der 3. Broschiire wird die Vorgeschichte und Geschichte
des Konzils selbst beleuchtet, sein Grund und Zweck, der den
Bischofen bei der Berufung zum Konzil absichtlich verheim-
licht wurde, seine ihm von aussen von der Kurie aufgenotigte
Konstituierung und Geschiftsordnung, die Art seiner Zusam-
mensetzung, durch welche eine infallibilistische Majoritét kiinst-
lich geschaffen wurde, die Stellung des Papstes zum Konzil,
was alles von der Art war, dass demselben dadurch der Cha-
rakter der , Unregelmdssighkeit und Unfreiheit” autgepriagt wurde.
Schliesslich wird noch auf die Thatsache hingewiesen, dass es
tiberhaupt unrichtig ist, von Dekreten des Konzils zu sprechen
und Unterwerfung unter die Dekrete vom 18. Juli 1870 als
unter solche des Konzils zu verlangen. ,Solche sind gar nicht
vorhanden, viel weniger promulgiert. Es handelt sich nur um
e¢ine papstliche Konstitution® (S. 92).

Der Beleuchtung der nachfolgenden Ereignisse wendet sich
die 4. Broschiire zu, indem sie ,die Unterwerfung der deutschen
Bischife zu Fulda“ ,in ihren Grimnden prift“. Der zweite Ful-
daer Hirtenbrief von Ende August 1870 wird an sich und in
seinem Gegensatz zu dem ersten Fuldaer Beruhigungs-Hirten-
brief vom 6. Sept. 1869 und zu der von den deutschen Bischo-
fen auf dem Konzil eingenommenen Stellung einer scharfen
Kritik unterzogen, sodann der ,offene Abfall einzelner Bischofe
des Fuldaer Bundes“ und endlich die beiden gemeinsamen
Hirtenbriefe der deutschen Bischofe vom Mai 1871,

In der 5. Broschiire werden ,Glaube und Unterwerfung®
in ihrem Unterschiede dargestellt, den die unterworfenen deut-
schen Bischofe damals nicht mehr zu kennen schienen, und
werden die Mittel, deren man sich zur Unterwerfung der Geist-
lichen und Laien bediente, niher charakterisiert.

Die 6. Broschiire endlich, ,die Infallibilisten und der mo-
derne Staat“, stellt die politischen Konsequenzen der neuen



Dogmen dar, gegeniiber den ultramontanen Vertuschungsver-
suchen, wie auch gegeniber der zu idusserlichen Auffassung
des protestantischen Kirchenrechtslehrers Hinschius?), der in
seiner Kritik der neuen Dogmen nach ihrer Tragiweite fiir das
Verhéltnis zwischen Kirche und Staat deshalb auch nicht iiber-
all den Kern der Sache getroffen und namentlich fiir das gute
Recht der Altkatholiken kein Verstiandnis gezeigt hatte.

Nach den zahlreichen, an verschiedenen Orten Deutsch-
lands und der Schweiz gehaltenen Vortragen, die dieser Pole-
mik dienen, und die den Gegenstand von verschiedenen Seiten
gemeinverstindlich behandeln, und bald diesen, bald jenen ein-
zelnen Punkt besonders betrachten, wie dies zum Teil die Titel
der gedruckten Vortrige anzeigen (s. das Verzeichnis dersel-
ben in der im I. Teil dieser Abhandlung gegebenen Bibliogra-
phie), auf die aber hier im ecinzelnen nicht eingegangen werden
kann (— Vortriage, die wenigstens teilweise vorher nicht schrift-
lich fixiert und nachher nach stenographischer Aufzeichnung
gedruckt wurden, fallen auch nicht eigentlich unter den Begriff
der schriftstellerischen Thitigkeit —), folgte als eine weitere
Schrift von selbststéndigem wissenschaftlichem Gehalt, wenn
auch in der Form ebenfalls an ein grosseres Publikum sich
wendend, die Schrift tiber ,Die Lehre des hl. Cyprian von der
Einheit der Kirche* (1873). Diese Schrift gehort in den Kreis
der bisher besprochenen Schriften gegen die neuen Dogmen,
wenn sie auch nicht direkt der Polemik dient, sondern eine
historische Frage in positiver Weise behandelt, wobei aber
allerdings die polemische Beziehung durch den Gegenstand
selbst gegeben ist. Da sich tiber die Lehre des grossen Bischofs
von Karthago die diametral entgegengesetzten Amnsichten gel-
tend machten, und da dieser in der Kirche seiner Zeit so her-
vorragende Mann gerade in der Frage nach der kirchlichen
Verfassung ein besonders gewichtiger Zeuge des Kirchlichen
Altertums ist, so verlohnte es sich wohl, die Frage einer neuen
objektiven Darstellung zu unterziehen, nachdem die in den
letztvergangenen Jahren (1868—1871) erschienene kritische Aus-
gabe der Werke Oyprians von Hartel die solide Unterlage
dazu geboten hatte. Das Resultat ist nun, wie es sich fir

1) P. Hinschius, die Stellung der deutschen Staatsregierungen gegenitber
den Beschlissen des Vat. Konzils. Berlin 1871



einen Kenner der Kirchengeschichte wohl von selbst versteht,
ein der ultramontanen Auffassung, wie sie zuletzt der Luxem-
burger Theologe J. Peters 1870 in einer besondern Schrift vor-
getragen hatte, wonach der hl. Cyprian eine Stiitze fiur den
Universalepiskopat des Papstes, resp. fir einen Juwrisdiktions-
primat desselben sein sollte, durchaus entgegengesetztes, da
Cyprian allerdings fiir die Kinzelkirche den Begriff der juristi-
schen Einheit unter ihrem legitim gewéhlten Bischof als ihrem
Haupte sehr stark betont, in der Gesamtkirche aber kein ju-
ristisches irdisches Haupt kennt, keine monarchische, sondern
die Episkopalverfassung, und als Band der Einheit unter den
samtlichen Bischofen und ihren Kirchen unter einander nur
das Band des Friedens und der Liebe, in der Einheit des
Glaubens und der Liebe.

Als amtliche FErklarungen des Bischofs nach seiner im
gleichen Jahre erfolgten Wahl und Konsekration schliessen sich
hier nun weiter seine ersten Hirtenbriefe an. Der erste Hirtenbrief
vom Tage der Konsekration (11. August 1873) legt dar, wic er
rechtmissig und regelmissig nach der in der alten Kirche gel-
tenden kanonischen Regel, welche in der abendlidndischen Kirche
seit dem Mittelalter unberechtigter Weise geéndert wurde, zum
Bischof gewahlt worden und durch giltige Konsekration von
seiten eines rechtmissigen katholischen Bischofs in den Zu-
sammenhang der apostolischen Succession eingetreten sei. Dass
aber die beim alten katholischen Glauben verharrenden Ka-
tholiken in Deutschland sich ecinen cigenen Bischof wiihlten,
das hatte der Umsturz der kirchlichen Verfassung durch den
Papst und der Abfall der vorhandenen Bischofe gerechtfertigt
und notwendig gemacht. Der zweite Teil schildert die gegen-
wirtige kirchliche Lage in ihrem Widerspruch mit der Idee
und dem wahren Wesen der katholischen Kirche, und im Gegen-
satze dazu seine Auffassung von den Pflichten des von ihm
tibernommenen bischdflichen Amtes.

Im zweiten Hirtenbrief vom 14. Dezember 1873 antwortete
der Bischof auf die papstliche Encyklika vom 21. Novemiber
und widerlegte die Schmihungen des Papstes gegen die Alt-
katholiken im allgemeinen und gegen ihn und seine Wahl und
Weihe im besondern, in edler und wiirdiger Weise.

Der Hirtenbrief vom 20. Februar 1875 handelt von der
Pflicht des Gehorsams gegen die weltliche Obrigkeit nach der



o — 769 —

Lehre der heiligen Schrift, im Gegensatz gegen das Verhalten
der unter der papstlichen Jurisdiktion stehenden Bischife in
dem sogenannten ,Kulturkampf®.

Eine weitere Ausfiihrung des Gedankens dieses Hirten-
briefes gab im folgenden Jahre die Schrift: ., Revolution wund
Kirche® (1876); hier ist jedoch die in dem Hirtenbriefe, wie es
sich geziemt, hinter dem positiven Gedanken und dem positiven
religiosen Gesichtspunkt zurticktretende Polemik gegen den
politischen Ultramontanismus in den Vordergrund geriickt und
weiter ausgefihrt. Gegeniiber der tibereinstimmend mit dem
Hirtenbrief dargestellten Staatsidee des Neuen Testaments wird
die direkte Schriftwidrigkeit der péapstlichen Staatstheorie dar-
gethan, wie sie besonders in der Bulle Unam Sanctam ausge-
sprochen ist, und im Gegensatz zu der aus der apostolischen
Staatsidee folgenden Unterthanenpflicht die aus der ultramon-
tanen Theorie sich ergebenden revolutionidren Konsequenzen,
wie sie in diesem Jahre praktisch zu Tage getreten waren.

ine zusammenfassende Kritik des Vatikanischen Konzils
und der Vatikanischen Dekrete nach der formellen Seite giebt
nochmals die Schrift: ,Kniefall und Fall des DBischofs von Kel-
telert (1877) und schildert das Verhalten der deutschen Bischofe
nach und seit dem Konzil, im Gegensatz zu ihrer Haltung auf
dem Konzil, an dem Beispiel des Mainzer Bischofs, der durch
seine Haltung in den ,Kulturkampfs“-Jahren besondere Veran-
lassung dazu gegeben hatte, dass die Widerspriiche in seiner
Handlungsweise einmal besonders ans Licht gestellt wurden.
Zunichst und direkt provoziert und redlich verdient hatte
Ketteler diese vernichtende Kritik durch seine im gleichen Jahre
verdffentlichte Schmithschrift gegen die Altkatholiken.

Die im gleichen Jahre 1877 erschienene Schrift: ,Uber die
Einheit der katholischen Kirche¥, welche in abschliessender
Weise das romische System durch die positive Ausfiihrung des
wahren katholischen Begriffs von der Einheit der Kirche wider-
legt, ist im nichsten Abschnitt eingehender zu behandeln.

Unter den in den spiteren Jahren gehaltenen polemischen
Vortragen ist der 1892 in Berlin gehaltene und in Bonn im Druck
verdffentlichte, umfangreiche Vortrag: , Warum ist das in der
romischen Kirche jetzt geltende wltramontane System nicht katho-
lisch?2* besonders hervorzuheben, der nochmals eine zusammen-
fassende Kritik dieses Systems giebt, zur Belehrung einer grosse-



— 770 —

ren gemischten Zuhorerschaft, und als weitere polemische
Schriften aus den letzten Jahren die beiden 1890 und 1894
anonym erschienen und vom altkatholischen Pressverein ver-
teilten Broschiiren, deren erste das Verhalten der deutschen
Bischofe dem tiberhandnehmenden Aberglauben gegentiber cha-
rakterisiert, wéhrend die zweite aus Veranlassung der Frage
tiber die Mitbentitzung der Kirchen durch die Altkatholiken,
und aus specieller Veranlassung des eben in Freiburg vorge-
kommenen Falles, ein gesundes und aufrichtiges Wort tiber die
Kirchenpolitik der deutschen Staatsregierungen sagt.

IV. Die positive schriftstellerische Thatigkeit
des Bischofs.

1. Die Hirtenbriefe.

Vielleicht der schénste Teil der schriftlichen Hinterlassen-
schaft des seligen Bischofs, ein Schatz religioser Erbauung fir
alle Kreise der von ihm geleiteten Kirche, sind seine Hirten-
briefe, die sich ebenso durch die Gediegenheit des Gedanken-
inhalts, als durch edelste Formvollendung auszeichnen; und es
ist besonders freudig zu begriissen, wenn dieselben, wie dies
beabsichtigt ist, durch eine Gesamtausgabe bald wieder den
weitesten Kreisen zugénglich gemacht werden.

Von den drei ersten Hirtenbriefen, die noch in die Periode
des ersten Kampfes fallen und dadurch ihr Geprige erhalten,
obwohl sie nicht aggressiv, sondern im Tone wiirdigster Selbst-
verteidigung gehalten sind, war bereits oben (Seite 768 f.) die
Rede. Nur auf den ersten Hirtenbrief vom Tage der Konse-
kration sei hier nochmals hingewiesen, nach seinem positiven
Teil, in welchem der Bischof darlegte, wie er die Pflichten
des bischoflichen Amtes auffasse, das Evangelium Jesu Christi
zu verkiinden, Verwalter und Ausspender der Geheimnisse
~ Gottes zu sein, ferner in Beziehung auf das christliche Leben
,die Religion Jesu Christi, d. h. das Reich des Lichtes und der
Liebe im Geiste und Herzen der Gliubigen zur Herrschaft zu
bringen,* und endlich auch ,jede Ordnung, die von Gott ist,
durch das Gewissen der Glaubigen zu unterstiitzen und zu fOr-



— 771 —

dern“ !). Diese Aufgabe werde er zu erfiillen suchen gegen-
titber dem Kkirchlichen Materialismus und dem Indifferentismus.
Denen aber, die den Altkatholiken von der einen Seite zurufen :
»Ihr geht uns vielleicht zu weit*, und von der andern Seite:
»1hr geht uns vielleicht nicht weit genug®, antwortet er: ,Wir
werden gehen, so weit uns der Geist Christi fithren wird, und
nicht weiter.“ Zum Schluss aber nennt er die Worte, die ,auf
unserm Banner® stehen sollen: ,Es kann kein anderes Funda-
ment gelegt werden als das, welches gelegt ist, Jesus Christus“
(1. Kor. 3, 11), und: ,Alles, was nicht aus Uberzeugung ge-
than wird, ist Siinde* (Rom, 14, 23).

- Durch die von der 5. Synode beschlossene Aufhebung des
Zwangscolibats der Priester ist der Hirtenbrief vom 10. August
1878 veranlasst (Kirchenblatt Nr. 1). Es erschien einmal not-
wendig, nach den stirmischen Verhandlungen dieser Synode
ein Wort zur Beruhigung der Gemiiter zu sagen; besonders
aber liess es die Art, wie von manchen Seiten seit Jahren fir
diese Aufhebung agitiert worden war, als ,durchaus notwen-
dig“ erscheinen, ,dass allerseits Klarheit tiber Begriff und Ziel
der Reformen innerhalb der katholischen Kirche gewonnen
werde, damit sowohl Besonnenheit in der Beantragung einzel-
ner Reformen, als Wiirde in der Behandlung derselben herrsche
und andererseits kein Zweifel tiber die Kompetenz entstehe.“
Uber den Begriff der kirchlichen Reform im positiven Geiste
innerhalb der katholischen Kirche, die von dem katholischen
Traditionsprinzip geleitet werden miisse, belehrt also dann dieser
Hirtenbrief, — Im Sinne dieses Hirtenwortes hatte der Bischof
in jenen Jahren durchgingig auch praktisch sich bemiiht, das
Streben nach Reformen in die rechten Bahnen zu leiten und
in denselben zu halten. Es war von unendlicher Wichtigkeit
fir die altkatholische Kirche, gerade in jenen ersten Jahren,
in denen noch so verschiedene Elemente sich derselben anzu-
hingen versuchten und in denen im Namen der kirchlichen
Reform wohl auch zuweilen die blosse negative Neuerungs-
sucht ihre Stimme erhob, dass ein so durch und durch reli-
gidser und positiv gerichteter Mann an ihrer Spitze stand,
wie dies unser seliger erster Bischof war.

") Dieser letstern Aufeabe dient der ebenfalls (S. 768 £ schon erwahnte Hir-
tenbrief vom 20. Februar 1875.



s D o

Einer der wichtigsten Angelegenheiten im innern kirch-
lichen Leben ist der néchste Hirtenbrief von Ostern 1879 ge-
widmet: , Hin Wort an die Geistlichen, Gemeinden und Vereine
iiber den Religionsunterricht® (Kirchenbl., 1. Jahrg., Nr. 5), mit
der Mahnung an die (reistlichen, in ihrem an vielen Orten dabei
gezeigten 1oblichen Hifer nicht zu ermiiden, und an die Eltern,
die Geistlichen dadurch zu unterstiitzen, dass sie die Kinder zu
gewissenhaftem Besuche der Religionsstunden anhalten, da allein
ein in der Jugend erhaltener griindlicher Unterricht in den
Wahrheiten der Religion die Kinder fir das ganze Leben
schiitzen konne vor Aberglauben wie vor Unglauben und In-
differentismus.

Der Hirtenbrief vom 19. Mdirz 1880 (Kirchenbl., 2. Jahrg.,
Nr. 4) ist ein Ostergruss liber die christliche Hoffnung, wie sie
auf dem Grunde des Glaubens und in der Liebe beruht. Die
christliche Hoffnung, ,die einzige, die des Namens wiirdig sich
zeigt, ,hat all’ ihr Licht und ihre ganze Herrlichkeit von der
Ostersonne. In dem Rufe: ,Christus ist auferstanden, Hallelujah!’
bricht der volle Jubel der Hoffnung der Christen hervor. Wer
da hofft, ohne an die Auferstehung des Herrn zu glauben, hat
sein Haus auf Sand gebaut; fiir ihn gibt es keine ewigen Woh-
nungen“, Der Auferstehungstag ist aber ,das Siegesfest der
Liebe* des Frlosers, und in die ewigen Wohnungen, die Er den
Seinigen bereitet hat, dort wo er nicht nur wieder angethan
ist ,mit der Herrlichkeit, die er, ehe dic Welt war, bei dem
Vater hatte“ (Joh. 17, b), sondern wo er nun auch als Menschen-
sohn und gottmenschlicher Erloser der Welt gekront ist mit
einer Herrlichkeit, die nicht ihres Gleichen hat, ,kénnen auch
wir nur streben, indem wir uns erheben nach dem Gesetze der
Gottes- und Niichstenliebe*. ,Doch eine andere Liebe als die in
der Wahrheit kennt das Reich Gottes nicht. Darum, — soll
unsere Hoffnung sich bewiihren, so muss die Auferstehung Jesu
Christi auch der Sieg der Wahrheit sein. Und so ist es in der
That“... ,Wer die Wahrheit, welche er verkiindet, nicht bloss
durch den Tod, sondern auch durch seine Auferstehung von
den Toten bezeugt, dessen Wort muss die ewige Wahrheit selbst
sein. Darum ist auch unsere Hoffnung, dass ein endlicher
voller Sieg der Wahrheit eintreten werde, in der Auferstehung
begrindet.* ... ,Selig, wer da glaubt, dass Jesus Christus
auferstanden ist als der triumphierende unsterbliche Konig im



Reiche der Wahrheit: Mag er viele oder wenige Genossen
haben, seine Hoffnung wird nicht zu Schanden werden!¢ —
In der Einleitung wird das Abgehen von der sonstigen Gewohn-
heit, Fasten-Hirtenbriefe zu erlassen, begriindet, und dabei ein
Wort tiber das Fasten gesagt. _

Der Hirtenbrief vom 19. November 1881 (Kirchenbl., 4. Jahrg.,
Nr. 3 und 4) berichtet tiber die angekniipften Beziehungen zu
der anglikanischen Kirche, im besondern iber den gemeinsamen
Besuch, den Bischof Reinkens mit Bischof Herzog kurz zuvor
in England gemacht hatte, einer von anglikanischen Bischofen
ausgehenden Einladung entsprechend.

In dem Hirtenbrief vom 30. Juni 1883 (Kirchenbl., 6. Jahrg.,
Nr. 3) dankte der Bischof fiir die von der Synodalrepréisentanz
ohne sein Wissen veranstaltete Feier des 10jihrigen Gedicht-
nistages seiner Wahl (4. Juni), indem er als dasjenige, was ihm
hierbei besonders wohlgefiel, hervorhebt das durch alles hin-
durchklingende Gelcbnis der Treue gegen das Eine Haupt der
Kirche. Treue und Wahrhaftigkeit in der unverletzten Be-
wahrung des Glaubens ist dasjenige, wodurch sich die Alt-
katholiken nach dem Ursprung ihrer kirchlichen Bewegung
auszeichnen sollen.

Von dem Gewissen und seinem ,Recht im Reiche Gottes®,
von dem auch die altkatholische Bewegung ihren Ursprung
genommen hat, handelt der Hirtenbrief wvom 31. Mirz 1885
(Kirchenbl. Nr. 40). Das Gewissen ist die natiirliche Offen-
barung Gottes im Geiste - des Menschen, und wer demselben
widersteht, der muss ,an dem Widerspruch gegen Gottes sitt-
liche Ordnung moralisch untergehen“. ,Das Gewissen ist un-
sere sittliche Existenzbedingung: wer darauf verzichtet, hat
keinen Anspruch auf einen sittlichen Charakter und damit auch
keinen auf das eigentliche Leben des Geistes.“ Das Recht des
Gewissens ist ein unverdusserliches auch in Bezug auf die reli-
giose Uberzeugung. Dasselbe Recht des Gewissens soll der
Einzelne aber auch in seinem Nichsten achten, ihm weder
dussern Zwang anthun noch Argernis geben. — Auf dem Wege
der Menschen zu Gott ,ist uns Fihrer das Gewissen, und dlgser
Fibrer fordert Sehende, nicht Blinde; denn er Kennt und giebt
keine andere Losung als diese: ,Alles aus Uberzeugung e

Der Ostergruss vom 10. April 1887 (Kirchenbl. Nr. 53) han-
delt von der durch den Erlgser uns erworbenen und durch



— P e

seine Auferstehung besiegelten Gotteskindschaft und von dem
Unterschied zwischen Sohn und Knecht, von der wahren Frei-
heit der Kinder Gottes, die in der Erlosung von der Sinde und
dem Tode begrindet ist, und die sich bekundet in der wach-
senden Krkenntnis der Wahrheiten der gottlichen Offenbarung,
aus welcher Erkenntnis die religiosen und sittlichen Handlungen
in freier Wahl hervorgehen. Der Bischof warnt aber auch
nachdriicklich vor dem falschen und in seinen Folgen verderb-
lichen Begriff einer ,Freiheit®, in welcher der einzelne sich
selbstgentigsam auf sich selber stellt, so dass er der Gemein-
schaft, der Kirche nicht zu bediirfen glaubt, und in welchem
Begriff er die religivsen Pflichten gering achtet, weil sie ihm
nicht unter einem Zwangsgebot auferlegt werden: ,Diese Art,
sich auf sich selbst zu stellen, ist schlechthin gegen den Geist
des Christentums, welcher die Gldaubigen auf inneren Antrieb
zusammenfithrt, eng zusammenschliesst, ja als Glieder eines
geheimnisvollen Leibes, dessen lebendiges Haupt Christus ist,
zusammenfigt.Y — Wenn wir vor Verlangen brennen, zu
wissen, was der Vater thut, alles zu erfahren, was der Sohn
vom Vater gehort, wenn uns durstet, wie den Hirsch nach der
frischen Wasserquelle, nach dem unerschopflichen Lichtquell
des Wortes Gottes im Evangelium, dann ist die Kindschaft
Gottes in uns erwacht. Wenn wir mit heiligem Ernst darnach
streben, geistiges Verstéindnis der herrlichen Absichten des
Vaters bei dem Werk, das Er uns auftriagt, seiner erhabenen
Ziele, seiner Plane der ewigen Liebe und seiner wundervollen
Gedanken der Barmherzigkeit zu erlangen und daraus Weis-
heit fiir uns alle und geistige Einsicht fiir unser eigenes Thun
zu lernen, dann wichst die Gotteskindschaft in uns, sichtbar
werdend im Leben. Erfassen wir auch die Freiheit als eine’
Kraft in uns, dem Vater dhnlich zu werden, arbeiten wir frei-
willig und frohlich mit dieser gottlichen Selbstmacht im Wein-
berge des Herrn in Gemeinschaft mit den Briidern, tiberall dem
Zuge des Geistes folgend, dem Vollalter in Christo zustrebend,
so entfaltet die Gotteskindschaft ihre wundersamen Bliten.
FErkennen wir uns endlich als des Vaters geliebte Kinder, dessen
Nachahmer wir sind in Liebe; finden wir uns in jener himm-
lischen Wechselbeziehung, dass wir einander wahrhaft lieben,
freundlich und zuvorkommend sind, einander verzeihen, ertragen,
barmherzig, giitig, hiilfreich gegeneinander, im Lobgesang wie



— 775 —

im Bitt- und Dankgebet stets vereint, iiberall das Gute schaf-
fend in der Gemeinde Gottes und fiir dieselbe, dann prangt
die Kindschaft mit tausend goldenen Friichten, die in den
Schoss der Ewigkeit fallen und uns nicht genommen werden
konnen. Und alle in der Ewigkeit geborgenen Schitze sind
fir uns besiegelt durch das Zerbrechen des Siegels auf dem
Grabe des Ierrn, unseres Erstgeborenen, des Siegers iiber
Stnde und Tod, des Auferstandenen, der lebt und nicht mehr
stirbt, der fir uns die Auferstehung und das Leben ist, der
,emporgestiegen ist tiber alle Himmel, auf dass Er Alles erfiillte
(Eph. 4, 10).¢

Der gedankentiete Hirtenbrief vom 1. Adventssonntag (2. De-
zember) 1888 (Kirchenbl. Nr. 68) behandelt die christliche Lehre
von der Schépfung aus nichts durch den Willen Gottes, um
diese grosse Grundwahrheit aller Religion gegeniiber dem im
Namen einer filschlich sogenannten Wissenschaft in die brei-
testen Volksschichten durch eine seichte Lektiire eindringenden
Unglauben den Glaubensgenossen wieder einmal in einem
ernsten Wort tiefeindringender Belehrung ans Herz zu legen.
»Das erste Wort der Bibel: ,Im Anfang schuf Gott Himmel
und Erde‘, enthilt mehr Weisheit und Wissenschaft, als alle
Biicher, welche die Schopfung liugnen.” Und das ist keine bloss
abstrakte und theoretische Wahrheit, sondern sie ist auch von
der grossten praktischen Bedeutung. ,Wenn wir die Welt-
schopfung aus nichts, das heisst also nicht aus ewigem undenk-
barem Stoff ausser Gott [und ebenso wenig aus dem Wesen
Gottes], sondern aus Gottes Gedanken der Liebe und allméich-
tigem Willen erkannt haben, dann erhilt fir uns jedes ein-
zelne wie das Ganze eine wertvolle Wirklichkeit und eine
Bedeutung fiir die Ewigkeit; erkennen wir sie nicht, dann ist
Alles nichts. Wer das gottliche Schaffen aus nichts leugnet,
der ist selber nichts in Anbetracht des ewigen Lebens.“ Von
einem sittlichen Verhéltnis des Menschen Gott gegeniiber kann
nur die Rede sein, wenn der Mensch von Gott geschaffen ist.
Und unsere iiber dieses Leben hinausreichende Hoffnung der
Vollendung unseres Seins in der Auferstehung, die uns in der
Thatsache der Auferstehung des Herrn gegeben ist, hat eben-
falls zu ihrem Fundament den Glauben an die Schopfung; denn
die Auferstehung ist ein neues Schopfungswunder, das nur der-
jenige vollbringen kann, der am Anfang durch seinen all-
miéichtigen Willen die Welt geschaffen hat.



— 776 —

Im Hirtenbrief vom 6. Mdrz 1891 (Kirchenbl., N. F., Nr. 9)
dankte der Bischof fiir die von der Synodal-Reprisentanz ver-
anlasste Feier seines 70. Geburtstages (1. Marz). Er handelt
aus dieser Veranlassung von dem Alter vom Standpunkt der
christlichen Weltanschauung aus, von dem Verhéltnis des natiir-
lichen Alters ,zu der Moglichkeit, das vollkommene Mannes-
alter in Christo zu erreichen®.

Im Hirtenbrief wvom 19. September 1893 (Kirchenbl.,, N. F,,
Nr. 21) dankt er fur die Feier des 20. Jahrestages der Bischofs-
wahl. .

Das letzte Hirtenwort des seligen Bischofs an die Gesamt-
heit der Glaubigen in der von ihm geleiteten Kirche war der
» Weihnachtsgruss® vom Jahr 1893 (Kirchenbl.,, N. F., Nr. 23),
der die Reihe der Hirtenbriefe in schionster Weise abschliesst,
indem er die Bedeutung des Weihnachtsfestes fiir die Mensch-
heit schildert.

2. Uber Einheit der Kirche. — Zur Wiedervereinigung. —
Toleranz gegeniiber den Getrennten.

Eine abschliessende Darstellung dessen, was Bischof Rein-
kens tiber den wahren Begriff der FEinheit der Fkatholischen
Kirche im Gegensatz gegen den in den Vatikanischen Dekreten
zum Abschluss gebrachten falschen Einheitsbegriff zu sagen
hatte, giebt die unter diesem Titel 1877 erschienene grossere
Schrift, die wegen ihrer auf der einen Seite polemischen Be-
ziehung zwar zugleich die Reihe der Schriften gegen die Vati-
kanischen Irrtiimer abschliesst (vgl. S. 769), wegen der doch
vorwiegend positiven Haltung aber doch passender hier in
anderem Zusammenhang niher betrachtet wird, — Mit dem
falschen Einheitsbegriff und der Widerlegung desselben be-
schiftigt sich der kleinere 1. Teil der Schrift (S. 1—43), weil
es der gegebenen historischen Situation gegeniiber vor allem
nétig ist, sich dariiber klar zu werden, ob der von der méch-
tigsten Kirche mit dem grossten Nachdruck geltend gemachte
Begriff der Einheit der wahre ist oder nicht. ,Ein Zug der
-Sehnsucht nach Wiedervereinigung der christlichen Konfes-
sionen geht in der Gegenwart durch die Volker, welche be-
wusst und unbewusst im Namen Jesu auf Freiheit und Frieden
ihre Kultur zu begriinden streben. Denn beides, Freibeit und



— 797 —

Friede, ist verheissen und grundgelegt in dem Evangelium.“
(S. 1.) Aber ,die Wiedervereinigung der Christen ist nur mog-
lich, wenn sie das Wesen der Hinheit der Kirche klar erkannt
haben. Denn die Einheit ist das Gut von idealem Werte, an
dem wir durch die Einigung Teil gewinnen“. (S. 2.) ,Uber
die Wichtigkeit der Erkenntnis dessen, worin die Christen
Eins sind oder Eins sein sollen, kann kein Zweifel sein, denn zu
den wesentlichen Eigenschaften der Kirche Jesu Christi, mit wel-
chen sie urspriinglich ins Dasein getreten ist, gehort unstreitig
die FEinheit. Sie erscheint in dem Munde des gottlichen Stifters
als Forderung und. als Kennzeichen, auch als Inhalt seines Ge-
betes, — in der Apostelgeschichte als Thatsache und in der
Predigt der Apostel als ein Gut himmlischer Art, an dessen Be-
sitz der Friede hangt.“ (S. 2.) Da fragt es sich nun zuerst,
ob die im Universalepiskopat des unfehlbaren Papstes verkor-
perte Einheit die wahre, von Christus gewollte ist, und die
verneinende Antwort auf diese Frage wird hier noch einmal aus-
fihrlich begriindet, und zwar nach vier Gesichtspunkten, durch
Betrachtung des falschen Einheitsprinzips, der Qualitit oder des
Charakters dieser Einheit im Papst, der Mittel zur Herstellung
derselben, und der aus dem falschen Prinzip sich ergebenden
Wirkungen. — Dem gegeniiber behandelt der positive 2. Teil ., die
wahre Idee der Einheit der Kirche*, indem zuerst und vor Allem
konstatiert wird, dass der Brdutigam der Kirche nach seiner
eigenen Erklarung kein Anderer ist, als Jesus Christus selbst,
und dass an diese seine Stelle kein menschlicher Stellvertreter
treten kann. (S. 45 ff.) ,Die Kirche ist Braut nur durch den
Bréutigam ; dieser hat aber auch nur Eine Braut; sie ist Eins
durch Thn und fiir IThn. Er selbst hat daher auch nachdriick-
lich erklirt, dass sie Eins sei und zwar durch Ihn. ZEr allein
und kein Anderer ist das Prinzip der Einheit der Kirche.® (S. 49.)
Das wird S. 49—715 in ausfiihrlicher Darstellung der biblischen
Lehre von der Einheit der Kirche gezeigt, wie sie in folgenden
Worten kurz zusammengefasst wird (S. 75): ,Das Prinzip der
Einheit der Kirche ist Jesus Christus, der als das Haupt durch
seinen heiligen Geist Sich einen Leib aus den Gldubigen aller
Zeiten bildet, indem er sie durch die Wiedergeburt aus dem
Wasser und ‘dem Geiste umschafft und sich eingliedert, mit dem
Siegel eben dieser Wiedergeburt oder Taufe sie als die Seinen
kennzeichnet und sie als mit ihm selbst zu einem mystischen



— 778 —

Organismus Verbundene bezeugt. Das Band, welches die ein-
zelnen Mitglieder verbindet mit diesem Organismus, ist zugleich
ein moralisches, indem Gnade und Wahrheit nach dem Gesetze
der Freiheit dasselbe durch die Liebe vollkommen machen.
Das Leben der Glieder h#ngt ndmlich ab von der glaubigen
Hingebung derselben an das Haupt und von der Liebe zu
diesem und der Glieder zu einander. Die organische Verbin-
dung, welche mittelst der Wiedergeburt entsteht, wird also
durch das Leben in und mit dem Haupte des mystischen Leibes
auch zur moralischen Gemeinschaft. Die Wirkung solcher Ein-
heit und Gemeinschaft ist der Friede auf Grund der vollen-
deten inneren Ubereinstimmung mit dem heiligen Willen Gottes
und infolge dessen der Zutritt aller zum Vater im Himmel als
dessen Hausgenossen und damit die vollkommene Freude. —
Wie die Lehre von der Einheit so im Neuen Testament als ein
Fundamentalartikel des christlichen Glaubens klar und deut-
lich hervortritt, so ist derselbe biblische Einheitsbegriff auch
in der folgenden Litteratur der ersten christlichen Jahrhunderte,
bei den apostolischen Vitern (S. 76—83), bel den Apologeten
(S. 83—95), und weiterhin durch die ganze patristische Litte-
ratur (S, 102—123) durchgingig nachweisbar, wie das in den
folgenden Paragraphen ausfiihrlich gezeigt wird; von einer juri-
stischen Einheit unter dem Bischof von Rom als monarchischem
Haupt findet sich aber tiberall keine Spur, denn die dafiir etwa
von romisch-katholischen Theologen angefiithrten Stellen konnen
nur durch Missbrauch so angewendet werden; auch wo die
kirchliche Verfassung stirker betont wird und wo allméihlich
der historisch sich entwickelnde Ehrenvorrang des Bischofs von
Rom als primus inter pares unter den Bischofen der katho-
lischen Kirche hervortritt, ist von einem Jurisdiktionsprimat
desselben und von ihm als dem Prinzip der Einheit oder als
dem sichtbaren Haupt der Kirche keine Rede, in den theolo-
gischen Ausfiihrungen der Viter so wenig als in der Geschichte
selbst. Das Resultat aus der Priifung der historischen Zeug-
nisse ist vielmehr dieses (S. 101 f.): ,Die Einzelkirche hatte
eine von der apostolischen Zeit her feststehende und sich itberall
gleiche Verfassung und darin auch eine juristische Einheit;
aber die Einheit der Universalkirche wurde nicht durch ein
Jjuristisches Band gehalten, sondern durch ein moralisches, indem
die Kirchen einander den Frieden hielten und nicht um un-



— TTY e

wesentlicher Dinge willen einander die Kommunion verwei-
gerten. In dieser Friedensgemeinschaft, die durch das Abend-
mahl besiegelt wurde, wussten Alle sich Eins unter dem Haupte
Jesus Christus.“ Seite 123—149 wird sodann noch die wahre
Bedeutung der Pradikate der Kirche: ,apostolisch, heilig, ka-
tholisch®, auseinandergesetzt. Die Schlussworte (S. 149 ff)
kntipfen an einen Ausspruch Mohler's an (Die Einheit der
Kirche, 2. Aufl,, S. 246): ,Zwei Extreme im kirchlichen Leben
sind moglich und beide heissen Egoismus; sie sind: wenn ein
Jeder, oder wenn Finer alles sein will; im letzten Falle wird
das Band der Einheit so eng, und die Liebe so warm, dass
man sich des Erstickens nicht erwehren kann; im ersten fillt
alles so auseinander, und es wird so kalt, dass man erfriert;
der eine Egoismus erzeugt den andern; es muss aber weder
Finer noch Jeder alles sein wollen; alles konnen nur alle
sein, und die Einheit aller nur ein Ganzes. Das ist die Idee
der katholischen Kirche.* — Zur Vermeidung einseitiger Auf-
fassung dieser Schrift ist schliesslich wohl zu beachten, dass
der Verfasser sich ausdriicklich selbst darauf beschrinkt hat,
in derselben nur von der Idee und dem Prinzip der Einheit
zu sprechen, wihrend er sich vorbehielt, tiber das Verhéltnis
der historisch sich entwickelnden Verfassung zur Einheit der
Kirche und tiber die wahre Primatsidee in ihrem Verhiltnis
zur Verfassung der Kirche in einer spéateren Schrift zu han-
deln, die leider nicht erschienen ist.

Die praktischen Bemiihungen des seligen Bischofs fiir die
wirkliche Wiederherstellung der Einheit der katholischen Kirche
im Sinne des christlichen Altertums gehoren der Geschichte
an; hier kann ich nur kurz darauf hinweisen, wie dieselben
gelegentlich in seiner schriftstellerischen Thétigkeit zum Aus-
druck gekommen sind. Die thatsdchliche Herstellung der vollen
kirchlichen Gemeinschaft mit der alten katholischen Kirche wvon
Holland, von welcher die altkatholische Kirche Deutschlands
am Anfang den Episkopat erhalten hat, verkiindete er durch
Erlass vom 27. September 1889 (Kirchenbl.,, N. F., Nr. 2), und
begleitete die Publikation der Erklirungen der Bischofskonferenz
von Utrecht vom 24. September 1889 mit warmen Worten. —
Der katholischen Kirche des Orients, mit deren Vertretern schon
bald nach 1870 freundschaftliche Beziehungen angekniipft

wurden, wandte auch er schon bald ein lebhaftes Interesse zu,

Revue intern, de Théologie, Heft 16, 1896, 51



— 780 —

litterarisch zundchst in zwei Artikeln im Jahrgang 1873 des Theo-
logischen Litteraturblatts. Der Bericht in Nr. 7 (S. 145 ff,, s.
die Bibliographie) begriisst das neu erwachende geistige Leben
in der Kirche Russlands und weist besonders darauf hin, wie
auch ,der Ruf nach dem Geiste der alten Kirche* im Abend-
lande ,seine Wirkung unter den Christen Russlands nicht ver-
fehlt* habe: ,Einerseits ist der Eifer fiir innere Reform und
Forderung der kirchlichen Litteratur noch gesteigert worden,
anderseits ist das Bewusstsein einer Zusammengehorigkeit aller
Christen und die Sehnsucht nach offener und lebendiger Ge-
meinschaft aller derer, die in Christo sich eins wissen sollen,
wie sie es durch die Taufe schon objektiv sind, stdrker her-
vorgetreten.“ Er giebt sodann Ausziige aus dem Bericht tiber
die kirchlichen Verhiltnisse in der orthodoxen Kirche Russ-
lands. Der Artikel in Nr. 8 des Litteraturblattes (S. 169 ff.)
berichtet tiber die kirchengeschichtlichen Studien und das stei-
gende Interesse fur dieselben in Russland. Wie das hier ge-
zeigte Interesse fiir die orthodoxe morgenlidndische Kirche in
Bischof Reinkens lebendig geblieben ist bis an sein Lebensende,
das zeigt der nur wenige Wochen vor seinem Tode im Alt-
katholischen Volksblatt (Nr. 48 vom 29. November 1895) ver-
offentlichte, von ihm verfasste Artikel tber die ,Antwort des.
griechischen Patriarchen Anthimos von Konstantinopel und
seiner Synode an Papst Leo XIII. von Rom“. — Uber die Be-
ziehungen zur anglikanischen Kirche berichtet, wie schon an
anderer Stelle erwiahnt (S. 773), der Hirtenbrief vom 19. No-
vember 1881.

Uber das Verhalten der einzelnen Christen zu Angehorigen
anderer christlicher Konfessionen, unter Voraussetzung der
historisch gegebenen konfessionellen Spaltung; oder der Christen.
zu Nichtchristen, wie es dem Geiste des Christentums entspricht,
handelt das Biichlein: , Lessing iiber Toleranz® (Leipzig 1883),
das in fingierter Briefform in 26 Briefen den Gedanken der
religiosen Toleranz, wie er durch Lessing’s Wirken hindurch-
geht, nach dessen Ideen entwickelt und in seiner Ubereinstim-
mung eben mit dem Geiste des Christentums als der Religion
der Liebe darstellt, Lessing selbst wird dabei ebenso wohl
gegen seine (Gegner als gegen seine ihn kompromittierenden
Anhiéinger unter den religis indifferenten ,Liberalen“ vertel-
digt, die beiderseits darin zusammentreffen, den Ausgangspunkt



— 781 —

seiner Toleranzidee in einer vollkommenen religiosen Indiffe-
renz zu sehen, die Einen, um ihn auf Grund davon zu ver-
dammen, die Andern, um ihn darin als ihren Fiithrer und Meister
zu preisen. Vielmehr wird als Grundzug von Lessing’s Cha-
rakter das ehrliche und unermiidliche Streben nach der Wahr-
heit nachgewiesen, das auch diejenigen anerkennen sollten,
welche seine personlichen T"Iberzeugungen nicht teilen. Darauf,
wie viel oder wie wenig Lessing von dem positiven Christentum
angenommen habe, komme es fir die Beurteilung seiner Tole-
ranzidee nicht an, wird sehr zutreffend bemerkt; dies war in
der That wenig genug, wenn es (S. 121 f.) mit Sicherheit nur
auf folgende Wahrheiten ausgedehnt werden kann: ,Die Exi-
stenz Gottes, die Unsterblichkeit des Menschengeistes und die
entsprechende sittliche Verantwortung iiber dieses Leben hin-
aus.* Immerhin war Lessing’s Rationalismus durchaus nicht
der seichte Rationalismus seiner Berliner Freunde (wenn auch
die tieferen Gedanken, mit denen er tiber denselben hinausgeht,
nicht sowohl positiv christliche als vielmehr pantheistisch
gefarbte Gedanken gewesen sein mogen); vor Allem wird -sein
vom Inhalt seiner religiosen Uberzeugungen unabhingiger reli-
gioser FErnst und sein ehrlicher Abscheu gegen blasierte
Gleichgiiltigkeit gegen die Religion wie gegen frivole Reli-
gionsspotterei hervorgehoben. Das ist das Kine, worauf es hier
ankommt; und das Andere ist, da die Toleranz eine prak-
tische Frage ist, dass er das Christentum nach der praktischen
Seite wahr aufgefasst hat als die Religion der Liebe, vom Gebot
der Nichstenliebe aus, welche auch die Gesinnung und das
praktische Verhalten gegen solche regeln muss, deren religivse
Anschauungen nicht die unsrigen sind, Daneben konnte Les-
sing’s Rationalismus, insofern er nur ehrlich und ernst gemeint
war, als diese Frage nicht bertihrend, ausser Betracht gelassen
werden, so wenig er darum selbstverstindlich gebilligt werden
soll. — Die Toleranz ist also, wie Bischof Reinkens nach Les-
sing sie darstellt, ein natiirlicher Ausfluss und -eine Erschei-
nungsform der allgemeinen Menschenliebe: ,Im Ringen nach
den hochsten Schitzen, welche die Menschheit hienieden er-
reichen kann, d. h. nach den Strahlen der Wahrheit am Himmel
der Religion, erscheint die Philanthropie als Toleranz, stets um-
geben von den Tugenden der Demut, Bescheidenheit und Be-
sonnenheit. Toleranz ist also nicht Gleichgultigkeit, Mangel an



Energie, sondern von der Selbstbeherrschung gelenkte That-
kraft, Liebesthat: Liebe und Duldung des Néichsten in seiner
Uberzeugung verhalten sich zu einander wie Ursache und Wir-
kung.* (S. 36 f.) Wihrend das Wesen der Intoleranz darin
besteht, dass der religiose Irrtum des Andern oder das was der
Intolerante mit Recht oder Unrecht als solchen beurteilt, auf
bosen Willen, boswillige Verstockung gegen die Wahrheit zu-
rickgefithrt und als solche mit Hass verfolgt wird, so liegt
umgekehrt das Wesen der Toleranz darin, dass tiber den Willen
des Andersdenkenden und tiber den Zusammenhang seiner et-
waigen religidosen Irrttimer mit seiner sittlichen Beschaffenheit
nicht gerichtet wird, da hiertiber nur Einer zu richten hat.
Wenn von diesem Standpunkt aus also das Gebot der allgemeinen
Menschenliebe das Verhalten des gldubigen Christen auch gegen
Andersdenkende regeln muss, so schliesst dies deshalb durch-
aus keine Gleichgiiltigkeit gegen die objektive Wahrheit oder
gegen das, was der gegen Andere Tolerante selbst als die Wahr-
heit festhéilt und bekennt, in sich. — Vielleicht werden manche
Ausspriiche Lessing’s im einzelnen zu glinstig beurteilt, um sie
unter der Voraussetzung einer sich immer gleichbleibenden
Grundanschauung mit andern in Hinklang zu bringen; viel-
leicht beurteilt namentlich die geistvolle Auslegung der be-
rithmten, oder, wenn man lieber will, bertichtigten Parabel von
den drei Ringen, welche derselben den Stachel nehmen soll,
in ihrer Abweichung von der bei Freunden und Feinden Les-
sing’s sonst herkommlichen Auffassung, die Tendenz derselben
zu glnstig; aber darauf kommt’s fiir ung hier auch gar nicht
an; unser Interesse nehmen nicht sowohl die Gedanken Les-
sing’s als solche in Anspruch, sondern das, was Bischof Rein-
kens im Anschluss an dieselben, mitten im positiven Christentum
stehend und aus dem positiv gldubigen Bewusstsein heraus, als
die christliche Toleranzidee entwickelt hat.

3. Einzelne wissenschaftliche Abhandlungen und historische
Sammlungen.

Auf die in dieser Zeitschrift veroffentlichten Artikel, die
ich zuerst unter dem obigen Titel versteche (— es sind ihrer
leider nur drei —), geniigt fiir unsere Leser ein kurzer Hinweis.
Vor allem wertvoll ist die schéne und gehaltreiche dogmatische
Abhandlung: . Einiges diber den Endzweck der Weltschopfung®,



— 783 —

welche den 1. Jahrgang erdfinete und damit das ganze Unter-
nehmen unserer theologischen Revue in schonster Weise in-
augurierte. — Das im Jahrgang 1894 veroffentlichte Referat
des Bischofs Reinkens tiber die 3. These des Kongresses von
Rotterdam wendet sich gegen den sinnlosen Unfug, die alt-
katholische Kirche Hollands als ,jansenistisch® zu bezeichnen,
was von ultramontanen Schriftstellern mit der Absicht und im
Sinne eines Schimpfwortes geschieht, und von Protestanten ge-
dankenlos nachgesprochen wird. — Im Jahrgang 1895 handelte
Bischof Reinkens gemeinsam mit Professor Friedrich tiber die
in letzter Zeit viel erorterte Frage nach der Giiltigkeit der
anglikanischen Weihen, die er in einem den Anglikanern giinstigen
Sinne beantwortete.

Eine grosse und miihevolle Arbeit liegt noch in den in
fritherer Zeit zusammengestellten, aber erst 1882 und 1883 in
den Abhandlungen der Minchner Akademie veroffentlichten
»Ausziigen aus den Urkunden des vatikanischen Archivs“ von
den Jahren 1315—24 und 1325—34 vor, was jedoch eben nur
eine Zusammenstellung der Ausziige aus den Urkunden ist,
ohne eigene Zuthaten und ohne Verarbeitung derselben. Wie
W. Preger, der diese Sammlung als Beigabe zu einer eigenen
Abhandlung verdéffentlichte, bei der Versffentlichung der zweiten
Abteilung mitteilt (bei der ersten war der Name des Verfassers
der Ausziige nicht genannt), hatte Reinkens dieselben bei seinem
Aufenthalte in Rom 1868 nach dem von Theiner ihm zur Ver-
fligung gestellten Material zusammengestellt, sie aber spéter,
nachdem er von einer Verarbeitung des Materials abgesehen
hatte, Dollinger zur Aufbewahrung iibergeben; durch ihn kam
Preger zur Kenntnis der Arbeit und liess sie mit Erlaubnis
des Bischofs drucken.

4. Biographisches.

Die umfangreichsten Werke des seligen Bischofs aus dieser
zweiten Periode seines Lebens sind wie in der ersten Periode
biographische Monographieen, nur sind sie jetzt nicht mehr Per-
sonlichkeiten des christlichen Altertums gewidmet (— im Interesse
der Wissenschaft darf und muss man es wohl bedauern, dass
Reinkens durch die Zeitverhiltnisse so aus seinem eigent-
lichen ursprimglichen Arbeitsgebiet herausgerissen wurde, auf
dem sonst noch manche schéne Gabe hitte von ihm erwartet



— 784 —

werden diirfen, wenn ihm die Verhéltnisse ein ruhiges Weiter-
arbeiten auf demselben gestattet hitten —), sondern zeitgenossi-
schen Personlichkeiten.

Ein psvchologisch hochst interessantes Gemélde ist das
Lebensbild der frommen Dichterin und Konvertitin Luise Hensel
(1877).

Tiefer verflochten mit den Ereignissen der zeitgenossischen
Kirchengeschichte erscheint das Leben der edlen Dulderin
Amalie von Lasaulz (1878). Das Leben einer Bekennerin der
katholischen Wahrheit stellt dieses Buch dar: ,Eine besondere
Biographie verdient die Schwester Augustine vor allem wegen
ihres die Bewunderung abnétigenden Zeugnisses, welches sie
als echte Bekennerin der ewigen Wahrheit des IEvangeliums
Jesu Christi, das ebensowenig, wie die Wegnahme eines Jotas,
Zusiatze vertragt, gegeben hat.“ (S. I.) Die gleiche Begeisterung
fir das Wirken der Barmherzigen Schwestern im Dienste der
christlichen Iiebe, aus der einst das Erstlingswerk des Ver-
fassers hervorgegangen war (das er noch als Student im zweiten
Studienjahre schrieb und das die Einfiihrung der Schwestern
in Bonn mit vorbereiten half), durchdringt auch dieses Lebens-
bild der ersten Oberin der Barmherzigen Schwestern im
St. Johannes-Hospital zu Bonn, so scharf auch eben deshalb
Auswiichse einer dem urspriinglichen und wahren Geiste des
Ordens fremden und widersprechenden Lieblosigkeit, unter
welcher die ,Mutter Augustine* noch im Angesicht des Todes
zu leiden hatte, verurteilt werden mussten. Die berufenste Hand
hat hier ein tief erbauliches Bild gezeichnet von einem durch-
aus harmonischen Leben, einem in innerer Frommigkeit wie
in der Ausiibung der christlichen Liebesthitigkeit ungewoshnlich
reichen Leben, dem an seinem Ende auch der hochste Rubhm
der unerschiitterlichen Treue in dem Bekenntnis des alten
katholischen Glaubens nicht fehlen sollte.

Das umfassendste biographische Werk des Bischofs endlich,
und iiberhaupt sein Hauptwerk aus der zweiten Periode, ist die
Biographie des grossen Fiirstbischofs von Breslau, Melchior vor
Diepenbrock (1881), den er mit Recht ,die interessanteste und
bedeutendste Persénlichkeit des deutschen Episkopates seit einem
halben Jahrhunderte“ nennt (S.IV.) Es ist dies nicht nur ein
nLebensbild“, sondern auch ein ,Zeithild“, da das Leben des
bedeutenden Mannes, der in seinen letzten Jahren in seiner hohen



und verantwortungsreichen Stellung so segensreich fiir Kirche
und Staat in Preussen gewirkt hat, auf einer breiten zeitgeschicht-
lichen Grundlage dargestellt ist. So wird bei der Darstellung
des fritheren Lebens Diepenbrocks, in der Zeit seiner Wirk-
samkeit in Regensburg, auch ein gutes Stiick bayerischer Kirchen-
geschichte in diesem Jahrhundert vorgefithrt, von der Zeit an,
da Diepenbrock durch Sailer nach Regensburg gezogen wurde,
und wo der von Sailer reprisentierte Geist in der katholischen
Kirche Bayerns noch miichtig war, bis spiter zu der nach
dem allméhlichen Aussterben der ehrwiirdigen Méanner dieser
Richtung, und da andere Einfliisse den Konig beherrschten,
immer mehr fortschreitenden Ultramontanisierung derselben.
Besonders erbaulich und erfreuend aber wirkt das, was von
dem Leben und Wirken der heiligméssigen Bischofe Sailer und
Wittmann und ihrem Kinfluss auf Diepenbrock erzihlt wird. —
Diepenbrock war zu seiner Zeit der letzte deutsche Bischof
aus der Schule Sailers; in unserm seligen Bischof Reinkens lebte
der fromm gliubige und milde Geist dieser Schule wieder auf.

Prof. Dr. FRIEDRICH LAUCHERT.




	Bischof Joseph Hubert Reinkens als Theologe und Historiker [Schluss]

