Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Le P. Antoine Figueiredo et la profession de foi de Pie IV
Autor: E.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE P. ANTOINE FIGUEIREDO

ET LA PROFESSION DE FOI DE PIE 1V,

L’oratorien Antoine Pereira de Figueiredo, né a Macao en 1725, est mort &
Lisbonne la 1797. Professeur de théologie dans sa congrégation en 1761, il a publié
des ouvrages qui ont été estimés dans toute I’Europe:

Lssai théologigue sur le droit des évégues, 1768; Traité des lienx théologiques,
1792; Zraduction de la Vwigate, avec préfaces, notes, etc.,, 1778-17g90; etc. Son
Analyse de la Profession de jfoi de Fie [V parut 2 Lisbonne en 1791 ; elle fut traduite
en italien et imprimée & Naples en 1792; la traduction frangaise a été publiée a Paris,
chez Thorin, en 1870, in 8°, 115 pages. Le but de cette Analyse est d’exposer,
d'une part, ce qui est obligatoire comme dogme, et, d’autre part, ce qui est laissé
comme opinion a la libre discussion des théologiens, En lisant attentivement ce docu-
ment, on voit: 1° ce qu’il était encore permis de combattre comme erroné en 1791,
et entre autres choses l'infaillibilité papale; 2° combien il est faux de dire, comme le
prétendent les catholiques-romains, que ’Eglise romaine, en définissant I'infaillibilité
papale, n’a pas altéré la foi; 3° comment Pie IV a rusé pour atténuer, dans sa Pro-
fession de foi, certains enseignements du concile de Trente qui sont logiquement
inconciliables avec les dogmes de l'ancienne Eglise; 4° comment Figueiredo, dans
son libéralisme, a df, Jui-méme, ruser, pour atténuer, dans ses explications, la doctrine
de Pie IV et pour tAcher de la rendre acceptable. Il y a la des aveux précieux a

noter; nos lecteurs les liront certainement avec intérét. E. M.
Préface. — «Il v a une différence notable entre les anci-

ennes et les modernes professions de foi, en ce que dans les
premieres on ne propose que le pur dogme, a Pexclusion de
tout ce qui n’est pas tel; au lieu que, dans celles-ci, il s’est in-
troduit quelquefois différentes opinions, qui s'y trouvent meélées
avec le dogme (pag. 1-2).»

«Pour procéder avec assurance dans le discernement des
dogmes catholiques, il est nécessaire que nous commencions
Par poser les principes suivants de critique théologique, que
le P. Véron, fameux théologien et missionnaire frangais vers
le milieu du XVII® siecle, a tres solidement établis dans son



admirable traité intitulé Regle de la foi, qui passe en tout
point pour le meilleur ouvrage qu'il y ait jusqu’a présent sur
cette matiere.

Regle de for: «Tout ce qui est révélé dans la parole de
Dieu (c'est-a-dire dans l'Ecriture sainte et la tradition) et pro-
posé a tout le monde par U'Eglise catholique comme devant
étre cru de foi divine, appartient & la foi catholique, et il n'y
a que cela seul qui en soit.» — Corollaires qui suivent de cetle
rveégle: De la régle ci-dessus dérivent nécessairement les corol-
laires suivants:

1° Que tout ce que I'Eglise propose, tient ou ensecigne sur
des faits postéricurs au temps des Apotres, tels que 'existence
de certaines révélations, celle de certains miracles; la sainteté,
les vertus, les prodiges ct la persévérance finale des saints que
la méme Eglise a canonisés; lintelligence et le sens des livres
des auteurs particuliers; la célébration de tels ou tels conciles
généraux; l'invention de telles ou telles reliques; rien de tout
cela n'est un dogme qu'on doive croire de foi divine, ni qui
puisse étre proposé comme tel aux fideles par I'Eglise.

La raison en est, qu'a la mort des Apodtres, le dépot de la
foi catholique a été fermé; de maniére qu'on ne peut regarder
comme VEérités nécessaires au salut, que celles que I'Eglise
tirerait de ce dépot et déclarerait y étre contenues.

2° Qu'aucunes décrétales ou bulles des pontifes romains,
méme celles qui entrent dans le corps du droit canonique, ne
sont suffisantes par elless-mémes pour fonder un article de foi
catholique; ou en d'autres termes: qu'aucune doctrine n’est de
foi catholique, précisément parce qu'elle est contenue dans ces
décrétales ou bulles. La raison en est que le pape, de quelque
maniére qu’il parle, et lorsqu'il parle méme ex cathedrva, n'est
pas U'Eglise universelle; donc, ce qui n'est proposé que par
lui, n'est pas proposé par 'Eglise universelle, ni par conséquent
une doctrine de foi catholique. Le P. Véron ajoute que cette
conclusion est tellement certaine parmi tous les docteurs, que
si quelqu'un enseignait le contraire, il serait un novateur et
mériterait d’étre censuré comme inventeur d'un dogme nouveau.
C'est pourquoi cette maxime de Jean Major est communément
regue: «Que ce n'est pas moins une hérésie, d'affirmer que
ce qui n'est pas de foi, en soit, que de nier que ce qui est
de foi, en soit.» Nom minus est heeresis adsereve aliquid esse



— 78 —

de fide. quod non est de fide, quam wnegare aliquid esse de fide,
quod est de fide.

3° Qu'une chose n'est pas de foi catholigue, lorsau'elle a
¢té délinie par un concile qui n'est pas général, quand méme
le Pape y aurait présidé lui-méme ou par ses légats, La raison
en est, qu'un tel concile n'est pas I'Hglise universelle: donc,
ce qu’il propose n'est pas proposé par I'Eglise universelle; et
par conséquent n'est pas de foi catholique; & moins qu’il ne
soit constant d'ailleurs que c'est le sentiment de toute I'Eglise,
comme il l'est des décisions des conciles de Mileve et d’Orange
contre les pélagiens et les semi-pélagiens.

4° Que lorsque V'Eglise condamne quelques propositions,
on ne doit considérer comme étant rigoureusement des vérités
de foi divine, que les contradictoires de celles que la méme
Eglise condamne déterminément (et non pas seulement 4% globo)
comme hérétiques. Il n’en est pas de méme de celles qu’elle
qualifie précisément de malsonnantes, offensives des oreilles
pieuses, de scandaleuses, de téméraires, de fausses. La raison
en est claire. Clest que, quand V'Eglise déclare hérétique une
proposition déterminée, c’est alors seulement qu'elle la déclare
directement opposée a la parole de Dieu révélée dans I'Ecri-
ture ou dans la tradition; et que, quand cile la déclare directe-
ment opposée a la parole de Dieu, elle déclare la contradic-
toire de foi divine. Mais quand I'Eglise condamne telle ou telle
proposition, en lui appliquant quelqu'une des qualifications rap-
portées en second lieu, elle ne la déclare pas pour cela directe-
ment ou méme indirectement opposée a la parole de Dieu re-
vélée dans 'Ecriture et la tradition, mais seulement opposée
au sentiment commun des fideles, ou dangercuse dans la pra-
tique, ou injurieuse au Saint-Siége, ou comme propre a occa-
sionner des troubles et des désordres dans I'Eglise ou dans
I'Etat, ou enfin pour d’autres raisons fort au-dessous de 'hérésie. ..
Ajoutez qu'il peut arriver qu’'une proposition, qui, dans un temps
est malsonnante, ou scandaleuse, ou téméraire, ne mérite plus
dans un autre temps ces qualifications; ce qui ne peut jamais
¢tre de celle qui a été une fois déclarée hérétique par toute
IEglise. Cette proposition: «Il n'entre dans aucune fagon dans
le pouvoir des clefs que le souverain pontife puisse priver un
roi de son autorité, ou de ladministration de ses Etats, ou
absoudre ses sujets du serment de fidélité et d'obéissance qu'ils



lui ont prété.» Cette proposition, dis-je passait 2 Rome, de-
puis le pontificat de Grégoire VII jusqu’au temps de Sixte V,
non seulement pour téméraire, scandaleuse, malsonnante, mais
méme pour sentant I'hérésie. Aujourd’hui, hors de Rome, c’est
ce que suivent communément les catholiques. — Quand, dans
Pannée 1278, le pape Nicolas III publia sa décrétale Funda-
menia (de electione, in Sexto) sur la prééminence et les préro-
gatives de I'Eglise romaine, on regardait comme digne d'une
séveére censure cette proposition: «La donation de Rome, faite
par Constantin au pape Sylvestre, est une fable que Gratien
a insérée par ignorance dans son décret.» Aujourd’hui elle passe
pour une chose démontrée parmi tous les savants (p. 4—8).»

Commencement de la Profession de foi: «Je crois et pro-
fesse avec une ferme foi toutes et chacune des choses qui sont
contenues dans le Symbole de foi dont se sert la sainte Eglise
romaine...» — <«Dans les Symboles des Apdtres, de Nicée, de
Constantinople, on ne propose que ce qui est de foi divine, sans
aucun mélange de ce qui n'est point tel; au lieu que, dans
certaines professions de foi postérieures, méme de conciles gé-
néraux, nous voyons qu'on propose différentes opinions qui s’y
trouvent mélées avec des dogmes catholiques (pag. 23-24).»

Are. I «J'admets et embrasse fermement les traditions
apostoliques et ecclésiastiques, et les autres observances et con-
stitutions de la méme Eglise.» — <«Les traditions qu'on veut
ici qu'on admette et qu'on embrasse fermement, sont les tra-
ditions de I'Eglise universelle, et non celles des Eglises parti-
culieres, niméme celles de 'Eglise particuliere de Rome (pag. 24).»
— «...Ces raisons m’'obligent & dire que le présent article
pouvait et devait méme étre concu en termes plus clairs et
plus précis (pag. 29).» — «Il faut bien remarquer que la for-
mule ne dit pas «et les autres observances et constitutions
émanées des papes ou souverains pontifes;» mais «et les autres
observances et constitutions de la méme Eglise » ; parce que ce
n'est pas la méme. chose, qu'une observance ou constitution
soit émanée des papes, ou qu'elle soit une observance ou consti-
tution de I'Eglise universelle, ou une observance et constitution
que I'Eglise universelle approuve (pag. 30).» — «Dans les con-
ciles généraux des derniers siecles, qui se sont tenus en Occi-



— 737 —

dent, et en particulier dans le dernier, qui est le concile de
Trente, il s'est fait plusieurs décrets qui n’ont point été admis
méme par les nations les plus catholiques, comme donnant
atteinte aux droits des princes séculiers et aux coutumes des
nations. On peut voir sur ce sujet la préface de Leplat, & la
téte de son édition du méme concile... On ne doit pas étre
étonné, encore moins scandalisé, d'entendre dire ou supposer
que, méme dans les conciles généraux représentant 'Eglise
universelle, il ait été établi des choses qui méritent d’étre re-
jetées. Car c'est la doctrine commune des théologiens, reconnue
et approuvée par le grand Canus, que, quand il s'agit de faire
des lois sur des mati¢res de pur gouvernement humain, et qui
n'appartiennent nullement a la révélation, tout un concile gé-
néral peut errer, par faute d’entendement ou de volonté; et
que, dans les jugements qui dépendent d'une combinaison de
circonstances, un concile méme général, peut manquer de cette
prudence et de cette maturité qui sont requises dans tout ce
qui regarde la législation publique. On voit par divers pas-
sages de I'histoire du concile de Trente, écrite par Palavicin
et par Raynauld, qu’en plusieurs choses, la prévention de cer-
taines idées puisées dans les fausses Décrétales d'Isidor Mer-
cator, influait beaucoup sur lesprit des Peres de ce concile:
et comme les Peéres des conciles généraux précédents, et les
papes qui ont compilé lesdites Décrétales, ont été aussi imbus
des mémes idées, il en est résulté dans I'Eglise, qu'il a passé
de T'un a l'autre et comme de main en main différentes opi-
nions sur les limites des deux puissances, sur les immunités
ecclésiastiques, la compétence du for, etc., lesquelles sont au-
jourd’hui généralement contredites et combattues dans tous les
pays hors P'ltalie (p. 36-37).»

Avt. II: «Jadmets de méme la sainte Ecriture, conforme-
ment au sens qui a été et est encore reCu par notre mere la
sainte Eglise; & qui il appartient de juger du vrai sens et de
Pinterprétation des saintes Ecritures; et je ne 'entendrai ni I'in-
terpréterai jamais que selon le consentement unanime des saints
Peres (p. 37).» — «1° Premierement on admet la sainte Ecriture,
ron d'une maniére quelconque, mais conformement au sens qui
a ¢ et qui est recu par I'Eglise, notre sainte mere; et cela
a Topposé et a la différence des hérétiques, qui admettent aussi



— 7EY

I'Ecriture sainte, mais dans le sens particulier de chacun (p. 38).»
— «2° On confesse ensuite que c’est & la sainte Eglise notre
mere qu'il appartient de juger du vrai sens et de linterprétation
des saintes Ecritures. Et quand on dit simplement: «la sainte
Eglise notre mere,» il est clair que cela s’entend de I'Eglise
catholique ou de T'Eglise universelle, considérée ou comme
dispersée dans le monde entier, ou comme assemblée en con-
ciles généraux qui sont ses représentants, comme il a été défini
a Constance. Donc, I'Eglise qu’on nous fait professer de recon-
naitre comme juge et interpréte infaillible des Ecritures, est
I'Eglise catholique ou I'Eglise universelle, et non pas précisé-
ment 'Eglise romaine, ou aucune autre Eglise particuliere.
Dongc, toutes les interprétations des Ecritures qui se trouvent
dans les bulles et décrétales de quelques papes que ce soit,
toutes celles qui se trouvent dans les écrits de quelques doc-
teurs que ce soit, si 'Eglise universelle ou les conciles géné-
raux qui la représentent, ne les ont pas confirmées par leur
jugement, pourront bien étre des interprétations probables, mais
non des interprétations sur lesquelles on puisse fonder un
dogme ou un article de foi catholique et divine.

« Aussi, dans les termes de la présente profession de foi,
aucun catholique n’est obligé¢, de nécessité de salut, d’admettre
les sens qu’ont donnés a certains textes de I'Ecriture le pape
Alexandre I, au chap. Cum essel (de testamentis), le pape Inno-
cent III, au chap. Novit (de judiciis), et au chap. Fer venera-
Oilem (qui filii sint legitimi), ni beaucoup d'autres qui ont passé
dans le droit canonique; le pape Boniface VIII, dans 1extra-
vagante Unam sanctam (de majoritale el obedieniia), et encore
plusieurs autres, tant de ces papes que d’atitres souverainsg pon-
tifes (p. 39). » — «Je dis plus: lors méme que 'Eglise, dans un
concile cecuménique, interpréte de telle ou telle maniere un
texte de I'Ecriture, si la définition ou le décret de 1'Eglise ne
tombe pas sur cette explication, mais que le texte soit allégué
seulement en preuve ou en éclaircissement du méme décret,
tous les théologiens conviennent que cela précisément meéme
ne suffit pas pour qu'une telle interprétation soit de foi divine...
Vasquez, dans la 3° partie, q. 181, chap. m1, dit expressément:
Aliguando Ecclesiam swam definitionem confirmare lestimontis,
ex quibus aliqua non efficaciter eam probant. Dans ce cas, il
faut dire des définitions des conciles généraux ce que Melchior



— 739 -

Canus a remarqué au sujet des définitions des souverains pon-
tifes: Unum est tanquam intentio conclusioque decreli, altevum
qasi ratio et causa. Liv. VI, Des lieux théologiques, ch. 1v.
Notre grand théologien Diégo de Payva d’Andrada a dit:
« Fieri nullo miodo potest, ut ommnes ecclesiasticee sanctiones, in
tanta movum dissinulitudine, nationum et linguarum varietate,
humanarumaque vevumt inconstaniia et temeritate, omwnibus mor-
talibus semper accommodale, semperqie salutares sini. Nam
quamvis justitia neguaguam sit flexitilis et commulabilis, tem-
pora tamen (ut aii dugusiinus), quibus illa presidet, non pa-
riter sunt; lempora enim sunt; sed que sunt quibusdam salu-
laric, aliis permiciosa fiitil.

« Cette méme question de la faillibilité des conciles, méme
cecuméniques, dans le genre de constitutions dont il s’'agit, a
¢té trait€ée depuis peu avec Papplaudissement des savants, par
D. Francois Conforti, professeur des Canons a Naples, dans
son Anfi-Grotius, imprimé dans la méme ville en 1780. Les
interprétations de I'Ecriture que nous donne I'Eglise univer-
selle, nc doivent donc étre tenues nécessairement pour in-
faillibles et de foi divine, que lorsque la définition de I'Eglise
universelle tombe et se réfléchit, pour ainsi dire, sur les inter-
prétations mémes (p. 40-42).» — «3° En poursuivant la con-
fession de foi, on dit: Je ne la prendrai ni ne linterpréterai
jamais que dans un sens conforme au sens unanime des saints
Peres... Ce qu'on veut dire, c'est que 14 ot les Peres sont
unanimes sur une exposition de I'Ecriture, il ne doit étre per-
mis 4 personne d’en interpréter d'une autre maniére quelque
texte que ce soit. IL’Eglise n’exigeant précisément que cela
de nous, rien de plus, dans l'interprétation de I'Ecriture, il suit
par la raison contraire, que dans les textes que les Péres ont
interprétés diversement, I'Eglise nous laisse la liberté de choi-
sir, entre les différentes interprétations, celle qui nous parait
la meilleure. Or, par exemple, un des textes que les Péres
exposent diversement est celui ot Jésus-Christ dit a saint Pierre:
Super hanc pelram edificabo Ecclesiam meam. Car, par cette
pierre, les uns entendent la personne de saint Pierre; et d’autres,
la confession faite par saint Pierre de la divinité de Jésus-Christ.
Aussi saint Augustin conclut-il, dans le premier livre des £¢é-
tractations, chap. xxi, de ce que les saints Péres ne sont pas
d’accord sur le sujet dont on doit entendre ces paroles super



hanc petram, que le lecteur peut choisir entre ces deux senti-
ments, celui qui lui paraitra le plus probable: Harum autem
duarum Ssenlentiavum queae sit probabilior eligat lector... 11 con-
vient que j'avertisse les jeunes théologiens que, quand ils liront
dans Opstraet, dissert. 5, Des lienx théologiques, § 1, que, des
interprétations ci-dessus, la plus commune est celle qui entend
par cette pierre la personne de saint Pierre, ils ne le croient
pas. En effet, Launoi, dans ses Letires, a fait voir que l'in-
terprétation qui entend de la personne de saint Pierre les mots
hanc petram, n’a pour elle que dix-sept Peéres, au lieu que
l'autre en a plus de quarante-quatre (p. 42-44).»

Art. IIl: «Je confesse qu’il y a sept sacrements de la
Nouvelle Loi, etc.» — «Nous laisserons les théologiens et les
canonistes disputer si les sacrements conférent la grace en
genre de cause morale, ou en genre de cause physique. Nous
ne laisserons pas toutefois d'avertir avec Juenin, que la doc-
trine ici définie, que tous les sept sacrements ont été insti-
tués par Jésus-Christ, n’empéche pas que I'Extréme-Onction
puisse n'avoir pas été instituée par lui immédiatement; mais
seulement, ainsi que le pensent divers théologiens, médiate-
ment, c’est-a-dire par le moyen de l'apdtre saint Jacques le
mineur. — Quoique le concile de Trente ait défini que le
mariage est un sacrement de la nouvelle loi, institué¢ par jésus-
Christ, et qui conféere la grace a ceux qui le recoivent digne-
ment, il se peut trés bien néanmoins (contre le sentiment de
Bellarmin) que plusieurs mariages de fideles soient des ma-
riages véritables et valides, sans étre des sacrements. Car le
contrat est séparable du sacrement, quoique le sacrement ne
puisse subsister sans le contrat qu'il suppose nécessairement
comme matiere., Je le prouve par les mémes raisons que j'ai
déja rapportées, il v a vingt-quatre ans, dans la Zentative théo-
logique, savoir, que dans l'opinion du subtil Scot, le mariage
qui se contracte par signes, comme celui des muets, n’est pas
un sacrement; suivant celle de Cajetan, le mariage célébré
par procuration, n'est pas non plus un sacrement; suivant
celle de Guillaume de Paris, de Pierre de la poilu (de palude),
de Guillaume Estius, et de plusieurs théologiens, le mariage
n’est pas sacrement toutes les fois que le ministre n’en est pas
le curé ou un autre prétre qui tienne sa place. D’ou Melchior



DR, -

Canus conclut, dans son VIII® livre Des lieux théologiques,
chap. v, que «ce n'est pas un dogme de foi, que tout mariage
des fideles soit un sacrement, mais que le sentiment contraire
est méme le plus probable.» Quibus ex rebus breviter dispu-
tatis intelligi potest, non solum wnon esse dogma fidei, omme
Jideltum malvimonium sacvamentum esse, sed etiam contrariam
omnino Ssententiam probabiliorem esse. Et d’autres concluent de
méme que, dans ces cas, les deux conjoints, sans recevoir la
grace du sacrement (qui n'a pas lieu), contractent validement
un véritable mariage, et cohabitent ensemble légitimement
{(p. 45-46). »

Art. IV . «Je recois et admets aussi les rites de I'Eglise
catholique recus et approuvés dans l'administration solennelle
de tous les susdits sacrements.» — «On ne nous commande
pas de recevoir et d’admettre les rites propres de U'Eglise, de
Rome ou d'aucune autre Eglise particuliere, tels que ceux de
Brague, ou les rites mozarabiques, non plus que ceux des
bénédicting, des carmes, des dominicains ou de quelque autre
ordre religieux; mais seulement ceux de I'Eglise catholique,
c’est-a-dire les rites qui sont pratiqués par elle universellement;
et mon pas méme encore tous, mais uniquement ceux dont la
méme Eglise catholique se sert dans l'administration solen-
nelle des sacrements (p. 47). » — « Quoique beaucoup de ces rites
ne soient pas révélés et, par conséquent, ne soient pas de foi;
qu'ils ne soient pas non plus de droit divin, considérés in in-
drviduo,; d’ou il suit que 'Eglise les peut changer pour leur
en substituer d'autres.. Par cela méme que le concile, aussi
bien que notre formule n’expriment pas d'autres rites que ceux
qui sont recus et approuvés par I'Eglise catholique dans I'ad-
ministration solennelle des sacrements, je pense que I'Eglise
ne nous oblige pas ici 4 recevoir et a admettre toutes les
rubriques qui se trouvent dans le bréviaire romain, ou dans
Pordre de 1'Office divin, ol 'on ne peut pas nier qu’il se trouve
des choses qui semblent fort arbitraires et superflues; outre
que ce n'est pas la meéme chose, que ces rubriques soient or-
données et approuvées par la Congrégation des rites, ou qu'elles
le soient par I'Eglise catholique (p. 48-50).»

Art. V: «'embrasse et recois toutes et chacune des choses
qui ont été définies et déclarées dans le saint concile de Trente



742

touchant le péché originel et la justification.» — «<«II suit que
Vintention du concile n’était pas de comprendre dans le décret
sur le péché originel la B. V. Marie, ce qui est un point de
discipline et de réglement ecclésiastique en faveur de la pieuse
opinion de la conception immaculée de la S. V... Le concile
suppose plutét gu'il ne définit le dogme de U'exemption de la
S. V. de tout péché actuel, méme véniel. André Véga, théolo-
gien espagnol, présent au concile, a allégué en faveur de ce
privilege l'autorité du concile de Clermont de 1095... Mais
dans les actes qui nous en restent aujourd'hui, on ne voit au-
cun décvet ow canon qui traite de l'objet doni il s'agif, comme
Vasquez 1'a dé¢ja remarqué en écrivant sur la 3° pariie de
saint Thomas, quest. 27, disput. 120, chap. . Ils rapportent
seulement que, parmi les décrets de discipline, on ¢tablit dans
ce concile 1'usage universel de la récitation du petit office de
la Vierge, qui avait été institué peu d'années auparavant par
le saint cardinal Pierre Damien, et adopté par les Chartreux,
et cela dans la vue de se rendre propice auprés de Dieu la
sainte Vierge Marie dans l'expédition de guerre contre les in-
fideles de la Palestine, qui fut la premitre croisade qu'on vit
dans la chrétienté. I1 se peut que par occasion, en traitant des
prérogatives de Marie, il ait été dit ou écrit quelque chose
dans ce concile, par ou les Peres la reconnaissent exempte de
tout péché, méme véniel; mais on n’a pas cette décision, et on
ignore la maniére dont elle a pu étre concue, et d’ailleurs le con-
cile de Clermont, quelque nombreux qu'on le représente, ne
passe pas pour général (p. 51-53).»

Art. VI «Je confesse également qu'on offre 4 la Messe un
Sacrifice véritable, propre et propitiatoire pour les vivants et
les morts; et que dans le saint sacrement de I’Eucharistie sont
vraiment, réellement et substantiellement le corps et le sang
de Notre-Seigneur Jésus-Christ, joints & son ame et & sa divi-
nité; quil se fait une conversion de toute la substance du pain
en son corps, et de toute la substance du vin en son sang,
conversion que I'Eglise catholique appelle transsubstantiation. »
— «Cet article est composé de quatre parties, dont les trois
premieres sont dogmatiques et de foi divine, et la quatriéme ot
derniere n'est point dogmatique, mais de fait humain (p. 55-56).>
— «De ce que le concile a défini que le sacrifice de la Messe



— 743 —

est un sacrifice véritable et proprement dit, il ne s'ensuit pas
que ce soit un sacrifice absolu, comme celui de la croix. Ainsi
il n'est pas de foi qu'il soit un sacrifice absolu, mais seule-
ment relatif, en tant que commémoratif de celui de la croix.
De méme, puisque le concile n’a pas défini en quoi consiste
essentiellement ce sacrifice, il n’est pas de foi qu’il consiste
essentiellement dans l'oftertoire, ou dans la consécration, ou
dans la fraction des espéces, ou dans la communion, choses
sur lesquelles les théologiens de 1’école soutiennent des opinions
différentes, sans offenser la foi, parce qu'il ne se trouve dans
les saints Péres aucun vestige de cette question (p. 56).» —
«Le concile de Trente, se contentant d’avertir les fideles, dans
le chap. 1 de la session XIII, qu'il ne répugne point que le
méme J.-C. N, S. soit toujours assis a la droite du Pere éter-
nel, selon sa manieére naturelle d’exister, et qu'en méme temps
il soit présent pour nous en plusieurs lieux sacramentellement,
laisse aux théologiens et aux philosophes & disputer sur la
manitre dont s'operent de si grandes merveilles. Ainsi il n’est
point de foi que le corps de Jésus-Christ puisse étre en méme
temps en divers lieux selon son étendue. Il n’est point de foi
que les parties du corps de Jésus-Christ s'y pénetrent les unes
les autres; il ne l'est pas que le corps de Jésus-Christ dans
PEucharistie ait une quantité, ou soit dans les espéces comme
dans un lieu. Il est encore moins de foi ou plutdt il est
faux que le corps de jésus-Christ dans I'Eucharistie soit assis,
ou couché, ou debout, ou qu'il soit égal a ce qu'il est dans
le ciel, ou quil soit de la méme grosseur et de la méme
longueur que sur la croix. Pareillement, il n'est pas de foi
quelle est la nature physique des accidents, ou des especes
du pain et du vin, ni de quelle maniere elles y demeurent,
ni si elles y restent les mémes quelles -étaient auparavant
(p. 58-59).» — «Et de méme, on ne dit ni on ne décide
point ici ce qui arrive 2 l'ean que l'on méle avec le vin;
savoir, si elle se change au sang de Jésus-Christ, ou si elle
reste eau comme auparavant. C'est que I'Eglise, ne trouvant
pas sur ce point dans la tradition apostolique de fondement
suffisant pour établir un dogme de foi, permet au théologiens
de disputer pour et contre, comme on peut le voir au chap.
Cum Marthe (de celebr. Missarum).» — «La quatriegme et der-
nitre partie est un fait humain non révélé.. Il ne faut pas



R §/F -

passer sous silence que, dans notre profession de foi, le fait
dont il s’agit n'est pas énoncé d’une manieére si imposante et
si doctrinale, qu'il 'a été par le concile de Trente. On dit
simplement dans la profession de foi: Quam conversionem Ec-
clesia Catholica transsubstaniiationem appellal; mais le concile,
dans le chap. 1v, ajoute au mot appellat les adverbes conve-
nienter et proprie, et, dans le canon 2, 'adverbe apiissime, ce
qui donne & la proposition le sens d'une proposition modale,
qui rend plus respectable 'usage de ce mot, et annonce que
le concile a voulu comme le canoniser. Or, dans la supposi-
tion que 1'Eglise, pour expliquer la conversion du pain et du
vin, se serve du mot de transsubstantiation, comme du mot
propre et le plus convenable pour signifier ce qu'elle veut que
nous croyions sur ce profond mystere, 7/ #'est pas pour cela
de foi, ni que la coexistence du corps et du sang de Jésus-
Christ avec la substance du pain et du vin soit impossible,
ni que la substance du pain et du vin soit anéantie, puis-
que entre les mémes théologiens, qui comme catholiques con-
fessent la transsubstantiation, il y en a plusieurs qui nient
qu’elle se fasse par l'anéantissement des deux substances, et
qui nient en méme temps que l'existence des deux substances
soit ici incompatible avec la présence réelle de Jésus-Christ.
Clest ce qu'on peut voir dans Vasquez, disput. 184, sur la
3° partie de Saint Thomas. Le souverain pontife Pie IV n'a
point eu, ni di avoir l'intention de faire mention dans la pro-
fession de foi de tous les points définis en chaque matiere par
le saint concile de Trente, mais seulement des principaux et des
plus nécessaires a l'instruction du peuple catholique (p. 59-61).»

Art. VIIT: «Je tiens fermement qu'il y a un purgatoire, et
que les ames qui y sont détenues sont aidées par les suffrages
des fideles.» — «I1 n’est donc pas de foi divine que, dans le
purgatoire, il v ait un feu véritable et proprement dit, ou de
méme espéce que notre feu élémentaire. Clest pourquoi le
concile de Florence, attendu que les Grecs avaient protesté
clairement de ne point reconnaitre dans le purgatoire un feu
véritable, tempéra sa définition de existence du purgatoire
de maniere qu'il n'y est fait aucune mention du feu, et le con-
cile de Trente usa depuis de la méme circonspection. C'est
cependant un sentiment trés probable que, dans le purgatoire,



— TAE =

il y a un feu véritable. On peut voir dans Bellarmin les rai-
sons treés fortes sur lesquelles ce sentiment est fondé. Il n’est
pas non plus de foi, en quel lieu est situé le purgatoire, quoi-
que le commun des scolastiques le place dans les entrailles de
la terre, proche de l'enfer des damnés. Il se pourrait avec
cela que, par une volonté particulitre de Dieu, quelques ames
fissent leur purgatoire méme ‘sur la terre.. De méme, il n’est
pas de foi quelle est la grandeur des peines du purgatoire.
Car, quoique les théologiens admettent, en quelque sorte, que
les peines du purgatoire sont plus grandes que celles de cette
vie, il y a du doute sur la maniére dont cela se doit entendre...
Pour ce qui est de la durée des peines du purgatoire & I'égard
de chaque 4me en particulier, la foi ne nous apprend rien sur
cela (p. 64-65).» — «Enfin il n’est pas de foi que les ames de
ceux qui meurent en état de grace, sans avoir payé ou resti-
tué ce qu’ils doivent, soient retenues dans le purgatoire, jus-
qu'a ce que quelqu'un ici-bas ait payé leurs dettes ou accompli
leurs promesses. Le méme Dominique Soto montre au con-
traire, par de bonnes raisons, que cette opinion est fausse et
dénuée de fondement (p. 66).»

Art. [X: «Je crois de méme, que les saints, qui régnent
avec Jésus-Christ, doivent étre honorés et invoqués; qu'ils offrent
a Dieu leurs prieres pour nous, et qu'on doit vénérer leurs re-
liques.» — «Que les saints doivent étre honorés et invoqués,
cela ne doit pas s'entendre en ce sens qu'il soit de nécessité
de salut, ou de précepte divin, ou meéme de précepte ecclé-
siastique, que nous honorions par un acte de culte extérieur,
ou que nous invoquions effectivement tous les saints; car au-
cune de ces deux choses n’est nécessaire au salut, ni de pre-
cepte divin, ni méme de précepte ecclésiastique; sauf, néan-
moins, ce qui regarde ceux dont I'Eglise oblige de réciter, en
certains jours de l'année, les litanies; ce qui n'appartient pas
a la foi, mais est de pure discipline.

«Or, en confessant que les saints doivent étre révéres et
invoqués, ce que nous voulons dire est que les saints, comme
saints, sont dignes que nous les révérions, et que, comme tels,
il est bon et utile que nous les invoquions (p. 69-70).» — «ll
n'est pas de foi divine, quoique recu comme certain parmi les
théologiens, que les saints ont dans le ciel une connaissance par-



—— TG —

ticuliere des prieres et des veeux que les fideles leur adressent
ici-bas. La preuve de la premiére partie de cette proposition,
savoir, que cela n’est pas de foi, est que ni notre profession
de foi, ni le concile de Trente ne nous proposent, au moins
expressément, rien de tel & croire. Les Péres et les savants
théologiens qui assistaient au concile savaient trés bien, non
seulement que les protestants condamnaient l'invocation des
saints pratiquée dans 'Eglise, mais aussi que le principal fon-
dement de cette condamnation était la persuasion ou ils étaient
que les saints ne savent rien dans le ciel de ce que nous leur
demandons. Cependant, dans le méme décret ot ils ont défini
que linvocation des saints est une chose bonne et utile, ils
se sont abstenus de définir que les saints entendent les priéres
que nous leur faisons. N’est-ce pas la une preuve, méme po-
sitive, que le concile n’a pas jugé que cela fit de foi? Mais
accordons que, de la définition du concile, que «linvocation
des saints est bonne et utile,» il s’ensuit nécessairement que
les saints nous entendent; on ne peut pas encore en conclure
que cela soit de foi. Car, selon les principes établis par le
P. Véron, pour qu'une vérité soit de foi, il ne suffit pas qu’elle
se déduise de la parole de Dieu par une conséquence neéces-
saire; mais il faut qu'elle soit contenue formellement dans
U'Ecriture ou dans la tradition. Encore moins peut-on tirer cette
conclusion, si, de la définition que «l'invocation des saints est
une chose bonne et utile, » il ne s’ensuit pas nécessairement
que les saints nous entendent lorsque nous les invoquons. Du
moins saint Augustin, dans le livre De cura pro mortuis ge
renda, ne tient pas cette conséquence pour véritable; car apres
avoir approuvé chap. 1v, qu'on les invoque, il parait douter,
dans le chap. xvi, que les saints entendent nos supplications.
C’est donc avec raison qu'en 16253, neuf docteurs de l'Univer-
sit¢ de Douai consultés sur cette question: Ulrum credendiuni
sit fide catholica, sanctis inmnotescere preces nostras ad eos dr-
rectas, aut wtrvum hoc ipswum sit necessarium ad fidem aul pra-
xim invocationis samctorum, ut sit salutaris? répondirent né-
gativement, comme 'assurent les deux célebres controversistes
Adrien et Pierre de Walemburg, dans le traité De Sanclis,
c. xvi (p. 70-72).» — «I1 n'est pas non plus de foi, quelle
espece de culte on doit rendre aux saints, ni méme si ce culte
doit étre un culte religieux; et cela pour la méme raison, Sa-



e B =

voir, que ni le concile, ni la profession de foi n'expliquent et
ne se servent point de ce terme. Cependant les théologiens,
qui savent treés bien que les actes de religion ne se rapportent
proprement et immédiatement qu’a Dieu, comme au maitre
supréme et absolu de toutes choses, n’hésitent pas a donner
au culte des saints 1'épithete de religieux, tant pour montrer
qu'il se rapporte a Dieu, dont les saints sont les amis et les
favoris, que pour le distinguer du culte purement civil qui se
rend au rois, aux princes et aux magistrats du siecle. De méme,
il n’est pas de foi qu'on doive honorer et invoquer les saints
dont la sainteté et la gloire ne sont constatées que par la
canonisation de 1'Eglise. La raison en est claire: la vénération
et 'invocation ne peuvent étre de foi, si la sainteté et la
gloire ne le sont pas. Or, la sainteté et la gloire de ceux
qui n'ont été canonisés que par I'Eglise, ne sont pas de foi,
€tant uniquement fondées sur des faits non révélés, tels que
sont la pratique des vertus de tel ou de tel homme, par
exemple, de saint Bernard, de saint Antoine, et 'opération des
miracles certifiée par des témoignages. Donc, la vénération
et l'invocation de ces saints n'est pas non plus de foi; donc,
Tobligation de les révérer n’a pas plus de certitude que leur
sainteté et leur gloire, laquelle certitude, quelque grande qu'on
la suppose, est fort au-dessous de la foi divine, et ne passe.
Ppas les bornes d'une pieuse croyance, comme l'appelle saint
Thomas (Quodlibet. 1X): Pie credendum est, quod in his non
Sinat Deus ervave Ecclesiam suam. Elle suffit néanmoins pour
que, ensuite de la canonisation, nous les honorions comme
Saints par un culte pieux et louable, sur le méme fondement
avec lequel 'Eglise le déclare. Nous avons dit: «dont la sain-
teté et la gloire ne sont constatées que par la canonisation
de I'Eglise; » pour distinguer ces saints modernes de ceux
dont la sainteté et la gloire nous sont assurées par la foi
divine, comme révélées dans PEcriture ou dans la tradition,
telles que la sainteté et la gloire des Apotres, des anciens
Patriarches et prophetes. Mais s'il n’est point de foi, que
les saints qui régnent déja avec Jésus-Christ dans le ciel,
Sachent en particulier les prieres et les veeux que nous leur
adressons; a bien plus forte raison n’est-il pas de foi, que les
ames du purgatoire le sachent. Au contraire, saint Thomas
soutient dans la Seconde de la seconde partie, quest. 83, art. 11,

Revue intern, de Théologie. Heft 16, 1896, 49



— Y

que les dmes du purgatoire ne prient pas Dieu pour nous; et
Bellarmin donne pour certain, qu'ordinairement elles ne savent
pas ce qui se passe ici-bas. Passant enfin aux reliques, comme
de la définition du concile, «que les saints offrent a Dieu
leurs prieres pour nous,» il ne suit pas qu’il soit de foi que
les saints nous entendent; de méme, de ce que le concile a
défini «que leurs reliques doivent é&tre honorées,» il ne s'en-
suit pas qu'il soit de foi qu'on doive aux reliques des saints
la méme vénération qu’aux saints; puisque, au contraire, on
invoque les saints, au lieu qu'on n'invoque pas les reliques;
et qu'outre cela, il est évident qu'un bonnet, une ceinture ou
un baton dont quelque saint s’est servi, ne mérite pas tant de
vénération que le saint lui-méme (p. 72-74).»

Art. X: «Je soutiens fermement qu'on doit avoir et rete-
nir les images de Jésus-Christ, de la sainte Vierge, meére de
Dieu, et des autres Saints, et qu'on doit leur rendre 'honneur
et la vénération qui leur sont dus.» — «On doit remarquer
dans la premiere partie: 1° que, quand le concile et notre
formule disent: Imagines habendas ac reltinendas, leur intention
n'est pas de définir qu’'on doit avoir des images, ou qu'on doit
leur rendre un culte actuel; car alors ce ne serait pas une
définition de foi, mais un décret de discipline, vu qu'il n'est
pas nécessaire au salut d’avoir des images, et que tout le
monde convient qu'il n'y a point de précepte divin ou ecclé-
siastique d'en avoir. Le sens de ces paroles, en tant qu’elles
forment une définition de foi, est donc que les saints sont
dignes qu’on ait et qu'on retienne leurs images; qu'il est per-
mis et louable d'en avoir, et que ce n'est pas une chose mau-
vaise, ni superstitieuse, ni défendue par la loi de Dieu. Non-
obstant cela, il peut arriver qu'on ne fasse pas usage des
images, comme certainement on n'en a point eu, pendant long-
temps du moins, en certains lieux ni en grand nombre... 2° On
doit observer, en second lieu, que la définition du concile et
notre profession de foi parlent seulement des images de Jésus-
Christ, de la sainte Vierge et des autres saints, sans dire un
mot des images de la Sainte-Trinité, ou du Pere éternel et du
Saint-Esprit, dont le second concile de Nicée n’avait pas parlé
non plus (p. 74-75). » — «Dans la seconde partie, on confesse
gu'on doit rendre aux images de J.-C., de la T. S. V. et des



autres Saints lhonneur et la vénération qui leur sont dus...
Le saint concile ne déclare ni la qualité du culte dii aux
images, ni le mode de relation qu'on y doit observer, laissant
cela aux disputes et aux opinions de I'école, comme un point
qui n’appartient pas a la substance de la foi. Il n’est donc
pas de foi qu'on doive rendre aux images le méme culte qu’aux
prototypes, ou un culte égal; en sorte qu'on doive rendre aux
images de Jésus-Christ et de la croix le culte de latrie, a celles
de la sainte Vierge le culte d’hyperdulie, et a celles des saints
celui de dulie; ce qui a été le sentiment qu’ont eu communé-
ment les anciens scolastiques, avec Alexandre de Hales et
saint Thomas. Cela est si peu de foi, que Bellarmin présume,
au contraire, qu'ils n'ont enseigné cela que parce qu'ils n’avaient
pas vu dans les actes du second concile de Nicée, non encore
publiés en Occident, la définition du culte des images, dans
laquelle on nie expressément qu'on doive a aucune le culte
de latrie, mais seulement l'adoration d’honneur et le salut:
Hisque salutationem et honoraviam adorvationem exhibeant, non
secundum fidem wveram lalriam, que Solum divine natuyce
competit, Et Ambroise Catharin et Martin Péréz d'Ayala pré-
tendent que le culte qu'on doit rendre aux images, quoique
relatif au prototypes, est un culte distingé de celui qu'on rend
aux prototypes mémes et d’'un ordre inférieur. Je sais bien
que Vasquez non seulement soutient le sentiment des anciens
scolastiques contre Bellarmin, mais combat aussi celui de Ca-
tharin et d’Ayala; mais cette méme discordance des anciens
scolastiques et des modernes entre eux, confirme qu'il n'y a
point 12 de dogme. La regle la plus stre et la plus facile
qu'on puisse et qu'on doive suivre en cette matiére, est celle
que le second concile de Nicée a donnée en sa définition, en
déclarant qu'on doit vénérer les saintes images en leur ren-
dant un honneur et un respect du méme genre que celui qu'on
rend au livre des Evangiles et aux vases sacrés (p. 78-80).»

Art. XI: «Jaffirme aussi que le pouvoir des indulgences
a ¢te laissé par J.-C. dans I'Eglise, et que l'usage en est tres
salutaire au peuple chrétien.» — «Je ferai remarquer que le
saint Concile ayant dit: Cum potestas conferendi indulgentias
a Christo Ecclesie concessa sit, ces paroles, Ecclesie concessa,
ont été changées dans la profession de foi en celles-ci; 7 £c-



730 —

clesia relicta. Et comme ce changement ne peut manquer d’avoir
été fait avec beaucoup de réflexion et a dessein, je ne vois
pas qu'il puisse y avoir eu d’autre motif, sinon que les théo-
logiens romains, rédacteurs de la profession de foi, auront re-
marqué que le concile, en se servant de ces mots: FEcclesic
concessa, paraissait convenir que le sujet auquel Jésus-Christ
avait principalement donné le pouvoir des clefs était 1'Eglise,
et non saint Pierre ou ses successeurs: pensée trés désagréable
a la cour romaine, qui veut que la plénitude du pouvoir spi-
rituel réside toute entiere dans le pape, et non dans I'Eglise.
Cest pourquoi ils ont mis, & ce qu'il semble, ces mots: in
FEcclesia relicta, lesquels ne déterminent rien par rapport au
sujet sur qui tombe ce pouvoir.

-« Apres avoir proposé¢ cette remarque et ce soupgon, je dois
faire admirer & combien peu de chose le concile et la pro-
fession de foi réduisent tout ce que nous devons croire comme
de foi divine, et confesser comme tel, sur le pouvoir d'accor-
der des indulgences. Tout se réduit a croire et & confesser que
Jésus-Christ a accordé a I'Eglise, ou laissé dans 1'Eglise, le
pouvoir des indulgences, et que l'usage des indulgences est
trés utile au peuple chrétien (p. 80-81).» — «Qu’on réfléchisse
bien a l'idée que le saint concile nous donne de ce que sont
les indulgences dont il parle. Il dit que le pouvoir de les ac-
corder a été exercé par I'Eglise, méme dans les plus anciens
temps, antiquissimis etiam temporibus. Or, les théologiens les
plus versés dans l'antiquité ecclésiastique conviennent tous que
I'Eglise, dans les premiers siécles, n'usait d’autres indulgences
que de celles qui consistent dans la rémission des peines
qu’elle impose aux pécheurs dans ses canons pénitentiaux, de
la maniére que nous le lisons dans le second canon d’Ancyre,
le 12° de Nicée et plusieurs autres. Ce sont donc ces mémes
indulgences, et non d’autres, que le concile reconnait ici et
veut qu'on croie (p. 82).» — «Il n’est pas de foi que les in-
dulgences se tirent du trésor des mérites de Jésus-Christ, dont
l'application et la distribution soient au pouvoir et dépendent de
la volonté de I'Eglise, de la maniére que l'expliquent les an-
ciens scolastiques, et aprés eux le commun des modernes. On le
prouve: 1° parce que ni le concile de Trente, ni notre profes-
sion de foi, ni aucun autre concile général ne disent un mot
de ce trésor. On le prouve 2° parce que, avant le concile,



— 751 —

Frangois de Maironis, fameux scotiste du xiv® siécle, avait nié
lexistence de ce trésor ainsi expliqué. Depuis le concile et de
notre temps, le célebre canoniste flamand, Bernard van Espen,
dans sa 2° partie, sect. I, traité 7, De indulgentiis, chap. 1 et
suiv., donne ce trésor pour une invention des premiers scolas-
tiques, pour une chose inconnue jusqu'au xue siécle et, comme
telle, indigne d’étre prise pour un dogme de foi. En dernier
lieu, le savant abbé Palmieri, professeur d'histoire ecclésias-
tique dans l'université de Pise, a fait imprimer a Pistoie, en
1786, un ouvrage profond et étendu, sous le titre de Zraité
historique, dogmatique et cvitique des Indulgences, ol il combat
presque partout avec force ce qu'il appelle «ce trésor chimé-
rique.» Cette méme qualité lui a ¢été donnée peu de temps
apres par Niccold Sciarelli, évéque de Colle, un des plus sages
et des plus éclairés évéques de Toscane, dans son FPelit Calé-
chisme sur les Indulgences, selon la vrate doctvine de I'Eglise;
imprimé a Pavie en 1789. Avant tous ces auteurs, Henri Hol-
den, docteur de Paris, dans son Analyse de la foi divine, avait
donné pour incertain tout ce que les scolastiques ont enseigné
sur ce trésor.

« Il est encore moins de foi que ce prétendu trésor renferme,
avec les mérites de Jésus-Christ, les satisfactions surabondantes
des saints. On le prouve: 1° parce que ni le concile de Trente,
ni notre profession de foi, ni aucun autre concile général ne
disent rien non plus de cela. 2° Parce qu'avant le concile de
Trente, Durand avait nié que les satisfactions surabondantes
des saints fissent partie de ce trésor; et cela par la raison qu'il
ne reste point aux saints de satisfactions superflues qui puissent
s’appliquer a d'autres, tout ce que les saints ont fait de bon
et de méritoire recevant de Dieu une pleine et enticre récom-
pense. Depuis le concile, Philippe Gamachi, célebre docteur
de Sorbonne, traitant la question: Utrum thesaurus predictus
constel quoque passionibus et satisfactionibus, vel merilis Sanc-
lorum? répond ainsi: Respondendum, hac in ve nihil esse fide
certum. Duhamel témoigne dans sa Zhéologie, que Maldonat
€tait du méme sentiment que Durand, ainsi que la plus grande
partie des docteurs de Louvain et de Douai que Durand avait
consultés.

«I1 est vrai que Clément VI, dans I'Extravagante Unige-
nitus (de peenitentia et remissione), enseigne que le trésor de



— 752 —

I'Eglise est composé, non seulement des mérites de Jésus-Christ,
mais encore de ceux de la trés-sainte Vierge et de tous les
saints et élus, depuis le premier juste jusqu'au dernier: ad
cujus quidem thesauvi cumulum, beale Dei genitvicis ommniuim-
que electorum, a primo justo usque ad uwltimum, merita admi-
niculum prestare noscuntur. C'est en se fondant sur cette Ex-
travagante, que Cajetan donnait pour une hérésie, et que
le pape Léon X condamnait la proposition 14 de Luther qui
disait. Zhesauri Fcclesie unde Papa dat indulgentias, non sunt
merita Christi et sanctorum. Mais a cela le pére Véron oppose
quatre réponses: lLa premieére, que dans I'Extravagante Unmi-
genitus, il n'est pas parlé des satisfactions des saints, qui est
I'unique point dont il s’agit dans la présente question; la se-
conde, que ce que le pape dit ici des mérites, il le dit per
transemnam et non comme la chose principale; la troisieme,
que dans cette décrétale le pape parle a 'archevéque de Tar-
ragone, et non a toute I'Eglise; la quatriéme, que le pape n'est
pas le concile général. En argumentant ad hominen:, Véron
pouvait ajouter une cinquiéme réponse, c’était de dire de 'Ex-
travagante Uwigenitus, de Clément VI, ce que Cajetan avait
dit d'une autre Extravagante Antiquorum, de Boniface VIII:
Vereor ne Bonifacius non ut pontifex, sed ut doctor illa dixe-
71t verba.

« Enfin, pour réduire a4 peu de paroles beaucoup de choses
qui se pourraient dire sur cette matiere, je dis qu'aucune in-
dulgence accordée par les conciles, ou par les papes, ou par
les évéques, en général ou en particulier, plénieére ou partielle,
n'est de foi; c’est-a-dire qu'il n’est certain d’aucune, de certi-
tude de foi, qu’elle soit valide devant Dieu. Je le prouve par
les mémes principes, savoir, que ni le concile de Trente, ni
aucun autre concile général, ni notre profession de foi ne dé-
finissent rien sur ce point. Et outre cela, la maniere dont les
prélats de 'Eglise procedent dans les concessions des indul-
gences, et celle que leur dicte leur prudence ou celle de leurs
conseillers, laquelle peut trés bien ne pas s'accorder avec le
jugement de Dieu qui est seul incapable de se tromper (p. 84-86).»
—- « 31 aucune indulgence en particulier n’est de foi, quelque au-
thentique qu’en soit la concession, que sera-ce de celles qui sont
manifestement apocryphes? Or, les plus graves théologiens
donnent pour manifestement apocryphes et supposées toutes 1es



— 753 —

indulgences de cent ou de mille ans... Nonobstant cela, on voit
encore aujourd’hui dans beaucoup d’églises des tableaux sus-
pendus qui annoncent des indulgences, non seulement de cent
ou de mille ans, mais de plusieurs milliers d’années (p. 87-88). »

Art. XIT: «Je reconnais la sainte, catholique et apostolique
Eglise romaine pour la meére et la maitresse de toutes les
Eglises, et je promets et jure une véritable obéissance au pon-
tife romain, successeur du Prince des Apobtres, saint Pierre, et
Vicaire de Jésus-Christ.» — «L'illustre Bossuet, dans 1’ Appen-
dice de sa Défense de la Déclaration du Clergé de France,
assure que quelques théologiens entendent ici par I'Eglise
sainte, catholique et apostolique romaine, I'Eglise universelle,
C'est-a-dire I'Eglise catholique, en tant qu'elle comprend toutes
les Eglises particulieres, et avec elles 'Eglise romaine. Dans
cette acception, il ne peut y avoir aucune difficulté sur ce
qu'on appelle I'Eglise catholique la mere et la mafitresse de
toutes les Eglises (p. 88-89).» — «Il est certain que, relati-
vement 4 1'Eglise universelle, 'Eglise romaine n'en est pas
la mere et la maitresse, mais la fille et la disciple. Sur quoi,
avant de passer plus avant, il convient de prévenir le lecteur
que, méme dans le sens distributif, cela ne doit pas se prendre
tellement en rigueur, que les Eglises particulieres soient sup-
posées ne rien savoir touchant la foi et les mceurs, que ce
que 'Eglise romaine leur aurait enseigné. Car, il y a plusieurs
cas et exemples dans lesquels on voit qu'au contraire 'Eglise
romaine a appris des Eglises particulieres beaucoup de choses
de Tun ou de Pautre genre. On sait que c'est de I'Eglise es-
pagnole et de celle de France que I'Eglise romaine a pris
Paddition de la particule Filioque au Symbole... Les Peres du
VIII® concile (session VI) ont dit: Spiritus Sanctus locutus est
in sancta vomana Ecclesia, credimus quod et in nostris Eccle-
siis locutus extiterit. Sl n'en était pas ainsi, il s'ensuivrait
une grande absurdité, savoir, que les évéques ne pourraient
dans leurs Synodes, soit provinciaux, soit diocésains, rien en-
seigner, ni définir dans les causes de la religion, sans avoir
auparavant consulté 'Eglise romaine; et de cette manitre,
toute 'autorité et le pouvoir spirituel que Jésus-Christ a laissé
4 son Eglise consisterait uniquement dans 'autorité et le pou-
voir papal; ce qui est contre la nature et l'essence de la hié-



— A

rarchie ecclésiastique instituée par Jésus-Christ, selon le con-
cile de Trente, pour se perpétuer dans son Eglise (p. 89-91).»
— «Tout ce qui est de droit divin est révélé dans 'Ecriture ou
dans la tradition, quoique tout ce qui est révélé dans I'Ecriture
ou dans la tradition ne soit pas de droit divin (p. 93).» —
« C’est le sentiment de plusieurs théologiens et canonistes des
plus graves, qu'il n'est pas de foi, ni de droit divin, mais
seulement de droit humain ecclésiastique, que 'Eglise romaine
a la primauté sur toutes les autres Eglises, et qu'elle en est
A ce titre la mere et la maitresse. Dans 1'épitre dédicatoire
de ma Zentative théologique, j'ai cité, comme étant de ce sen-
timent, Jean Gerson, le cardinal de Cusa, Dominique Soto et
Dominique Bannes; et dans 1'dppendice et Eclaivcissement du
méme ouvrage, Durand de Mende, Pierre d’Ailly, Bellarmin et
Noél Alexandre. Ces docteurs se fondent principalement sur
ce qu'on ne peut montrer ni dans I'Ecriture, ni dans la tra-
dition, qui sont les sources des dogmes catholiques, que Jésus-
Christ ait attaché a 1'Eglise de Rome la primauté de saint
Pierre, qu’il a voulu subsister perpétuellement dans son Eglise,
et en vertu de laquelle I'Eglise romaine s’appelle meére et
maitresse de toutes les Eglises (p. 94).» — «lIl n’est pas cer-
tain ni reconnu par tous les catholiques, que le concile de
Florence ait été un légitime concile cecuménique. Les évéques
de France, ayant a leur téte le cardinal de Lorraine, arche-
véque de Reims, le niérent au concile de Trente. Et loin que

le pape Pie IV ait donné pour erronée ou absurde cette né-
gation, au contraire, informé de ce qui se passait & cet égard,

il fit dire par saint Charles Borromée, qu'on suppriméat le
décret qui avait été préparé, et dans lequel, conformément a
la définition du concile de Florence, on déclarait le pontife
romain recteur et pasteur universel. Clest ce que rapporte
Pallavicini, dans son Histoire, Liv. XVI chap. xv. Ajoutez a
cela que le concile de Florence, quelque grande que puisse
étre son autorité, n’exprime point dans sa définition, que ce
qu'il dit du siege apostolique et du pontife romain lui appar-
tient de droit divin (p. 96-97).» — <«La formule du pape
porte: Romanoque pontifici, beati Petri Apostolorum Princi-
pis successori, ac jesu Chyisti vicario, veram obedientiam spon-
deo ac juro. Au sujet de cette formule, on doit observer
premieérement, que dans aucune des qualités qu'on y donne



— G5

au pontife romain, il ne se trouve, ou qu'il soit infaillible
quand il prononce ex cathedra, ou qu'il soit supérieur au con-
cile général, ou qu'il ait pouvoir sur le temporel des rois, ou
qu'en vertu de sa primauté il possede de droit divin tout ce
que les théologiens lui attribuent; marque évidente, que le
pape Pie IV n’a pas jugé que nous fussions obligés de tenir
ou de croire aucun de ces points. Ce que nous avons ra-
conté de la suppression du décret déja formé dans le concile,
touchant les prérogatives et l'autorité du pontife romain, est
encore une marque, que, dans la pensée du pape, nous ne
sommes pas méme obligés de tenir pour cecuménique le con-
cile de Florence, ni de regarder son décret comme régle de
foi. C'est pourquoi je n’approuve pas, et ne puis considérer
comme un bien que, nonobstant que dans les catéchismes de
la doctrine chrétienne on ne doit rien mettre, ni expliquer qui
ne soit indubitablement de foi catholique, on dise et enseigne
dans quelques-uns des notres, en traitant de l'article de I"Eglise,
que tous les chrétiens sont obligés d'obé¢ir au pape, comme
chef de I'Eglise et vicaire de Jésus-Christ, et de tenir pour
une vérité certaine les choses qu'il aurait déterminé définitive-
ment qu'on doit croire.

« On doit observer en second lieu, que ce qu'on affirme dans
la formule touchant le Pontife romain, savoir, qu'il est succes-
seur de saint Pierre, prince des Apotres, et vicaire de Jésus-
Christ, n'est pas dit pour que nous regardions comme de foi
et de droit divin ces attributs, en tant qu'ils sont attachés au
Pontife romain; mais afin que nous les considérions comme le
fondement et le motif de la véritable obéissance que nous lui
devons. La preuve en est: 1° qu'il n'est pas de foi, ni de
droit divin, comme nous l'avons montré, que les qualités de
successeur de saint Pierre, et de vicaire de Jésus-Christ, doivent
appartenir au Pontife romain, en tant que romain, 2° qu'en
cette partie de la profession de foi, il n'y a pas un seul mot
qui donne & entendre le contraire. Et méme la régle géné-
rale de I'Eglise, attestée par Pallavicini dans le deuxieéme livre
de son Histoire, chap. 1v, est de tempérer de telle sorte ses
définitions, qu'elles ne donnent point atteinte aux opinions
soutenues par des théologiens graves et en grand nombre.

« 11 est encore moins de foi, que le pontife romain, parce
qu'il est le successeur de saint Pierre, prince des Apotres,



— 756 —

soit pour cela le Seigneur et le dominateur des évéques,
ou qu'il soit le seul Vicaire de Jésus-Christ. Pour ce qui re-
garde le premier titre, saint Bernard écrivait au contraire au
pape Eugene IIl: Cousideres ante ommia, sanctam vomanam
Fecelesiam, cut Deo avctove preesides, aliarum Fceclesiarum ma-
trem esse nom dominam,; fe vero, non dominunt episcoporum
sed unum ex ipsis.» — « Considérez avant toutes choses, que la
sainte Eglise romaine, a laquelle, par la volonté de Dieu, vous
présidez, est la meére et non la souveraine des autres Eglises,
et que vous n'étes pas non plus le Seigneur des évéques, mais
I'un d’entre eux.» La raison de cela est que, comme, selon
notre formule, le souverain pontife est successeur de saint
Pierre; de méme, selon que l'enseigne le concile de Trente,
session XXIII, chap. v, les évéques sont successeurs des
Apotres. Ainsi, a4 s’en tenir au droit divin, les évéques ne
doivent pas plus de soumission au souverain pontife, que les
Apotres n'en devaient 2 saint Pierre. Or, cette soumission
comme nous venons de l'entendre dire a saint Bernard, n'était
pas celle des esclaves ou des vassaux a I'égard de leur maitre
ou de leur roi; mais celle de coliegues dans le méme minis-
tere a l'égard de leur président. — Quant au second titre, j’ai
déja prouvé dans la Tewniative théologique, principe 1, n® 6, par
le témoignage de saint Cyprien, de saint Basile, de Grégoire VII,
de saint Fulbert et de saint Yves, évéque de Chartres, ainsi
que par celui des conciles de Meaux et de Cressy, que les
évéques sont et se nomment aussi Vicaires de Jésus-Christ.
Jai montré au méme endroit, par l'autorité du pere Thomas-
sin, que si le pape s’appelle aujourd’hui, par antonomase, le
vicaire de Jésus-Christ, ce n’est pas qu'il y ait une loi qui dé-
pouille de ce titre les autres évéques; mais que cela s'est in-
troduit par un accord tacite des fideles, qui insensiblement en
a fait le titre propre et caractéristique de 1'évéque de Rome,
comme étant, & raison de sa primauté, celui qui tient avec le
plus de droit, et d'une maniere plus spéciale dans toute 'Eglise,
la place de Jésus-Christ. Lorsque le second concile de Lyon a
appelé le pape, vicaire de Jésus-Christ, cela ne prouve pas
non plus que, dans la pensée de ce concile, le pape fut seul
vicaire de Jésus-Christ; moins encore que, de l'appeler ainsi,
¢’ait été définir un dogme; cela n'étant pas la maniere de les
définir, ni de les proposer a la croyance nécessaire des fideles.



— 757 —

Cependant comme, aprés la mort de saint Pierre, toute l'anti-
quité chrétienne est convenue que I'évéque de Rome lui suc-
cédait dans sa primauté, soit parce que le prince des Apoétres
avait consacré cette ville par sa résidence et par son martyre,
soit parce qu’elle était la métropole de tout I'empirve romain,
c'est avec raison que le concile de Trente, et avec lui le pape
Pie IV, ont ordonné que tous les évéques, tous les dignitaires,
chanoines, bénéficiers, curés, et professeurs publics des lettres
divines et humaines, promissent et jurassent au pontife romain
une véritable obéissance, c'est-a-dire, une obéissance sinceére
et de cceur, telle que la promettent et la jurent & leur évéque
les clercs d'un diocese (99-102).» — «Mais, en promettant et
jurant au Pontife romain une véritable obéissance, sommes-
nous pour cela obligés de lui obéir en tout et partout? Non.
Car, ni le concile de Trente, ni notre formule de profession
de foi ne nous commandent de rendre au pontife romain une
obéissance aveugle et sans bornes, telle que le pape Gré-
goire VII T'exigeait de empereur Henri IV (comme on le voit
par sa lettre a I'évéque de Passau et a l'abbé de Hirsange);
mais une véritable obéissance. Et il peut fort bien arriver
que, nonobstant cette véritable obéissance, méme promise et
jurée, il soit permis dans certains cas aux €évéques et aux
princes catholiques, de résister & des ordonnances du pape, et
de ne pas admettre quelques-unes de ses bulles. Pour ce qui
est des évéques, les exemples de saint Dunstan de Cantorbery,
de Robert de Lincoln en Angleterre, et de beaucoup d’évéques
de France, cités dans la Zentative théologique, principe IV,
n° 4, sont décisifs. Et pour ce qui regarde les princes catho-
liques, chacun sait la résistance qu'ils ont tous opposée de
notre temps a la bulle /n Cena Domini. résistance, qui obligea
le pape Clément XIV, en 1770, a supprimer cette bulle, laquelle
depuis ce temps n'a plus été publiée 2 Rome (p. 103).»

Art. XIIT: «Je recois aussi, sans aucun doute, et professe
toutes les autres choses qui ont ¢été transmises, définies et
déclarées par les sacrés Canons et par les Conciles cecume-
niques, et principalement par le sacré et saint concile de Trente;
et en méme temps je condamne pareillement, je rejette et
j'anathématise toutes les choses qui leur sont contraires, et
toutes les hérésies que I'Eglise a condamnées, rejetées et ana-



— 708 —

thématisées.» — «On ne peut entendre dans la premiere par-
tie, par ces paroles «enseignées, définies et déclarées par les
saints Canons et les conciles cecuméniques,» que les choses
qui appartiennent a la foi et aux bonnes meceurs, et nullement
celles qui sont de pure discipline.

« Cela se prouve, non seulement parce que ces expressions,
tradita, definita el declarata indiquent par ellessmémes des
matieres de dogme; mais encore parce que, en les étendant
aux décrets de discipline, il s'ensuivrait une chose absurde,
savoir, que dans cette clause nous admettrions et recevrions
sans hésitation plusieurs décrets surannés, et plusieurs qui
répugnent aux principes et aux usages qui se suivent aujour-
d’hui dans presque toute I'Europe.

«On doit mettre dans la classe des décrets surannés pres-
que tous les canons et décrets de discipline par lesquels I'Eglise
s'est gouvernée dans les huit premiers siécles; c’est-a-dire, les
canons de Nicée, d’Antioche, de Constantinople, de Chalcé-
doine, ceux d'Afrique et autres anciens canons, et méme une
grande partie de ceux qui sont contenus dans le corps du
Droit commun et dans le concile de Trente. Tant est grand le
changement et I'altération qui s’est faite, depuis un certain temps
jusqu’a présent, dans tout le systéme de la discipline.

«Je mets dans. la classe des seconds, tous les canons et
décrets soit des conciles, soit des papes, dans lesquels les
princes séculiers se sont plaints justement que I'Eglise usur-
pait leur juridiction. Tels sont plusieurs décrets du concile de
Latran, plusieurs des Décréiales, plusieurs du Sexte, des Clé-
mentines, des Extravagantes, et plusieurs méme du concile de
Trente.

« Dong, les choses qu'on admet et recoit ici en termes géneé-
raux, sont uniquement celles qui appartiennent a la foi et aux
bonnes mceurs, et nullement celles qui concernent d’autres ma-
tieres.

«Au sujet de la distinction que nous avons établie entre
canons et canons, les lecteurs doivent bien comprendre que
tout ce qui est déclaré, enseigné et défini dans les Conciles
généraux, sous peine d’anathéme contre ceux qui diraient le
contraire, n'est pas par cela méme enseigné, déclaré et defini
indubitablement comme un dogme de foi divine. Car, sans
sortir du concile de Trente, il s'y est fait plusieurs canons



— 739 —

avec la peine d'anathéme, qui, suivant lopinion de graves
théologiens catholiques, contiennent bien des vérités certaines,
qu'on doit suivre et embrasser comme telles; mais vérités fort
au-dessous des dogmes, et que les Péres n'ont point eu inten-
tion de proposer aux fideles comme des articles de foi, vu la
matiere sur laquelle elles roulent, et qui n'a son fondement ni
dans I'Ecriture ni dans la tradition.

« Tel est, selon le sentiment de Van Espen, de Riegger et
d’Eybel (pour n'en pas citer d'autres qui ont écrit plus récem-
ment sur ces objets a Paris, 4 Pavie et & Crémone); tel est,
dis-je, dans la session XXIV, sur le Mariage, le canon 4, dans
lequel le concile définit que I'Eglise a le pouvoir d’établir des
empéchements dirimants. Car ces docteurs avancent et sou-
tiennent que I'Eglise n'a point ce pouvoir par un droit qui lui
soit propre, mais par permission et condescendance des princes
séculiers. Chacun voit, dans cette hypothese, que l'anathéme
ajouté par le concile ne suppose pas une erreur en matiere
de droit divin, mais une erreur en matiere de droit humain.
Longtemps avant les auteurs qu'on vient de citer, Jean de
Launoy, dans son fameux traité intitulé: Regia in matrimo-
nium potestas, avait déja soutenu le méme sentiment, que le
canon dont il s'agit ne contient ni ne définit aucun dogme.
Cest pourquoi il rangeait ledit anathéme dans la classe de
ceux que le méme a prononcés contre les crimes de rapt et
de duel.. A 'égard de la seconde partie, qui a pour objet la
condamnation des hérésies, ceux qui font cette profession de
foi, doivent remarquer que notre formule ne dit pas: «damna-
tas a romanis Pontificibus, condamnées par les Pontifes ro-
mains;» mais «condamnées par 'Eglise, damnatas ab Ec-
clesia.» Car ce n'est qu'aprés qu'une doctrine a été condamnée
par I'Eglise, que tous les théologiens catholiques conviennent
qu’elle doit étre tenue pour hérétique (p. 104-107). »

Tels sont les aveux formels du P. Pereira de Figueiredo. Ils montrent, je le

répete, combien les doctrines romaines actuelles sont erronées et anticatholiques.
E. M.




	Le P. Antoine Figueiredo et la profession de foi de Pie IV

