
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Le P. Antoine Figueiredo et la profession de foi de Pie IV

Autor: E.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


733 —

LE P. ANTOINE FIGUEIREDO

ET LA PROFESSION DE FOI DE PIE IV.

L'oratorien Antoine Pereira de Figueiredo, né à Macao en 1725, est mort à

Lisbonne la 1797- Professeur de théologie dans sa congrégation en 1761, il a publié
des ouvrages qui ont été estimés dans toute l'Europe :

Essai théologique sur le droit des évêques, 1768; Traité des lieux théologiques,
1792; Traduction de la Vulgate, avec préfaces, notes, etc., 1778-1790; etc. Son

Analyse de la Profession de foi de Pie IV parut à Lisbonne en 1791 ; elle fut traduite
en italien et imprimée à Naples en 1792,' la traduction française a été publiée à Paris,
chez Thorin, en 1870, in 8°, 115 pages. Le but de cette Analyse est d'exposer,
d'une part, ce qui est obligatoire comme dogme, et, d'autre part, ce qui est laissé
comme opinion à la libre discussion des théologiens. En lisant attentivement ce

document, on voit: i° ce qu'il était encore permis de combattre comme erroné en 1791,
et entre autres choses l'infaillibilité papale; 2° combien il est faux de dire, comme le
prétendent les catholiques-romains, que l'Eglise romaine, en définissant l'infaillibilité
papale, n'a pas altéré la foi; 30 comment Pie IV a rusé pour atténuer, dans sa
Profession de foi, certains enseignements du concile de Trente qui sont logiquement
inconciliables avec les dogmes de l'ancienne Eglise; 40 comment Figueiredo, dans

son libéralisme, a dû, lui-même, ruser, pour atténuer, dans ses explications, la doctrine
de Pie IV et pour tâcher de la rendre acceptable. Il y a là des aveux précieux à

noter; nos lecteurs les liront certainement avec intérêt. E. M.

Préface. — « Il y a une différence notable entre les
anciennes et les modernes professions de foi, en ce que dans les

premières on ne propose que le pur dogme, à l'exclusion de

tout ce qui n'est pas tel; au lieu que, dans celles-ci, il s'est
introduit quelquefois différentes opinions, qui s'y trouvent mêlées

avec le dogme (pag. 1-2). »

«Pour procéder avec assurance dans le discernement des

dogmes catholiques, il est nécessaire que nous commencions

par poser les principes suivants de critique théologique, que
le P. Véron, fameux théologien et missionnaire français vers
le milieu du XVIIe siècle, a très solidement établis dans son



-- 734 —

admirable traité intitulé Règle de la foi, qui passe en tout
point pour le meilleur ouvrage qu'il y ait jusqu'à présent sur
cette matière.

Règle de foi: « Tout ce qui est révélé clans la parole de

Dieu (c'est-à-dire dans l'Ecriture sainte et la tradition) et
proposé à tout le monde par l'Eglise catholique comme devant
être cru de foi divine, appartient à la foi catholique, et il n'y
a que cela seul qui en soit. ¦> — Corollaires qui suivent de cette

règle: De la règle ci-clessus dérivent nécessairement les corollaires

suivants :

1° Que tout ce que l'Eglise propose, tient ou enseigne
suides faits postérieurs au temps des Apôtres, tels que l'existence
de certaines révélations, celle de certains miracles ; la sainteté,
les vertus, les prodiges et la persévérance finale des saints que
la même Eglise a canonisés ; l'intelligence et le sens des livres
des auteurs particuliers ; la célébration de tels ou tels conciles

généraux ; l'invention de telles ou telles reliques ; rien de tout
cela n'est un dogme qu'on doive croire de foi divine, ni qui
puisse être proposé comme tel aux fidèles par l'Eglise.

La raison en est, qu'à la mort des Apôtres, le dépôt de la
foi catholique a été fermé; de manière qu'on ne peut regarder
comme vérités nécessaires au salut, que celles que l'Eglise
tirerait de ce dépôt et déclarerait y être contenues.

2° Qu'aucunes décrétales ou bulles des pontifes romains,
même celles qui entrent dans le corps du droit canonique, ne
sont suffisantes par elles-mêmes pour fonder un article de foi
catholique ; ou en d'autres termes : qu'aucune doctrine n'est de

foi catholique, précisément parce qu'elle est contenue dans ces

décrétales ou bulles. La raison en est que le pape, de quelque
manière qu'il parle, et lorsqu'il parle même ex cathedra, n'est

pas l'Eglise universelle ; donc, ce qui n'est proposé que par
lui, n'est pas proposé par l'Eglise universelle, ni par conséquent
une doctrine de foi catholique. Le P. Véron ajoute que cette
conclusion est tellement certaine parmi tous les docteurs, que
si quelqu'un enseignait le contraire, il serait un novateur et

mériterait d'être censuré comme inventeur d'un dogme nouveau.
C'est pourquoi cette maxime de Jean Major est communément

reçue: «Que ce n'est pas moins une hérésie, d'affirmer que

ce qui n'est pas de foi, en soit, que de nier que ce qui est

de foi, en soit. » Non minus est hœresis adserere aliquid esse



— /35 —

de fide, quod non est de fide, quam negare aliquid esse de fide,
quod est de fide.

3° Qu'une chose n'est pas de foi catholique, lorsqu'elle a
été définie par un concile qui n'est pas général, quand même
le Pape y aurait présidé lui-même ou par ses légats. La raison
en est, qu'un tel concile n'est pas l'Eglise universelle: donc,
ce qu'il propose n'est pas proposé par l'Eglise universelle; et
par conséquent n'est pas de foi catholique; à moins qu'il ne
soit constant d'ailleurs que c'est le sentiment de toute l'Eglise,
comme il l'est des décisions clés conciles de Milève et d'Orange
contre les pelagiens et les serai-pélagiens.

4° Que lorsque l'Eglise condamne quelques propositions,
on ne doit considérer comme étant rigoureusement des vérités
de foi divine, que les contradictoires de celles que la même
Eglise condamne cléterminément (et non pas seulement in globo)
comme hérétiques. Il n'en est pas de même de celles qu'elle
qualifie précisément de malsonnantes, offensives des oreilles
pieuses, de scandaleuses, de téméraires, de fausses. La raison
en est claire. C'est que, quand l'Eglise déclare hérétique une
proposition déterminée, c'est alors seulement qu'elle la déclare
directement opposée à la parole de Dieu révélée dans l'Ecriture

ou clans la tradition ; et que, quand elle la déclare directement

opposée à la parole de Dieu, elle déclare la contradictoire

de foi divine. Mais quand l'Eglise condamne telle ou telle
proposition, en lui appliquant quelqu'une des qualifications
rapportées en second lieu, elle ne la déclare pas pour cela directement

ou même indirectement opposée à la parole de Dieu
révélée dans l'Ecriture et la tradition, mais seulement opposée
au sentiment commun des fidèles, ou dangereuse dans la
pratique, ou injurieuse au Saint-Siège, ou comme propre à

occasionner des troubles et des désordres clans l'Eglise ou dans

l'Etat, ou enfin pour d'autres raisons fort au-dessous de l'hérésie
Ajoutez qu'il peut arriver qu'une proposition, qui, dans un temps
est malsonnante, ou scandaleuse, ou téméraire, ne mérite plus
dans un autre temps ces qualifications; ce qui ne peut jamais
être de celle qui a été une fois déclarée hérétique par toute
l'Eglise. Cette proposition : « Il n'entre dans aucune façon dans
le pouvoir des clefs que le souverain pontife puisse priver un
roi de son. autorité, ou de l'administration de ses Etats, ou
absoudre ses sujets du serment de fidélité et d'obéissance qu'ils



— 736 —

lui ont prêté. » Cette proposition, dis-je passait à Rome,
depuis le pontificat de Grégoire VII jusqu'au temps de Sixte V,
non seulement pour téméraire, scandaleuse, malsonnante, mais
même pour sentant l'hérésie. Aujourd'hui, hors de Rome, c'est
ce que suivent communément les catholiques. — Quand, dans
l'année 1278, le pape Nicolas III publia sa decretale Funda-
menta (de electione, in Sexto) sur la prééminence et les
prérogatives de l'Eglise romaine, on regardait comme digne d'une
sévère censure cette proposition : « La donation de Rome, faite
par Constantin au pape Sylvestre, est une fable que Gratien
a insérée par ignorance dans son décret. » Aujourd'hui elle passe
pour une chose démontrée parmi tous les savants (p. 4—8). »

Commencement de la Profession de foi: «Je crois et
professe avec une ferme foi toutes et chacune des choses qui sont
contenues dans le Symbole de foi dont se sert la sainte Eglise
romaine ...» — « Dans les Symboles des Apôtres, de Nicée, de

Constantinople, on ne propose que ce qui est de foi divine, sans
aucun mélange de ce qui n'est point tel ; au lieu que, dans
certaines professions de foi postérieures, même de conciles
généraux, nous voyons qu'on propose différentes opinions qui s'y
trouvent mêlées avec des dogmes catholiques (pag. 23-24). »

Art. /6r: «J'admets et embrasse fermement les traditions
apostoliques et ecclésiastiques, et les autres observances et
constitutions de la même Eglise. » — «Les traditions qu'on veut
ici qu'on admette et qu'on embrasse fermement, sont les
traditions de l'Eglise universelle, et non celles des Eglises
particulières, ni même celles de l'Eglise particulière de Rome (pag. 24).»

— «... Ces raisons m'obligent à dire que le présent article
pouvait et devait même être conçu en termes plus clairs et

plus précis (pag. 29). » — « Il faut bien remarquer que la
formule ne dit pas « et les autres observances et constitutions
émanées des papes ou souverains pontifes;» mais «et les autres
observances et constitutions de la même Eglise » ; parce que ce

n'est pas la même chose, qu'une observance ou constitution
soit émanée des papes, ou qu'elle soit une observance ou constitution

de l'Eglise universelle, ou une observance et constitution
que l'Eglise universelle approuve (pag. 30). » — « Dans les
conciles généraux des derniers siècles, qui se sont tenus en Occi-



— 737 —

dent, et en particulier dans le dernier, qui est le concile de
Trente, il s'est fait plusieurs décrets qui n'ont point été admis
même par les nations les plus catholiques, comme donnant
atteinte aux droits des princes séculiers et aux coutumes des
nations. On peut voir sur ce sujet la préface de Leplat, à la
tête de son édition du même concile.... On ne doit pas être
étonné, encore moins scandalisé, d'entendre dire ou supposer
que, même dans les conciles généraux représentant l'Eglise
universelle, il ait été établi des choses qui méritent d'être
rejetées. Car c'est la doctrine commune des théologiens, reconnue
et approuvée par le grand Canus, que, quand il s'agit de faire
des lois sur des matières de pur gouvernement humain, et qui
n'appartiennent nullement à la révélation, tout un concile
général peut errer, par faute d'entendement ou de volonté ; et

que, dans les jugements qui dépendent d'une combinaison de

circonstances, un concile même général, peut manquer de cette
prudence et de cette maturité qui sont requises dans tout ce

qui regarde la législation publique. On voit par divers
passages de l'histoire du concile de Trente, écrite par Palavicin
et par Raynauld, qu'en plusieurs choses, la prévention de

certaines idées puisées dans les fausses Décrétales d'Isidor Mer-

cator, influait beaucoup sur l'esprit des Pères de ce concile:
et comme les Pères des conciles généraux précédents, et les

papes qui ont compilé lesdites Décrétales, ont été aussi imbus
des mêmes idées, il en est résulté dans l'Eglise, qu'il a passé
de l'un à l'autre et comme de main en main différentes
opinions sur les limites des deux puissances, sur les immunités

ecclésiastiques, la compétence du for, etc., lesquelles sont
aujourd'hui généralement contredites et combattues dans tous les

pays hors l'Italie (p. 36-37). »

Art. II: «J'admets de même la sainte Ecriture, conformément

au sens qui a été et est encore reçu par notre mère la

sainte Eglise; à qui il appartient de juger du vrai sens et de

l'interprétation des saintes Ecritures; et je ne l'entendrai ni

l'interpréterai jamais que selon le consentement unanime des saints

Pères (p. 37).» — « 1° Premièrement on admet la sainte Ecriture,
non d'une manière quelconque, mais conformément au sens qui
a été et qui est reçu par l'Eglise, notre sainte mère; et cela
à l'opposé et à la différence des hérétiques, qui admettent aussi



— 738 —

l'Ecriture sainte, mais dans le sens particulier de chacun (p. 38).»
— «2° On confesse ensuite que c'est à la sainte Eglise notre
mère qu'il appartient de juger du vrai sens et de l'interprétation
des saintes Ecritures. Et quand on dit simplement : « la sainte
Eglise notre mère, » il est clair que cela s'entend de l'Eglise
catholique ou de l'Eglise universelle, considérée ou comme
dispersée dans le monde entier, ou comme assemblée en
conciles généraux qui sont ses représentants, comme il a été défini
à Constance. Donc, l'Eglise qu'on nous fait professer de reconnaître

comme juge et interprète infaillible des Ecritures, est

l'Eglise catholique ou l'Eglise universelle, et non pas précisément

l'Eglise romaine, ou aucune autre Eglise particulière.
Donc, toutes les interprétations des Ecritures qui se trouvent
dans les bulles et décrétales de quelques papes que ce soit,
toutes celles qui se troinœnt clans les écrits de quelques
docteurs que ce soit, si l'Eglise universelle ou les conciles généraux

qui la représentent, ne les ont pas confirmées par leur
jugement, pourront bien être des interprétations probables, mais
non des interprétations sur lesquelles on puisse fonder un
dogme ou un article de foi catholique et divine.

«Aussi, dans les termes de la présente profession de foi,
aucun catholique n'est obligé, de nécessité de salut, d'admettre
les sens qu'ont donnés à certains textes de l'Ecriture le pape
Alexandre III, au chap. Cum esset (de testamenlis) ; le pape Innocent

III, au chap. Novit {de judiciis), et au chap. Per venera-
bilem (qui filli sint legitimi), ni beaucoup d'autres qui ont passé
dans le droit canonique ; le pape Boniface VIII, dans
l'extravagante Unam sanctam (de majoritate et ohedientia), et encore
plusieurs autres, tant de ces papes que d'autres souverains pontifes

(p. 39). » — «Je dis plus: lors même que l'Eglise, dans un
concile œcuménique, interprète de telle ou telle manière un

texte de l'Ecriture, si la définition ou le décret de l'Eglise ne

tombe pas sur cette explication, mais que le texte soit allégué
seulement en preuve ou en éclaircissement du même décret,
tous les théologiens conviennent que cela précisément même

ne suffit pas pour qu'une telle interprétation soit de foi divine...
Vasquez, dans la 3e partie, q. 181, chap, in, dit expressément:
Aliquando Ecclesiam suam definitionem confirmare testimoniis,
ex quibus aliqua non ejficaciter earn probant. Dans ce cas, il
faut dire des définitions des conciles généraux ce que Melchior



— 739 —

Canus a remarqué au sujet des définitions des souverains pontifes

: Unum est tanquam intentio conclusioque decreti, alterum
qasi ratio et causa. Liv. VI, Des lieux théologiques, ch. iv.
Notre grand théologien Diego de Payva d'Andrada a dit:
« Fieri indio modo potest, ut omnes ecclesiasticce sanctiones, in
tanta morum dissimilitudine, nationum el linguarum varietate,
htimanarumque rerum inconstantia et temeritate, omnibus mor-
talibus semper accommodalcc, semperque salutares sint. Nam
quamvis justifia nequaquam sit flexibilis et com/nulcibilis,
tempora tarnen (ut ait Augustinus), qitibus ilia prœsidet, non
parlier sunt; tempora enim sunt; sed quœ sunt quibusdam
salutarla, aliis perniciosa funi.

« Cette même question de la faillibilité des conciles, même
œcuméniques, dans le genre de constitutions dont il s'agit, a
été traitée depuis peu avec l'applaudissement des savants, par
D. François Conforti, professeur des Canons à Naples, dans
son Anti-Grotius, imprimé dans la même ville en 1780. Les
interprétations de l'Ecriture que nous donne l'Eglise universelle,

ne doiAœnt donc être tenues nécessairement pour
infaillibles et de foi divine, que lorsque la définition de l'Eglise
universelle tombe et se réfléchit, pour ainsi dire, sur les
interprétations mêmes (p. 40-42). » — « 3° En poursuivant la
confession de foi, on dit: Je ne la prendrai ni ne l'interpréterai
jamais que dans un sens conforme au sens unanime des saints
Pères... Ce qu'on veut dire, c'est que là où les Pères sont
unanimes sur une exposition de l'Ecriture, il ne doit être permis

à personne d'en interpréter d'une autre manière quelque
texte que ce soit. L'Eglise n'exigeant précisément que cela
de nous, rien de plus, dans l'interprétation de l'Ecriture, il suit
par la raison contraire, que dans les textes que les Pères ont
interprétés diversement, l'Eglise nous laisse la liberté de choisir,

entre les différentes interprétations, celle qui nous paraît
la meilleure. Or, par exemple, un des textes que les Pères

exposent diversement est celui où Jésus-Christ dit à saint Pierre:
Super hanc petram œdificabo Ecclesiam meam. Car, par cette
pierre, les uns entendent la personne de saint Pierre ; et d'autres,
la confession faite par saint Pierre de la divinité de Jésus-Christ.
Aussi saint Augustin conclut-il, dans le premier livre des

Rétractations, chap, xxi, de ce que les saints Pères ne sont pas
d'accord sur le sujet dont on doit entendre ces paroles super



— 740 —

hanc petram, que le lecteur peut choisir entre ces deux
sentiments, celui qui lui paraîtra le plus probable: Harum autem
duarum sententiarum quœ sit probabilior eligat lector... Il
convient que j'avertisse les jeunes théologiens que, quand ils liront
dans Opstraet, dissert. 5, Des lieux théologiques, § 1, que, des

interprétations ci-dessus, la plus commune est celle qui entend

par cette pierre la personne de saint Pierre, ils ne le croient
pas. En effet, Launoi, dans ses Lettres, a fait voir que
l'interprétation qui entend de la personne de saint Pierre les mots
hanc petram, n'a pour elle que dix-sept Pères, au lieu que
l'autre en a plus de quarante-quatre (p. 42-44). »

Art. III: «Je confesse qu'il y a sept sacrements de la
Nouvelle Loi, etc. » — « Nous laisserons les théologiens et les

canonistes disputer si les sacrements confèrent la grâce en

genre de cause morale, ou en genre de cause physique. Nous

ne laisserons pas toutefois d'avertir avec Juenin, que la
doctrine ici définie, que tous les sept sacrements ont été institués

par Jésus-Christ, n'empêche pas que l'Extrême-Onction
puisse n'avoir pas été instituée par lui immédiatement ; mais

seulement, ainsi que le pensent divers théologiens, médiate-

ment, c'est-à-dire par le moyen de l'apôtre saint Jacques le

mineur. — Quoique le concile de Trente ait défini que le

mariage est un sacrement de la nouvelle loi, institué par Jésus-
Christ, et qui confère la grâce à ceux qui le reçoivent dignement,

il se peut très bien néanmoins (contre le sentiment de

Bellarmin) que plusieurs mariages de fidèles soient des

mariages véritables et valides, sans être des sacrements. Car le

contrat est separable du sacrement, quoique le sacrement ne

puisse subsister sans le contrat qu'il suppose nécessairement
comme matière, je le prouve par les mêmes raisons que j'ai
déjà rapportées, il y a vingt-quatre ans, dans la Tentative
théologique, savoir, que dans l'opinion du subtil Scot, le mariage

qui se contracte par signes, comme celui des muets, n'est pas

un sacrement; suivant celle de Cajétan, le mariage célébré

par procuration, n'est pas non plus un sacrement; suivant
celle de Guillaume de Paris, de Pierre de la poilu (de palude),
de Guillaume Estius, et de plusieurs théologiens, le mariage
n'est pas sacrement toutes les fois que le ministre n'en est pas

le curé ou un autre prêtre qui tienne sa place. D'où Melchior



— 741 —

Canus conclut, dans son VIIIe livre Des lieux théologiques,
chap, v, que « ce n'est pas un dogme de foi, que tout mariage
des fidèles soit un sacrement, mais que le sentiment contraire
est même le plus probable. » Quibus ex rebus breviter dispu-
tatis intelligi potest, non solum non esse dogma fidei, omne

fidelium matrimonium sacramentum esse, sed etiam contrariam
omnino sententiam probabiliorem esse. Et d'autres concluent de
même que, clans ces cas, les deux conjoints, sans recevoir la
grâce du sacrement (qui n'a pas lieu), contractent validement
un véritable mariage, et cohabitent ensemble légitimement
(p. 45-46). »

Art. IV: «Je reçois et admets aussi les rites de l'Eglise
catholique reçus et approuvés dans l'administration solennelle
de tous les susdits sacrements. » — « On ne nous commande
pas de recevoir et d'admettre les rites propres de l'Eglise, de

Rome ou d'aucune autre Eglise particulière, tels que ceux de

Brague, ou les rites mozarabiques, non plus que ceux des

bénédictins, des carmes, des dominicains ou de quelque autre
ordre religieux; mais seulement ceux de l'Eglise catholique,
c'est-à-dire les rites qui sont pratiqués par elle universellement ;

et non pas même encore tous, mais uniquement ceux dont la
même Eglise catholique se sert dans l'administration solennelle

des sacrements (p. 47). » — « Quoique beaucoup de ces rites
ne soient pas révélés et, par conséquent, ne soient pas de foi;
qu'ils ne soient pas non plus de droit divin, considérés in
individuo; d'où il suit que l'Eglise les peut changer pour lernen

substituer d'autres... Par cela même que le concile, aussi
bien que notre formule n'expriment pas d'autres rites que ceux
qui sont reçus et approuvés par l'Eglise catholique dans
l'administration solennelle des sacrements, je pense que l'Eglise
ne nous oblige pas ici à recevoir et à admettre toutes les

rubriques qui se trouvent dans le bréviaire romain, ou dans

l'ordre de l'Office divin, où l'on ne peut pas nier qu'il se trouve
des choses qui semblent fort arbitraires et superflues; outre
que ce n'est pas la même chose, que ces rubriques soient
ordonnées et approuvées par la Congrégation des rites, ou qu'elles
le soient par l'Eglise catholique (p. 48-50). »

Art. V: «J'embrasse et reçois toutes et chacune des choses

qui ont été définies et déclarées dans le saint concile de Trente



— 742 - -

touchant le péché originel et la justification. » — « Il suit que
l'intention du concile n'était pas de comprendre dans le décret
sur le péché originel la B. V. Marie, ce qui est un point de

discipline et de règlement ecclésiastique en faveur de la pieuse
opinion de la conception immaculée de la S. V.... Le concile
suppose plutôt qu'il ne définit le dogme de l'exemption de la
S. V. de tout péché actuel, même véniel. André Véga, théologien

espagnol, présent au concile, a allégué en faveur de ce

privilège l'autorité du concile de Clermont de 1095.... Mais
dans les actes qui nous en restent aujourd'hui, on ne A^oit

aucun décret ou canon qui traite de l'objet dont il s'agit, comme
Vasqttez l'a déjà remarqué en écrivant sur la 3e partie de

saint Thomas, quest. 27, disput. 120, chap. n. Ils rapportent
seulement que, parmi les décrets de discipline, on établit dans

ce concile l'usage universel de la récitation du petit office de

la Vierge, qui avait été institué peu d'années auparavant palle

saint cardinal Pierre Damien, et adopté par les Chartreux;
et cela dans la vue de se rendre propice auprès de Dieu la
sainte Vierge Marie dans l'expédition de guerre contre les
infidèles de la Palestine, qui fut la première croisade qu'on vit
dans la chrétienté. Il se peut que par occasion, en traitant des

prérogatives de Marie, il ait été dit ou écrit quelque chose
dans ce concile, par où les Pères la reconnaissent exempte de

tout péché, même véniel ; mais on n'a pas cette décision, et on

ignore la manière dont elle a pu être conçue, et d'ailleurs le concile

de Clermont, quelque nombreux qu'on le représente, ne

passe pas pour général (p. 51-53).»

Art. VI: «Je confesse également qu'on offre à la Messe un

Sacrifice véritable, propre et propitiatoire pour les vivants et

les morts ; et que dans le saint sacrement de l'Eucharistie sont

Arraiment, réellement et substantiellement le corps et le sang
de Notre-Seigneur Jésus-Christ, joints à son âme et à sa

divinité; qu'il se fait une conversion de toute la substance du pain
en son corps, et de toute la substance du vin en son sang;
conversion que l'Eglise catholique appelle transsubstantiation. »

— «Cet article est composé de quatre parties, dont les trois

premières sont dogmatiques et de foi divine, et la quatrième ou

dernière n'est point dogmatique, mais de fait humain (p. 55-56). »

— « De ce que le concile a défini que le sacrifice de la Messe



— 743 —

est un sacrifice véritable et proprement dit, il ne s'ensuit pas
que ce soit un sacrifice absolu, comme celui de la croix. Ainsi
il n'est pas de foi qu'il soit un sacrifice absolu, mais seulement

relatif, en tant que commémoratif de celui de la croix.
De même, puisque le concile n'a pas défini en quoi consiste
essentiellement ce sacrifice, il n'est pas de foi qu'il consiste
essentiellement dans l'offertoire, ou dans la consécration, ou
dans la fraction des espèces, ou dans la communion, choses

sur lesquelles les théologiens de l'école soutiennent des opinions
différentes, sans offenser la foi, parce qu'il ne se trouve dans
les saints Pères aucun vestige de cette question (p. 56). » —
«Le concile de Trente, se contentant d'avertir les fidèles, dans
le chap, i de la session XIII, qu'il ne répugne point que le
même J.-C. N. S. soit toujours assis à la droite du Père éternel,

selon sa manière naturelle d'exister, et qu'en même temps
il soit présent pour nous en plusieurs lieux sacramentellement,
laisse aux théologiens et aux philosophes à disputer sur la
manière dont s'opèrent de si grandes merveilles. Ainsi il n'est
point de foi que le corps de Jésus-Christ puisse être en même

temps en divers lieux selon son étendue. Il n'est point de foi
que les parties du corps de Jésus-Christ s'y pénètrent les unes
les autres; il ne l'est pas que le corps de Jésus-Christ dans

l'Eucharistie ait une quantité, ou soit dans les espèces comme
dans un lieu. Il est encore moins de foi ou plutôt il est
faux que le corps de Jésus-Christ dans l'Eucharistie soit assis,

ou couché, ou debout, ou qu'il soit égal à ce qu'il est dans
le ciel, ou qu'il soit de la même grosseur et de la même

longueur que sur la croix. Pareillement, il n'est pas de foi
quelle est la nature physique des accidents, ou des espèces
du pain et du vin, ni de quelle manière elles y demeurent,
ni si elles y restent les mêmes quelles étaient auparavant
(p. 58-59).» — «Et de même, on ne dit ni on ne décide

point ici ce qui arrive à l'eau que l'on mêle avec le vin;
savoir, si elle se change au sang de Jésus-Christ, ou si elle
reste eau comme auparavant. C'est que l'Eglise, ne trouvant
pas sur ce point dans la tradition apostolique de fondement
suffisant pour établir un dogme de foi, permet au théologiens
de disputer pour et contre, comme on peut le voir au chap.
Cum Marthœ (de celebr. Missarum).» — «La quatrième et
dernière partie est un fait humain non révélé... Il ne faut pas



_ 744 —

passer sous silence que, dans notre profession de foi, le fait
dont il s'agit n'est pas énoncé d'une manière si imposante et
si doctrinale, qu'il l'a été par le concile de Trente. On dit
simplement dans la profession de foi: Quam conversionem
Ecclesia Catholica transsubstantiationem appellai; mais le concile,
dans le chap, iv, ajoute au mot appellat les adverbes conve-
nienter et proprie, et, dans le canon 2, l'adverbe aptissime, ce

qui donne à la proposition le sens d'une proposition modale,
qui rend plus respectable l'usage de ce mot, et annonce que
le concile a voulu comme le canoniser. Or, dans la supposition

que l'Eglise, pour expliquer la conversion du pain et du

vin, se serve du mot de transsubstantiation, comme du mot
propre et le plus convenable pour signifier ce qu'elle veut que
nous croyions sur ce profond mystère, il n'est pas pour cela

de foi, ni que la coexistence du corps et du sang de Jésus-
Christ avec la substance du pain et du vin soit impossible,
ni que la substance du pain et du vin soit anéantie, puisque

entre les mêmes théologiens, qui comme catholiques
confessent la transsubstantiation, il y en a plusieurs qui nient
qu'elle se fasse par l'anéantissement des deux substances, et

qui nient en même temps que l'existence des deux substances
soit ici incompatible avec la présence réelle de Jésus-Christ.
C'est ce qu'on peut voir dans Vasquez, disput. 184, sur la
3e partie de Saint Thomas. Le souverain pontife Pie IV n'a

point eu, ni dû avoir l'intention de faire mention dans la
profession de foi de tous les points définis en chaque matière par
le saint concile de Trente, mais seulement des principaux et des

plus nécessaires à l'instruction du peuple catholique (p. 59-61).»

Art. VIII: «Je tiens fermement qu'il y a un purgatoire, et

que les âmes qui y sont détenues sont aidées par les suffrages
des fidèles. » — « Il n'est donc pas de foi divine que, dans le

purgatoire, il y ait un feu véritable et proprement dit, ou de

même espèce que notre feu élémentaire. C'est pourquoi le

concile de Florence, attendu que les Grecs avaient protesté
clairement de ne point reconnaître dans le purgatoire un feu

véritable, tempéra sa définition de l'existence du purgatoire
de manière qu'il n'y est fait aucune mention du feu, et le concile

de Trente usa depuis de la même circonspection. C'est

cependant un sentiment très probable que, dans le purgatoire,



— 745 —

il y a un feu véritable. On peut voir dans Bellarmin les
raisons très fortes sur lesquelles ce sentiment est fondé. Il n'est
pas non plus de foi, en quel lieu est situé le purgatoire, quoique

le commun des scolastiques le place dans les entrailles de
la terre, proche de l'enfer des damnés. Il se pourrait avec
cela que, par une volonté particulière de Dieu, quelques âmes
fissent leur purgatoire même sur la terre... De même, il n'est
pas de foi quelle est la grandeur des peines du purgatoire.
Car, quoique les théologiens admettent, en quelque sorte, que
les peines du purgatoire sont plus grandes que celles de cette
vie, il y a du doute sur la manière dont cela se doit entendre...
Pour ce qui est de la durée des peines du purgatoire à l'égard
de chaque âme en particulier, la foi ne nous apprend rien sur
cela (p. 64-65).» — «Enfin il n'est pas de foi que les âmes de

ceux qui meurent en état de grâce, sans avoir payé ou restitué

ce qu'ils doivent, soient retenues dans le purgatoire,
jusqu'à ce que quelqu'un ici-bas ait payé leurs dettes ou accompli
leurs promesses. Le même Dominique Soto montre au
contraire, par de bonnes raisons, que cette opinion est fausse et
dénuée de fondement (p. 66). »

Art. IX: «Je crois de même, que les saints, qui régnent
avec Jésus-Christ, doivent être honorés et invoqués ; qu'ils offrent
à Dieu leurs prières pour nous, et qu'on doit vénérer leurs
reliques.» — «Que les saints doivent être honorés et invoqués,
cela ne doit pas s'entendre en ce sens qu'il soit de nécessité
de salut, ou de précepte divin, ou même de précepte
ecclésiastique, que nous honorions par un acte de culte extérieur,
ou que nous invoquions effectivement tous les saints; car
aucune de ces deux choses n'est nécessaire au salut, ni de

précepte divin, ni même de précepte ecclésiastique; sauf,
néanmoins, ce qui regarde ceux dont l'Eglise oblige de réciter, en
certains jours de l'année, les litanies; ce qui n'appartient pas
à la foi, mais est de pure discipline.

«Or, en confessant que les saints doivent être révérés et

invoqués, ce que nous voulons dire est que les saints, comme
saints, sont dignes que nous les révérions, et que, comme tels,
il est bon et utile que nous les invoquions (p. 69-70).» — «Il
n'est pas de foi divine, quoique reçu comme certain parmi les

théologiens, que les saints ont dans le ciel une connaissance par-



__ 746 —

ticulière des prières et des A'cettx que les fidèles leur adressent
ici-bas. La preuve de la première partie de cette proposition,
savoir, que cela n'est pas de foi, est que ni notre profession
de foi, ni le concile de Trente ne nous proposent, au moins
expressément, rien de tel à croire. Les Pères et les savants
théologiens qui assistaient au concile savaient très bien, non
seulement que les protestants condamnaient l'invocation des

saints pratiquée dans l'Eglise, mais aussi que le principal
fondement de cette condamnation était la persuasion où ils étaient
que les saints ne savent rien dans le ciel de ce que nous leur
demandons. Cependant, dans le même décret où ils ont défini

que l'invocation des saints est une chose bonne et utile, ils
se sont abstenus de définir que les saints entendent les prières
que nous leur faisons. N'est-ce pas là une preuAre, même
positive, que le concile n'a pas jugé que cela fût de foi? Mais
accordons que, de la définition du concile, que « l'invocation
des saints est bonne et utile, » il s'ensuit nécessairement que
les saints nous entendent ; on ne peut pas encore en conclure

que cela soit de foi. Car, selon les principes établis par le

P. Véron, pour qu'une vérité soit de foi, il ne suffit pas qu'elle
se déduise de la parole de Dieu par une conséquence nécessaire

; mais il faut qu'elle soit contenue formellement dans

l'Ecriture ou dans la tradition. Encore moins peut-on tirer cette

conclusion, si, de la définition que « l'inArocation des saints est

une chose bonne et utile, » il ne s'ensuit pas nécessairement

que les saints nous entendent lorsque nous les invoquons. Du
moins saint Augustin, dans le livre De cura pro mortals
gerendo, ne tient pas cette conséquence pour véritable ; car après
avoir approuvé chap, iv, qu'on les invoque, il paraît douter,
dans le chap, xvi, que les saints entendent nos supplications.
C'est donc avec raison qu'en 1625, neuf docteurs de l'Université

de Douai consultés sur cette question : Utrum credendum

sit fide catholica, Sanctis innotescere preces nostras ad eos

directus, aut utrum hoc ipsum sii necessarium ad fidem autpra-
xim invocationis sanctorum, ut sit salutaris? répondirent
négativement, comme l'assurent les deux célèbres controversistes
Adrien et Pierre de Walemburg, dans le traité De Sanctis,

c. xvi (p. 70-72).» — «Il n'est pas non plus de foi, quelle

espèce de culte on doit rendre aux saints, ni même si ce culte

doit être un culte religieux ; et cela pour la même raison, sa-



— 747 —

voir, que ni le concile, ni la profession de foi n'expliquent et
ne se servent point de ce terme. Cependant les théologiens,
qui savent très bien que les actes de religion ne se rapportent
proprement et immédiatement qu'à Dieu, comme au maître
suprême et absolu de toutes choses, n'hésitent pas à donner
au culte des saints l'épithète de religieux, tant pour montrer
qu'il se rapporte à Dieu, dont les saints sont les amis et les
favoris, que pour le distinguer du culte purement civil qui se
rend au rois, aux princes et aux magistrats du siècle. De même,
il n'est pas de foi qu'on doive honorer et invoquer les saints
dont la sainteté et la gloire ne sont constatées que par la
canonisation de l'Eglise. La raison en est claire: la vénération
et l'invocation ne peuvent être de foi, si la sainteté et la
gloire ne le sont pas. Or, la sainteté et la gloire de ceux
¦qui n'ont été canonisés que par l'Eglise, ne sont pas de foi,
étant uniquement fondées sur des faits non révélés, tels que
sont la pratique des vertus de tel ou de tel homme, par
exemple, de saint Bernard, de saint Antoine, et l'opération des

miracles certifiée par des témoignages. Donc, la vénération
et l'invocation de ces saints n'est pas non plus de foi; donc,
l'obligation de les révérer n'a pas plus de certitude que leur
sainteté et leur gloire, laquelle certitude, quelque grande qu'on
la suppose, est fort au-dessous de la foi divine, et ne passe
pas les bornes d'une pieuse croyance, comme l'appelle saint
Thomas (Quodlibet. IX): Pie credendum est, quod in his non
sinat Deus errare Ecclesiam suam. Elle suffit néanmoins pour
que, ensuite de la canonisation, nous les honorions comme
saints par un culte pieux et louable, sur le même fondement
avec lequel l'Eglise le déclare. Nous avons dit : « dont la sainteté

et la gloire ne sont constatées que par la canonisation
de l'Eglise; » pour distinguer ces saints modernes de ceux
dont la sainteté et la gloire nous sont assurées par la foi
divine, comme révélées dans l'Ecriture ou dans la tradition,
telles que la sainteté et la gloire des Apôtres, des anciens
patriarches et prophètes. Mais s'il n'est point de foi, que
les saints qui régnent déjà avec Jésus-Christ dans le ciel,
sachent en particulier les prières et les vœux que nous leur
«dressons ; à bien plus forte raison n'est-il pas de foi, que les
-âmes du purgatoire le sachent. Au contraire, saint Thomas
-soutient dans la Seconde de la seconde partie, quest. 83, art. 11,

Revue intern, de Theologie. Heft 16, 1896. *9



— 748 —

que les âmes du purgatoire ne prient pas Dieu pour nous; et
Bellarmin donne pour certain, qu'ordinairement elles ne savent
pas ce qui se passe ici-bas. Passant enfin aux reliques, comme
de la définition du concile, « que les saints offrent à Dieu
leurs prières pour nous, » il ne suit pas qu'il soit de foi que
les saints nous entendent; de même, de ce que le concile a

défini « que leurs reliques doivent être honorées, » il ne s'ensuit

pas qu'il soit de foi qu'on doive aux reliques des saints
la même vénération qu'aux saints; puisque, au contraire, on
invoque les saints, au lieu qu'on n'invoque pas les reliques;
et qu'outre cela, il est évident qu'un bonnet, une ceinture ou

un bâton dont quelque saint s'est servi, ne mérite pas tant de
vénération que le saint lui-même (p. 72-74).»

Art. X: «Je soutiens fermement qu'on doit avoir et retenir

les images de Jésus-Christ, de la sainte Vierge, mère de

Dieu, et des autres Saints, et qu'on doit leur rendre l'honneur
et la vénération qui leur sont dus. » — « On doit remarquer-
dans la première partie: 1° que, quand le concile et notre
formule disent : Imagines habendas ac retinendas, leur intention
n'est pas de définir qu'on doit avoir des images, ou qu'on doit,

leur rendre un culte actuel; car alors ce ne serait pas une
définition de foi, mais un décret de discipline, vu qu'il n'est

pas nécessaire au salut d'avoir des images, et que tout le
monde convient qu'il n'y a point de précepte divin ou
ecclésiastique d'en avoir. Le sens de ces paroles, en tant qu'elles
forment une définition de foi, est donc que les saints sont

dignes qu'on ait et qu'on retienne leurs images; qu'il est permis

et louable d'en avoir, et que ce n'est pas une chose
mauvaise, ni superstitieuse, ni défendue par la loi de Dieu.
Nonobstant cela, il peut arriver qu'on ne fasse pas usage des

images, comme certainement on n'en a point eu, pendant
longtemps du moins, en certains lieux ni en grand nombre... 2° On

doit observer, en second lieu, que la définition du concile et

notre profession de foi parlent seulement des images de Jésus-

Christ, de la sainte Vierge et des autres saints, sans dire un

mot des images de la Sainte-Trinité, ou du Père éternel et du

Saint-Esprit, dont le second concile de Nicée n'avait pas parlé
non plus (p. 74-75). » — «Dans la seconde partie, on confesse

qu'on doit rendre aux images de J.-C, de la T. S. V. et des



— 749 —

autres Saints l'honneur et la vénération qui leur sont dus...
Le saint concile ne déclare ni la qualité du culte dû aux
images, ni le mode de relation qu'on y doit observer, laissant
cela aux disputes et aux opinions de l'école, comme un point
qui n'appartient pas à la substance de la foi. Il n'est donc
pas de foi qu'on doive rendre aux images le même culte qu'aux
prototypes, ou un culte égal; en sorte qu'on doive rendre aux
images de Jésus-Christ et de la croix le culte de latrie, à celles
de la sainte Vierge le culte d'hyperdulie, et à celles des saints
celui de dulie; ce qui a été le sentiment qu'ont eu communément

les anciens scolastiques, avec Alexandre de Halès et
saint Thomas. Cela est si peu de foi, que Bellarmin présume,
au contraire, qu'ils n'ont enseigné cela que parce qu'ils n'avaient
pas vu dans les actes du second concile de Nicée, non encore
publiés en Occident, la définition du culte des images, dans
laquelle on nie expressément qu'on doive à aucune le culte
de latrie, mais seulement l'adoration d'honneur et le salut:
Hisque salutationem et honorariam adorationem exhibeant, non
secundum fidem veram latriam, quœ solum divinœ naturœ
competit. Et Ambroise Catharin et Martin Pérèz d'Ayala
prétendent que le culte qu'on doit rendre aux images, quoique
relatif au prototypes, est un culte distingé de celui qu'on rend
aux prototypes mêmes et d'un ordre inférieur. Je sais bien

que Vasquez non seulement soutient le sentiment des anciens

scolastiques contre Bellarmin, mais combat aussi celui de
Catharin et d'Ayala; mais cette même discordance des anciens

scolastiques et des modernes entre eux, confirme qu'il n'y a

point là de dogme. La règle la plus sûre et la plus facile
qu'on puisse et qu'on doive suivre en cette matière, est celle

que le second concile de Nicée a donnée en sa définition, en

déclarant qu'on doit vénérer les saintes images en leur
rendant un honneur et un respect du même genre que celui qu'on
rend au livre des Evangiles et aux vases sacrés (p. 78-80).»

Art. XI: «J'affirme aussi que le pouvoir des indulgences
a été laissé par J.-C. dans l'Eglise, et que l'usage en est très
salutaire au peuple chrétien.» — «Je ferai remarquer que le

saint Concile ayant dit: Cum potestas confierendi indulgentias
a Christo Ecclesiœ concessa sit; ces paroles, Ecclesiœ concessa,

ont été changées dans la profession de foi en celles-ci ; in Ec-



—- 750 —

desia relieta. Et comme ce changement ne peut manquer d'avoir
été fait avec beaucoup de réflexion et à dessein, je ne vois
pas qu'il puisse y avoir eu d'autre motif, sinon que les
théologiens romains, rédacteurs de la profession de foi, auront
remarqué que le concile, en se servant de ces mots : Ecclesice

concessa, paraissait convenir que le sujet auquel Jésus-Christ
avait principalement donné le pouvoir des clefs était l'Eglise,
et non saint Pierre ou ses successeurs : pensée très désagréable
à la cour romaine, qui veut que la plénitude du pouvoir
spirituel réside toute entière dans le pape, et non dans l'Eglise.
C'est pourquoi ils ont mis, à ce qu'il semble, ces mots : in
Ecclesia relieta, lesquels ne déterminent rien par rapport au

sujet sur qui tombe ce pouvoir.
« Après avoir proposé cette remarque et ce soupçon, je dois

faire admirer à combien peu de chose le concile et la
profession de foi réduisent tout ce que nous devons croire comme
de foi divine, et confesser comme tel, sur le pouvoir d'accorder

des indulgences. Tout se réduit à croire et à confesser que
Jésus-Christ a accordé à l'Eglise, ou laissé dans l'Eglise, le

pouvoir des indulgences, et que l'usage des indulgences est

très utile au peuple chrétien (p. 80-81). » — « Qu'on réfléchisse
bien à l'idée que le saint concile nous donne de ce que sont
les indulgences dont il parle. Il dit que le pouAroir de les
accorder a été exercé par l'Eglise, même dans les plus anciens

temps, antiquissimis etiam temporibus. Or, les théologiens les

plus versés dans l'antiquité ecclésiastique conviennent tous que
l'Eglise, dans les premiers siècles, n'usait d'autres indulgences
que de celles qui consistent dans la rémission des peines
qu'elle impose aux pécheurs dans ses canons pénitentiaux, de

la manière que nous le lisons dans le second canon d'Ancyre,
le 12° de Nicée et plusieurs autres. Ce sont donc ces mêmes

indulgences, et non d'autres, que le concile reconnaît ici et

veut qu'on croie (p. 82). » — « Il n'est pas de foi que les

indulgences se tirent du trésor des mérites de Jésus-Christ, dont

l'application et la distribution soient au pouvoir et dépendent de

la volonté de l'Eglise, de la manière que l'expliquent les
anciens scolastiques, et après eux le commun des modernes. On le

prouve: 1° parce que ni le concile de Trente, ni notre profession

de foi, ni aucun autre concile général ne disent un mot
de ce trésor. On le prouve 2° parce que, avant le concile,



— 751 —

François de Maironis, fameux scotiste du xive siècle, avait nié
l'existence de ce trésor ainsi expliqué. Depuis le concile et de
notre temps, le célèbre canoniste flamand, Bernard van Espen,
dans sa 2e partie, sect. I, traité 7, De indulgentiis, chap. I et
suiv., donne ce trésor pour une invention des premiers scolastiques,

pour une chose inconnue jusqu'au xne siècle et, comme
telle, indigne d'être prise pour un dogme de foi. En dernier
lieu, le savant abbé Palmieri, professeur d'histoire ecclésiastique

dans l'université de Pise, a fait imprimer à Pistoie, en
1786, un ouvrage profond et étendu, sous le titre de Traité
historique, dogmatique et critique des Indulgences, où il combat
presque partout avec force ce qu'il appelle « ce trésor chimérique.

» Cette même qualité lui a été donnée peu de temps
après par Niccolò Sciarelli, évêque de Colle, un des plus sages
et des plus éclairés évêques de Toscane, dans son Petit
Catéchisme sur les Indulgences, selon la vraie doctrine de l'Eglise ;
imprimé à Pavie en 1789. Avant tous ces auteurs, Henri Holden,

docteur de Paris, dans son Analyse de la foi divine, avait
donné pour incertain tout ce que les scolastiques ont enseigné
sur ce trésor.

« Il est encore moins de foi que ce prétendu trésor renferme,
avec les mérites de Jésus-Christ, les satisfactions surabondantes
des saints. On le prouve : 1° parce que ni le concile de Trente,
ni notre profession de foi, ni aucun autre concile général ne
disent rien non plus de cela. 2° Parce qu'avant le concile de

Trente, Durand avait nié que les satisfactions surabondantes
des saints Assent partie de ce trésor; et cela par la raison qu'il
ne reste point aux saints de satisfactions superflues qui puissent
s'appliquer à d'autres, tout ce que les saints ont fait de bon
et de méritoire recevant de Dieu une pleine et entière récompense.

Depuis le concile, Philippe Gamachi, célèbre docteur
de Sorbonne, traitant la question : Utrum thesaurus prœdictus
constet quoque passionibus et satisfactionibus, vel meritis
Sanctorum répond ainsi : Respondendum, hac in re nihil esse fide
certum. Duhamel témoigne dans sa Théologie, que Maldonat
était du.même sentiment que Durand, ainsi que la plus grande
partie des docteurs de Louvain et de Douai que Durand avait
consultés.

«Il est vrai que Clément VI, dans l'Extravagante Unigenitus

(de pœnitentia et remissione), enseigne que le trésor de



— 752 —

l'Eglise est composé, non seulement des mérites de Jésus-Christ,
mais encore de ceux de la très-sainte Vierge et de tous les
saints et élus, depuis le premier juste jusqu'au dernier: ad
cujus quidem thesauri cumulimi, beatœ Dei genitricis omnium-
que electorum, a primo justo usque ad ultimum, merita admi-
niculum prœstare noscuntur. C'est en se fondant sur cette
Extravagante, que Cajétan donnait pour une hérésie, et que
le pape Léon X condamnait la proposition 14 de Luther qui
disait. Thesauri Ecclesiœ unde Papa dat indulgentias, non sunt
merita Christi et sanctorum. Mais à cela le père Véron oppose
quatre réponses: La première, que dans l'Extravagante
Unigenitus, il n'est pas parlé des satisfactions des saints, qui est

l'unique point dont il s'agit dans la présente question; la
seconde, que ce que le pape dit ici des mérites, il le dit per
transennam et non comme la chose principale ; la troisième,
que dans cette decretale le pape parle à l'archevêque de Tar-
ragone, et non à toute l'Eglise; la quatrième, que le pape n'est

pas le concile général. En argumentant ad hominem, Véron
pouvait ajouter une cinquième réponse, c'était de dire de

l'Extravagante Unigenitus, de Clément VI, ce que Cajétan avait
dit d'une autre Extravagante Antiquorum, de Boniface VIII:
Vereor ne Bonifacius non ut pontifex, sed ut doctor ilia dixe-
rit verba.

« Enfin, pour réduire à peu de paroles beaucoup de choses

qui se pourraient dire sur cette matière, je dis qu'aucune
indulgence accordée par les conciles, ou par les papes, ou par
les évêques, en général ou en particulier, plénière ou partielle,
n'est de foi; c'est-à-dire qu'il n'est certain d'aucune, de certitude

de foi, qu'elle soit valide devant Dieu. Je le prouve par
les mêmes principes, savoir, que ni le concile de Trente, ni

aucun autre concile général, ni notre profession de foi ne
définissent rien sur ce point. Et outre cela, la manière dont les

prélats de l'Eglise procèdent dans les concessions des

indulgences, et celle que leur dicte leur prudence ou celle de leurs

conseillers, laquelle peut très bien ne pas s'accorder avec le

jugement de Dieu qui est seul incapable de se tromper (p. 84-86).»

— « Si aucune indulgence en particulier n'est de foi, quelque
authentique qu'en soit la concession, que sera-ce de celles qui sont

manifestement apocryphes? Or, les plus graves théologiens
donnent pour manifestement apocryphes et supposées toutes les



—- 753 —

indulgences de cent ou de mille ans... Nonobstant cela, on voit
encore aujourd'hui dans beaucoup d'églises des tableaux
suspendus qui annoncent des indulgences, non seulement de cent
ou de mille ans, mais de plusieurs milliers d'années (p. 87-88). »

Art. XII: «Je reconnais la sainte, catholique et apostolique
Eglise romaine pour la mère et la maîtresse de toutes les

Eglises, et je promets et jure une véritable obéissance au pontife

romain, successeur du Prince des Apôtres, saint Pierre, et
Vicaire de Jésus-Christ. » — « L'illustre Bossuet, dans l'Appendice

de sa Défense de la Déclaration du Clergé de France,
•assure que quelques théologiens entendent ici par l'Eglise
sainte, catholique et apostolique romaine, l'Eglise universelle,
-c'est-à-dire l'Eglise catholique, en tant qu'elle comprend toutes
les Eglises particulières, et avec elles l'Eglise romaine. Dans
cette acception, il ne peut y avoir aucune difficulté sur ce

qu'on appelle l'Eglise catholique la mère et la maîtresse de

toutes les Eglises (p. 88-89).» — «Il est certain que,
relativement à l'Eglise universelle, l'Eglise romaine n'en est pas
la mère et la maîtresse, mais la fille et la disciple. Sur quoi,
avant de passer plus avant, il convient de prévenir le lecteur

que, même dans le sens distributif, cela ne doit pas se prendre
tellement en rigueur, que les Eglises particulières soient
supposées ne rien savoir touchant la foi et les mœurs, que ce

que l'Eglise romaine leur aurait enseigné. Car, il y a plusieurs
cas et exemples dans lesquels on voit qu'au contraire l'Eglise
romaine a appris des Eglises particulières beaucoup de choses

de l'un ou de l'autre genre. On sait que c'est de l'Eglise
espagnole et de celle de France que l'Eglise romaine a pris
l'addition de la particule Filioque au Symbole... Les Pères du

VIIIe concile (session VI) ont dit : Spiritus Sanctus locutus est

in sancta romana Ecclesia, credimus quod et in nostris Eccle-

siis locutus extiterit. S'il n'en était pas ainsi, il s'ensuivrait
une grande absurdité, savoir, que les évêques ne pourraient
dans leurs Synodes, soit provinciaux, soit diocésains, rien
enseigner, ni définir dans les causes de la religion, sans avoir

auparavant consulté l'Eglise romaine; et de cette manière,
toute l'autorité et le pouvoir spirituel que Jésus-Christ a laissé
à son Eglise consisterait uniquement dans l'autorité et le pouvoir

papal; ce qui est contre la nature et l'essence de la hié-



— 754 —

rarchie ecclésiastique instituée par Jésus-Christ, selon le concile

de Trente, pour se perpétuer dans son Eglise (p. 89-91).»-

— « Tout ce qui est de droit divin est révélé dans l'Ecriture ou
dans la tradition, quoique tout ce qui est révélé dans l'Ecriture
ou dans la tradition ne soit pas de droit divin (p. 93). » —
« C'est le sentiment de plusieurs théologiens et canonistes
desplus graves, qu'il n'est pas de foi, ni de droit divin, mais
seulement de droit humain ecclésiastique, que l'Eglise romaine
a la primauté sur toutes les autres Eglises, et qu'elle en est
à ce titre la mère et la maîtresse. Dans l'épître dedicatone
de ma Tentative théologique, j'ai cité, comme étant de ce
sentiment, Jean Gerson, le cardinal de Cusa, Dominique Soto et
Dominique Bannes; et dans l'Appendice et Eclaircissement du
même ouvrage, Durand de Mende, Pierre d'Ailly, Bellarmin et
Noël Alexandre. Ces docteurs se fondent principalement sur
ce qu'on ne peut montrer ni dans l'Ecriture, ni dans la
tradition, qui sont les sources des dogmes catholiques, que Jésus-
Christ ait attaché à l'Eglise de Rome la primauté de saint
Pierre, qu'il a voulu subsister perpétuellement dans son Eglise,
et en vertu de laquelle l'Eglise romaine s'appelle mère et
maîtresse de toutes les Eglises (p. 94). » — « 11 n'est pas certain

ni reconnu par tous les catholiques, que le concile de

Florence ait été un légitime concile œcuménique. Les évêques
de France, ayant à leur tête le cardinal de Lorraine, archevêque

de Reims, le nièrent au concile de Trente. Et loin que
le pape Pie IV ait donné pour erronée ou absurde cette
négation, au contraire, informé de ce qui se passait à cet égard,
il fit dire par saint Charles Borromée, qu'on supprimât le
décret qui avait été préparé, et dans lequel, conformément à

la définition du concile de Florence, on déclarait le pontife
romain recteur et pasteur universel. C'est ce que rapporte
Pallavicini, dans son Histoire, Liv. XVI, chap. xv. Ajoutez à

cela que le concile de Florence, quelque grande que puisse
être son autorité, n'exprime point dans sa définition, que ce

qu'il dit du siège apostolique et du pontife romain lui appartient

de droit divin (p. 96-97). » — « La formule du pape
porte: Romanoque pontifici, beati Petri Apostolorum Principis

successori, ac Jesu Christi vicario, veram obedientiam spondeo

ac juro. Au sujet de cette formule, on doit observer
premièrement, que dans aucune des qualités qu'on y donne



— 755 —

au pontife romain, il ne se trouve, ou qu'il soit infaillible
quand il prononce ex cathedra, ou qu'il soit supérieur au concile

général, ou qu'il ait pouvoir sur le temporel des rois, ou
qu'en vertu de sa primauté il possède de droit divin tout ce
que les théologiens lui attribuent; marque évidente, que le
pape Pie IV n'a pas jugé que nous fussions obligés de tenir
ou de croire aucun de ces points. Ce que nous avons
raconté de la suppression du décret déjà formé dans le concile,
touchant les prérogatives et l'autorité du pontife romain, est
encore une marque, que, dans la pensée du pape, nous ne
sommes pas même obligés de tenir pour œcuménique le concile

de Florence, ni de regarder son décret comme règle de
foi. C'est pourquoi je n'approuve pas, et ne puis considérer
comme un bien que, nonobstant que dans les catéchismes de
la doctrine chrétienne on ne doit rien mettre, ni expliquer qui
ne soit indubitablement de foi catholique, on dise et enseigne
dans quelques-uns des nôtres, en traitant de l'article de l'Eglise,
que tous les chrétiens sont obligés d'obéir au pape, comme
chef de l'Eglise et vicaire de Jésus-Christ, et de tenir pour
une vérité certaine les choses qu'il aurait déterminé définitivement

qu'on doit croire.
« On doit observer en second lieu, que ce qu'on affirme dans

la formule touchant le Pontife romain, savoir, qu'il est successeur

de saint Pierre, prince des Apôtres, et vicaire de Jésus-

Christ, n'est pas dit pour que nous regardions comme de foi
et de droit divin ces attributs, en tant qu'ils sont attachés au
Pontife romain ; mais afin que nous les considérions comme le

fondement et le motif de la véritable obéissance que nous lui
devons. La preuve en est: 1° qu'il n'est pas de foi, ni de

droit divin, comme nous l'avons montré, que les qualités de

successeur de saint Pierre, et de vicaire de Jésus-Christ, doivent

appartenir au Pontife romain, en tant que romain; 2° qu'en
cette partie de la profession de foi, il n'y a pas un seul mot

qui donne à entendre le contraire. Et même la règle générale

de l'Eglise, attestée par Pallavicini dans le deuxième livre
de son Histoire, chap, iv, est de tempérer de telle sorte ses

définitions, qu'elles ne donnent point atteinte aux opinions
soutenues par des théologiens graves et en grand nombre.

«Il est encore moins de foi, que le pontife romain, parce
qu'il est le successeur de saint Pierre, prince des Apôtres,



— 756 —

soit pour cela le Seigneur et le dominateur des évêques,
ou qu'il soit le seul Vicaire de Jésus-Christ. Pour ce qui
regarde le premier titre, saint Bernard écrivait au contraire au

pape Eugène III : Considères ante omnia, sanctam romanam
Ecclesiam, cui Deo auctore prœsides, aliarum Ecclesiarum ma-
trem esse non dominant; te vero, non dominum episcoporum
sed unum ex ipsis.» — « Considérez avant toutes choses, que la
sainte Eglise romaine, à laquelle, par la volonté de Dieu, vous
présidez, est la mère et non la souveraine des autres Eglises,
et que vous n'êtes pas non plus le Seigneur des évêques, mais
l'un d'entre eux. » La raison de cela est que, comme, selon
notre formule, le souverain pontife est successeur de saint
Pierre; de même, selon que l'enseigne le concile de Trente,
session XXIII, chap, iv, les évêques sont successeurs des

Apôtres. Ainsi, à s'en tenir au droit divin, les évêques ne

doivent pas plus de soumission au souverain pontife, que les

Apôtres n'en devaient à saint Pierre. Or, cette soumission
comme nous venons de l'entendre dire à saint Bernard, n'était
pas celle des esclaves ou des vassaux à l'égard de leur maître
ou de leur roi; mais celle de collègues dans le même ministère

à l'égard de leur président. — Quant au second titre, j'ai
déjà prouvé dans la Tentative théologique, principe I, n° 6, par
le témoignage de saint Cyprien, de saint Basile, de Grégoire VII,
de saint Fulbert et de saint Yves, évêque de Chartres, ainsi

que par celui des conciles de Meaux et de Cressy, que les

évêques sont et se nomment aussi Vicaires de Jésus-Christ.
J'ai montré au même endroit, par l'autorité du père Thomassin,

que si le pape s'appelle aujourd'hui, par antonomase, le

vicaire de Jésus-Christ, ce n'est pas qu'il y ait une loi qui
dépouille de ce titre les autres évêques ; mais que cela s'est
introduit par un accord tacite des fidèles, qui insensiblement en

a fait le titre propre et caractéristique de l'évêque de Rome,
comme étant, à raison de sa primauté, celui qui tient avec le

plus de droit, et d'une manière plus spéciale dans toute l'Eglise,
la place de Jésus-Christ. Lorsque le second concile de Lyon a

appelé le pape, vicaire de Jésus-Christ, cela ne prouve pas

non plus que, dans la pensée de ce concile, le pape fût seul

vicaire de Jésus-Christ; moins encore que, de l'appeler ainsi,

c'ait été définir un dogme ; cela n'étant pas la manière de les

définir, ni de les proposer à la croyance nécessaire des fidèles.



— 757 —

Cependant comme, après la mort de saint Pierre, toute l'antiquité

chrétienne est convenue que l'évêque de Rome lui
succédait dans sa primauté, soit parce que le prince des Apôtres
avait consacré cette ville par sa résidence et par son martyre,
soit parce qu'elle était la métropole de tout l'empire romain,
c'est avec raison que le concile de Trente, et avec lui le pape
Pie IV, ont ordonné que tous les évêques, tous les dignitaires,
chanoines, bénéficiers, curés, et professeurs publics des lettres
divines et humaines, promissent et jurassent au pontife romain
une véritable obéissance, c'est-à-dire, une obéissance sincère
et de cœur, telle que la promettent et la jurent à leur évêque
les clercs d'un diocèse (99-102). » — « Mais, en promettant et

jurant au Pontife romain une véritable obéissance, sommes-
nous pour cela obligés de lui obéir en tout et partout Non.

Car, ni le concile de Trente, ni notre formule de profession
de foi ne nous commandent de rendre au pontife romain une
obéissance aveugle et sans bornes, telle que le pape
Grégoire VII l'exigeait de l'empereur Henri IV (comme on le voit
par sa lettre à l'évêque de Passau et à l'abbé de Hirsange);
mais une véritable obéissance. Et il peut fort bien arriver
que, nonobstant cette véritable obéissance, même promise et

jurée, il soit permis dans certains cas aux évêques et aux
princes catholiques, de résister à des ordonnances du pape, et
de ne pas admettre quelques-unes de ses bulles. Pour ce qui
est des évêques, les exemples de saint Dunstan de Cantorbéry,
de Robert de Lincoln en Angleterre, et de beaucoup d'évêques
de France, cités dans la Tentative théologique, principe IV,
n° 4, sont décisifs. Et pour ce qui regarde les princes
catholiques, chacun sait la résistance qu'ils ont tous opposée de

notre temps à la bulle In Ccena Domini: résistance, qui obligea
le pape Clément XIV, en 1770, à supprimer cette bulle, laquelle
depuis ce temps n'a plus été publiée à Rome (p. 103).»

Art. XIII: «Je reçois aussi, sans aucun doute, et professe

toutes les autres choses qui ont été transmises, définies et

déclarées par les sacrés Canons et par les Conciles œcuméniques,

et principalement par le sacré et saint concile de Trente ;

et en même temps je condamne pareillement, je rejette et

j'anathématise toutes les choses qui leur sont contraires, et

toutes les hérésies que l'Eglise a condamnées, rejetées et ana-



— 758 —

thématisées. » — « On ne peut entendre dans la première partie,

par ces paroles « enseignées, définies et déclarées par les
saints Canons et les conciles œcuméniques, » que les choses

qui appartiennent à la foi et aux bonnes mœurs, et nullement
celles qui sont de pure discipline.

« Cela se prouve, non seulement parce que ces expressions,
tradita, definita et acclarata indiquent par elles-mêmes des

matières de dogme; mais encore parce que, en les étendant
aux décrets de discipline, il s'ensuivrait une chose absurde,
savoir, que dans cette clause nous admettrions et recevrions
sans hésitation plusieurs décrets surannés, et plusieurs qui
répugnent aux principes et aux usages qui se suivent aujourd'hui

dans presque toute l'Europe.
« On doit mettre dans la classe des décrets surannés presque

tous les canons et décrets de discipline par lesquels l'Eglise
s'est gouvernée dans les huit premiers siècles ; c'est-à-dire, les

canons de Nicée, d'Antioche, de Constantinople, de Chalcé-

doine, ceux d'Afrique et autres anciens canons, et même une

grande partie de ceux qui sont contenus dans le corps du
Droit commun et dans le concile de Trente. Tant est grand le

changement et l'altération qui s'est faite, depuis un certain temps
jusqu'à présent, dans tout le système de la discipline.

«Je mets dans la classe des seconds, tous les canons et

décrets soit des conciles, soit des papes, dans lesquels les

princes séculiers se sont plaints justement que l'Eglise usurpait

leur juridiction. Tels sont plusieurs décrets du concile de

Latran, plusieurs des Décrétales, plusieurs du Sexte, des

Clémentines, des Extravagantes, et plusieurs même du concile de

Trente.
«Donc, les choses qu'on admet et reçoit ici en termes

généraux, sont uniquement celles qui appartiennent à la foi et aux
bonnes mœurs, et nullement celles qui concernent d'autres
matières.

«Au sujet de la distinction que nous avons établie entre

canons et canons, les lecteurs doivent bien comprendre que

tout ce qui est déclaré, enseigné et défini dans les Conciles

généraux, sous peine d'anathème contre ceux qui diraient le

contraire, n'est pas par cela même enseigné, déclaré et défini

indubitablement comme un dogme de foi divine. Car, sans

sortir du concile de Trente, il s'y est fait plusieurs canons



— 759 —

avec la peine d'anathème, qui, suivant l'opinion de graves
théologiens catholiques, contiennent bien des vérités certaines,
qu'on doit suivre et embrasser comme telles ; mais vérités fort
au-dessous des dogmes, et que les Pères n'ont point eu intention

de proposer aux fidèles comme des articles de foi, vu la
matière sur laquelle elles roulent, et qui n'a son fondement ni
dans l'Ecriture ni dans la tradition.

« Tel est, selon le sentiment de Van Espen, de Riegger et
d'Eybel (pour n'en pas citer d'autres qui ont écrit plus récemment

sur ces objets à Paris, à Pavie et à Crémone); tel est,
dis-je, dans la session XXIV, sur le Mariage, le canon 4, dans

lequel le concile définit que l'Eglise a le pouvoir d'établir des

empêchements dirimants. Car ces docteurs avancent et
soutiennent que l'Eglise n'a point ce pouvoir par un droit qui lui
soit propre, mais par permission et condescendance des princes
séculiers. Chacun voit, dans cette hypothèse, que l'anathème
ajouté par le concile ne suppose pas une erreur en matière
de droit divin, mais une erreur en matière de droit humain.
Longtemps avant les auteurs qu'on vient de citer, Jean de

Launoy, dans son fameux traité intitulé: Regia in matrimo-
nium potestas, avait déjà soutenu le même sentiment, que le

canon dont il s'agit ne contient ni ne définit aucun dogme.
C'est pourquoi il rangeait ledit anathème dans la classe de

ceux que le même a prononcés contre les crimes de rapt et
de duel... A l'égard de la seconde partie, qui a pour objet la
condamnation des hérésies, ceux qui font cette profession de

foi, doivent remarquer que notre formule ne dit pas : « damna-
tas a romanis Pontificibus, condamnées par les Pontifes
romains ; » mais « condamnées par l'Eglise, damnatas ab

Ecclesia.» Car ce n'est qu'après qu'une doctrine a été condamnée

par l'Eglise, que tous les théologiens catholiques conviennent
qu'elle doit être tenue pour hérétique (p. 104-107). »

Tels sont les aveux formels du P. Pereira de Figueiredo. Ils montrent, je le

répète, combien les doctrines romaines actuelles sont erronées et anticatholiques.
E. M.


	Le P. Antoine Figueiredo et la profession de foi de Pie IV

