
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: L'Église romaine jugée par un de ses prêtres [fin]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


723

L'EGLISE ROMAINE
JUGÉE PAR UN DE SES PRÊTRES.

Lettre d'un prêtre catholique-romain à un jeune abbé.

(Suite et fin.)

Depuis ce grand et terrible drame religieux, où nous avons,
comme vous voyez, joué un si triste rôle, d'autres divisions
moins importantes ont eu lieu par intervalles, détachant à

chaque fois quelques parcelles du vieil édifice et réduisant de
plus en plus l'étendue de la juridiction romaine.

Le cadre restreint d'une simple lettre ne permet point de
s'en occuper, et m'oblige à passer outre sans autre réflexion.
Il est un schisme, cependant, qui s'est produit plus récemment
à la suite du dernier Concile, et dont je dois d'autant plus vous
entretenir que vous arrivez de Suisse, où vous avez rencontré
dans les églises dissidentes plusieurs de nos anciens confrères.
Je veux dire le schisme des vieux-catholiques effectué avec
moins d'éclat que celui des protestants, mais qui contient également

pour nous de précieux enseignements et nous fournit
l'occasion de constater encore une fois l'esprit systématique
de notre Eglise, ainsi cpte l'absolutisme du St-Siège, où, malgré
les événements et les terribles leçons, l'on semble n'avoir rien
oublié, ni rien appris.

Les anciens-catholiques donc, vous le savez, nous ont
quittés parce qu'ils n'admettent point l'infaillibilité pontificale
et qu'ils rejettent absolument le nouveau dogme comme faux
et opposé à toutes les origines du christianisme.



— 724 —

Par où nous voyons, cher ami, que plus nous changeons
de dissidence, et plus c'est la même pierre de scandale que
nous rencontrons ; et, que, si c'est aux fruits que nous devons
juger des prétentions irréductibles des papes, il nous faut
avouer que leur théocratie n'a guère produit jusqu'ici autre
chose qu'amertume et poison.

Depuis mille ans et plus que ce système d'infaillibilité était
en incubation dans l'Eglise romaine, caressé doucement par
les pontifes dont il flattait les ambitions, chauffé soigneusement
par les courtisans qui y trouvaient un moyen commode de faire
la cour aux dignités et aux prébendes, depuis mille ans, dis-je,
ce n'est qu'en 1870 qu'il a pu arriver à son terme d'éclosion,
à son épanouissement officiel et défini.

Or, cher confrère, la vérité m'oblige encore à déclarer que
notre Eglise a commis une erreur et une faute en décrétant
article de foi l'ancienne prétention des papes à la souveraineté
spirituelle, et qu'en conséquence les vieux-catholiques qui
protestent contre une pareille usurpation ont raison contre nous.

Car la papauté n'étant qu'une institution politique et purement

humaine ne peut se prévaloir de privilèges qui n'étaient
point dans le plan divin, privilèges ignorés et inappliqués
du reste pendant les premiers siècles. Ce qui a fait dire à

Lacordaire que l'Eglise véritablement chrétienne se trouvait
entre les catacombes et Constantin ; c'est-à-dire au temps où

les évêques de Rome ne songeaient pas encore à la
suprématie.

Les anciens - catholiques, qui voudraient ramener l'Eglise
à cette époque lointaine, ont d'autant plus raison de s'élever
contre la définition, qu'il est permis de douter de l'œcuménicité
du dernier Concile, qui n'était composé que de Romains; et

qu'après le décret nous sommes tombés dans un imbroglio
inextricable où le pape confère l'infaillibilité au Concile, et où,

cependant, l'infaillibilité de ce même Concile devient indispensable

pour consacrer celle du pontife.
C'est assez bien réussi, comme cercle vicieux, n'est-ce

pas?
Beaucoup d'esprits éclairés sont persuadés aussi que la

liberté a manqué aux membres du Concile, parce que la coterie

sans scrupules qui avait monté le coup, si je puis dire, a mené

une telle campagne d'intimidations et d'injures, que l'évêque



— 725 —

le plus résolu à l'indépendance devait hésiter avant de
s'exposer aux attaques violentes des promoteurs du nouveau dogme.

Il me revient à ce sujet qu'un de nos plus éminents prélats

ayant eu la liberté grande de publier des observations en
partant pour Rome fut taxé d'hérésie, et traité d'apostat par
anticipation sans doute, et qu'on alla jusqu'à lui reprocher de

n'avoir point d'acte civil bien établi; comme pour prouver qu'il
n'avait pas le droit de faire d'opposition au sein du Concile.
Hélas! A l'encontre de l'évêque le nouveau dogme avait bien
un état civil et une paternité, lui, mais il n'en était pas moins,
cependant, quelque chose d'hybride, de bâtard et contre nature,
puisqu'il avait été conçu par une sainte compagnie et mis au
jour par un ancien Carbonaro.

Mais, à côté de l'injure et de la calomnie, armes d'autant
plus dangereuses qu'elles étaient maniées par des Basiles
revêtus de pieuses livrées, les meneurs infaillibilistes eurent aussi

recours aux manœuArres de la mise en scène, et, en habiles
machinistes, ils tirèrent un meiweilleux parti du prestige, même

factice, que répandait le règne de Pie IX. Ils avaient créé,
depuis les dernières années surtout, toute une atmosphère
d'apothéose autour du pontife, à tel point que quelques enthousiastes

avaient songé sérieusement, paraît-il, à le faire béatifier
même de son vivant. C'est sous la triple auréole du martyr,
de l'apôtre et du Aboyant qu'il apparaissait dans les écrits et
les discours des apologistes. Son long pontificat en faisait un
autre Pierre et servait de thème à une prédestination manifeste.

De sorte que de tout ce saA^ant agencement l'infaillibilité
ressortait comme un hommage nécessaire à tant de vertus, et

que les opposants devaient être considérés comme des ennemis

personnels d'un si grand pape.
Mais l'on tira surtout un prodigieux parti de la

Conception-immaculée qui était représentée comme l'œuvre géniale
et personnelle du pontife. Des poètes de circonstance, ingénieux
autant qu'ingénus, paraphrasèrent le cantique des cantiques en

l'honneur de Marie; et des orateurs en vogue surenchérirent
avec de si belles périodes que la Vierge elle-même se
manifestait et réclamait une gloire spéciale pour l'apôtre de sa

pureté.
Comme conséquence logique, des fêtes splendides furent

organisées aux sanctuaires miraculeux où la cire et les théo-



— 726 —

ries de lumières tenaient le premier plan du programme. De
façon qu'il n'est que juste de dire que les lampions de Four-
vière, de N.-D. de la Garde et d'ailleurs n'ont été que le
prélude et l'annonce des illuminations de la ville sainte après la
proclamation de l'infaillibilité.

Les pénitentes du grand ton subirent si bien l'entraînement,

qu'il fallut modérer leur zèle, surtout aux alentours du

Concile, où elles exercèrent une influence remarquée sous le

nom de matriarchies. Et c'est ainsi que le dogme si bien
préparé fut en (in enlevé, arraché au Concile.

Tout le monde, cependant, ne fut point dupe de ces
chandelles romaines et d'une aussi habile tactique. En présence du

triomphe de la coterie, beaucoup de prélats se retirèrent, le
coeur serré et l'âme profondément attristée. Des catholiques
de haute intelligence, pénétrés des besoins de l'époque, jaloux
de la vérité, parlèrent avec indignation de l'idole du Vatican;
et plusieurs prêtres d'une réelle valeur renoncèrent au ministère

pour être conséquents avec eux-mêmes, et formèrent en dépit
des railleries et des outrages le vieux-catholicisme dont vous
venez d'entrevoir le fonctionnement et les progrès.

Sans le souci du morceau de pain, sans la pusillanimité
qui est la mère des accommodements, beaucoup d'autres
auraient suivi ce mouvement de protestation. Ils ont préféré se

réfugier clans le silence respectueux, et garder l'étiquette de

l'orthodoxie romaine. A ce prix ils ont conservé la considération

de notre Eglise. Pour qui connaît le réseau inextricable
dans lequel est enserré le prêtre romain, il serait difficile, assurément,

de blâmer une pareille attitude ; mais, combien ne serait-

il pas plus difficile de jeter la pierre à des confrères plus
courageux que nous, et qui ont préféré la franchise à la dissimulation.

D'où je conclus encore que cette rupture nouvelle nous

incombe presque entièrement, et qu'elle a été de la part de

notre Eglise une grande faute, greffée sur une erreur funeste.

De plus, parmi les vieux-catholiques, plusieurs et non des

moins distingués, sortaient des sociétés religieuses, où ils avaient

pu voir de plus près le jeu des ficelles, j'ose le dire, qui avaient

imprimé le mouvement infaillibiliste, et fait agir comme des

automates les membres de la majorité du Concile. De là est

née chez eux une antipathie profonde pour les intrigues de ces



— 727 —

compagnies célèbres, et un sentiment de réprobation, qu'ils
n'ont pas eu de peine à communiquer, contre ces Machiavels
en froc qui ont accaparé le gouvernement de l'Eglise. Mieux
situés que nous pour connaître les dessous des ordres religieux
et mieux apercevoir les trucs de leurs coulisses, ils ne cachent
point toute l'horreur que leur inspirent ces encombrantes
sociétés. Nous les honorons, nous, comme des lumières du
sanctuaire, comme des soutiens du St-Siège, pendant que nos
anciens confrères les tiennent au contraire pour les pires ennemis
de la religion, pour des obscurantistes qui mettent le boisseau
sur la lumière et paralysent tout élan vers le progrès.

Qui a raison dans une si complète opposition? La réponse
n'est pas douteuse ; ce sont encore les dissidents qui voient
clair, et nous qui voyons trouble.

Le monachisme en effet, qui n'est pas d'institution divine
et qui n'avait point de place dans la hiérarchie chrétienne,
s'est cependant fait jour peu à peu, d'abord comme simple
superfétation religieuse, puis s'est attaché à l'Eglise comme
conseil, et finalement y a acquis une part si prépondérante
qu'il en est devenu l'élément aristocratique et tout puissant.

Car l'influence néfaste des réguliers s'est étendue
insensiblement à tous les degrés de la hiérarchie, et partout s'est,
avec audace, substitué à l'autorité légitime. Courtisans cauteleux

et sans scrupules, les jésuites, par exemple, à force de

flatter l'ambition des pontifes, sont parvenus, dès leur début,
à mettre le pape en tutelle et à usurper le pouvoir au Saint-

Siège.
De l'Eglise romaine ils ont fait une monarchie plus

absolue que jamais, mais une monarchie de décadence où le

général des jésuites tient la place de Richelieu et le pape
seulement celle de Louis XIII. Le Vatican est devenu p
aïeux un grand château féodal sans doute, mais c'est le Gesù

qui en occupe le ministère.
Et les évêques, vrais successeurs des apôtres cependant,

n'ont appris à l'ombre de la compagnie, qu'à obéir, qu'à
s'incliner, au lieu de commander et de conduire. Aussi ne sont-
ils plus les gardiens de la foi, ni les docteurs de leurs Eglises.
Grâce aux doctrines des jésuites, leur apostolat s'est métamorphosé

depuis longtemps, mais plus encore aujourd'hui, en un

simple emploi de fonctionnaires. De sorte que le plus bel éloge



_ 728 —

qu'on puisse faire d'un évêque aujourd'hui, c'est de dire de lui
qu'il est un bon administrateur, ou le pendant du préfet dans
un département.

Les traités de l'ancienne théologie où se manifestaient
les tendances de l'Eglise gallicane et les aspirations d'une
place au soleil, ont été remaniés, refondus par les ordres
religieux, et imposés dans les séminaires, afin d'infuser les
doctrines nouArelles au clergé qui y avait été jusque là réfractaire.
Nos prélats inconscients le plus souvent de leur déchéance
vont présider aux examens des jeunes prêtres, et se font un
devoir de donner les meilleures notes, ainsi que les premières
places à ceux qui ont le plus brillé dans la solution des cas du

filandreux P. Gury, ou dans l'exposition des thèses infaillibi-
listes qui sont précisément l'anéantissement de l'autorité
episcopale. Vous connaissez assurément la fantaisie burlesque et
macabre où un écrivain humoristique parle du guillotiné par
persuasion. U y a des moments où je crois que cet auteur
malin songeait au chef de chaque diocèse en composant sa

boutade. En ce cas, il aurait oublié de dire si ce ne sont pas
les jésuites qui ont dressé les bois de justice.

Quant au clergé séculier qui avait, lui aussi, une importante

mission à remplir, qui avait reçu un legs précieux dans
le testament du Christ, il est complètement effacé aujourd'hui
et n'est plus guère bon, comme disait un grand vicaire, qu'à
fournir des sacristains aux jésuites. — Ces derniers font cependant

parfois du ministère, mais c'est du ministère transcendant
où il faut toujours les plus grands jeux des grandes orgues
avec accompagnement de la forte somme. Ils font aussi
construire des chapelles à côté des églises des paroisses, mais c'est

pour y attirer les pénitentes de fin linge, laissant seulement au

clergé paroissial le gros linge ou les étoupes.
Oui, les moines, cher collègue, ont été le fléau de l'Eglise

et ils continuent à l'être : ce sont eux qui ont soufflé le délire
du pouvoir et de la domination à nos pontifes, et ont provoqué
les schismes, les discordes. Ce sont eux qui ont fait l'inquisition,

et qui s'y sont distingués comme tortionnaires ; eux qui

sont prêts à recommencer le jour où l'autorité civile mettrait
la magistrature à leur service.

Ce sont les moines aussi qui ont fait dévier l'étude de la

théologie, et l'ont dégradée au point qu'elle n'est presque plus



— 729 —

chez nous qu'une compilation de dissertations baroques, qui
discréditent la science théologique devant les gens du monde
et nous font assimiler à des cervaux détraqués. Que voulez-
vous en effet qu'ils pensent de nous en présence de titres de
thèses, comme celui du sexe des anges, celui des propriétés
du lait de la Ste-Vierge, où celui de l'immaculée-conception
de Joseph?

Quant à la morale, tout le monde sait que c'est aux jésuites
qu'appartient la doctrine désastreuse du probabilisme, qui favorise

à peu près tous les vices, pourvu qu'on sache choisir ses
auteurs ; aux jésuites que l'on doit la fameuse maxime, que la
fin justifie les moyens, et que dans toutes nos actions l'important

est de diriger son intention. De telle sorte qu'en commettant

un adultère une personne qui dirige son intention de
manière à vouloir procurer la gloire de Dieu, ou donner des
héritiers à une famille chrétienne et des soutiens au St-Siège,
loin de commettre un crime, accomplit au contraire un acte
de dévouement et de Avertit. Et l'on cite comme exemple à

l'appui le cas du prophète Osée, qui donna des enfants à une
prostituée pour favoriser les desseins de Dieu sur Israël.

Pour vous montrer mieux encore, mon cher abbé, que les
ordres religieux ont abusé, trafiqué des plus saintes choses,
laissez-moi vous dire en particulier ce que les jésuites ont fait
de la vertu de pauvreté, dont ils font, comme vous savez, une
éclatante profession. Malheureusement ce n'est qu'une profession

platonique chez eux, et la réalité est loin de l'étiquette.
Car la pauvreté pour la Ste-Compagnie n'a jamais été qu'un
masque, un trompe-l'œil pour les naïfs, pendant que l'amour
des biens que le Christ a maudits sont l'unique objet de leur
ambition et de leurs convoitises. Tellement que, déguisement
abominable, ces prétendus pauvres de Jésus-Christ font au
contraire vœu de richesses le jour où ils entrent en religion.

Aussi, comme quelques RR. PP. parlaient un jour de

renoncement et de pauvreté chrétienne devant M°r d'Astros, archevêque

de Toulouse, bien situé pour connaître les agissements
de la Société: «Oui, oui», ajouta le spirituel prélat, «la pau-
« vreté, la sainte pauvreté existe toujours, et j'en vois souvent
«la manifestation!! Toutes les fois, par exemple, que j'aper-
« çois un ouvrier remonter les degrés de l'église St-Etienne en
« donnant le bras à une fille qu'il vient d'épouser, je me dis :

« Voilà un homme qui vient de faire le vœu de pauvreté »



— 730 —

Et le vénérable cardinal avait raison. Car ce n'est plus
que sous le toit des petites gens qu'habitent sans emphase le
dénûment chrétien et la grande vertu évangélique, tandis que
les millions affluent aux coffres-forts des compagnies qui prêchent
le ciel pour posséder la terre. Puisque je viens de vous parler
de Toulouse, et pour vous donner une idée de l'audace de
certains moines à arracher les gros sous, et de leur adresse à

remplir l'escarcelle, laissez-moi vous citer le fait amusant d'un
Père jésuite qui, à bout d'expédients, imagina de se mettre
lui-même en loterie, afin de trouver de quoi bâtir une chapelle
dans la ville de Clémence Isaure, vers l'année 1861. — Il fut
gagné par une dame patronnesse de haut vol qui l'eut et le

posséda pendant quinze jours à sa disposition. — Cela est
grotesque, mais prouve que tous les moyens sont bons pour amener
l'eau au moulin du monastère.

De plus, dans les « Monita secreta » du Gesù, se trouve
un chapitre qui vaut bien plus assurément qu'un pesant d'or,
sur « La manière d'entretenir les veuves et de disposer de

leurs biens » Aussi les jésuites ont-ils toujours eu de ces ga-
lantins destinés à agir auprès des femmes sur le retour, comme
ils ont d'autres membres pour l'instruction et pour la chaire.
Et tout cela rapporte ; et A^oilà pourquoi le vœu de pauvreté
a procuré au général de l'armée des jésuites un budget
supérieur à celui de Aringt petits rois de l'occident.

Après cela, comment s'étonner que la société civile tombe
de plus en plus dans le scepticisme et déserte la foi de tout
côté Comment croire en outre que nos frères du vieux-catholicisme

aient tort de répudier des institutions qui ont perdu
la notion même du christianisme, et fait de l'Eglise romaine
une étroite prison d'où l'on ne sort que par besoin d'air et
de liberté?

Enfin, cher ami, il est un point sur lequel nous différons
complètement avec les anciens-catholiques, et dont je veux
vous dire un mot avant de terminer, à savoir : le culte qu'ils
ont simplifié en le ramenant à Dieu seul, pendant que nous

conservons avec un soin jaloux notre culte des Saints, ainsi

que notre interminable mosaïque de vocables anciens et de

dévotions nouvelles. — Ici encore je donne hautement raison
à nos confrères de là-bas, et je condamne, sans réserves, le

sentimentalisme de toutes ces dévotions qui exaltent les esprits



— 731 —

dans des voies périlleuses, où la foi se condense dans le
cerveau en vapeurs enivrantes, au lieu de descendre dans les
régions calmes de la conscience pour réaliser l'amour de Dieu
par l'amour des hommes.

Sans s'en apercevoir, l'âme fidèle est conduite dans notre
culte par l'attrait du sensualisme. Nous favorisons les moins
nobles instincts du cœur, au lieu d'élever l'esprit et d'adorer
en vérité. Aussi donnons-nous les titres les plus séduisants
à nos sujets de dévotions où il y a toujours du sacré-cœur
de Jésus, de la Vierge ou de St-Joseph, et où les braves
dévotes deviennent les tendres épouses de Jésus ou les
héroïques amantes de son divin cœur; tandis qu'on enrôle les
bons jeunes gens sous la bannière enguirlandée des croisés de
Marie.

En vérité, il y a un monde entre l'Eglise des premiers
siècles et ce je ne sais quoi dont l'ébauche grossière a
commencé avec l'invasion des barbares, et ce raffinement religieux
en vogue de plus en plus, espèce de christianisme travesti
ou de christianisme paganisé. Au lieu de parler aux sens, c'est
à la raison qu'il conviendrait de s'adresser en entretenant les

peuples de leurs droits, de leurs devoirs, et non de légendes
poétiques, fabuleuses autant que celles de l'ancienne
mythologie.

A une époque où, après la bataille des idées, commence
déjà la lutte sociale et effective, il conviendrait de rompre aux
foules un pain plus substantiel que les crèmes soufflées des

apparitions miraculeuses. Mais nous ne pouvons nous en
départir. Nous avons tant de Saints à fêter, tant de madones à

honorer qu'on n'a guère le temps de s'occuper du reste: le

reste c'est l'Evangile, c'est Jésus-Christ.
Aussi que d'âmes sont brisées et gémissent dans le secret

Que d'esprits d'élite refusent d'accepter le sacerdoce dans les

conditions qui lui sont faites
De toutes ces indications, vous voyez à n'en pas douter,

cher collègue, qu'il n'y a pas que de la lumière, de la sérénité
au ciel de notre Eglise. Les aveugles mêmes s'aperçoivent à

présent qu'il s'y trouve des nuages et d'épaisses ombres aussi.

A quoi servirait de nier l'évidence? Plus moyen de cacher
aujourd'hui l'histoire vraie, tout le monde fouille le passé qui
sert à juger le présent.

Revue intern, de Théologie. Heft 16, 1896. ^8



— 732 —

Nous aurions beau du reste nous évertuer, nous épuiser à

l'apologie générale, et nous persuader que nous sommes sans
défaut et sans reproches, nous n'en serions pas plus avancés. Calce

qui importe le plus, ce n'est pas ce que nous pouvons
dire de nous, c'est ce qu'en pensent les autres, surtout lorsqu'on
est une grande Eglise dont la prospérité dépend du respect et
de l'estime que l'on inspire.

Nous avons fait les schismes plus que les autres Eglises
chrétiennes ; nous devons donner plus que les autres l'exemple
de la condescendance. Nous avons trop besoin qu'on nous
pardonne pour n'être pas disposés à la fraternité et au pardon.

Lorsque l'union se fera, j'ignore si c'est d'en haut ou d'en
bas qu'elle viendra. Présentement j'estime que les humbles, les

petits doivent se tendre la main, comme font parfois les
combattants des camps opposés dans la mêlée.

Les chefs suivront peut-être ce mouvement généreux; et,
Dieu aidant, vous aurez peut-être la satisfaction de voir, mon
ami, le règne de la paix religieuse en ce monde, ce qui fera
de l'Eglise universelle la véritable Cité de Dieu, et sera l'image
vraie de la céleste Jérusalem.

Pardonnez-moi mes longueurs, mon bon et cher abbé.

J'ai parlé d'une cause qui me tient au cœur, et pour le succès
de laquelle je souhaite à l'Eglise beaucoup de jeunes prêtres
courageux et éclairés comme vous. L'Abbé * *.


	L'Église romaine jugée par un de ses prêtres [fin]

