Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Leo XIllIl. Uber die Einheit der Kirche
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403360

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LEO XIII. UBER DIE EINHEIT DER KIRCHE.

Der Papst hat am vergangenen Peters- und Paulsfeste in
der Form einer Encyklika an alle pipstlichen Bischofe eine
Abhandlung versendet zur Vertheidigung der Lehre des Vati-
kanischen Konzils, Er tritt mit seiner Autoritit als Papst auf,
dociert aber wie ein Professor. Mit dieser Abhandlung will er
die Altkatholiken, alle tibrigen Andersglidubigen und selbst die
noch nicht ganz verstockten Unglaubigen ,bekehren“. Die
Leistung ist nach deutschen Begriffen ausserordentlich schwach.
Wir glauben kaum, dass sie die Bekehrung auch nur eines
pverirrten® bewirken wird; — es miisste denn des Papstes
personlicher Freund, Fiirst Bismarck als Doktfor der Theologie
einen Teil seiner gegenwirtigen Musse theologischen Studien
widmen und in den romischen ,Schafstall“, wie Leo sich mit
Vorliebe ausdriickt, zuriickkehren wollen.

Leo beginnt mit einer Auseinandersetzung der katholischen
Lehre, dass Christus RBine Kirche mit einer bestimmten Organi-
sation gegriindet habe. Dann fiihrt er einige Viterstellen an,
in denen das Traditionsprinzip betont wird. Hiervon ausgehend
handelt er von dem unfehlbaren Lehramt des Episkopates. Die
Schlussfolgerung ist etwas verwegen. Zwar wird von den
Vatern, wie Irenius und Augustinus, mitunter die Succession
der Bischéfe mit der Tradition des unveranderten Glaubens in
Verbindung gesetzt als thatsdchlicher Beweis, der in den ersten
Jahrhunderten leicht zu erbringen war. Ein Blick in die Kon-
,ziliensammlungen lehrt aber, dass die Konzilien fiir ihre Auf-
stellungen sich nicht ausschliesslich an amtliche Ausspriiche
der Bischofe hielten, sondern ganze Ausziige aus den theo-
logischen Schriften der Vorzeit machten, um die kirchliche

Revue intern, de Théologie, Heft 16, 1896, =T



Tradition zu ermitteln. Tradition und bischofliches Lehramt
sind also gar nicht identisch. Ausserdem begeht der Papst
(S. 43 der Ausgabe der Herderschen Verlagshandlung) bei
dieser Auseinandersetzung eine doppelte Téauschung; einmal die,
dass er von den Vitern des Vatikanischen Konzils sagt, sie
héitten nichts neues tber das bischifliche Lehramt entschieden
(decernere). Dieselben hatten nach der Lehre des Vatikanischen
Konzils selbst iiberhaupt nichts zu entscheiden, sondern nur
den Papst zu beraten, der dann allein entschied. Sodann ver-
schweigt er, dass das bischofliche Lehramt durch Ubertragung
der Unfehlbarkeit von der Kirche auf den Papst entwertet
wurde. Solche Winkelziige zur Verwirrung der Geister sind
langst abgenutzt.

Nach Feststellung der Lehre von der Kirche im allgemeinen
beriihrt der Papst deren Verhidltnis zum Staate nur mit ein
paar Worten: sie wolle sich nicht in staatliche Angelegenheiten
mischen, vielmehr stehe sie tiber allen andern Gesellschaften,
so hoch wie das Himmlische tiber dem Irdischen. Hier stindigt
der Papst offenbar wieder durch Verheimlichung. Der Ortho-
doxie thut er genug durch die letztere Erkldrung; aber er
vertuscht deren Konsequenz: die rechtliche Uberordnung der
Kirche tiber den Staat, welche seine Vorgianger Gregor VIIL,
Innocenz IIL., Gregor 1X., Innocenz 1V., Bonifaz VIIL.,, Leo X. auf
dem finften ,okumenischen“ Laterankonzil, Pius IX. in dem
Syllabus in feierlichster Weise gelehrt haben. Dass die ,Kirche®
(soll heissen ,der Papst®) unmittelbar selbst Regierungs-
geschifte in die Hand nehmen und etwa preussische Richter
oder Offiziere ernennen wolle, brauchte nicht bestritten zu
werden. Das hat noch Niemand behauptet. Das weltliche
Schwert tiberlisst sie gemiiss der Bulle Unam sanctam den
Fiirsten, die es aber nach threm Winke wnd ihrer Zulassung Zu
fithren haben. In diesen allbekannten Dingen sollte man doch
nicht mit ein paar Worten die Menschen in die Irre fiithren
wollen.

Leo geht hiernach auf die Lehre vom Papsttum iber. Er
beginnt mit der Erkldrung, Christus habe jemand zu seinem
Stellvertreter -ernennen mdssen (S. b1). Mit einer so kihnen.
aprioristischen Methode konnte man fast alles beweisen, was
man will. Sehen wir uns darum sofort die positiven Beweise
an. Weil Christus den Petrus Fels nannte, befindet sich der



— 717 —

Papst im Besitze der kirchlichen Vollgewalt. Der Ausdruck
soll nichts anderes bedeuten, als auch der von den Schliisseln
(Matth. 16, 18 £.). Ob Leo wirklich die patristischen Erklirungen
dieser Stelle nicht kennt, welche, wie verschieden sie sein
mogen, von einer so monstrésen Deutung, wie er sie liefert,
himmelweit entfernt sind?

Freilich sieht es mit der patristischen Gelehrsamkeit des
Papstes tibel aus. Die Stellen, welche er anfiihrt, gehen bunt
durcheinander, selbst ohne alle Riicksicht auf die Zeit, welcher
sie angehéren, als ob in allen Jahrhunderten dasselbe gesagt
worden wire. In der tendenziosesten Weise werden nur die heran-
gezogen, welche zum Scheine fiir die vatikanische Lehre auszu-
beuten sind. Manche davon werden nuchweislich missdeutet; das
tiberreiche anderweitige Material, welches eine objektive, histo-
rische Darstellung des wahren Sachverhaltes ermoglicht, ist bei
Seite geschoben. So wird von der berithmten Stelle des Irendus
nur der kleine Teil erwihnt, dass ,mit der romischen Kirche jede
libereinstimmen misse®, wihrend der Zusammenhang deutlich
zeigt, dass diese allerdings bei den Ultramontanen gewdohnliche
Ubersetzung ginzlich verfehlt ist. Von Cyprian fihrt er die
Worte an, in denen er die romische Kirche flir die Wurzel
und Mutter der katholischen erklart, fiir den Stuhl Petri und
die ,Hauptkirche“, von welcher die ,priesterliche* Einheit aus-
gegangen sei. Hier ist in der ,offiziellen* Ubersetzung unrichtig
ecclesia principalis mit ,Hauptkirche und unitas sacerdotalis
mit ,priesterliche* Binheit wiedergegeben, withrend jenes ,Ur-
kirche* bedeutet, und dieses die bischéfliche Vereinigung. Be-
kanntlich lehrte Cyprian nicht das Papalsystem, welches zu
seiner Zeit iiberhaupt noch nicht existierte, sondern das Epis-
kopalsystem in dem Sinne, dass die bischofliche Gewalt gleich-
sam ein durch die ganze Kirche verbreitetes Amt sei, an
welchem alle Rischofe gemeinsam und in gleicher Weise par-
ticipierten, so dass, wenn in einer Kirche eine Storung ein-
trete, jeder fremde Bischof befugt sei, dagegen einzuschreiten.
Zur Darstellung der Einheit der Kirche habe aber Christus
zuerst Petrus allein dieselben Vollmachten erteilt, die er spater
auch den andern Aposteln verliehen. Die romische Cathedra
des Petrus sei darum als der Ausgangspunkt des Episkopates
zu betrachten. In diesem Sinne ist die romische Kirche die
Wurzel und Urkirche. Nach dieser Lehre handelte Cyprian



auch selbst (der an einer naturlich von Leo verschwiegenen
Stelle erklarte, dass der Bischof nur Christus selbst, also nicht
etwa einem Papste als seinem Oberherrn, verantwortlich sei),
wenn er den romischen Kollegen aufforderte, mit ihm den
novatianischen Bischof wvon Arles abzusetzen, wenn er es
strenge tadelte, dass seine Gegner in Karthago von einer
afrikanischen Synode an den rémischen Stuhl appellieren
wollten, wenn er in Sachen zweier abgesetzter spanischer
Bischofe im Widerspruch zu dem Urteil des romischen Bischofs
entschied, wenn ecr endlich im Streit tber die Ketzertaufe dem
romischen Bischofe Stephan nicht bloss widersprach, sondern
auch dessen Banne trotzte. Hieraus erhellt deutlich, dass
Cyprian die Einheit der Kirche nicht auf die pépstliche Ober-
herrschaft griindete, sondern auf den einheitlichen Ipiskopat,
dessen Einheitlichkeit durch den Stuhl Petri zum Ausdruck
gelangte. Darum sagt er auch an der S. 73 angefihrten Stelle
wieder, alle Apostel hitten gleiche Gewalt empfangen, aber,
um die Einheit zu zeigen, habe Christus mit Kinem, dem Petrus,
den Anfang gemacht. Und in demselben Sinne Optatus: Nie-
mand diirfe eine zweite Cathedra im Widerspruch zu der
einzigen in der Kirche bestehenden bischoflichen Cathedra er-
richten, welche zuerst dem Petrus in Rom tibertragen worden
sei; die Trennungen entstdnden daraus, dass man die Stell-
vertretung Christi nicht dem Einen Bischofe zuerkenne. Kr
fiihrt gegen die Donatisten aus, dass sie nicht neben den
bestehenden Episkopat, dessen (der Zeit nach) erster Inhaber
der Apostel Petrus gewesen, einen neuen setzen diirften. Von
dem Papst als dem Oberherrn tiber die ganze Kirche ist hier
absolut keine Rede, sondern von dem einheitlichen Episkopate
bis zu der Apostelzeit zuriick. Denselben Sinn hat eine Stelle
des Augustinus, welche die ,offizielle Ubersetzung durch hand-
greifliche Fehler ginzlich entstellt hat (S. 44).

Noch stirker verdrent der Papst eine bekannte Stelle von
Hieronymus (S. 60). Er ldsst ihn sagen: ,Ich spreche zum
Nachfolger des Fischers und zum Jinger des Kreuzes... Mit
deiner Heiligkeit, d.i. mit dem Stuhle Petri bin ich in Gemein-
schaft verbunden. Auf jenen Fels, weiss ich, ist die Kirche
gegriindet.“ Diese Mitteilung enthélt eine dreifache Félschung.
Den Anfangsworten geht vorher: Der Neid miisse aufhiéren, der
Ehrgeiz der romischen Grisse zuriicktreten. Ferner sind vor: ,Mit



— 719 —

deiner Heiligkeit* die Worte unterdrickt: Nur Christus als dem
Ersten folgend. Endlich scheint nach der verstiimmelten Mit-
teilung Hieronymus den Stuhl Petri den Fels zu nennen, und
um diese Filschung zu verstirken, tibersetzt auch die ,offi-
zielle“ Ubersetzung der Herderschen Ausgabe super illam petram
mit ,auf diesen Fels®. Thatsdchlich nennt Hieronymus Christus
den Fels, weshalb er auch illam sagt. Niemals in der ganzen
patristischen Litteratur wird der Stuhl Petri Fels genannt; Hiero-
nymus deutet aber oft das Bild auf Christus.

Auch eine andere Stelle des Hieronymus missdeutet Leo,
wenn er 8. 71 bei dessen Warnung vor dem Schisma summus
sacerdos auf den Papst bezieht statt auf den Bischof, den
Hieronymus sehr oft so nennt. Einen eigenen Namen fiir den
Papst hatte man damals noch nicht, weil es ein besonderes
péapstliches Amt noch nicht gab, sondern der romische Bischof,
wenn auch der angesehenste unter allen, kein anderes Amt
besass als auch der Bischof von Kugubium, Konstantinopel
U. s. w., wie eben an einer sehr bekannten Stelle Ilieronymus
entwickelt. Aber auch hier hat der ,offizielle Ubersetzer* den
Autor noch iiberbieten wollen, indem er ab omuibus eminens
potestas wiedergiebt ,eine tiber alles gehende Gewalt®, vihrend
es heisst: ,eine tiber Alle hervorragende®: des Bischofes Ge-
walt ragt tiber die der andern Priester hervor. Filschung
und Missverstindnis wo man hinsieht!

Dass auf dem Konzil von Iphesus (431) die pipstlichen
Legaten schon anfiengen, den romischen Primat geltend zu
machen, kann nicht bestritten werden; aber die Orientalen
hielten es durchaus nicht fir ihre Pficht, sich dem Spruche
des romischen Patriarchen zu unterwerfen, und wenn dei Papst
meint, in diesem Sinne habe das Konzil von Chalcedon (451)
gerufen: durch Leo hat der Apostel Petrus gesprochen, so be-
findet er sich sehr im Irrtum. Vielmehr erst nach sorgfiltiger
Prﬂf'ung seines dogmatischen Briefes erkannte man die Ortho-
doxie ILeos I. an, seine Ubereinstimmung mit dem Christus
bekennenden Petrus; daher die bekannten 'Ausrufe. Wenn
Leo XIII. den gleichen Ruf des 6. Konzils erwihnt: durch
Agatho hat Petrus gesprochen, so hitte er gerade hier den
richtigen Sinn desselben leicht erkennen konnen. Denn dasselbe
Konzil rief auch das Anathem diber den Papst Honorvius als Ketzer.
Wer weiss also, wie es auf einem wahrhaft skumenischen
Konzil T.eo XIII. selbst ergehen wiirde!



— 720 —

Schliesslich beteuert L.eo, die Vollgewalt des Papsies be-
einfrichtige die Autoritdt der Bischofe nicht. Diese seien nicht
.Stellvertreter” des Papstes, sondern verwalteten ihr eigenes
Amt bis zu einem gewissen Grade selbstindig. Wie dies aber
zugeht, dariitber giebt er keinen Aufschluss. Der Papst soll
nicht bloss ein Aufsichts- oder Leitungsrecht haben tiber die
selbstandigen Bischéfe, sondern die volle, hochste, unmittel-
bare Gewalt tber die ,nicht voéllig selbstindigen® Bischofe
(was der Ubersetzer wieder verscharft und falsch wiedergiebt
Snimmermehr selbstindig®). Er selbst erklirte auch in einem
Rundschreiben an die spanischen Bischofe 188D, geméiss seiner
unmittelbaren Jurisdiktion tber alle Kirchen koénne er in alle
Angelegenheiten der spanischen Kirchen nach Belieben selbst
eingreifen oder durch seine mit beliebigen Vollmachten ver-
sehenen Nuntien eingreifen lassen. Hiernach amtieren die
Bischofe so lange und insoweit selbstindig, als es dem Papste
gefallt, sie sind seine Unterbeamten, deren Jurisdiktion er nach
Gutdinken beschriinken oder erweitern kann. Wo bleibt denn
da noch ein Rest von wirklicher Selbstandigkeit ibrig, die
unverlierbar ist? Diese seine vatikanische Lehre hiitte er ein-
mal den Ignatius von Antiochien, Irenius, Cyprian, Hieronymus,
Augustinus und samtlichen orientalischen Kirchenlehrern vor-
tragen sollen, sie hétten ihn sémtlich als Revolutionér gegen
die - gottlich geordnete Kirchenverfassung mit dem Anathem
belegt! Und nun wagt Leo sogar im Widerspruch zu der
ganzen alten Kirche, die vatikanische Lehre vom Papstium
darauf zu griinden, dass Christus dem Petrus allein die Schliissel
verheisst, als ob dieses Bild nach der Auffassung der Viter
nicht dasselbe besagte, wie das andere vom Binden und Losen,
welches er bei anderer Gelegenheit allen Aposteln gegeniiber
gebraucht! Auch werden wie in dem vatikanischen Dekrete
die Worte Gregors I, dass er in der Thre der Bischofe und
der gesamten Kirche die eigene erkenne, dafiiv angefiihrt, wie
sehr der Papst auf die Hochhaltung der bischoflichen Wirde
bedacht sei, wihrend Gregor I. gerade an jener Stelle seine
universelle, unmittelbare Gewalt iiber die ganze Kirche be-
stritt! |

Zufolge der vatikanischen Lehre vom Papsttum behauptet
Leo denn auch natiirlich, stets hiitten die Péapste die Beschliisse
der Konzilien bestiitigt oder verworfen. Die Geschichte lehrt



dagegen, dass zahllose Konzilien gehalten wurden, von denen
die romischen Bischofe gar nichts wussten, dass sie in der alten
Zeit wohl zu manchen Konzilien ihre Zustimmung gaben oder
sie verwarfen, aber nicht anders als auch andere Bischofe und
die Kaiser, dass sie endlich mit ihren Entscheidungen auch
manchmal unterlagen. Wenn Leo zum Beweise seiner Behaup-
tung u. a., anfiihrt, dass infolge der pépstlichen Verwerfung
des 28. Kanons des Konzils von Chalcedon tiber die Gleich-
stellung des Stuhls von Konstantinopel mit dem von Rom der-
selbe wirkungslos geblieben sei, so berichtet er wieder etwas
vollie Unwahres. Der Kanon wurde vom Kaiser Marcian zum
Reichsgesetz erhoben, und die ganze orientalische Kirche hat
daran festgehalten bis auf den heutigen Tag. Die Péapste
haben ihn freilich nie anerkannt, aber die Kirchengemeinschaft
trotzdem mit dem Orient fortgesetzt bis ins 11. Jahrhundert,
oder eigentlich bis zur Invasion der Kreuzfahrer in das byzan-
tinische Reich im 13. Jahrhundert. Ob unter vielen andern
Thatsachen dem Papste wirklich unbekannt ist, dass das 5. all-
gemeine Konzil trotz des pipstlichen Protestes abgehalten
wurde, dass es den Papst wegen Ketzerei mit dem Banne be-
legte, von ihm natiirlich kassiert, spater aber von demselben
Papste Vigilius anerkannt wurde mit dem beschémenden Be-
kenntnis, der Teufel habe ihn zu seinen Irrtiimern verfithrt?
Oder nennen die Jesuiten so etwas auch eine Bestiatigung ,vom
unfehlbaren Lehrstuhl® herab? Wenn Leo sich fir historische
Gelehrsamkeit interessiert, so bemerken wir noch, dass er
fillschlich Fladrian II. eine Rede zuschreibt, die vermutlich
von dem Bischof Formosus entworfen, aber nicht gehalten
worden ist.

Leo XITI. hat in seiner Encyklika tiber die historischen
Studien sich den schénen Ausspruch Cicero’s angeeignet, zur
Wahrheitsliebe des Historikers gehoére auch, nichts Wahres zu
verheimlichen. Nach diesem Grundsatze hat er in der vor-
licgenden Encyklika nicht gehandelt. Nur nebenbei bemerken
wir, dass er das Wort ,,Unfeh].barkeit“ nirgendwo fallen léisst,
und dem Leser die weltbekannte Thatsache aus ,Klugheit® ver-
schweigen zu wollen scheint, dass sein Amtsvorganger sich selbst
zuerst feierlich fir unfehlbar erklart hat. Aber wenn er bewei-
sen wollte, dass Christus die Kirche so eingerichtet habe, wie sie
jetzt in Rom gewollt wird, so durfte er nicht mit einigen aus



— YR —

dem textlichen wie historischen Zusammenhang gerissenen
Stellen operieren, geschweige sie entstellen oder missdeuten.
Er musste vielmehr zu zeigen versuchen, dass folgende in der
ganzen gebildeten Welt als notorisch anerkannte Thatsachen
unwahr seien: Das Verhéltnis des Apostels Petrus zu den an-
dern Aposteln ist nicht das der Uberordnung und der Unter-
werfung; namentlich Paulus beteuert und beweist dem Petrus
gegeniiber seine volle Selbstiindigkeit. Bis zum Ende des 4.
Jahrhunderts herrschte das Episkopalsystem unbestritten; erst
um die Mitte des 5. Jahrhunderts macht Leo I. eine Oberherr-
schaft tiber die ganze Kirche gelfend, die aber im Orient zu-
rickgewiesen wird. In den damaligen dogmatischen Kampfen
kompromittieren den péapstlichen Stuhl durch weittragende Irr-
timer Liberius, Vigilius, Honorius I. Die allgemeinen Konzilien
werden von den Kaisern berufen und beaufsichtigt, unter den
grossten Mithen und Schwierigkeiten, wéhrend es niemandem
einfillt, dieses ganze Verfahren fur unniitz, ja dem Glauben
widersprechend zu erkliren, weil der Papst unfehlbar sei, und
darum eine einfache Anfrage an ihn gestellt werden und seine
Entscheidung gentigen miisse. Erst im 8. Jahrhundert beginng
man in Rom das formliche Papalsystem aufzustellen, zu dessen
Durchfithrung aber selbst im Occident man Jahrhunderte be-
durfte. Das im 14. Jahrhundert folgende grosse pépstliche
Schisma bewies die Unrichtigkeit und Undurchfithrbarkeit des
Systems. Alles dies und noch vieles, vieles Andere verschweigt
der Papst.

Lumen de coelo hort der Papst sich gerne nennen wegen
seiner vorgeblichen Weisheit und Gelehrsamkeit. Diplomatische
Klugheit, die aber doch sehr durchsichtig ist, trauen wir ihm
zu; mit seiner Wissenschaftlichkeit ist es aber nicht weit her,
wie aufs neue diese Incyklika beweisst. Mancher bischéfliche
Seminarprofessor in Deutschland hiitte sie besser gemacht, und
eine theologische Fakultit, die auf ihre Reputation hilt, wiirde sie
als geniigende Doktordissertation schwerlich acceptiert haben.

X.




	Leo XIII. über die Einheit der Kirche

