
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Leo XIII. über die Einheit der Kirche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


715

LEO XIII. ÜBER DIE EINHEIT DER KIRCHE.

Der Papst hat am vergangenen Peters- und Paulsfeste in
der Form einer Encyklika an alle päpstlichen Bischöfe eine
Abhandlung versendet zur Vertheidigung der Lehre des
Vatikanischen Konzils. Er tritt mit seiner Autorität als Papst auf,
dociert aber vue ein Professor. Mit dieser Abhandlung will er
die Altkatholiken, alle übrigen Andersgläubigen und selbst die
noch nicht ganz verstockten Ungläubigen „bekehren". Die
Leistung ist nach deutschen Begriffen ausserordentlich schwach.
Wir glauben kaum, dass sie die Bekehrung auch nur eines

„Verirrten" beAAurken Avird; — es musste denn des Papstes
persönlicher Freund, Fürst Bismarck als Doktor der Theologie
einen Teil seiner gegenwärtigen Musse theologischen Studien
widmen und in den römischen „Schafstall", wie Leo sich mit
Vorliebe ausdrückt, zurückkehren Avollen.

Leo beginnt mit einer Auseinandersetzung der katholischen
Lehre, dass Christus Eine Kirche mit einer bestimmten Organisation

gegründet habe. Dann führt er einige Väterstellen an,
in denen das Traditionsprinzip betont wdrd. Hiervon ausgehend
handelt er von dem unfehlbaren Lehramt des Episkopates. Die
Schlussfolgeruug ist etAvas verwegen. ZAvar wird von den
Vätern, wie Irenäus und Augustinus, mitunter die Succession
der Bischöfe mit der Tradition des unveränderten Glaubens in
Verbindung gesetzt als thatsächlicher Beweis, der in den ersten
Jahrhunderten leicht zu erbringen war. Ein Blick in die
Konziliensammlungen lehrt aber, dass die Konzilien für ihre
Aufstellungen sich nicht ausschliesslich an amtliche Aussprüche
der Bischöfe hielten, sondern ganze Auszüge aus den
theologischen Schriften der Vorzeit machten, um die kirchliche

Revue intern, de Theologie, Heft 16, 1396. 47



— 716 —

Tradition zu ermitteln. Tradition und bischöfliches Lehramt
sind also gar nicht identisch. Ausserdem begeht der Papst
(S. 43 der Ausgabe der Herderschen Verlagshandlung) bei
dieser Auseinandersetzung eine doppelte Täuschung; einmal die,
dass er von den Vätern, des Vatikanischen Konzils sagt, sie

hätten nichts neues über das bischöfliche Lehramt entschieden

(decernere). Dieselben hatten nach der Lehre des Vatikanischen
Konzils selbst überhaupt nichts zu entscheiden, sondern nur
den Papst zu beraten, der dann allein entschied. Sodann
verschweigt er, dass das bischöfliche Lehramt durch Übertragung*
der Unfehlbarkeit von der Kirche auf den Papst entwertet
wurde. Solche Winkelzüge zur Verwirrung der Geister sind

längst abgenutzt.
Nach Feststellung der Lehre von der Kirche im allgemeinen

berührt der Papst deren Verhältnis zum Staate nur mit ein

paar Worten : sie wolle sich nicht in staatliche Angelegenheiten
mischen, vielmehr stehe sie über allen andern Gesellschaften,
so hoch wie das Himmlische über dem Irdischen. Hier sündigt
der Papst offenbar wieder durch Verheimlichung. Der Orthodoxie

thut er genug durch die letztere Erklärung; aber er
vertuscht deren Konsequenz: die rechtliche Überordnung der
Kirche über den Staat, Avelche seine Vorgänger Gregor VIL,
Innocenz III., Gregor IX., Innocenz IV., Bonifaz VIII., Leo X. auf
dem fünften „ökumenischen" Laterankonzil, Pius IX. in dem

Syllabus in feierlichster Weise gelehrt haben. Dass die „Kirche"
(soll heissen „der Papst") unmittelbar selbst Regierungsgeschäfte

in die Hand nehmen und etAva preussische Richter
oder Offiziere ernennen avoüc, brauchte nicht bestritten zu
werden. Das hat noch Niemand behauptet. Das weltliche
ScliAvert überlässt sie gemäss der Bulle Unam sanctam den

Fürsten, die es aber nach ihrem Winke und ihrer Zulassung zu

führen haben. In diesen allbekannten Dingen sollte man doch

nicht mit ein paar Worten die Menschen in die Irre führen
wollen.

Leo geht hiernach auf die Lehre vom Papsttum über. Er
beginnt mit der Erklärung, Christus habe jemand zu seinem

Stellvertreter ernennen müssen (S. 51). Mit einer so kühnen

aprioristischen Methode könnte man fast alles beAveisen, Avas

man will. Sehen Avir uns darum sofort die positiven Beweise

an. Weil Christus den Petrus Fels nannte, befindet sich der



— 717 —

Papst im Besitze der kirchlichen Vollgewalt. Der Ausdruck
soll nichts anderes bedeuten, als auch der von den Schlüsseln
(Matth. 16, 18 f.). Ob Leo Avirklich die patristischen Erklärungen
dieser Stelle nicht kennt, welche, wie verschieden sie sein
mögen, von einer so monströsen Deutung, wie er sie liefert,
himmelweit entfernt sind?

Freilich sieht es mit der patristischen Gelehrsamkeit des
Papstes übel aus. Die Stellen, welche er anführt, gehen bunt
durcheinander, selbst ohne alle Rücksicht auf die Zeit, welcher
sie angehören, als ob in allen Jahrhunderten dasselbe gesagt
worden Aväre. In der tendenziösesten Weise werden nur die
herangezogen, Aveiche zum Scheine für die vatikanische Lehre
auszubeuten sind. Manche davon werden nachweislich missdeutet; das
überreiche anderweitige Material, welches eine objektiA^e,
historische Darstellung des wahren Sachverhaltes ermöglicht, ist bei
Seite geschoben. So wird Aron der berühmten Stelle des Irenäus
nur der kleine Teil erwähnt, dass „mit der römischen Kirche jede
übereinstimmen müsse", während der Zusammenhang deutlich
zeigt, dass diese allerdings bei den Ultramontanen gewöhnliche
Übersetzung gänzlich verfehlt ist. Von Cyprian führt er die
Worte an, in denen er die römische Kirche für die Wurzel
und Mutter der katholischen erklärt, für den Stuhl Petri und
die „Hauptkirche", von welcher die „priesterliche" Einheit
ausgegangen sei. Liier ist in der „offiziellen" Übersetzung unrichtig
ecclesia principalis mit „Hauptkirche" und imitas sacerdotalis
mit „priesterliche" Einheit wiedergegeben, Avährend jenes
„Urkirche" bedeutet, und dieses die bischöfliche Vereinigung.
Bekanntlich lehrte Cyprian nicht das Papalsystem, welches zu
seiner Zeit überhaupt noch nicht existierte, sondern das

Episkopalsystem in dem Sinne, dass die bischöfliche Gewalt gleichsam

ein durch die ganze Kirche verbreitetes Amt sei, an
welchem alle Bischöfe gemeinsam und in gleicher Weise par-
tieipierten, so class, wenn in einer Kirche eine Störung
eintrete, jeder fremde Bischof befugt sei, dagegen einzuschreiten.
Zur Darstellung der Einheit der Kirche habe aber Christus
zuerst Petrus allein dieselben Vollmachten erteilt, die er später
auch den andern Aposteln verliehen. Die römische Cathedra
des Petrus sei darum als der Ausgangspunkt des Episkopates
zu betrachten. In diesem Sinne ist die römische Kirche die

Wurzel und Urkirche. Nach dieser Lehre handelte Cyprian



_ 718 —

auch selbst (der an einer natürlich atou Leo verschwiegenen
Stelle erklärte, dass der Bischof nur Christus selbst, also nicht
etwa einem Papste als seinem Oberherrn, verantwortlich sei),
wenn er den römischen Kollegen aufforderte, mit ihm den
novatianischen Bischof atoii Arles abzusetzen, wenn er es

strenge tadelte, class seine Gegner in Karthago von einer
afrikanischen Synode an den römischen Stuhl appellieren
wollten, wenn er in Sachen zweier abgesetzter spanischer
Bischöfe im Widerspruch zu dem Urteil des römischen Bischofs
entschied, wenn er endlich im Streit über die Ketzertaufe dem
römischen Bischöfe Stephan nicht bloss widersprach, sondern
auch dessen Banne trotzte. Hieraus erhellt deutlich, class

Cyprian die Einheit der Kirche nicht auf die päpstliche
Oberherrschaft gründete, sondern auf den einheitlichen Episkopat,
dessen Einheitlichkeit durch den Stuhl Petri zum Ausdruck
gelangte. Darum sagt er auch an der S. 73 angeführten Stelle
wieder, alle Apostel hätten gleiche Gewalt empfangen, aber,
um die Einheit zu zeigen, habe Christus mit Einem, dem Petrus,
den Anfang gemacht. Und in demselben Sinne Optatus:
Niemand dürfe eine zweite Cathedra im Widerspruch zu der
einzigen in der Kirche bestehenden bischöflichen Cathedra
errichten, welche zuerst dem Petrus in Rom übertragen worden
sei; die Trennungen entständen daraus, dass man die
Stellvertretung Christi nicht dem Einen Bischöfe zuerkenne. Er
führt gegen die Donatisten aus, class sie nicht neben den
bestehenden Episkopat, dessen (der Zeit nach) erster Inhaber
der Apostel Petrus gewesen, einen neuen setzen dürften. Von
dem Papst als dem Oberherrn über die ganze Kirche ist hier
absolut keine Rede, sondern Aron dem einheitlichen Episkopate
bis zu der Apostelzeit zurück. Denselben Sinn hat eine Stelle
des Augustinus, welche die „offizielle" Übersetzung durch
handgreifliche Fehler gänzlich entstellt hat (S. 44).

Noch stärker verdreht der Papst eine bekannte Stelle von
I-Iieronymus (S. 65). Er lässt ihn sagen: „Ich spreche zum
Nachfolger des Fischers und zum Jünger des Kreuzes... Mit
deiner Heiligkeit, d. i. mit dem Stuhle Petri bin ich in Gemeinschaft

Arerbunden. Auf jenen Fels, weiss ich, ist die Kirche
gegründet." Diese Mitteilung enthält eine dreifache Fälschung.
Den Anfangsworten geht vorher : Der Neid müsse aufhören, der

Ehrgeiz der römischen Grösse zurücktreten. Ferner sind Aror: „Mit



— 719 —

deiner Heiligkeit" die Worte unterdrückt : Nur Christus als dem
Ersten folgend. Endlich scheint nach der verstümmelten
Mitteilung Hieronymus den Stuhl Petri den Fels zu nennen, und
um diese Fälschung zu verstärken, übersetzt auch die
„offizielle" Übersetzung der Herderschen Ausgabe super illam petram
mit „auf diesen Fels". Thatsächlich nennt Hieronymus Christus
den Fels, Aveshalb er auch illam sagt. Niemals in der ganzen
patristischen Litteratur icircl der Stuhl Tetri Fels genannt;
Hieronymus deutet aber oft das Bild auf Christus.

Auch eine andere Stelle des Hieronymus missdeutec Leo,
wenn er S. 71 bei dessen Warnung vor dem Schisma summus
sacerdos auf den Papst bezieht statt auf den Bischof, den

Hieronymus sehr oft so nennt. Einen eigenen Namen für den

Papst hatte man damals noch nicht, Aveil es ein besonderes

päpstliches Amt noch nicht gab, sondern der römische Bischof,
wenn auch der angesehenste unter allen, kein anderes Amt
besass als auch der Bischof von Eugubium, Konstantinopel
u. s. av., Avie eben an einer sehr bekannten Stelle Hieronymus
entwickelt. Aber auch hier hat der „offizielle Übersetzer" den

Autor noch überbieten wollen, indem er ab omnibus eminens

potestas wiedergiebt „eine über alles gehende Gewalt", während
es heisst: „eine über Alle hervorragende": des Bischofes
Gewalt ragt über die der andern Priester hervor. Fälschung-o
unci Missverständnis wo man hinsieht!

Dass auf dem Konzil von Ephesus (431) die päpstlichen
Legaten schon anfiengen, den römischen Primat geltend zu

machen, kann nicht bestritten Averden; aber die Orientalen
hielten es durchaus nicht für ihre Pflicht, sich dem Spruche
des römischen Patriarchen zu unterAverfen, und Avenn der Papst

meint, in diesem Sinne habe das Konzil von Chalcedon (451)

gerufen : durch Leo hat der Apostel Petrus gesprochen, so

befindet er sich sehr im Irrtum. Vielmehr erst nach sorgfältiger
Prüfung seines dogmatischen Briefes erkannte man die Orthodoxie

Leos I. an, seine Übereinstimmung mit dem Christus

bekennenden Petrus ; daher die bekannten Ausrufe. Wenn
Leo XIII. den gleichen Ruf des 6. Konzils erwähnt: durch

Agatho hat Petrus gesprochen, so hätte er gerade hier den

richtigen Sinn desselben leicht erkennen können. Denn dasselbe

Konzil rief auch das Anathem über den Papst Honorius als Ketzer.

Wer weiss also, Avie es auf einem wahrhaft ökumenischen

Konzil Leo XIII. selbst ergehen würde



— 720 —

Schliesslich beteuert Leo, die Vollgewalt des Papstes
beeinträchtige die Autorität der Bischöfe nicht. Diese seien nicht
„Stellvertreter" des Papstes, sondern verwalteten ihr eigenes
Amt bis zu einem gewissen Grade selbständig. Wie dies aber
zugeht, darüber giebt er keinen Aufschluss. Der Papst soll
nicht bloss ein Aufsichts- oder Leitungsrecht haben über die
selbständigen Bischöfe, sondern die volle, höchste, unmittelbare

Gewalt über die „nicht völlig selbständigen" Bischöfe
(Avas der Übersetzer wieder verschärft und falsch Aviedergiebt
„nimmermehr selbständig"). Er selbst erklärte auch in einem
Rundschreiben an die spanischen Bischöfe 1885, gemäss seiner
unmittelbaren Jurisdiktion über alle Kirchen könne er in alle
Angelegenheiten der spanischen Kirchen nach Belieben selbst

eingreifen oder durch seine mit beliebigen Vollmachten
versehenen Nuntien eingreifen lassen. Hiernach amtieren die
Bischöfe so lange und insoweit selbständig, als es dem Papste
gefällt, sie sind seine Unterbeamten, deren Jurisdiktion er nach
Gutdünken beschränken oder erweitern kann. Wo bleibt denn
da noch ein Rest von wirklicher Selbständigkeit übrig, die
unverlierbar ist Diese seine vatikanische Lehre hätte er
einmal den Ignatius von Antiochien, Irenäus, Cyprian, Hieronymus,
Augustinus und sämtlichen orientalischen Kirchenlehrern ATor-

tragen sollen, sie hätten ihn sämtlich als Revolutionär gegen
die göttlich geordnete Kirchenverfassung mit dem Anathem
belegt Und nun wagt Leo sogar im Widerspruch zu der

ganzen alten Kirche, die vatikanische Lehre vom Papsttum
darauf zu gründen, dass Christus dem Petrus allein die Schlüssel
verheisst-, als ob dieses Bild nach der Auffassung der Väter
nicht dasselbe besagte, Avie das andere vom Binden und Lösen,
welches er bei anderer Gelegenheit allen Aposteln gegenüber
gebraucht Auch werden Avie in dem vatikanischen Dekrete
die Worte Gregors I., class er in der Ehre der Bisehöfe und
der gesainten Kirche die eigene erkenne, dafür angeführt, wie
sehr der Papst auf die Hochhaltung der bischöflichen Würde
bedacht sei, Avährend Gregor I. gerade an jener Steile seine

universelle, unmittelbare Gewalt über die ganze Kirche
bestritt

Zufolge der vatikanischen Lehre vom Papsttum behauptet
Leo denn auch natürlich, stets hätten die Päpste die Beschlüsse
der Konzilien bestätigt oder verworfen. Die Geschichte lehrt



— 721 —

dagegen, class zahllose Konzilien gehalten wurden, von denen
die römischen Bischöfe gar nichts wussten, dass sie in der alten
Zeit wohl zu manchen Konzilien ihre Zustimmung gaben oder
sie verwarfen, aber nicht anders als auch andere Bischöfe und
die Kaiser, dass sie endlich mit ihren Entscheidungen auch
manchmal unterlagen. Wenn Leo zum Beweise seiner Behauptung

u. a, anführt, dass infolge der päpstlichen Verwerfung
des 28. Kanons des Konzils \Ton Chalcedon über die
Gleichstellung des Stuhls Aron Konstantinopel mit dem ATon Rom
derselbe wirkungslos geblieben sei, so berichtet er wieder etwas
völlig UiiAvahres. Der Kanon Avurde vom Kaiser Marciali zum
Reichsgesetz erhoben, und die gauze orientalische Kirche hat
daran festgehalten bis auf den heutigen Tag. Die Päpste
haben ihn freilich nie anerkannt, aber die Kirchengemeinschaft
trotzdem mit dem Orient fortgesetzt bis ins 11. Jahrhundert,
oder eigentlich bis zur Invasion der Kreuzfahrer in das
byzantinische Reich im 13. Jahrhundert. Ob unter vielen andern
Thatsachen dem Papste Avirklich unbekannt ist, dass das 5.

allgemeine Konzil trotz des päpstlichen Protestes abgehalten
wurde, dass es den Papst wegen Ketzerei mit dem Banne
belegte, A'un ihm natürlich kassiert, später aber von demselben

Papste Vigilius anerkannt Avurde mit dem beschämenden

Bekenntnis, der Teufel habe ihn zu seinen Irrtümern verführt?
Oder nennen die Jesuiten so etwas auch eine Bestätigung „vom
unfehlbaren Lehrstuhl" herab? Wenn Leo sich für historische
Gelehrsamkeit interessiert, so bemerken wir noch, dass er
fälschlich Hadrian IL eine Rede zuschreibt, die vermutlich
von dem Bischof Formosus entworfen, aber nicht gehalten
Avorden ist.

Leo XITT. hat in seiner Encyklika über die historischen
Studien sich den schönen Ausspruch Cicero's angeeignet, zur
Wahrheitsliebe des Historikers gehöre auch, nichts Wahres zu

verheimlichen. Nach diesem Grundsatze hat er in der
vorliegenden Encyklika nicht gehandelt. Nur nebenbei bemerken

Avir, dass er das Wort „Unfehlbarkeit" nirgendwo fallen lässt,
und dem Leser die weltbekannte Thatsache aus „Klugheit"
verschweigen zu Avollen scheint, dass sein Amtsvorgänger sich selbst

zuerst feierlich für unfehlbar erklärt hat. Aber wenn er beAvei-

sen wollte, class Christus die Kirche so eingerichtet habe, wie sie

jetzt in Rom gewollt Avird, so durfte er nicht mit einigen aus



— 722 —

dem textlichen wie historischen Zusammenhang gerissenen
Stellen operieren, geschweige sie entstellen oder missdeuten.
Er musste vielmehr zu zeigen versuchen, dass folgende in der
ganzen gebildeten Welt als notorisch anerkannte Thatsachen
unwahr seien : Das Verhältnis des Apostels Petrus zu den
andern Aposteln ist nicht das der Überordnung und der
Unterwerfung; namentlich Paulus beteuert und beAveist dem Petrus
gegenüber seine volle Selbständigkeit. Bis zum Ende des 4.

Jahrhunderts herrschte das Episkopalsystem unbestritten ; erst
um die Mitte des 5. Jahrhunderts macht Leo I. eine Oberherrschaft

über die ganze Kirche geltend, die aber im Orient
zurückgewiesen wird. In den damaligen dogmatischen Kämpfen
kompromittieren den päpstlichen Stuhl durch Aveittragende
Irrtümer Liberius, Vigilius, Honorius I. Die allgemeinen Konzilien
werden von den Kaisern berufen und beaufsichtigt, unter den

grössten Mühen und Schwierigkeiten, Avährend es niemandem
einfällt, dieses ganze Verfahren für unnütz, ja dem Glauben
widersprechend zu erklären, Aveil der Papst unfehlbar sei, und
darum eine einfache Anfrage an ihn gestellt werden und seine

Entscheidung genügen müsse. Erst im 8. Jahrhundert beginnt
man in Rom das förmliche Papalsystem aufzustellen, zu dessen

Durchführung aber selbst im Occident man Jahrhunderte
bedurfte. Das im 14. Jahrhundert folgende grosse päpstliche
Schisma bewies die Unrichtigkeit und Undurchführbarkeit des

Systems. Alles dies und noch vieles, vieles Andere verschweigt
der Papst.

Lumen de coolo hört der Papst sich gerne nennen wegen
seiner vorgeblichen Weisheit und Gelehrsamkeit. Diplomatische
Klugheit, die aber doch sehr durchsichtig ist, trauen wir ihm
zu ; mit seiner Wissenschaftlichkeit ist es aber nicht weit her,
wie aufs neue diese Encyklika beweisst. Mancher bischöfliche
Seminarprofessor in Deutschland, hätte sie besser gemacht, und
eine theologische Fakultät, die auf ihre Reputation hält, würde sie

als genügende Doktordissertation schwerlich aeeeptiert haben.
X.


	Leo XIII. über die Einheit der Kirche

