
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Der Ober-Priester Joseph Wassilieff (1819-1887)

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


682

DER OBER-PRIESTER JOSEPH WASSILIEFF.

(1819—1887.)

Der im Jahre 1887 heimgegangene Ober-Priester Joseph
Wassiliewitsch Wassilieff gehörte zu den hervorragendsten
Persönlichkeiten unter den russischen Geistlichen. Er Avar der
Sohn eines Priesters und ist 1819 in Süd-Russland geboren.
Seine Kinderjahre brachte er auf dem Lande zu, unter der

Obhut seiner Mutter, da er das Unglück hatte, seinen Vater
als Kind noch zu verlieren.

1843 absolvierte er, als erster Schüler, das Seminar der

Stadt Orel und trat in die Petersburger theologische Akademie
ein. Bald wurde er als vorzüglicher Student und als guter,
leutseliger Kamerad von allen seinen Professoren und
Mitstudierenden geliebt und geachtet. Seine Magister-Dissertation
über den Primat des Papstes bewies seine gründliche Kennt-
niss des römischen Katholicismus und bewog die hl. Synode der

russischen Kirche, den jungen Priester nach Paris als Vorstand

unserer Kirche und Seelsorger unserer Gemeinde zu versetzen.
Mit dem Jahre 1846, unmittelbar nach seiner Ankunft, beginnt
seine Thätigkeit, nicht nur als eines Seelsorgers, sondern auch

als eines eifrigen Vertreters und Verfechters unserer Kirche

gegen die Angriffe der ultramontanen Presse Frankreichs. Es

Avar aber keine leichte Aufgabe, zumal die orthodoxe
morgenländische Kirche in Frankreich ebenso wenig bekannt als viel
verläumdet Avar. Wassilieff hatte selbst bei objektiv gesinnten
Lesern mit grossen Vorurteilen zu kämpfen; er war aber ein

Avohlunterrichteter und Avohlgerüsteter Kämpfer ; keinen Angriff
seitens der ultramontanen Presse liess er unbeantwortet, und

seine Argumente waren nicht leicht zu parieren. Das sollte



— 683 —

am meisten der Bischof von Nantes, Mgr. Jacquemet, fühlen.
Die Lage Wassilieffs war keine leichte ; besonders schwer wurde
sie 1854, zur Zeit des Krimkrieges, wo wir von der
Quadrupel-Allianz (Frankreich, England, Türkei und Piémont)
angegriffen waren ; und eben unter diesen schweren Verhältnissen
bewies Wassilieff, dass er ein guter Hirte Avar, der seine Schafe
nicht ohne Obhut lassen wollte. Die russischen Kriegsgefangenen,
über 2000, meistens in Aix einquartiert, hatten keine
Seelsorger; das Avar aber noch nicht alles; nicht nur hatten sie

niemanden, der ihnen die tröstende Hülfe der kirchlichen Sakramente

geben konnte, sondern sie waren auch noch einer unerwarteten

Gefahr ausgesetzt. Die Jesuiten suchten sich der
Kriegsgefangenen zu bemächtigen und ihre verzweifelte Lage und
Schutzlosigkeit auszubeuten, um sie zum römischen Katholicismus

überzuführen. Wassilieff wachte aber über seine Landsleute.

Weib und Kinder in Paris zurücklassend, besuchte er
mehrmals seine Herde und schützte sie gegen Loyolas
Zöglinge. Diese Verteidigung kam ihn aber teuer zu stehen; die
Jesuiten (besonders ein Pater Jalovicki) rächten sich, indem
sie Wassilieff als Spion bei der französischen Regierung zu
verdächtigen suchten. Die Verläumdung gelang, und die
französische Regierung entzog die Erlaubnis, die Kriegsgefangenen
zu besuchen! Es kostete dem sächsischen Gesandten, dem

während des Krieges die Interessen der Russen in Frankreich
anvertraut waren, viele Mühe, die Verläumdung zu beseitigen.
Der Gesandte, Herr von Seebach, verschaffte Vater Wassilieff
eine Audienz beim Kaiser Napoleon, und Wassilieff erlangte
wieder das Recht, die Gefangenen zu besuchen.

Nach dem Kriege gelang es Wassilieff, unsere schöne in
Paris neu erbaute russische Kirche einzuweihen. Dieser nicht
unbedeutende Erfolg genügte aber dem thätigen Vater Wassilieff

nicht, er wollte auch als Verteidiger der Wahrheit seiner
Kirche auftreten und gründete, um dieses Ziel zu erreichen,
eine theologische Zeitschrift, die „Union chrétienne". Es war
damals keine leichte Sache, eine orthodoxe Zeitschrift in Frankreich

zu gründen; die ultramontane Partei erfreute sich noch

der höchsten Unterstützung. Dennoch gelang es Wassilieff,
nicht nur die „Union chrétienne" zu gründen, sondern ihr auch

in den gebildeten Sphären einen nicht unbedeutenden Einfluss

zu verschaffen. Der Streit aber mit den Ultramontanen war
4*S

Revue intern, de Théologie, Heft 16,1896.



damals bei weitem schwerer als jetzt. Das Unfehlbarkeits-
Dogma war noch nicht proklamiert, und noch fand Rom
gebildete und ehrliche Verteidiger. Die Schwierigkeiten hielten
aber Wassilieff von seinem Unternehmen nicht ab. Mit Festigkeit,

aber seinen Gegnern gerecht, und vollkommen objektiv,
verteidigte er seinen Glauben und gab schlagende Beweise
der Irrtümlichkeit der verschiedenartigsten Verläumdungen,
denen die morgenländische Kirche ausgesetzt Avar (und
teilweise noch ist). Obgleich Wassilieff, welcher unterdessen eine

kräftige Stütze in Guettée gefunden hatte, seinen Opponenten
höchst unbequem war, sollten sie doch gestehen, dass sie in
ihm einen ehrlichen Feind gefunden hatten.

Nach einem mehr als zwanzigjährigen Dienste in Paris
als Seelsorger der orthodoxen Gemeinde Avurde Vater Wassilieff
1867 zu einem höheren Posten berufen —• nämlich zur
Präsidentschaft des Schul-Komitees der hl. Synode. Es war eine

neue Thätigkeitssphäre, jedoch erwies sich Vater Wassilieff
dieser neuen Aufgabe vollkommen gewachsen. Die Zeiten Avaren

schwer ; eine grosse Reform war in Sicht : Neue Lehr-Pläne,
neue Programme wurden geschaffen, neue, bessere, humanere
Verhältnisse zwischen Lehrer und Schüler eingeführt, alle
Schulbücher wurden revidiert.... es war eine grosse Arbeit
Nachgiebig und äusserst freundlich in persönlichen Fragen war
Wassilieff fest und unbeugsam in seinen Grundsätzen, felsenfest

in Allem, was er als seine Pflicht und Schuldigkeit ansah ;

vierzehn Jahre stand er an der Spitze seines Komitees und

arbeitete ohne Rast und Ruhe.
Ein Mann wie Wassilieff konnte selbstverständlich der

altkatholischen Bewegung nicht gleichgültig gegenüberstehen. Er
nahm den eifrigsten Anteil an der Gründung und den Arbeiten
der Gesellschaft der Freunde geistlicher Aufklärung, besuchte

die Kongresse der Altkatholiken, und hatte einen bedeutenden

Einfluss auf unsere Unterhandlungen.
Einige Monate vor seinem Tode wurde er zum Präsidenten

einer neu gegründeten Gesellschaft gewählt, nämlich der
„Gesellschaft zur Verbreitung der religiösen und ethischen

Aufklärung im Sinne der orthodoxen Kirche". Mit jugendlicher
Energie übernahm Wassilieff deren Leitung ; seine Kräfte waren

aber bereits gebrochen und er sah nur den Anfang der
segensreichen Thätigkeit dieser Gesellschaft. Seiner Laufbahn war



— 685 —

leider ein nahes Ziel gesetzt; am 27. Dezember 1887 verschied
dieser Mann des aufrichtigen, ehrlichen Wortes und der
kräftigen That A. Kiréeff.

La mention, faite dans cette notice, d'une discussion entre M. l'évêque Jacquemet,
de Nantes, et M. l'archiprêtre Wassilieff, aumônier de l'ambassade de Russie à Paris,
en 1861, doit être complétée. Cette discussion a fait sensation en France dans le
monde ecclésiastique. Voici à quelle occasion elle eut lieu:

M. l'évêque de Nantes ayant attaqué l'Eglise de Russie dans son mandement
de carême de 1861, M. Wassilieff lui répondit le 12 mars pour réfuter ses erreurs
et ses calomnies. L'évêque répliqua le 9 mai. M. Wassilieff publia, le 14, une réponse
détaillée et péremptoire, qui fut suivie, de la part de l'évêque, d'un profond silence,
et qui fut tenue, par conséquent, pour le dernier mot de la question.

Nous regrettons vivement que la place nous manque pour reproduire intégralement

ces documents. Mais les extraits suivants donneront aux lecteurs la substance
de ce très intéressant et très instructif débat, débat toujours actuel, grâce à l'obstination

avec laquelle les chefs du parti ultramontain entretiennent leurs calomnies,
savamment combinées, dans les masses ignorantes et crédules.

M. Wassilieff à Vévêque Jacquemet (lettre du 12 mars 1861).

«... Votre assertion ne tend à rien moins qu'à dénier à notre
Eglise toute foi et toute indépendance chrétienne. A vous en

croire, cette Eglise serait disposée à faire le sacrifice de sa
foi à la volonté du souverain temporel. Pour justifier votre
assertion, vous seriez obligé de prouver: ou que notre Eglise
attribue à l'empereur de Russie une sorte d'infaillibilité dans
la décision des choses de la foi; ou bien que, sans admettre
cette infaillibilité, elle a des sentiments assez bas pour se croire
obligée à une obéissance aveugle à l'égard d'une autorité qui
pourrait enseigner l'erreur au point de vue dogmatique.

«Sur le premier point, la doctrine de l'Eglise russe vous
condamne ; sur le second, toute son histoire s'élève contre vous.

«Je ne vous ferai pas l'injure, monseigneur, de croire que
vous partagiez un préjugé, trop commun en France, sur le

prétendu pontificat de l'empereur de Russie. Vous connaissez

sans doute la doctrine de l'Eglise russe sur ce point. Vous

savez, par conséquent, qu'elle est restée fidèle, avec toute
l'Eglise orientale dont elle fait partie, à la constitution primitive

de l'Eglise universelle, constitution qui fut respectée aussi

par l'Eglise romaine pendant les huit premiers siècles; vous
savez qu'elle ne place l'infaillibilité doctrinale que dans l'Eglise,



— 686 —

s'exprimant par le corps de ses pasteurs, et constatant sa foi
universelle et permanente ; vous savez qu'elle a toujours admis
la distinction essentielle, fondamentale, des deux pouvoirs spirituel

et temporel, qu'elle a toujours « rendu à César ce qui
appartient à César, et à Dieu ce qui appartient à Dieu » ; vous
savez qu'elle ne reconnaît à l'Eglise universelle qu'un seul chef,
Jésus-Christ, qui la gouverne par ses ministres, c'est-à-dire par
les évêques avec le concours des prêtres.

«Pour ce qui est de l'empereur, l'Eglise de Russie respecte
son pouvoir qui vient de Dieu, comme tout pouvoir légitimement
constitué ; elle lui obéit dans toutes les choses qui sont du

domaine temporel; elle jouit de sa protection, mais elle ne lui
reconnaît aucune autorité spirituelle. Les évêques russes, seuls
conducteurs du troupeau confié à leurs soins, n'abusent pas de

leur autorité pour se constituer en lutte contre l'Empereur,
dont ils sont les sujets fidèles ; et l'Empereur, fils dévoué et

respectueux de l'Eglise, honore l'autorité spirituelle des évêques,
sans rien céder de ses prérogatives de chef de l'Etat. Du respect
mutuel des deux autorités l'une pour l'autre, ressort une
harmonie parfaite en Russie ; tandis que, partout ailleurs où l'on
confond les deux pouvoirs dans un seul souverain, on ne voit
qu'un désordre nécessaire et des luttes permanentes, à moins

que l'esprit public n'en soit arrivé au dernier degré d'abaissement,

au servilisme le plus absolu.
«Tel serait, d'après votre mandement, monseigneur, l'état

de l'esprit public en Russie. Vous vous êtes, sans doute, trompé
d'époque et de pays, lorsque vous avez laissé couler de votre
plume une telle assertion. Vous avez cru parler de la France
sous Charlemagne, qui a provoqué si directement le changement

du symbole de Nicée. Il n'en a jamais été ainsi en Russie,

monseigneur ; jamais empereur n'y a prétendu modifier le
symbole, ni régler les affaires spirituelles. Vous avez donc, d'un

seul coup, insulté une grande Eglise chrétienne, et un digne

empereur, ami de la France.
«Du reste, l'Eglise russe a prévu la possibilité d'un abus

de pouvoir de la part de l'autorité temporelle, et elle n'est pas
restée muette sur cette question. A la page 138 du catéchisme

orthodoxe, vous trouverez ce qui suit: «Q. Comment doit-on

agir, si les maîtres ou les supérieurs exigent quelque chose

qui soit contraire à la foi et en opposition avec la loi divine?



— 687 —

— R. Dans ce cas, on doit leur répondre ce que les apôtres
répliquèrent aux princes et chefs des Juifs : Juges vous-mêmes
s'il est juste devant Dieu de vous obéir plutôt qu'à Dieu (Act. IV,
19). Et il faut en subir les conséquences et supporter, pour la foi
et pour ne pas violer la loi de Dieu, quoi qu'il puisse s'ensuivre
ou en résulter. »

« Vous voyez, monseigneur, que la doctrine de l'Eglise
orthodoxe de Russie est diamétralement opposée à la confusion
des pouvoirs, et que cette Eglise n'est pas coupable de cette
lâcheté que vous lui attribuez gratuitement et d'une manière
si insultante.

«La doctrine, la constitution et l'esprit de l'Eglise russe
manquant à votre thèse, je vous conduis, monseigneur, sur le
terrain historique, qui ne vous sera pas plus favorable.

« L'Eglise catholique orthodoxe de Russie est une fille de

l'Eglise catholique orientale. A ce titre, elle se glorifie de la
fermeté inébranlable de sa foi, et du courage apostolique de

ses pasteurs. »

M. Wassilieff cite quelques-uns de ses Saints qui ont résisté
aux empereurs persécuteurs. Puis, arrivant au IXme siècle, il
continue ainsi : « Plus tard, le patriarche saint Ignace a-t-il
hésité à supporter les persécutions que lui suscitèrent un
empereur criminel et sa cour dissolue, plutôt que de manquer à

son devoir de défenseur de la vérité et de la morale? Le
vénérable patriarche Photius, dont la mémoire et le caractère
sont si calomniés, si dénaturés en Occident, qu'on voudrait faire
passer pour un vil courtisan, n'a-t-il pas mieux aimé être violemment

déposé de son siège, souffrir la prison et les tortures que
de se taire sur les crimes de l'empereur Basile? Rappelez à

votre mémoire les actes de sainte résistance des pasteurs de

l'Eglise catholique orientale lorsque les Paléologues, par calcul

politique, voulurent livrer leur Eglise au pouvoir absolu
des papes, lors des conciles de Lyon et de Florence, et vous
serez profondément convaincu que la fermeté de la foi et le

courage chrétien se sont perpétués dans l'Eglise catholique
orientale. Ne tenez-vous aucun compte, monseigneur, de la
fermeté des évêques orientaux qui ont conservé la foi
chrétienne dans son intégrité, sous le joug si pesant de l'islamisme?
N'êtes-vous pas contemporain du marytre glorieux que le
patriarche Grégoire et plusieurs évêques souffrirent, en 1821, de



la part du Sultan Peu avant, on exaltait, en Occident, la fermeté
de Pie VII, comme aujourd'hui on fait de Pie IX une victime,
pour la perte de quelques avantages temporels, et l'on n'a pas
un mot d'éloge pour ces martyrs, dignes de l'Eglise primitive.

« Héritiers d'une aussi belle tradition, et fortifiés par de

tels exemples, les pasteurs de l'Eglise russe se sont toujours
tenus à la hauteur de leur mission. Il serait trop long de vous
citer, monseigneur, les sacrifices et les souffrances glorieuses
qu'ils ont eu à subir, à cette époque déplorable où les Tartares
s'emparèrent de leur patrie. Ignorez-vous le martyre du
métropolitain Philippe, qui osa reprocher au tzar Jean IV ses
cruautés et ses désordres, et qui reçut la mort pour récompense
de sa fermeté apostolique? Faut-il vous rappeler que le
patriarche Hermogène aima mieux mourir de faim dans la prison
où il avait été jeté par les Polonais, que de trahir sa foi et sa

patrie? J'arrive à des faits plus généraux où les souverains de

Russie se trouvèrent en désaccord avec les pasteurs ou avec
le pays entier. Deux faits suffiront pour vous convaincre,
monseigneur, que vos assertions, au sujet des Russes, sont aussi

erronées qu'outrageantes.
« Parmi les évêques qui assistèrent au concile de Florence

et qui prirent part à la discussion du projet de réunion entre
les Eglises orientale et occidentale, était Isidor, métropolitain
russe-. Le prince Basile de Russie et les évêques n'attendaient
rien de sérieux de la part du concile qui était dirigé plutôt
par des mobiles politiques que par des motifs religieux ; ils se

défiaient en même temps des tendances romaines d'Isidor, qui
avait reçu son éducation en Occident. Ils cherchèrent donc à

le dissuader de partir pour Florence. Ce fut en vain. Le prince
et les évêques se contentèrent alors de lui faire jurer qu'il
resterait ferme dans la foi orthodoxe. En revenant du concile, et

lorsqu'il était encore en route, sans prendre conseil de ses

collègues, Isidor publia des mandements sur la réunion des

Eglises qu'il regardait comme accomplie. Cette conduite jeta
toute l'Eglise russe dans l'étonnement. Arrivé à Moscou, Isidor
se déclara légat du pape à latere, et dès le premier office qu'il
célébra, on acquit la preuve qu'il avait trahi sa foi et qu'il
violait les rites de son Eglise. Au milieu de la stupéfaction

générale, le grand-duc Basile éleva le premier la voix contre

le pasteur infidèle. Mais remarquez-le bien, monseigneur, le



— 689 —

prince ne crut pas que sa protestation fût décisive; et il
réserva au concile des évêques de Russie le jugement définitif.
L'accusé n'espérant pas, sans doute, une sentence favorable,
ne l'attendit pas et s'enfuit à Rome, où il reçut le chapeau de
cardinal pour récompense de son zèle ultramontain.

« Ce récit prouve bien, monseigneur, que si le clergé et
le peuple s'accordèrent avec leur prince en cette circonstance,
ce ne fut point à cause de la volonté que ce dernier aurait
manifestée, mais bien parce qu'il s'éleva le premier contre un
traître qui n'avait tenu compte ni de sa foi ni de ses serments.
Le prince ne fut dans ce cas que l'organe et le protecteur de
la croyance de son pays.

«Je vous citerai maintenant, monseigneur, un cas contraire
à celui que je viens de rapporter.

« Lorsque Démétrius, dernier rejeton de l'ancienne dynastie,
fut martyrisé, un aventurier, le diacre Grégoire, qui avait quelque
ressemblance avec le prince, conçut le coupable projet de se

faire passer pour lui, prétendant avoir échappé à la mort comme

par miracle. Réfugié en Pologne, il y trouva d'habiles
complices dans les jésuites, qui entreprirent de faire de cet
aventurier l'instrument des projets qu'ils nourrissaient contre l'Eglise
de Russie.

« Instruit par les jésuites dans les sciences sacrées et
profanes, soutenu par les armes de la Pologne, appuyé sur la
puissance du pape, qui parvint à faire reconnaître l'usurpateur
par les cours de l'Europe, le faux Démétrius s'avança
victorieusement jusqu'à Moscou.

« Ne croyez pas, monseigneur, que son succès soit dû aux
intrigues de Rome, ou aux armes de la Pologne, ou à la
tactique des jésuites. Tous ces moyens n'auraient été couronnés
d'aucun résultat sans le profond sentiment de fidélité que les
Russes ont pour leurs souverains. Le faux Démétrius s'adressa
à ce sentiment. Il parvint à se faire passer pour le souverain
légitime et monta sur le trône de la dynastie de Rurik. Il
commença dès lors à exécuter le pacte clandestin qu'il avait conclu

avec les jésuites et qui consistait à implanter la doctrine
et les usages de Rome en Russie. Les habiles conseillers de

l'usurpateur connaissaient mieux que vous, monseigneur, la
Russie et son profond attachement à la foi. Ils n'espéraient
pas venir facilement à bout de sa fermeté ; surtout ils se gar-



— 690 —

dèrent bien de conseiller à leur élève de recourir à ces actes
d'autorité, à ces ordres formels qui, d'après vous, monseigneur,
seraient un moyen aussi certain que facile de faire apostasier
les Russes. Les jésuites comptaient bien plus sur leur moyen
ordinaire, la ruse. Sans toucher directement aux dogmes, le
faux Démétrius s'attaqua d'abord aux usages, aux coutumes
qui tenaient à la vie religieuse du peuple russe ; il procéda
doucement et essaya d'introduire de la même manière des usages
ultramontains. Mais, malgré ses précautions, il se trouva en

présence du sentiment orthodoxe des Russes qui soupçonnèrent
bientôt ses desseins. Aussitôt le zèle pour la religion domina
chez eux la fidélité au souverain. Une insurrection formidable
éclata. L'usurpateur fut saisi d'un tel effroi que, pour fuir, il
se précipita d'une des fenêtres du palais et se tua.

«Si vous eussiez connu ce fait, monseigneur, auriez-vous
prononcé des paroles aussi outrageantes contre la fermeté de

mes compatriotes dans leur foi Du reste, il n'y eut jamais en
Russie qu'un usurpateur qui ait fait courir des dangers à nos

croyances. Nos souverains légitimes, loin de chercher à ébranler
la foi de leurs sujets, ont toujours montré l'exemple de la fidélité

la plus scrupuleuse à la religion de leurs ancêtres ; ils n'ont
jamais touché à l'arche sainte, qui a toujours été soutenue par
les bras des pasteurs. Lorsque Pierre le Grand vint en France,
les docteurs de la Sorbonne profitèrent de cette occasion pour
lui présenter un mémoire sur l'union de l'Eglise catholique
gallicane avec l'Eglise catholique russe. Les théologiens français

comptaient peut-être trop sur l'autorité du prince. Pierre
le Grand les détrompa, en disant qu'il n'avait pas le droit de

s'immiscer dans les affaires spirituelles, et que tout ce qu'il
pouvait faire, pour être agréable aux savants de la Sorbonne,
c'était de transmettre leur proposition au saint synode de Russie.

Et pourtant c'est à Pierre le Grand qu'on attribue, d'une
manière toute spéciale, l'usurpation du pouvoir spirituel dans

l'Eglise de Russie!
Je cherche en vain, monseigneur, dans l'histoire de mon

pays, des faits qui aient pu vous fournir un prétexte tant soit

peu plausible de vous exprimer comme vous l'avez fait, et je
n'en trouve point. Vous appuieriez-vous sur un événement

contemporain, sur la réunion de deux millions et demi à'uniates
de Russie à l'Eglise catholique orientale? Ce fait a été déna-



— 691 —

ture par l'ignorance ou la passion. L'on a voulu attribuer la
résolution prise par ces nombreux fidèles, à une soumission
aveugle pour l'empereur Nicolas. Cette affirmation est complètement

erronée. Mais si vous y tenez, monseigneur, vous pourrez,
remarquer que c'est à votre propre Eglise que vous jetez la
pierre. Les uniates vous appartenaient; c'est donc chez vous
qu'ils avaient appris à n'avoir plus de foi, à subordonner leurs
convictions à la volonté d'un homme Maintenant, je puis vous
l'assurer en connaissance de cause, rien, ni la mort, ni la vie,
ni les anges, ni les principautés, ni les puissances, ni les choses

présentes, ni les futures, ni la puissance des hommes, ni tout
ce qu'il y a de plus haut ou de plus profond, ni toute autre
créature ne pourra jamais les séparer (Rom. VIII, 38, 39) de

l'Eglise catholique orthodoxe à laquelle ils sont attachés du
fond de leurs entrailles.

«Il est naturel, monseigneur, que vous regrettiez la perte
de ces chrétiens pour votre Eglise; mais il n'est ni juste, ni
charitable de leur dénier toute foi et toute conviction. Si vous
eussiez considéré avec impartialité toutes les vicissitudes de
cette union, vous auriez admis la vérité de la légende que l'on
grava sur la médaille commémorative de cet événement, si
heureux pour l'Eglise de mon pays. Cette légende est ainsi
conçue :

« Détachés par la violence,
«Réunis par la charité».

« Excusez, monseigneur, la longueur de cette lettre.
L'accusation que vous avez portée contre l'Eglise russe est trop
grave et trop générale pour que j'aie pu vous répondre en

quelques lignes. Je respecte trop votre caractère sacerdotal

pour m'être permis d'opposer une simple négation à votre
affirmation. J'ai dû m'appuyer sur des preuves pour vous contredire.

Je m'estimerai heureux, monseigneur, si cette lettre vous
ramène aux sentiments de justice et de charité que vous nous
devez comme aux autres. Ces sentiments, si sublimes en eux-

mêmes, qui conviennent si bien à un ministre de Jésus-Christ,
ont encore un avantage: celui de rapprocher les Eglises qui
ont été jadis soeurs et amies et qui n'eussent jamais été

séparées, si l'amour de la vérité et la charité l'avaient emporté
sur le désir désordonné de l'autorité et sur l'intérêt. *)

') Extrait de l'Union chrétienne, IIe année, 14 avril 1861, p. 186-1S



— 692 —

L'évêque Jacquemet développa, dans sa réponse du 9 mai, l'argument suivant,
textuellement résumé par lui dans les termes suivants : « Le saint synode gouverne
l'Eglise de Russie, son clergé, son épiscopat, avec la plus haute autorité que puisse
admettre une Eglise séparée, celle des patriarches. Le saint synode obéit à son
procureur suprême, M. Protassow ou tout autre. Le procureur suprême est dans la dépendance

la plus complète de l'empereur. Donc l'Eglise de Russie, dans les questions
religieuses, est dans la dépendance de l'empereur1).»

Réplique de M. Wassilieff à l'évêque Jacquemet (14 mai 1861) :

«... Avant de répondre à vos raisonnements, je dois,
monseigneur, a^ous rendre cette justice : c'est que vous avez
parfaitement caractérisé votre opinion sur l'Eglise de Russie, en

l'appelant un préjugé ; vov& avez encore raison, lorsque vous
avouez que ce préjugé est tellement repandti en Europe et dans
le monde entier qu'il s'est constitué à l'état d'opinion publique.
Il n'en est pas moins vrai que c'est un préjugé, c'est-à-dire
une opinion adoptée sans examen, selon la définition que donne
de ce mot l'Académie française.»2)

Puis M. Wassilieff examine les quatre points suivants :

1° La constitution n'est pas la discipline. «... Permettez-
moi d'abord de faire obseiwer à Votre Grandeur qu'elle semble

confondre les principes de la constitution de l'Eglise avec les

détails de la discipline ecclésiastique. Il y a cependant autant
de différence entre eux qu'il en existe entre le divin et
l'humain. La constitution essentielle de l'Eglise vient de Dieu;
la discipline ecclésiastique vient des hommes; et encore, dans

la discipline, faut-il distinguer entre les règlements des conciles

œcuméniques qui sont infailliblement conformes aux lois divines,
et les détails des disciplines particulières qui Avarient suivant
les temps et les lieux. C'est à cette dernière catégorie
qu'appartiennent les rapports extérieurs qui ont existé entre l'Eglise
russe et le patriarche de Constantinople. Comment aArez-vous

pu, monseigneur, faire de ces rapports purement disciplinaires
une question se rattachant à la constitution elle-même de l'Eglise?

« Cette constitution est ainsi exposée par saint Paul : « C est

lui (Jésus-Christ) qui a établi les uns apôtres, les autres
prophètes ; ceux-ci évangélistes, ceux-là pasteurs et docteurs, afin

d'accomplir, pour le perfectionnement des saints, l'œuvre du

ministère, l'édification du corps du Christ. » (Eph. IV, 12.) Ces

r) Ibid., p. 234-235, numéro du 26 mai 1861.
2) Ibid., p. 236 et suiv.



— 693 —

divers ministères, selon la tradition constante de l'Eglise, sont
résumés dans l'épiscopat et la prêtrise, qui sont les deux ordres
du sacerdoce sur lequel l'Eglise a été constituée. Telle est la
constitution divine, essentielle de l'Eglise.

« Que les évêques agissent dans les limites d'une
circonscription déterminée (ce qu'on appelle diocèse) ; qu'ils se réunissent
pour aviser aux besoins particuliers d'un certain nombre de

diocèses placés sous la juridiction d'une même métropole (conciles

provinciaux) ; qu'ils accordent à certains évêques, à ceux
des grandes villes par exemple, des privilèges, des prééminences,
des titres honorifiques, comme ceux de métropolitain, d'exarque,
de patriarche ; qu'ils se réunissent, de toutes les parties de

l'Eglise, pour travailler au bien général de la société chrétienne
(conciles généraux ou œcuméniques) ; qu'ils parviennent au même

but, sans se réunir, et seulement par correspondance; tous ces
actes épiscopaux n'appartiennent pas à la constitution même
de l'Eglise; ils ne sont que des manifestations extérieures de

l'action episcopale conformes à des règles disciplinaires que
les évêques eux-mêmes ont établies; ils peuvent être modifiés
selon les circonstances sans que la constitution de l'Eglise soit
atteinte. C'est là, monseigneur, une vérité théologique aussi
ancienne que l'Eglise elle-même. La théologie catholique occidentale
l'admet aussi bien que la théologie catholique orientale; avec
cette différence, toutefois, que la première, depuis quelques
siècles, place au sommet du corps episcopal l'évêque de Rome

avec le titre de chef visible de l'Eglise de droit divin; tandis
que la seconde y place Jésus-Christ, seul chef de l'Eglise;
chef invisible, il est vrai, mais toujours présent et agissant.
Cette dernière doctrine est, à notre avis, la seule conforme à

la Sainte Ecriture et à la tradition catholique. (Eph. I, 22;
IV, 16; Coloss. I, 18; Math. XXVIII, 20.)

« Mais il ne s'agit pas entre nous des prérogatives papales
dont il me serait facile de déterminer les proportions légitimes ;

il ne s'agit que du pouvoir religieux de l'empereur de Russie.

Or, je dois m'étonner, monseigneur, que connaissant, comme
vous le devez, la constitution essentielle de l'Eglise, vous ayez
pris prétexte de détails disciplinaires adoptés par les deux
autorités ecclésiastique et civile, pour en conclure que l'on
reconnaît à l'empereur de Russie le droit de modifier la constitution

de l'Eglise. Que l'Eglise de Russie reconnaisse la juri-



— 694 —

diction générale du patriarche de Constantinople ou celle d'un
patriarche particulier, ou celle de plusieurs de ses évêques réunis
en synode permanent, est-ce là un point qui touche aux bases
essentielles et divines que Jésus-Christ a données à la société
chrétienne Le dire, serait une exagération évidente. Or, toute
exagération manque d'exactitude, vous le savez ; la vôtre,
monseigneur, vous entraîne au delà des limites d'une simple erreur.
Pensez-vous qu'un homme en changeant d'habits change de

nature? C'est cependant ce que vous soutenez, du moins équi-
valemment, lorsque vous identifiez quelques rapports extérieurs
avec la constitution même de l'Eglise. Je ne puis m'expliquer
une telle exagération que par le désir trop ardent que vous
avez de faire le procès à l'Eglise de mon pays. Votre Grandeur

n'y fût pas tombée si elle avait bien voulu se rappeler
le passé de l'Eglise gallicane. »

M. Wassilieff montre comment cette Eglise a modifié
plusieurs fois sa discipline, et il ajoute : «... Je n'ai pas besoin
de vous faire remarquer que ces vicissitudes dans les rapports
de l'Eglise gallicane avec les papes ont une toute autre importance

que celles de l'Eglise russe avec le patriarche de

Constantinople. En effet, d'après l'enseignement catholique-romain,
le pape est le chef de l'Eglise, tandis que le patriarche de

Constantinople, d'après l'enseignement universel de l'Eglise,
n'est qu'un premier pasteur possédant des titres honorifiques.
Vous ne pouvez certainement attribuer la même importance
aux divisions qui troublent les rapports entre le père et ses

enfants, et à celles qui troublent de simples rapports fraternels?
Le pape, c'est un père pour l'Eglise gallicane; pour l'Eglise
russe, le patriarche de Constantinople n'est qu'un frère aîné.

On comprend donc sans peine que, si l'on modifie les rapports
de l'Eglise gallicane avec le pape, le danger est plus grave
(si toutefois il existe) que si l'on modifie ceux de l'Eglise russe

avec le patriarche de Constantinople.
« Or, a-t-on jamais dit que les variations dans les rapports

de l'Eglise gallicane avec le pape avaient porté atteinte à la

constitution de l'Eglise? Pourquoi avez-vous attaché plus
d'importance aux modifications disciplinaires de l'Eglise de Russie?»

2° L'établissement, d'abord du patriarchal de Russie, puis
du synode par les évêques et le souverain, pour des motifs

libéraux, et avec la libre approbation des patriarches. «... Les



— 695 —

Lettres canoniques de l'établissement du patriarchat furent
signées par les patriarches de Constantinople, d'Antioche et de

Jérusalem, dix-neuf métropolitains, autant d'archevêques et vingt
évêques. Un tel acte ne vous offre-t-il pas toute garantie? Ne

voyez-vous pas en même temps combien vous avez été injuste
envers l'Eglise de Russie, lorsque vous avez posé la question
suivante : Qu'est-il resté après cela de vos rapports avec l'Eglise
grecque? Rien. Le nouveau patriarche faisait part de son élection

et de sa consécration aux autres patriarches de l'Eglise
orientale ; il s'entendait avec eux sur les choses de la foi ; il
n'entreprenait rien de grave sans avoir pris leur avis. Il
conserva donc toujours avec eux cette unité formulée par saint
Paul : Un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptême, un
seul Dieu et Père de tous (Eph. IV, 5 et 6). Vous devez donc
admettre, monseigneur, que les meilleures relations existèrent
entre l'Eglise russe et l'Eglise grecque, après l'érection du

nouveau patriarchat, et que l'une et l'autre, selon la parole de

l'Apôtre, se montrèrent soigneuses de garder l'unité de l'esprit
dans le lien de la paix (Ibid., IV, 4)..

« Vous avez affirmé que le patriarchat russe n'avait été

établi que par la seule volonté d'un de nos souverains;
«J'ai prouvé, l'histoire à la main, que cette institution fut

faite d'un commun accord, par le souverain et par les évêques
de Russie ; que le premier n'y prit part que dans la juste mesure
qui convient à un prince protecteur de l'Eglise.

« Vous avez prétendu que la reconnaissance du patriarchat
russe fut arrachée violemment au patriarche de Constantinople ;

«J'ai prouvé que le patriarche œcuménique a joui de toute
sa liberté; qu'il montra, en cette affaire, la véritable sagesse
qui sait tenir compte des besoins nouveaux; l'énergie qui sait
dominer les circonstances; l'abnégation et l'humilité qui
inspirent le sacrifice des intérêts particuliers au bien général de

l'Eglise.
«Le passé de l'Eglise russe ne pouvait inspirer aucune

méfiance à Pierre le Grand, touchant l'envahissement du pouvoir

politique par l'autorité ecclésiastique. Où avait-il donc

puisé ces inquiétudes dont vous parlez avec raison? Lui-même
vous répond, monseigneur, dans l'exposé des motifs qui
précède le Statut que vous avez cité dans votre lettre. «C'est,
dit-il, par un abus de son autorité spirituelle que le pape est



— 696 —

arrivé au pouvoir temporel ; qu'il s'est approprié une partie
considérable de l'empire roman. Ce qu'il y a de plus grave,
c'est qu'il excita, dans d'autres Etats, de grandes et
désastreuses calamités. » Ce fut donc l'abus que les papes ont fait
de leur autorité spirituelle qui fit concevoir à Pierre le Grand
des craintes touchant les usurpations possibles des patriarches
russes. Les papes ont ainsi contribué, sans le savoir, à la
substitution du saint synode au patriarchat.

« Puisque les conciles provinciaux sont conformes à la
discipline générale de l'Eglise primitive, puisqu'ils ont été en usage,
de tout temps, dans l'Eglise catholique, j'espère, monseigneur,
que vous ne trouverez rien d'anti-canonique dans l'institution
du saint synode qui n'est que le concile de l'Eglise de Russie.

Bien loin de vouloir asservir l'Eglise russe par l'établissement

du saint synode, Pierre le Grand a voulu garantir son

indépendance. Vous pouvez vous en assurer en lisant en entier
le Statut que vous avez cité d'après la traduction latine. Je

vous épargnerai cette peine, si vous voulez, monseigneur, en

attirant seulement votre attention sur quelques passages de

l'exposé des motifs, où l'on fait voir que le concile est préférable

au patriarchat.
ffAprès avoir dit que le concile a plus de lumières, plus

d'impartialité ; qu'il ne meurt pas comme un patriarche, qu'il
ne subit pas comme lui les effets des préjugés et des passions,
les rédacteurs du Statut continuent (§ 6) : « Il ne faut pas oublier
que le synode a un esprit plus libre pour la justice; il ne
craint pas la colère des puissants, comme un homme qui
concentre en lui le gouvernement; il est plus facile de s'emparer
d'un homme que de plusieurs qui ont des qualités différentes. »

Si Pierre le Grand avait eu la pensée d)énerver l'Eglise russe,
lui eût-il parlé de son indépendance, et du synode comme d'un

moyen pour la garantir Ne pensez pas, monseigneur, que les

considérations développées dans ce Statut soient inexactes. La

psychologie et l'histoire s'unissent pour en attester la vérité.
La crainte et l'intérêt ont beaucoup plus d'action sur un
individu que sur une réunion quelconque.

« Un dernier fait qui vous convaincra, monseigneur, que

l'établissement du saint synode n'a pas été inspiré par des

sentiments hostiles à la liberté de l'Eglise, c'est que la pensée

ne doit pas en être attribuée à Pierre le Grand seul, mais aussi



— 697 -—

à plusieurs évêques russes. L'illustre empereur va vous le dire
lui-même, dans sa lettre aux patriarches orientaux: « Après en
avoir longuement et mûrement délibéré avec les personnages
ecclésiastiques, et avoir pris leur conseil, il nous a paru bon
d'instituer le saint synode, c'est-à-dire un suprême gouvernement

conciliaire pour gouverner l'Eglise de toutes les Russies. »

Si nous pouvions croire que vous ignorez ce fait, je vous citerais
les noms des évêques qui rédigèrent cette lettre du tzar aussi
bien que le Statut que vous attribuez à tort à Pierre le Grand
seul. Veuillez jeter les yeux seulement sur la fin de ce Statut,
et vous y trouverez les noms des dix-neuf évêques dont cinq
métropolitains.

« Ceux qui ne connaissent pas l'histoire de l'Eglise de
Russie et qui ne veulent pas la connaître, soutiennent que le
saint synode de Russie a été établi sans que les patriarches
orientaux aient pris la plus minime part à son institution, et

qu'on ne leur a demandé leur adhésion qu'après coup et par
pure formalité. Vous allez encore plus loin, monseigneur, car
vous avez écrit : « Lorsque, pour donner quelque apparence de

mission à cette institution nouvelle (le saint synode), on s'est

souvenu au bout de cent trente ans d'isolement qu'il existait
un patriarche de Constantinople, et qu'on lui a demandé son
adhésion à l'acte déjà consommé, etc. » J'ai lu et relu ce

passage de votre lettre, monseigneur, avec l'attention que mérite
un écrit de Votre Grandeur, et je vous avoue en toute humilité
que je ne l'ai pas compris. Ce passage me présente ce
problème insoluble: Où a-t-on puisé ces cent trente ans qui se

seraient écoulés entre l'établissement du saint synode et sa

reconnaissance par le patriarche de Constantinople? L'histoire
nous apprend qu'entre ces deux actes il ne s'est écoulé que
deux ans; c'était le temps strictement nécessaire pour l'envoi
et le retour des pièces officielles et la correspondance entre
les patriarches de Constantinople, d'Alexandrie, d'Antioche et
de Jérusalem. Vous-même, monseigneur, vous avez cité quelques

lignes que vous avez jugées utiles à votre thèse, extraites
de la lettre des patriarches, approbative du saint synode, et
vous remarquez que cette lettre est datée du 23 septembre
1723. Or, comme vous le savez certainement, l'établissement
du saint synode eut lieu le 25 janvier 1721. Je ne puis,
monseigneur, vous attribuer une erreur aussi grossière ; vous êtes



— 698 —

trop instruit pour que je me permette une telle licence ; je ne
dois même pas penser que vous avez été distrait en écrivant
une phrase aussi étrange. Je saisis avec empressement la
ressource que m'offre la négligence très probable de votre copiste
•qui a transformé un intervalle de deux ans en cent trente ans.

«Résumons: 1° Il est acquis par la première partie de ma
réplique, qu'il n'est pas permis, sans offenser la théologie et
le droit canonique, d'avancer qu'un changement disciplinaire
dans une. Eglise soit un changement de la constitution de l'Eglise.
— 2° J'ai eu l'honneur de vous prouver que le gouvernement
d'une Eglise au moyen d'un concile est la forme la plus
ancienne et la plus canonique. — 3° Vous avez affirmé que le
-saint synode fut établi exclusivement par le souverain de Russie,
et dans le but d'asservir l'Eglise de son empire ; je vous ai

prouvé qu'il en était autrement en m'appuyant sur des faits et

•sur des documents authentiques ; j'ai démontré que Pierre le

Grand ne prit part à l'établissement du saint synode que dans

une mesure qui convenait à un souverain soucieux de son

indépendance politique, à un souverain chrétien qui a le droit
de participer à la création d'une institution ecclésiastique, en

ce qui concerne son existence extérieure et civile. J'ajouterai
que l'action de Pierre le Grand, dans le cas dont il s'agit, est

analogue à celle des anciens empereurs qui convoquaient les

•conciles, même œcuméniques, et qui protégeaient l'action
régulière et libre des pasteurs, dans ces saintes assemblées, aussi

bien que l'ordre extérieur dans l'Eglise. J'ai prouvé, en outre,
d'une manière solide, que les évêques russes eurent la part
•qui leur était due dans l'institution du saint synode, et par les

conseils qu'ils donnèrent pour qu'il fût établi, et par la rédaction

et l'approbation du Statut organique de ce concile permanent.
— 4° Vous avez affirmé que l'approbation demandée au
patriarche de Constantinople fut trop tardive et une pure formalité

; j'ai donné des preuves incontestables que, immédiatement

après la convocation du saint synode, la sanction de tous les

patriarches orientaux fut sincèrement et respectueusement
-demandée; qu'elle fut accordée canoniquement, avec indépendance

et dans le délai le moins long possible. »

3. Le serment. « Les membres du saint synode affirment

par serment, devant l'Evangile et en prenant Dieu à témoin,

^qu'ils chercheront en tout la plus parfaite vérité et la plus



— 699 —

entière justice ; et vous, monseigneur, en vous appuyant sur
quelques lignes isolées et mal comprises, vous leur reprochez
de promettre avec serment de sacrifier la vérité et la justice
au moindre désir du pouvoir civil! Les Pères du concile de
Russie jurent devant Dieu de repousser tout sentiment de crainte
et d'intérêt, de n'avoir en vue que la gloire de Dieu, le salut
des âmes et l'édification de l'Eglise ; et vous, vous assurez qu'ils
s'engagent par serment à n'écouter que la crainte et l'intérêt!
Ils affirment en présence du ciel et de la terre que leur roi
spirituel et le chef de l'Eglise est celui qui fut crucifié comme
roi des Juifs ; et vous, vous leur mettez dans la bouche les
paroles que les traîtres juifs ont prononcées : « Nous n'avons
pas d'autre roi que César » Les vénérables et A^énérés pasteurs
de l'Eglise russe, dans un acte de foi et de conscience, affirment
qu'ils prennent pour guide de leurs actions pastorales l'Ecriture

Sainte, les canons des conciles et l'enseignement unanime
des saints Pères de l'Eglise ; et vous, vous propagez le préjugé
qu'ils ne reconnaissent d'autre loi de l'Eglise que la loi civile,
qu'ils ont remplacé les Pères de l'Eglise par des agents de

l'administration séculière!
« En nous jugeant comme vous l'avez fait, vous n'avez pas

seulement nui à l'Eglise de Russie, mais par contrecoup, à votre
Eglise gallicane elle-même, ou plutôt à l'Eglise catholique dont
l'Eglise romaine est une partie considérable. Toutes les Eglises
chrétiennes sont solidaires; l'abaissement de l'une d'entre elles,
en ce qui tient à l'essence du christianisme, retombe sur les

autres. On risque ainsi d'abaisser le niveau général de la foi
chrétienne. En effet, tout le monde ne croit pas au christianisme,

n'accorde pas sa confiance aux serviteurs de l'Eglise.
Témoins des querelles incessantes qui existent entre les pasteurs
des différentes Eglises, des accusations passionnées, des

jugements sévères qu'ils portent les uns contre les autres, ceux
qui n'ont pas le bonheur de croire s'affermissent dans leurs
doutes, dans leurs méfiances. Pour cette raison, les pasteurs
de l'Eglise à laquelle j'ai l'honneur d'appartenir sont d'une très
grande réserve à l'égard des autres communions chrétiennes;
ils n'en sont que plus affligés de la conduite que l'on tient trop
généralement à leur égard dans l'Eglise latine.

«Si vous eussiez entendu, monseigneur, les paroles que
vous avez citées, conformément au sens général du serment

Revue intern, de Théologie. Heft 16, 1896. *°



— 700 —

que prêtent les membres du saint synode ; si vous vous étiez
attaché au principe qui y est si clairement exprimé, vous n'auriez
pas attribué un sens absolu à quelques mots qui n'en ont qu'un
relatif, et vous n'y auriez pas puisé une arme contre mes Pères
et pasteurs. Peut-être, monseigneur, qu'aux observations que
j'ai l'honneur de soumettre à Votre Grandeur vous me répondrez
ce que Arous avez déjà dit clans A'otre lettre: «Je ne puis y A^oir

qtt'une de ces contradictions que nous rencontrons si souvent
dans les Eglises séparées. » Mais veuillez a^ous souvenir que,
sous l'impression d'un certain sentiment, l'on trouve des
contradictions où il n'en existe pas. Les uns en trotrvent dans la
nature pour combattre Dieu créateur; les autres en trouvent
dans l'Evangile pour combattre Dieu rédempteur. Ce qui
apparaît comme contradiction n'est souvent qu'une diversité, une

nuance, un ton distinct.
« Or, le serment lui-même vous apprend que, dans les cas

d'hésitation, de défaut de lumières, les membres du saint synode
jurent de s'éclairer au moyen « des Ecritures saintes, des canons
des conciles et de l'enseignement unanime des grands anciens
docteurs. » Veuillez, monseigneur, tourner la feuille où vous
avez lu A'otre citation ; lisez la première page du Statut, vous

y trouverez : « Les bases du gouvernement de l'Eglise sont :

la loi de Dieu, exposée dans les saintes Ecritures, les canons
ou règles des conciles et des saints Pères, et les règlements
civils conformes à la parole de Dieu. » En présence de ce

principe et de cette règle, est-il possible de donner à quelques
paroles un sens si contraire à tout l'ensemble de la formule?
Les lois civiles entrent, comme vous voyez, monseigneur, dans

le gouvernement de l'Eglise ; il ne peut en être autrement puisque
l'Eglise a un côté civil, une existence extérieure. Mais vous

avez dû prendre en considération la condition imposée à ces

lois: pour qu'elles obligent l'Eglise, il faut qu'elles soient
conformes à la parole de Dieu.

« Si on lit avec quelque attention le Statut ecclésiastique,
il est impossible de ne pas comprendre qu'il appartient à cette

législation mixte, ecclésiastique et civile, qui doit se produire
dans les Etats où la religion jouit d'une existence officielle;

qu'il est l'œuvre des pasteurs de l'Eglise aussi bien que du

souverain et des hommes d'Etat investis de sa confiance ; qu'il
s'applique ainsi au côté humain de l'Eglise, à sa forme exte-



— 701 —

rieure cpti se modifie selon les exigences des temps ; qu'il ne
peut être regardé, par conséquent, comme une loi irréfragable
et éternelle ; qu'il peut être changé ; que plusieurs de ces
règlements peuvent être abrogés, d'autres modifiés ou complétés.
Je suis donc bien éloigné de m'attacher à chaque détail, de
prétendre que ce Statut soit une œuvre parfaite; de prendre
la défense de toutes les paroles qui y sont contenues ; de croire
que sa rédaction est tellement claire, exacte, qu'elle rend
impossible toute fausse interprétation. Je dirai même, monseigneur,
que la phrase que vous avez tirée du serment peut être
comprise dans le sens que vous lui donnez, lorsqu'on la lit
isolément, qu'on ne la rattache pas au reste de la formule, qu'on
ne s'aide, pour la comprendre, ni des principes, ni de l'histoire,
ni de l'esprit de l'Eglise catholique orthodoxe. Je comprends
une telle interprétation, mais, malgré toute ma bonne volonté,
je ne puis l'excuser. »

4° Le Procureur du saint synode. «Représentant le pouvoir

de l'empereur, comme chef du pays, il défend les intérêts
de l'Etat contre les usurpations possibles des pasteurs de l'Eglise;
par son action délicate, il contribue à l'harmonie des décrets
du saint synode avec les lois civiles. Représentant l'empereur,
comme fils de l'Eglise, et fidèle à ses intentions à l'égard de

sa mère spirituelle, il laisse toute liberté aux Pères de notre
concile national pour délibérer sur les dogmes et les affaires
de l'Eglise, et s'abstient rigoureusement d'y prendre part.
Représentant l'empereur, comme protecteur de l'Eglise, il y
apporte ses vœux pour le bien de la religion ; il présente à l'orthodoxe

monarque les besoins de l'Eglise exprimés par les pasteurs ;

il porte la charge de toutes les occupations extérieures nécessitées

par des rapports avec les différentes administrations de

l'Etat ; il contribue à l'exécution des décisions du saint synode.
« Vous voyez, monseigneur, que loin d'être président du

saint synode, le procureur général n'en est même pas un membre;
il est tout simplement fonctionnaire civil près le concile. Loin
d'être maître et oppresseur de l'Eglise, il en est le bienfaiteur
et le serviteur.

«Je m'estimerai heureux, monseigneur, si j'ai ôté de votre
esprit la fausse idée que vous vous étiez faite du procureur
général du synode; d'avoir fait évanouir ce fantôme qui
inspirait à votre sollicitude pastorale pour l'Eglise du Christ, de

si graves inquiétudes



— 702 —

« En 1848, l'Eglise de France n'a-t-elle pas eu pendant quelques

jours un israélite pour ministre des cultes? M. Crémieux
fut ministre des cultes et avait droit de l'être, puisque le sien
est reconnu par l'Etat aussi bien que le culte catholique. Je

ne blâme ni n'approuve le régime politico-religieux de la France,
je n'en ai pas le droit; mais ce qui m'étonne, c'est qu'un évêque
français qui vit sous ce régime, qui peut dépendre, non seulement

d'un général de cavalerie, catholique, mais d'un avocat
et même d'un simple sous-officier israélite ou protestant, s'il
était choisi pour ministre, ce qui m'étonne, dis-je, c'est qu'un
évêque français se soit si fort indigné qu'un général de

cavalerie, connu par ses sentiments profondément chrétiens, ait
été procureur du saint synode de Russie »

L'évêque Jacquemet en ayant appelé au témoignage de

Joseph de Maistre, M. Wassilieff lui a répliqué ainsi: «Je ne

veux pas contester le talent de cet écrivain, mais vous con-

viendrez, de vôtre côté, monseigneur, qu'il avait le défaut
d'envisager les choses d'une manière exagérée, et en se plaçant
toujours à un point de vue favorable à son système. Il connut
l'art de poser emphatiquement de prétendus axiomes ; il fut
téméraire dans ses jugements, paradoxal dans ses aperçus,
absolu et très souvent sophiste dans ses déductions; il plia
ses réflexions selon les exigences de ses affections ou de ses

ressentiments. Ces défauts, qui éclatent à chaque page de ses

écrits, doivent mettre tous les hommes sages en garde contre
ses assertions, surtout lorsqu'elles sont dénuées de preuves
solides et certaines. Je ne suis pas le seul qui porte, sur M.

Joseph de Maistre, un jugement aussi sévère. Plusieurs
théologiens de votre propre Eglise en ont parlé comme moi, et ces

théologiens sont, de l'aveu de tous, des hommes doctes et très

religieux.
« En ce qui regarde l'Eglise de Russie, le témoignage de M.

Joseph de Maistre présente encore moins de garantie d'exactitude

et d'impartialité que sur tout autre sujet. Catholique
romain passionné et exclusif, il refuse d'admettre quelque chose

de bon dans les autres Eglises chrétiennes : vous n'êtes pas

catholique romain, donc a^ous manquez d'intelligence, de morale,
de grâce, d'espoir de salut, tel est le fond de tous les jugements
de M. J. de Maistre sur les Eglises non romaines. Ultramontain
des plus exagérés, M. J. de Maistre se constitua le champion



— 703 -

du système papal du moyen âge dans tout ce qu'il renferme de
plus absolu. Il alla même au delà des principes des papes du
moyen âge, et il se flatte lui-même d'avoir étonné la Cour de
Rome par la hardiesse de sa doctrine. Tout vient du pape,
tout retourne au pape, tout a son but final dans le pape. Il ne
comprend donc l'indépendance de l'Eglise qu'à la condition
qu'elle domine sur l'Etat. Les souverains ne doivent être que
les vassaux de la papauté.

«Et c'est là l'écrivain que vous invoquez, monseigneur,
comme juge dans la question des rapports entre l'Eglise et
l'Etat Vous savez bien cependant que la théorie de M. J. de

Maistre est jugée, et qu'elle n'a plus pour apôtres qu'un petit
nombre d'écrivains qui ont conçu le projet étrange de reconstruire

la société moderne avec les débris d'une époque qui ne

peut plus avoir de raison d'être.
« Vous avez raison de dire, monseigneur, que M. de Maistre

fit un long séjour en Russie. Mais est-il vrai qu'on ne puisse
lui reprocher de ne pas connaître la Russie et de ne pas avoir
étudié à fond sa situation religieuse? Je a^ous ferai observer
d'abord qu'il ne connut pas notre langue, malgré le long séjour
qu'il fit dans notre pays; qu'il n'a pas étudié nos monuments
historiques ; qu'il n'a eu de rapports ni avec le clergé ni avec
le peuple. Le peu de renseignements que l'on trouve dans ses

écrits, il les avait puisés dans ses conversations avec quelques
membres de la noblesse, surtout avec les clames, comme il
l'avoue plusieurs fois. Quant à sa connaissance des documents,
on doit croire qu'elle n'était pas profonde. On sait avec quel
amour il s'abandonne aux douceurs de l'érudition, dans les notes
de ses divers ouvrages; il n'eût pas manqué de faire de

l'érudition russe si la tâche lui eût été facile. Mais parcourez ses

écrits, et vous verrez qu'il ne cite que l'ouvrage contemporain
de Methodius. Pourquoi le cite-t-il? C'est qu'il fut écrit en

latin. Vous conviendrez, monseigneur, que les sources où M.

J. de Maistre avait puisé ses connaissances et sur la Russie et

sur l'Eglise russe ne sont ni très profondes, ni très abondantes.
Eût-il possédé des connaissances étendues, il lui eût toujours
manqué quelque chose d'essentiel : l'impartialité, un esprit assez
élevé pour n'obéir ni aux préjugés, ni à la haine.

«Jusqu'à quel point sont allées les concessions de l'épiscopat

français à l'égard du pouvoir civil? Sans oser le dire



— 704 --
lui-même, M. J. de Maistre le fait dire à un auteur anonyme :

«Avec une telle assemblée (des éA'êques français) le roi eût pu
substituer le Coran à l'Evangile. »

«C'est là une exagération plus énorme encore que celle que
vous avez émise vous-même, monseigneur, touchant l'Eglise de

Russie ; car vous avez avancé que les évêques russes
consentiraient, par soumission à la volonté de l'Empereur, à devenir
hérétiques ; et M. J. de Maistre accuse les évêques français de

pousser la faiblesse, à l'égard des volontés du roi, jusqu'à
embrasser l'islamisme.

«je ne fais pas, monseigneur, une telle citation pour en

triompher, mais pour en gémir, et avec l'espérance que Arous

admettrez la justesse de ce dilemme : ou le témoignage de M.

J. de Maistre est bon contre l'Eglise russe; et alors il est bon
aussi et même meilleur contre l'Eglise de France ; ou bien, il
est mauvais à l'égard de l'Eglise de France, et alors il est

mauvais et même plus mauvais à l'égard de l'Eglise de Russie. »

M. Wassilieff conclut ainsi: « Dans le cas où a'ous me demanderiez

de nouA^eattx éclaircissements, j'ai une prière à adresser
à Votre Grandeur dans l'intérêt de la discussion, qui doit avant
tout être claire et précise :

1° Veuillez d'abord réfuter mes arguments, si cela vous
est possible, et ne les pas passer sous silence, comme s'ils
n'existaient pas. Vous en avez agi ainsi, monseigneur, dans

votre réponse à ma première lettre ;

2° Veuillez de plus déterminer, exactement et avec clarté,
en quoi consiste l'indépendance de l'Eglise, et quels doivent
être ses rapports avec l'Etat ; indiquer le point précis où
commence cette dépendance de l'Eglise que vous réprouvez si
énergiquement; sans définitions claires, la discussion sera toujours
embarrassée ;

3° Veuillez encore démontrer en quoi la prétendue dépendance

de l'Eglise russe a introduit le désordre dans cette Eglise:
me dire si le gouvernement a demandé, à l'exemple de

Charlemagne, ou qu'un dogme fût ajouté au symbole, ou que des

changements fussent faits dans la célébration des sacrements ;

s'il a gêné les pasteurs dans l'accomplissement de leurs devoirs

d'enseignement, de sanctification et de gouvernement spirituel;
si par son ordre la morale chrétienne a été relâchée, et si le



— 705 —

clergé russe a imité les jésuites sous ce rapport. En un mot,
j'ose solliciter de Votre Grandeur plus de clarté et de précision,
plus de faits ; car les généralités ne prouvent rien.

« Si vous me demandez : L'Eglise russe a-t-elle beaucoup
fait pour la propagation de la foi chrétienne? je vous répondrai

avec douleur : non. Si vous me demandez si elle a asses
fait, je vous répondrai encore : non. Mais si vous me demandez
si elle a fait quelque chose: Oui, vous répondrai-je avec
consolation et aA^ec reconnaissance envers Dieu qui opère tout....»

Cette lettre magistrale, si pleine de sens, de logique, de vigueur, et en même

temps de dignité, d'urbanité, de religieux respect envers un ministre de l'Eglise ; cette
lettre à la fois si spirituelle, si modérée et si modeste, que l'on peut regarder comme
un modèle du genre et qui éleva très haut son auteur dans la considération publique,
infligea à l'évêque Jacquemet une défaite humiliante, dont il ne se releva pas. C'est
en vain que M. Galitzin, dans VAmi de la religion, et M. Lerebours, dans le Monde,
essayèrent de défendre l'évêque, M. Souschkoff et surtout M. Guettée, de quelques
coups de plume r), les mirent en pleine déroute.

M. l'archiprêtre AA'assilieff, quelque temps après, publia dans l'Union chrétienne2)
trois lettres au Rev. Dampier, prêtre de l'Eglise anglicane, intitulées: Explication sur
quelques points de doctrine de l'Eglise anglicane. Ce sont aussi des modèles de
discussion serrée et courtoise, rehaussée encore par un grand esprit chrétien. Citons la
fin: «Ce rétablissement d'un sacrement divin (l'extrême onction) sera un lien de plus
entre la vénérable Eglise anglicane et l'Eglise orthodoxe orientale. La citation que
M. Dampier a tirée des écrits d'un vénérable archevêque de Canterbury nous a

profondément touché. En effet, nous sommes en parenté directe avec l'Eglise d'Angleterre

par son origine ; nous le sommes encore davantage par les sentiments de respect
et de charité que nous lui portons. C'est sous l'impression de ces sentiments que je
termine mes explications fraternelles avec un membre distingué de l'Eglise anglicane. »

Ce que M. Wassilieff a dit auparavant des ordres anglicans et du XXV0 article, n'est

pas moins digne d'intérêt.

Qu'il me soit permis, en terminant cette notice, d'ajouter que je considère comme
une des meilleures joies spirituelles de ma vie les relations que j'ai eues avec cet
homme de Dieu. Lui aussi, il était de ceux qui comprennent la portée, dans le

présent et surtout dans l'avenir, de la réforme ancienne-catholique. Esprit aussi ouvert
qu'élevé, il traitait les questions avec toute la science et toute l'ampleur nécessaires.
Dès le principe, il n'a été question avec lui que d'être fermement établi de part et

d'autre sur la foi des huit premiers siècles, professée par l'Eglise indivisée d'Orient et

d'Occident. Jamais il n'a songé à imposer aux Occidentaux les décisions théologiques
des théologiens et des synodes orientaux, pas plus que nous n'avons songé, nous, à

imposer aux Orientaux les décisions exclusivement occidentales. Sa notion de l'Eglise
était ferme et toute sa théologie pleine de bon sens; il ne voulait que l'application
exacte, stricte, du criterium de Vincent de Lérins; il n'ignorait pas de quels côtés étaient

Aron- V Union chrétienne, 16 juin 1S61, 13 octobre et suiv., 10 novembre et suiv.
15. 22 et 29 juin 1862.



— 706 —

les obstacles à l'Union, mais il ne les tenait nullement pour insurmontables. Loin de

là. Plein de confiance et d'espoir dans la mission de l'ancien catholicisme, il nous
a toujours tendu une main fraternelle, comme si l'union entre lui et nous était déjà
réalisée. Autant nous comprenions, nous, anciens - catholiques, l'importance morale

qu'il y avait pour notre Eglise à rétablir l'ancienne union avec l'Eglise orientale,
autant il comprenait, dans sa perspicacité et sa sincérité, les avantages scientifiques
et ecclésiastiques dont son Eglise pourrait elle-même bénéficier: car, tout en étant
fier de l'orthodoxie de son Eglise, il avouait modestement et loyalement les
imperfections des hommes, et il ne lui en coûtait nullement de confesser que l'Orient
pourrait encore trouver en Occident des éléments de progrès. Il aimait répéter, comme

un programme, cette parole de St.-Paul aux Colossiens (I, io): Per omnia placentes,.
in omni opere bono fructificantes et crescentes in scientia Dei. E. MlCHAUD.


	Der Ober-Priester Joseph Wassilieff (1819-1887)

