Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Der Ober-Priester Joseph Wassilieff (1819-1887)
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER OBER-PRIESTER JOSEPH WASSILIEFE.

(1819--1887.)

Der im Jahre 1887 heimgegangene Ober-Priester Joseph
Wassiliewitsch Wasgsilieff gehorte zu den hervorragendsten Per-
sonlichkeiten unter den russischen Geistlichen. Er war der
Sohn eines Priesters und ist 1819 in Stud-Russland geboren.
Seine Kinderjahre brachte er auf dem Lande zu, unter der
Obhut seiner Mutter, da er das Unglick hatte, seinen Vater
als Kind noch zu verlieren.

1843 absolvierte er, als erster Schiiler, das Seminar der
Stadt Orel und trat in die Petersburger theologische Akademie
ein. Bald wurde er als vorziiglicher Student und als guter,
leutseliger Kamerad von allen seinen Professoren und Mit-
studierenden geliebt und geachtet. Seine Magister-Dissertation
tiber den Primat des Papstes bewies seine griindliche Kennt-
niss des romischen Katholicismus und bewog die hl. Synode der
russischen Kirche, den jungen Priester nach Paris als Vorstand
unserer Kirche und Seelsorger unserer Gemeinde zu versetzen.
Mit dem Jahre 1846, unmittelbar nach seiner Ankunft, beginnt
seine Thatigkeit, nicht nur als eines Seelsorgers, sondern auch
als eines eifrigen Vertreters und Verfechters unserer Kirche
gegen die Angriffe der ultramontanen Presse Frankreichs. Es
war aber keine leichte Aufgabe, zumal die orthodoxe morgen-
lindische Kirche in Frankreich ebenso wenig bekannt als viel
verlaumdet war. Wassilieff hatte selbst bei objektiv gesinnten
Lesern mit grossen Vorurteilen zu kiampfen; er war aber ein
wohlunterrichteter und wohlgeriisteter Kampfer; keinen Angriff
seitens der ultramontanen Presse liess er unbeantwortet, und
seine Argumente waren nicht leicht zu parieren. Das sollte



— 683 —

am meisten der Bischof von Nantes, Mgr. Jacquemet, fiihlen.
Die Lage Wassilieffs war keine leichte ; besonders schwer wurde
sie 1854, zur Zeit des Krimkrieges, wo wir von der Qua-
drupel-Allianz (Frankreich, England, Turkei und Piemont) an-
gegriffen waren; und eben unter diesen schweren Verhéiltnissen
bewies Wassilieff, dass er ein guter Hirte war, der seine Schafe
nicht ohne Obhut lassen wollte. Die russischen Kriegsgefangenen,
tiber 2000, meistens in Aix einquartiert, hatten keine Seel-
sorger; das war aber noch nicht alles; nicht nur hatten sie
niemanden, der ihnen die tréostende Hiilfe der kirchlichen Sakra-
mente geben konnte, sondern sie waren auch noch einer unerwar-
teten Gefahr ausgesetzt. Die Jesuiten suchten sich der Kriegs-
gefangenen zu bemichtigen und ihre verzweifelte Lage und
Schutzlosigkeit auszubeuten, um sie zum romischen Katholi-
cismus lberzufiihren. Wassilieff wachte aber {iber seine Lands-
leute. Weib und Kinder in Paris zuriicklassend, besuchte er
mehrmals seine Herde und schiitzte sie gegen lLoyolas Zog-
linge. Diese Verteidigung kam ihn aber teuer zu stehen; die
Jesuiten (besonders ein Pater Jalovicki) rachten sich, indem
sie Wassilieff als Spion bei der franzisischen Regierung zu ver-
dédchtigen suchten. Die Verliumdung gelang, und die fran-
zosische Regierung entzog die Erlaubnis, die Kriegsgefangenen
zu besuchen! Es kostete dem sichsischen Gesandten, dem
wihrend des Krieges die Interessen der Russen in Frankreich
anvertraut waren, viele Miihe, die Verliumdung zu beseitigen.
Der Gesandte, Herr von Seebach, verschaffte Vater Wassilieff
eine Audienz beim Kaiser Napoleon, und Wassilieff erlangte
wieder das Recht, die Gefangenen zu besuchen. ‘

Nach dem Kriege gelang es Wassilieff, unsere schéne in
Paris neu erbaute russische Kirche einzuweihen. Dieser nicht
unbedeutende Erfolg geniigte aber dem thitigen Vater Wassilieff
nicht, er wollte auch als Verteidiger der Wahrheit seiner
Kirche auftreten und griindete, um dieses Ziel zu erreichen,
eine theologische Zeitschrift, die ,Union chrétienne®. Es war
damals keine leichte Sache, eine orthodoxe Zeitschrift in Frank-
reich zu grinden; die ultramontane Partei erfreute sich noch
der hochsten Unterstiitzung. Dennoch gelang es Wassilieff,
nicht nur die ,Union chrétienne“ zu griinden, sondern ihr auch
in den gebildeten Sphiren einen nicht unbedeutenden Einfluss

zZu verschaffen. Der Streit aber mit den Ultramontanen war

Revue intern. de Théologie, Heft 16, 1896, 45



684 —

damals bei weitem schwerer als jetzt. Das Unfehlbarkeits-
Dogma war noch nicht proklamiert, und noch fand Rom ge-
bildete und ehrliche Verteidiger. Die Schwierigkeiten hielten
‘aber Wassilieff von seinem Unternehmen nicht ab. Mit Festig-
keit, aber seinen Gegnern gerecht, und vollkommen objektiv,
verteidigte er seinen Glauben und gab schlagende Beweise
der Irrtéimlichkeit der verschiedenartigsten Verlaumdungen,
denen die morgenldndische Kirche ausgesetzt war (und teil-
weise noch ist). Obgleich Wassilieff, welcher unterdessen eine
kriftige Stitze in Guettée gefunden hatte, seinen Opponenten
hochst unbequem war, sollten sie doch gestehen, dass sie in
ihm einen ehrlichen Feind gefunden hatten.

Nach einem mehr als zwanzigjahrigen Dienste in Paris
als Seelsorger der orthodoxen Gemeinde wurde Vater Wassilieff’
1867 zu einem hoheren Posten berufen — némlich zur Prisi-
dentschaft des Schul-Komitees der hl. Synode. Es war eine
neue Thitigkeitssphire, jedoch erwies sich Vater Wassilieff
dieser neuen Aufgabe vollkommen gewachsen. Die Zeiten waren
schwer; eine grosse Reform war in Sicht: Neue Lehr-Pléine,
neue Programme wurden geschaffen, neue, bessere, humanere
Verhiltnisse zwischen Lehrer und Schiiler eingefiihrt, alle Schul-
blicher wurden revidiert.... es war eine grosse Arbeit! Nach-
giebig und &Ausserst freundlich in personlichen Fragen war
Wassilieff fest und unbeugsam in seinen Grundsatzen, felsen-
fest in Allem, was er als seine Pflicht und Schuldigkeit ansah;
vierzehn Jahre stand er an der Spitze seines Komitees und
arbeitete ohne Rast und Ruhe.

Ein Mann wie Wassilieff konnte selbstverstéindlich der alt-
katholischen Bewegung nicht gleichgiiltig gegeniiberstehen. Er
nahm den eifrigsten Anteil an der Griindung und den Arbeiten
der Gesellschaft der Freunde geistlicher Aufklarung, besuchte
die Kongresse der Altkatholiken, und hatte einen bedeutenden
Einfluss auf unsere Unterhandlungen.

Einige Monate vor seinem Tode wurde er zum Prisidenten
einer neu gegriindeten Gesellschaft gewihlt, namlich der ,Ge-
sellschaft zur Verbreitung der religiosen und ethischen Auf-
klirung im Sinne der orthodoxen Kirche. Mit jugendlicher
Energie iibernahm Wassilieff deren Leitung ; seine Kriifte warem
aber bereits gebrochen und er sah nur den Anfang der segens-
reichen Thiitigkeit dieser Gesellschaft, Seiner Laufbahn war



— 685 —

leider ein nahes Ziel gesetzt; am 27. Dezember 1887 verschied
dieser Mann des aufrichtigen, ehrlichen Wortes und der krif-
tigen That! A. KIREEFF.

La mention, faite dans cette notice, d’une discussion entre M. Pévéque Jacquemet,
de Nantes, et M. larchiprétre Wassiliefl, auménier de 'ambassade de Russie & Paris,
en 1861, doit étre complétée. Cette discussion a fait sensation en France dans le
monde ecclésiastique. Voici & quelle occasion elle eut lieu: :

M. I'évéque de Nantes ayant attaqué 1’Eglise de Russie dans son mandement
de caréme de 1861, M., Wassilieff Jui répondit le 12 mars pour réfuter ses erreurs
et ses calommies. L’évéque répliqua le 9 mai. M, Wassilieff publia, le 14, une réponse
détaillée et péremptoire, qui fut suivie, de la part de I’évéque, d'un profond silence,
et qui fut tenue, par conséquent, pour le dernier mot de la question.

Nous regrettons vivement que la place nous manque pour reproduire intégrale-
ment ces documents. Mais les extraits suivants donneront aux lecteurs la substance
de ce trées intéressant et tres instructif débat, débat toujours actuel, grice a l'obsti-
nation avec laquelle les chefs du parti ultramontain entretiennent leurs calomnies,
savamment combinées, dans les masses ignorantes et crédules,

M. Wasstlieff a I'dvéque Jacquemel (lettre du 12 mars 1861).
«... Votre assertion ne tend a rien moins qu'a dénier & notre
Eglise toute foi et toute indépendance chrétienne. A vous en
croire, cette Eglise serait disposée a faire le sacrifice de sa
foi a la volonté du souverain temporel. ... Pour justifier votre
assertion, vous seriez obligé de prouver: ou que notre Eglise
attribue 4 I'empereur de Russie une sorte d’infaillibilité dans
la décision des choses de la foi; ou bien que, sans admettre
cette infaillibilité, elle a des sentiments assez bas pour se croire
obligée &4 une obéissance aveugle a 'égard d'une autorité qui
pourrait enseigner Perreur au point de vue dogmatique.

«Sur le premier point, la doctrine de 1'Eglise russe vous
condamne; sur le second, toute son histoire s’éléve contre vous.

«Je ne vous ferai pas l'injure, monseigneur, de croire que
vous partagiez un préjugé, trop commun en France, sur le
prétendu pontificat de 'empereur de Russie. Vous connaissez
sans doute la doctrine de I'Eglise russe sur ce point... Vous
savez, par conséquent, qu'elle est restée fidele, avec toute
I'Eglise orientale dont elle fait partie, & la constitution primi-
tive de I’Eglise universelle, constitution qui fut respectée aussi
par I'Eglise romaine pendant les huit premiers siecles; vous
savez qu'elle ne place linfaillibilité doctrinale que dans I Eglise,



— 686 —

s'exprimant par le corps de ses pasteurs, et constatant sa foi
universelle et permanente,; vous savez qu'elle a toujours admis
la distinction essentielle, fondamentale, des deux pouvoirs spiri-
tuel et temporel, qu'elle a toujours «rendu & César ce qui ap-
partient & César, et a Dieu ce qui appartient & Dieu»; vous
savez qu’elle ne reconnait & I'Eglise universelle qu'un seu! chef,
Jésus-Christ, qui la gouverne par ses ministres, c’est-a-dire par
les évéques avec le concours des prétres.

« Pour ce qui est de I'empereur, 'Eglise de Russie respecte
son pouvoir qui vient de Dicxt, comme tout pouvoir légitimement
constitué; elle lui obéit dans toutes les choses qui sont du
domaine temporel; elle jouit de sa protection, mais elle ne lui
reconnait aucune aunlovité spivituelle. 1.es évéques russes, seuls
conducteurs du troupeau confié a leurs soins, n'abusent pas de
leur autorité pour se constituer en lutte contre 1'Empereur,
dont ils sont les sujets fideles; et I'Empereur, fils dévoué et res-
pectueux de l'Eglise, honore l'autorité spirituelle des évéques,
sans rien céder de ses prérogatives de chef de I'Etat. Du respect
mutuel des deux autorités l'une pour l'autre, ressort une har-
monie parfaite en Russie; tandis que, partout ailleurs oit 1'on
confond les deux pouvoirs dans un seul souverain, on ne voit
qu'un désordre nécessaire et des luttes permanentes, & moins
que lesprit public n'en soit arrivé au dernier degré d'abaisse-
ment, au servilisme le plus absolu.

« Tel serait, d’aprés votre mandement, monseigneur, 1'état
de l'esprit public en Russie. Vous vous étes, sans doute, tromp¢
d’époque et de pays, lorsque vous avez laissé couler de votre
plume une telle assertion. Vous avez cru parler de la France
sous Charlemagne, qui a provoqué si directement le change-
ment du symbole de Nicée. Il n'en a jamais été ainsi en Russie,
monseigneur; jamais empereur n'y a prétendu modifier le sym-
bole, ni régler les affaires spirituelles. Vous avez donc, d'un
seul coup, insulté une grande Eglise chrétienne, et un digne
empereur, ami de la France. .

«Du reste, 'Eglise russe a prévu la possibilité d’'un abus
de pouvoir de la part de l'autorité temporelle, et elle n'est pas
restée muette sur cette question. A la page 138 du catéchisme
orthodoxe, vous trouverez ce qui suit: «Q. Comment doit-on
agir, si les maitres ou les supérieurs exigent quelque - chose
qui soit contraire a la foi et en opposition avec la loi divine?



— EBE —

— R. Dans ce cas, on doit leur répondre ce que les apotres
répliquérent aux princes et chefs des Juifs: Juges vowus-mémes
S’il est juste devant Dien de vous obéiy plutot qu’a Dien (Act. IV,
19). Et il faut en subir les conséquences et supporter, pour la foi
et pour ne pas violer la loi de Dieu, quoi qu'il puisse s'ensuivre
ou en résulter. »

« Vous voyez, monseigneur, que la doctrine de I'Eglise
orthodoxe de Russie est diamétralement opposée a la confusion
des pouvoirs, et que cette Eglise n'est pas coupable de cette
lacheté que vous lui attribuez gratuitement et d'une maniére
si insultante,

«La doctrine, la constitution et l'esprit de I'Eglise russe
manquant & votre theése, je vous conduis, monseigneur, sur le
terrain historique, qui ne vous sera pas plus favorable.

« L'Eglise catholique orthodoxe de Russie est une fille de
I'Eglise catholique orientale. A ce titre, elle se glorifie de la
fermeté inébranlable de sa foi, et du courage apostolique de
ses pasteurs. »

M. Wassilieff cite quelques-uns de ses Saints qui ont résisté
aux empereurs persécuteurs. Puis, arrivant au IX™e siecle, il
continue ainsi: «Plus tard, le patriarche saint Ignace a-t-il
hésité a supporter les persécutions que lui susciterent un em-
pereur criminel et sa cour dissolue, plutdt que de manquer a
son devoir de défenseur de la vérité et de la morale? Le vé-
nérable patriarche Photius, dont la mémoire et le caractere
sont si calomniés, si dénaturés en Occident, qu’on voudrait faire
passer pour un vil courtisan, n'a-t-il pas mieux aimé étre violem-
ment déposé de son siege, souffrir la prison et les tortures que
de se taire sur les crimes de l'empereur Basile? Rappelez &
votre mémoire les actes de sainte résistance des pasteurs de
I'Eglise catholique orientale lorsque les Paléologues, par cal-
cul politique, voulurent livrer leur Eglise au pouvoir absolu
des papes, lors des conciles de Lyon et de Florence, et vous
serez profondément convaincu que la fermeté de la foi et le
courage chrétien se sont perpétués dans I'Eglise catholique
orientale. Ne tenez-vous aucun compte, monseigneur, de la
fermeté des éveques orientaux qui ont conservé la foi chre-
tienne dans son intégrité, sous le joug si pesant de l'islamisme ?
N’etes-vous pas contemporain du marytre glorieux que le patri-
arche Grégoire et plusieurs évéques souffrirent, en 1821, de



— 688 —

la part du Sultan ? Peu avant, on exaltait, en Occident, la fermeté
de Pie VII, comme aujourd’hui on fait de Pie IX une victime,
pour la perte de quelques avantages temporels, et l'on n’a pas
un mot d’éloge pour ces martyrs, dignes de U'Eglise primitive.

« Héritiers d'une aussi belle tradition, et fortifiés par de
tels exemples, les pasteurs de 1'Eglise russe se sont toujours
tenus & la hauteur de leur mission. Il serait trop long de vous
citer, monseigneur, les sacrifices et les souffrances glorieuses
qu'ils ont eu a subir, & cette époque déplorable ol les Tartares
s'emparerent de leur patrie. Ignorez-vous le martyre du métro-
politain Philippe, qui osa reprocher au tzar Jean IV ses cru-
autés et ses désordres, et qui recut la mort pour récompense
de sa fermeté apostolique? Faut-il vous rappeler que le pa-
triarche Hermogeéne aima mieux mourir de faim dans la prison
ou il avait été jeté par les Polonais, que de trahir sa foi et sa
patrie? Jarrive a des faits plus généraux ou les souverains de
Russie se trouveérent en désaccord avec les pasteurs ou avec
le pays entier. Deux faits suffiront pour vous convaincre, mon-
seigneur, que vos assertions, au sujet des Russes, sont aussi
erronées qu'outrageantes.

«Parmi les évéques qui assistérent au concile de Florence
et qui prirent part & la discussion du projet de réunion entre
les Eglises orientale et occidentale, était Isidor, métropolitain
russe. Le prince Basile de Russie et les évéques n’attendaient
rien de sérieux de la part du concile qui était dirigé plutot
par des mobiles politiques que par des motifs religieux; ils se
défiaient en méme temps des tendances romaines d'Isidor, qui
avait recu son éducation en Occident. Ils chercheérent donc a
le dissuader de partir pour Florence. Ce fut en vain. Le prince
et les évéques se contentérent alors de lui faire jurer gqu'il res-
terait ferme dans la foi orthodoxe. En revenant du concile, et
lorsqu'il était encore en route, sans prendre conseil de ses
collegues, Isidor publia des mandements sur la réunion des
Eglises qu'il regardait comme accomplie. Cette conduite jeta
toute I'Eglise russe dans I'étonnement. Arrivé 4 Moscou, Isidor
se déclara légat du pape a latere, et deés le premier office qu'il
célébra, on acquit la preuve qu'il avait trahi sa foi et quil
violait les rites de son Eglise. Au milieu de la stupéfaction
générale, le grand-duc Basile éleva le premier la voix contre
le pasteur infidele. Mais remarquez-le bien, monseigneur, le



— 689 —

prince ne crut pas que sa protestation fiit décisive; et il ré-
serva au concile des évéques de Russie le jugement définitif.
L’accusé n'espérant pas, sans doute, une sentence favorable,
ne l'attendit pas et s’enfuit & Rome, ol il regut le chapeau de
cardinal pour récompense de son zele ultramontain.

« Ce récit prouve bien, monseigneur, que si le clergé et
le peuple s'accorderent avec leur prince en cette circonstance,
ce ne fut point 4 cause de la volonté que ce dernier aurait
manifestée, mais bien parce qu'il s’éleva le premier contre un
traitre qui n’avait tenu compte ni de sa foi ni de ses serments.
Le prince ne fut dans ce cas que l'organe et le protecteur de
la croyance de son pays.

« Je vous citerai maintenant, monseigneur, un cas contraire
a celui que je viens de rapporter.

« Lorsque Démétrius, dernier rejeton de 'ancienne dynastie,
fut martyrisé, un aventurier, le diacre Grégoire, qui avait quelque
ressemblance avec le prince, congut le coupable projet de se
faire passer pour lui, prétendant avoir échappé a la mort comme
par miracle. Réfugié¢ en Pologne, il y trouva d’habiles com-
plices dans les jésuites, qui entreprirent de faire de cet aven-
turier l'instrument des projets qu'ils nourrissaient contre 'Eglise
de Russie.

« Instruit par les jésuites dans les sciences sacrees et pro-
fanes, soutenu par les armes de la Pologne, appuyé¢ sur la
puissance du pape, qui parvint a faire reconnaitre 'usurpateur
par les cours de I'Europe, le faux Démétrius s’avanga victo-
rieusement jusqu'a Moscou.

«Ne croyez pas, monseigneur, que son succés soit dil aux
intrigues de Rome, ou aux armes de la Pologne, ou a la tac-
tique des jésuites. Tous ces moyens n'auraient €té couronnés
d’aucun résultat sans le profond sentiment de fidelité que les
Russes ont pour leurs souverains. Le faux Démétrius s'adressa
4 ce sentiment. Il parvint a se faire passer pour le souverain
légitime et monta sur le trone de la dynastie de Rurik. Il com-
menca deés lors a exécuter le pacte clandestin qu'il avait con-
clu avec les jésuites et qui consistait a implanter la doctrine
et les usages de Rome en Russie. Les habiles conseillers de
l'usurpateur connaissaient mieux que vous, monseigneur, la
Russie et son profond attachement a la foi. Ils n’espéraient
pas venir facilement a bout de sa fermeté; surtout ils se gar-



— 690 —

deérent bien de conseiller & leur éleve de recourir a ces actes
d’autorité, 4 ces ordres formels qui, d'aprés vous, monseigneur,
seraient un moyen aussi certain que facile de faire apostasier
les Russes. Les jésuites comptaient bien plus sur leur moyen
ordinaire, la ruse. Sans toucher directement aux dogmes, le
faux Démétrius s’attaqua d'abord aux usages, aux coutumes
qui tenaient a la vie religieuse du peuple russe; il procéda
doucement et essaya d'introduire de la méme maniére des usages
ultramontains. Mais, malgré ses précautions, il se trouva en
présence du sentiment orthodoxe des Russes qui soupgonnérent
bientdt ses desseins. Aussitdt le zéle pour la religion domina
chez eux la fidélité au souverain. Une insurrection formidable
éclata. L’usurpateur fut saisi d'un tel effroi que, pour fuir, il
se précipita d'une des fenétres du palais et se tua.

«31 vous eussiez connu ce fait, monseigneur, auriez-vous
prononcé des paroles aussi outrageantes contre la fermeté de
mes compatriotes dans leur foi? Du reste, il n'y eut jamais en
Russie qu'un usurpateur qui ait fait courir des dangers & nos
croyances. Nos souverains légitimes, loin de chercher a ébranler
la foi de leurs sujets, ont toujours montré 'exemple de la fidé-
lité 1a plus scrupuleuse a la religion de leurs ancétres; ils n'ont
jamais touché a l'arche sainte, qui a toujours été soutenue par
les bras des pasteurs. Lorsque Pierre le Grand vint en France,
les docteurs de la Sorbonne profiterent de cette occasion pour
lui présenter un mémoire sur l'union de I'Eglise catholique
gallicane avec I'Eglise catholique russe. Les théologiens fran-
¢ais comptaient peut-étre trop sur l'autorité du prince. Pierre
le Grand les détrompa, en disant qu'il n’avait pas le droit de
s'immiscer dans les affaires spirituelles, et que tout ce qu’il
pouvait faire, pour étre agréable aux savants de la Sorbonne,
¢'était de transmettre leur proposition au saint synode de Russie.
Et pourtant c'est & Pierre le Grand qu'on attribue, d'une ma-
niere toute spéciale, l'usurpation du pouvoir spirituel dans
I'Eglise de Russie!

Je cherche en vain, monseigneur, dans l'histoire de mon
pays, des faits qui aient pu vous fournir un prétexte tant soit
peu plausible de vous exprimer comme vous lavez fait, et je
n'en trouve point. Vous appuieriez-vous sur un événement
contemporain, sur la réunion de deux millions et demi d'uniates
de Russie 4 I'Eglise catholique orientale? Ce fait a été déna-



— 691 —

turé par l'ignorance ou la passion. L’on a voulu attribuer la
résolution prise par ces nombreux fidéles, & une soumission
aveugle pour 'empereur Nicolas. Cette affirmation est compléte-
ment erronée. Mais si vous y tenez, monseigneur, vous pourrez
remarquer que c’est 4 votre propre Eglise que vous jetez la
pierre. l.es umiates vous appartenaient; c’est donc chez vous
qu’ils avaient appris & n'avoir plus de foi, a subordonner leurs
convictions & la volonté d’un homme! Maintenant, je puis vous
I'assurer en connaissance de cause, rien, i la mort, ni la vie,
ni les anges, ni les principaulés, ni les puissances, ni les choses
présentes, ni les futuves, ni la puissance des hommes, ni tout
ce qu'il v a de plus haut ou de plus profond, ni toute autre
créature ne pourva jamais les séparver (Rom. VIII, 38, 39) de
I'Eglise catholique orthodoxe a laquelle ils sont attachés du
fond de leurs entrailles.

«Il est naturel, monseigneur, que vous regrettiez la perte
de ces chrétiens pour votre Eglise; mais il n’est ni juste, ni
charitable de leur dénier toute foi et toute conviction. Si vous
eussiez considéré avec impartialité toutes les vicissitudes de
cette union, vous auriez admis la vérité de la légende que l'on
grava sur la meédaille commémorative de cet événement, st
heureux pour I'Eglise de mon pays. Cette légende est ainsi
congue:

« Détachés par la violence,
« Réunis par la charité»,

« Excusez, monseigneur, la longueur de cette lettre. L'ac-
cusation que vous avez portée contre 1'Eglise russe est trop
grave et trop générale pour que jaie pu vous répondre en
quelques lignes. Je respecte trop votre caractere sacerdotal
pour m’étre permis d’'opposer une simple négation a votre affir-
mation. J'ai dt m’appuyer sur des preuves pour vous contre-
dire. Je m’'estimerai heureux, monseigneur, si cette lettre vous
rameéne aux sentiments de justice et de charité que vous nous
devez comme aux autres. Ces sentiments, si sublimes en eux-
mémes, qui conviennent si bien 4 un ministre de Jésus-Christ,
ont encore un avantage: celui de rapprocher les Eglises qui
ont &té jadis sceurs et amies et qui n’eussent jamais été sé-
parées, si Pamour de la vérité et la charité l'avaient emporte
sur le désir désordonné de l'autorité et sur I'intérét. )

") Extrait de PUnion chretienne, 116 année, 14 avril 1861, p. 186-139.



— 692 —

L’évéque Jacquemet développa, dans sa réponmse du g mai, ’argument suivant,
textuellement résumé par lui dans les termes suivants: «Le saint synode gouverne
I’Eglise de Russie, son clergé, son épiscopat, avec la plus haute autorité que puisse
admettre une Eglise séparée, celle des patriarches. Le saint synode obéit & son pro-
cureur supréme, M. Protassow ou tout autre. Le procureur supréme est dans la dépen-
dance la plus compléte de 'empersur. Donc I'Eglise de Russie, dans les questions
religieuses, est dans la dépendance de I'empereur?). »

Réplique de M. Wassilieff & I'évéque Jacquemel (14 mai 1861):
« ... Avant de répondre & vos raisonnements, je dois, mon-
seigneur, vous rendre cette justice: c'est que vous avez par-
faitement caractérisé votre opinion sur I'Eglise de Russie, en
Pappelant un préjugé,; vous avez encore raison, lorsque vous
avouez que ce préjugé est tellement vepandu en FEurvope el dans
le monde entier qui’tl s'est constitué a I'état d’opinion publique.
Il n’en est pas moins vrai que c'est wunm préjugé, c'est-a-dire
une opinion adoptée sans examen, selon la définition que donne
de ce mot I"Académie frangaise.»?)

Puis M. Wassilieff examine les quatre points suivants:

1° La constitution w'est pas la discipline. « ... Permettez-
moi d’abord de faire observer 4 Votre Grandeur qu'elle semble
confondre les principes de la constitution de I'Eglise avec les
détails de la discipline ecclésiastique. Il y a cependant autant
de différence entre eux qu'il en existe entre le divin et I'hu-
main. La constitution essentielle de I'Eglise vient de Dieu;
la discipline écclésiastique vient des hommes; et encore, dans
la discipline, faut-il distinguer entre les réglements des conciles
cecuméniques qui sont infailliblement conformes aux lois divines,
et les détails des disciplines particulieres qui varient suivant
les temps et les lieux. Clest a cette derniere catégorie qu'ap-
partiennent les rapports extérieurs qui ont existé entre I'Eglise
russe et le patriarche de Constantinople. Comment avez-vous
pu, monseigneur, faire de ces rapports purement disciplinaires
une question se rattachant a la constitution elle-méme de I'Eglise?

« Cette constitution est ainsi exposée par saint Paul: «Clest
lui (Jésus-Christ) qui a établi les uns apotres, les autres pro-
phétes; ceux-ci évangélistes, ceux-la pasteurs et docteurs, afin
d'accomplir, pour le perfectionnement des saints, l'ceuvre du
ministere, I'édification du corps du Christ.» (Eph. IV, 12.) Ces

1y Jbid., p. 234-235, numéro du 26 mai 1861.
2) [bid.; p. 236 et suiv,



— 693 —

divers ministeres, selon la tradition constante de I'Eglise, sont
résumés dans P'épiscopat et la prétrise, qui sont les deux ordres
du sacerdoce sur lequel I'Eglise a été constituée. Telle est la
constitution divine, essentielle de I'Eglise.

«Que les évéques agissent dans les limites d'une circons-
cription déterminée (ce qu'on appelle diocése); qu'ils se réunissent
pour aviser aux besoins particuliers d'un certain nombre de
diocéses placés sous la juridiction d'une méme métropole (con-
ciles provinciaux); qu'ils accordent & certains évéques, 4 ceux
des grandes villes par exemple, des privileges, des prééminences,
des titres honorifiques, comme ceux de métropolitain, d'exarque,
de patriarche; qu'ils se réunissent, de toutes les parties de
I'Eglise, pour travailler au bien général de la société chrétienne
(conciles généraux ou cecuméniques); qu'ils parviennent au méme
but, sans se réunir, et seulement par correspondance; tous ces
actes épiscopaux n'appartiennent pas a la constitution méme
de I'Eglise; ils ne sont que des manifestations extérieures de
l'action épiscopale conformes a des reégles disciplinaires que
les éveques eux-mémes ont établies; ils peuvent étre modifiés
selon les circonstances sans que la constitution de I'Eglise soit
atteinte. C'est 12, monseigneur, une vérité théologique aussi an-
cienne que I'Eglise elle-méme. La théologie catholique occidentale
l'admet aussi bien que la théologie catholique orientale; avec
cette différence, toutefois, que la premiére, depuis quelques
siecles, place au sommet du corps épiscopal I'évéque de Rome
avec le titre de chef wisible de U'Eglise de droit divin, tandis
que la seconde y place Jésus-Christ, seul chef de I'Eglise;
chef invisible, il est vrai, mais foujours présent et agissant.
Cette derniere doctrine est, & notre avis, la seule conforme a
la Sainte Ecriture et a la tradition catholique. (Eph. I, 22;
IV, 16; Coloss. I, 18; Math. XXVIII, 20.)

«Mais il ne s'agit pas entre nous des prérogatives papales
dont il me serait facile de déterminer les proportions légitimes;
il ne s'agit que du pouvoir religieux de 'empereur de Russie.
Or, je dois m’étonner, monseigneur, que connaissant, comme
vous le devez, la constitution essentielle de I'Eglise, vous ayez
pris prétexte de détails disciplinaires adoptés par les deux
autorités ecclésiastique et civile, pour en conclure que l'on re-
connait & I'empereur de Russie le droit de modifier /a consti-
tution de I’Eglise. Que I'Eglise de Russie reconnaisse la juri-



— 694 —

diction générale du patriarche de Constantinople ou celle d'un
patriarche particulier, ou celle de plusieurs de ses évéques réunis
en synode permanent, est-ce 12 un point qui touche aux bases
essentielles et divines que Jésus-Christ a données a la société
chrétienne? Le dire, serait une exagération évidente. Or, toute
exagération manque d’exactitude, vous le savez; la vdtre, mon-
seigneur, vous entraine au dela des limites d'une simple erreur.
Pensez-vous qu'un homme en changeant d’habits change de
nature? C'est cependant ce que vous soutenez, du moins équi-
valemment, lorsque vous identifiez quelques rapports extérieurs
avec la constitution méme de I'Eglise. Je ne puis m'expliquer
une telle exagération que par le désir trop ardent que vous
avez de faire le proces a I'Eglise de mon pays. Votre Gran-
deur n'y fit pas tombcée si elle avait bien voulu se rappeler
le pass¢é de I'Eglise gallicane. »

M. Wassilieff montre comment cette Eglise a modifi¢ plu-
sieurs fois sa discipline, et il ajoute: «... Je n’ai pas besoin
de vous faire remarquer que ces vicissitudes dans les rapports
de I'Eglise gallicane avec les papes ont une toute autre impot-
tance que celles de 1'Eglise russe avec le patriarche de Cons-
tantinople. En effet, d’apres l'enseignement catholique-romain,
le pape est le chef de 1'Eglise, tandis que le patriarche de
Constantinople, d’apreés I'enseignement universel de I'Eglise,
n’est qu'un premier pasteur possédant des titres honorifiques.
Vous ne pouvez certainement attribuer la méme importance
aux divisions qui troublent les rapports entre le pére et ses
enfants, et a celles qui troublent de simples rapports fraternels?
Le pape, c'est u#n pérve pour I'Eglise gallicane; pour I'Eglise
russe, le patriarche de Constantinople n'est qu'un frere ainé.
On comprend donc sans peine que, si 'on modifie les rapports
de I'Eglise gallicane avec le pape, le danger est plus grave
(si toutefois il existe) que si 'on modifie ceux de 1'Eglise russe
avec le patriarche de Constantinople.

«Or, a-t-on jamais dit que les variations dans les rapports
de I'Eglise gallicane avec le pape avaient porté atteinte & 1a
constitution de I'Eglise? Pourquoi avez-vous attaché plus d'im-
portance aux modifications disciplinaires de ’'Eglise de Russie?»

20 L’établissement, d’abord du patriarchat de Russie, pwis
du synode par les évéques et le souwverain, pour des moltfs
ltbéraux, et avec la libve approbation des patviarches. « ... Les



— 695 —

Lettres canoniques de 1'établissement du patriarchat furent sig-
nées par les patriarches de Constantinople, d’Antioche et de
Jérusalem, dix-neuf métropolitains, autant d’archevéques et vingt
¢veques. Un tel acte ne vous offre-t-il pas toute garantie? Ne
voyez-vous pas en méme temps combien vous avez été injuste
envers I'Eglise de Russie, lorsque vous avez posé la question
suivante: Qu’est-il resté apres cela de vos vapports avec I’ Eglise
grecgue? Riem. Le nouveau patriarche faisait part de son élec-
tion et de sa consécration aux autres patriarches de I'Eglise
orientale; il s’entendait avec eux sur les choses de la foi; il
n'entreprenait rien de grave sans avoir pris leur avis. Il con-
serva donc toujours avec eux cette unité formulée par saint
Paul: Un seul Seigneur, une sewle foi, um Seul baptéme, un
senl Dien et Péve de tous (Eph.IV, 5 et 6). Vous devez donc
admettre, monseigneur, que les meilleures relations existerent
entre 'Eglise russe et I'Eglise grecque, aprés lérection du
nouveau patriarchat, et que l'une et l'autre, selon la parole de
I'Apotre, se montrérent soigneuses de gavder 'unité de I'esprit
dans le lien de la paix ([bid., 1V, 4)....

«Vous avez affirmé que le patriarchat russe n'avait été
établi que par la seule volonté d'un de nos souverains,

« J'ai prouvé, l'histoire a4 la main, que cette institution fut
faite d'un commun accord, par le souverain et par les évéques
de Russie; que le premier n'y prit part que dans la juste mesure
qui convient a un prince protecteur de I'Eglise.

«Vous avez prétendu que la reconnaissance du patriarchat
russe fut arrachée violemment au patriarche de Constantinople;

«J'ai prouvé que le patriarche cecuménique a joui de toute
sa liberté; qu'il montra, en cette affaire, la véritable sagesse
qui sait tenir compte des besoins nouveaux; l'énergie qui sait
dominer les circonstances; l'abnégation et I'humilité qui ins-
pirent le sacrifice des intéréts particuliers au bien général de
I'Eglise. . ..

«Le passé de I'Eglise russe ne pouvait inspirer aucune
méfiance a Pierre le Grand, touchant I'envahissement du pou- |
voir politique par l'autorité ecclésiastique. Ou avait-il donc
puisé ces inquiétudes dont vous parlez avec raison? Lui-méme
vous répond, monseigneur, dans I'exposé des motifs qui pré-
céde le Statut que vous avez cité dans votre lettre. «Clest,
dit-il, par un abus de son autorité spirituelle que le pape est



— 696 —

arrivé au pouvoir temporel; qu'il s’est approprié une partie
considérable de 'empire roman. Ce qu’il y a de plus grave,
- c'est qu'il excita, dans d'autres Etats, de grandes et désas-
treuses calamités.» Ce fut donc 1'abus que les papes ont fait
de leur autorité spirituelle qui fit concevoir a Pierre le Grand
des craintes touchant les usurpations possibles des patriarches
' russes. Les papes ont ainsi contribué, sans le savoir, 4 la subs-
~ titution du saint synode au patriarchat. . ..
| « Puisque les conciles provinciaux sont conformes a la dis-
cipline générale de I'Eglise primitive, puisqu’ils ont été en usage,
de tout temps, dans 1I'Eglise catholique, jespére, monseigneur,
que vous ne trouverez rien d’anti-canonique dans linstitution
du saint synode qui n'’est que le concile de 'Eglise de Russie.
... Bien loin de vouloir asserviv I'Eglise russe par ’établisse-
ment du saint synode, Pierre le Grand a voulu garantir son
indépendance. Vous pouvez vous en assurer en lisant en entier
le Statut que vous avez cité d’aprés la traduction latine. Je
vous épargneral cette peine, si vous voulez, monseigneur, en
attirant seulement votre attention sur quelques passages de
lexposé des motifs, olt 'on fait voir que le concile est préfé-
rable au patriarchat.

FApres avoir dit que le concile a plus de lumieres, plus
d'impartialité; qu'il ne meurt pas comme un patriarche, qu'il
ne subit pas comme lui les effets des préjugés et des passions,
les rédacteurs du Statut continuent (§ 6): «Il ne faut pas oublier
que le synode a un esprit plus libre pour la justice; il ne
craint pas la colére des puissants, comme un homme qui con-
centre en lui le gouvernement; il est plus facile de s’emparer
d'un homme que de plusieurs qui ont des qualités différentes.»
Si Pierre le Grand avait eu la pensée d’éuerver ’Eglise russe,
lui efit-il parlé de son indépendance, et du synode comme d'un
moyen pour la garantir? Ne pensez pas, monseigneur, que les
considérations développées dans ce Statut soient inexactes. La
psychologie et I'histoire s'unissent pour en attester la Vériteé.
La crainte et l'intérét ont beaucoup plus d'action sur un indi-
vidu que sur une réunion quelconque. .

«Un dernier fait qui vous convaincra, monseigneur, que
'établissement du saint synode n’a pas été inspiré par des
sentiments hostiles a la liberté de I'Eglise, c'est que la pensé§
ne doit pas en étre attribuée a Pierre le Grand seul, mais aussi



— 697 —

a plusieurs évéques russes. L'’illustre empereur va vous le dire
lui-méme, dans sa lettre aux patriarches orientaux: « Aprés én
avoir longuement et méirement délibéré avec les personnages
ecclésiastiques, et avoir pris leur conseil, il nous a paru bon
d’instituer le saint synode, c'est-a-dire un supréme gouverne-
ment conciliaire pour gouverner 'Eglise de toutes les Russies. »
Si nous pouvions croire que vous ignorez ce fait, je vous citerais
les noms des évéques qui rédigerent cette lettre du tzar aussi
bien que le Statut que vous attribuez a tort a Pierre le Grand
seul. Veuillez jeter les yeux seulement sur la fin de ce Statut,
et vous y trouverez les noms des dix-neuf évéques dont cing
métropolitains. . . .

«Ceux qui ne connaissent pas l'histoire de I'Eglise de
Russie et qui ne veulent pas la connaitre, soutiennent que le
saint synode de Russie a été établi sans que les patriarches
orientaux aient pris la plus minime part & son institution, et
qu'on ne leur a demandé leur adhésion qu’aprés coup et par
pure formalité. Vous allez encore plus loin, monseigneur, car
vous avez écrit: «Lorsque, pour donner quelque apparence de
mission a cette institution nouvelle (le saint synode), on s’est
souvenu au bout de cent trente ans d'isolement qu’il existait
un patriarche de Constantinople, et qu'on lui a demandé son
adhésion a l'acte déja consommé, etc.» J'ailu et relu ce pas-
sage de votre lettre, monseigneur, avec l'attention que mérite
un écrit de Votre Grandeur, et je vous avoue en toute humilité
que je ne l'ai pas compris. Ce passage me présente ce pro-
bleme insoluble: Ou a-t-on puisé ces cent tremfe ans qui se
seraient écoulés entre 1'établissement du saint synode et sa re-
connaissance par le patriarche de Constantinople? L’histoire
nous apprend qu'entre ces deux actes il ne s'est €coulé¢ que
denx ans, c'était le temps strictement nécessaire pour l'envoi
et le retour des pitces officielles et la correspondance entre
les patriarches de Constantinople, d’Alexandrie, d’Antioche et
de Jérusalem., Vous-méme, monseigneur, vous avez cité quel-
ques lignes que vous avez jugées utiles a votre theése, extraites
de la lettre des patriarches, approbative du saint synode, et
vous remarquez que cette lettre est datée du 23 septembre
1723, Or, comme vous le savez certainement, 1'établissement
du saint synode eut lieu le 25 janvier 1721. Je ne puis, mon-
seigneur, vous attribuer une erreur aussi grossiére; vous &tes



— 698 —

trop instruit pour que je me permette une telle licence; je ne
dois méme pas penser que vous avez ¢été distrait en écrivant
une phrase aussi étrange. Je saisis avec empressement la res-
source que m’offre la négligence trés probable de votre copiste
qui a transformé un intervalle de deux ans en cent tvente ans. . . .

« Résumons: 1° Il est acquis par la premiére partie de ma
réplique, qu’il n'est pas permis, sans offenser la théologie et
le droit canonique, d’avancer qu'un changement disciplinaire
~dans une Eglise soit un changement de la constitution de I’ Eglise.
— 2° J'ai eu 'honneur de vous prouver que le gouvernement
d'une Eglise au moyen d’'un concile est la forme la plus an-
cienne et la plus canonique. — 3° Vous avez affirmé que le
saint synode fut établi exclusivement par le souverain de Russie,
et dans le but d’asservir I'Eglise de son empire; je vous ai
prouvé qu'il en était autrement en m'appuyant sur des faits et
sur des documents authentiques; j'ai démontré que Pierre le
Grand ne prit part a l'établissement du saint synode que dans
une mesure qui convenait 4 un souverain soucieux de son in-
dépendance politique, 2 un souverain chrétien qui a le droit
de participer a la création d’une institution ecclésiastique, en
ce qui concerne son existence extérieure et civile. J'ajouterai
que laction de Pierre le Grand, dans le cas dont il s'agit, est
analogue a celle des anciens empereurs qui convoquaient 1es
conciles, méme cecuméniques, et qui protégeaient l'action ré-
guliere et libre des pasteurs, dans ces saintes assemblées, aussi
bien que l'ordre extérieur dans I'Eglise. J'ai prouvé, en outre,
d'une maniere solide, que les évéques russes eurent la ‘part
qui leur était due dans linstitution du saint synode, et par les
conseils qu'ils donnérent pour qu’il fiit établi, et par la rédaction
et l'approbation du Statut organique de ce concile permanent.
— 4° Vous avez affirmé que l'approbation demandée au pa-
triarche de Constantinople fut trop tardive et une pure forma-
lité; j'ai donné des preuves incontestables que, immédiatement
apres la convocation du saint synode, la sanction de tous les
patriarches orientaux fut sinceérement et respectueusement
demandée; qu'elle fut accordée canoniquement, avec indépen-
dance et dans le dé¢lai le moins long possible. »

3. Le serment. «Les membres du saint synode affirment
par serment, devant I'Evangile et en prenant Dieu a témoin,
qu'ils chercheront en tout la plus parfaite vérité et la plus



— 0699 —

entiére justice; et vous, monseigneur, en vous appuyant sur
quelques lignes isolées et mal comprises, vous leur reprochez
de promettre avec serment de sacrifier la vérité et la justice
au moindre désir du pouvoir civil! Les Peres du concile de
Russie jurent devant Dieu de repousser tout sentiment de crainte
et d'intérét, de n'avoir en vue que la gloire de Dieu, le salut
des ames et I'édification de 'Eglise; et vous, vous assurez qu'ils
s'engagent par serment & n’écouter que la crainte et 'intérét!
Ils affirment en présence du ciel et de la terre que leur roi
spirituel et le chef de 1'Eglise est celui qui fut crucifié comme
roi des Juifs; et vous, vous leur mettez dans la bouche les
paroles que les traitres juifs ont prononcées: « Nous #n'avons
pas d’autre voi que César!» Les vénérables et vénérés pasteurs
de I'Eglise russe, dans un acte de foi et de conscience, affirment
qu'ils prennent pour guide de leurs actions pastorales I'Ecri-
ture Sainte, les canons des conciles et 'enseignement unanime
des saints Peres de I'Eglise; et vous, vous propagez le préjugé
qu'ils ne reconnaissent d’autre loi de 1'Eglise que la loi civile,
qu'ils ont remplacé les Peres de 1'Eglise par des agents de
l'administration séculiere! .

«En nous jugeant comme vous I'avez fait, vous n'avez pas
seulement nui a I'Eglise de Russie, mais par contrecoup, a votre
Eglise gallicane elle-méme, ou plutot a I'Eglise catholique dont
I'Eglise romaine est une partie considérable. Toutes les Eglises
chrétiennes sont solidaires; 1'abaissement de l'une d’entre elles,
en ce qui tient & l'essence du christianisme, retombe sur les
autres. On risque ainsi d'abaisser le niveau général de la foi
chrétienne. En effet, tout le monde ne croit pas au christia-
nisme, n'accorde pas sa confiance aux serviteurs de I'Eglise.
Témoins des querelles incessantes qui existent entre les pasteurs
des différentes Eglises, des accusations passionnées, des juge-
ments séveres gu’ils portent les uns contre les autres, ceux
qui n'ont pas le bonheur de croire s'affermissent dans leurs
doutes, dans leurs méfiances. Pour cette raison, les pasteurs
de I'Eglise a laquelle j’ai ’honneur d’appartenir sont d'une trés’
grande réserve a I'égard des autres communions chrétiennes;
ils n’en sont que plus affligés de la conduite que l'on tient trop
généralement a leur égard dans U'Eglise latine. |

«Si vous eussiez entendu, monseigneur, les paroles que
vous avez citées, conformément au sens général du serment

Revue intern. de Théologie. Heft 16, 1896. 46



— 700 —

que prétent les membres du saint synode; si vous vous étiez
attaché au principe qui v est si clairement exprimé, vous n’auriez
pas attribué un sens absolu & quelques mots qui n’en ont qu'un
relatif, et vous n'y auriez pas puisé une arme contre mes Peres
et pasteurs. Peut-&tre, monseigneur, qu’aux observations que
j'ai ’honneur de soumettre a Votre Grandeur vous me répondrez
ce que vous avez déja dit dans votre lettre: «Je ne puis y voir
qu'une de ces contradictions que nous rencontrons si souvent
dans les Eglises séparées.» Mais veuillez vous souvenir que,
sous l'impression d'un certain sentiment, l'on trouve des con-
tradictions oli il n'en existe pas. l.es uns en trouvent dans la
nature pour combattre Dieu créateur; les autres en trouvent
dans 1'Evangile pour combattre Dieu rédempteur. Ce qui ap-
parait comme contradiction n’est souvent qu'une diversité, une
nuance, un ton distinct. . . .

« Or, le serment lui-méme vous apprend que, dans les cas
d’'hésitation, de défaut de lumieres, les membres du saint synode
jurent de s’éclairer au moyen « des Ecritures saintes, des canons
des conciles et de 'enseignement unanime des grands anciens
docteurs.» Veuillez, monseigneur, tourner la feuille ol vous
avez lu votre citation; lisez la premiere page du Statut, vous
y trouverez: «Les bases du gouvernement de I'Eglise sont:
la loi de Dieu, exposée dans les saintes Ecritures, les canons
ou regles des conciles et des saints Peres, et les véglements
civils conformes & la pavole de Dien.» FEn présence de ce
principe et de cette régle, est-il possible de donner & quelques
paroles un sens si contraire & tout 'ensemble de la formule?
Les lois civiles entrent, comme vous voyez, monseigneur, dans
le gouvernement de 'Eglise; il ne peut en étre autrement puisque
PEglise a un coté civil, une existence extérieure, Mais vous
avez d( prendre en considération la condition imposée a Ce€S
lois: pour qu’elles obligent 'Eglise, il faut qu’'elles soient con-
Jormes a la parole de Dien.

«Si on lit avec quelque attention le Statut ecclésiastique,
il est impossible de ne pas comprendre quil appartient a cette
législation mixte, ecclésiastique et civile, qui doit se produire
dans les Etats ot la religion jouit d'une existence officielle;
qu'il est Pocuvre des pasteurs de I'Eglise aussi bien que du
souverain et des hommes d’Etat investis de sa confiance; qu'il
s’applique ainsi au coté humain de 1'Eglise, a sa forme exte-



— 701 —

rieure qui se modifie selon les exigences des temps; qu'il ne
peut étre regardé, par conséquent, comme une loi irréfragable
et ¢ternelle; qu'il peut étre changé; que plusieurs de ces regle-
ments peuvent étre abrogés, d'autres modifiés ou complétés,
Je suis donc bien éloigné de m’attacher a chaque détail, de
prétendre que ce Statut soit une ccuvre parfaite; de prendre
la défense de toutes les paroles qui y sont contenues; de croire
que sa rédaction est tellement claire, exacte, qu'elle rend im-
possible toute fausse interprétation. Je dirai méme, monseigneur,
que la phrase que vous avez tirée du serment peut étre com-
prise dans le sens que vous lui donnez, lorsqu’on la lit isolé-
ment, qu'on ne la rattache pas au reste de la formule, qu’on
ne s’aide, pour la comprendre, ni des principes, ni de I'histoire,
ni de Pesprit de PEglise catholique orthodoxe. Je comprends
une telle interprétation, mais, malgré toute ma bonne volonté,
je ne puis V'excuser.»

4o Le Procureur du saimi symode. «Représentant le pou-
voir de I'empereur, comme chef du pays, il défend les intéréts
de 'Etat contre les usurpations possibles des pasteurs de I'Eglise;
par son action délicate, il contribue a I'harmonie des décrets
du saint synode avec les lois civiles. Représentant 'empereur,
comme fils de 'Eglise, et fidele a ses intentions a 1'égard de
sa mere spirituelle, il laisse toute liberté aux Péres de notre
concile national pour délibérer sur les dogmes et les affaires
de 'Eglise, et s'abstient rigoureusement d'y prendre part. Re-
présentant 'empereur, comme protecteur de I'Eglise, il y ap-.
porte ses veeux pour le bien de la religion; il présente a 'ortho-
doxe monarque les besoins de I'Eglise exprimés par les pasteurs,
il porte la charge de toutes les occupations extérieures néces-
sitées par des rapports avec les différentes administrations de
I'Etat; il contribue a 'exécution des décisions du saint synode.

«Vous voyez, monseigneur, que loin d'étre président du
saint synode, le procureur général n'en est méme pas un membre;
il est tout simplement fonctionnaire civil pres le concile. Loin
d’étre maitre et oppresseur de I'Eglise, il en est le bienfaiteur
et le serviteur. ;

«Je m'estimerai heureux, monseigneur, si j'ai oté de votre
esprit la fausse idée que vous vous étiez faite du procureur
geénéral du synode; d'avoir fait évanouir ce fantéme qui ins-
pirait & votre sollicitude pastorale pour I'Eglise du Christ, de
si graves inquiétudes....



« En 1848, 'Eglise de France n’a-t-elle pas eu pendant quel-
ques jours un israélite pour ministre des cultes? M. Crémieux
fut ministre des cultes et avait droit de 1'étre, puisque le sien
est reconnu par I'Etat aussi bien que le culte catholique. Je
ne blame ni n'approuve le régime politico-religieux de la France,
je n’en ai pas le droit; mais ce qui m’étonne, c’est qu'un évéque
francais qui vit sous ce régime, qui peut dépendre, non seule-
ment d'un général de cavalerie, catholique, mais d'un avocat
et méme d’'un simple sous-officier israélite ou protestant, s'il
était choisi pour ministre, ce qui m’étonne, dis-je, c'est qu'un
évéque francais se soit si fort indigné qu'un général de ca-
valerie, connu par ses sentiments profondément chrétiens, ait
été procureur du saint synode de Russiel»

L’évéque jacquemet en ayant appelé au témoignage de
Joseph de Maistre, M. Wassilieff lui a répliqué ainsi: «Je ne
veux pas contester le talent de cet écrivain, mais vous con-
viendrez, de votre coté, monseigneur, qu'il avait le défaut d’en-
visager les choses d'une maniére exagérée, et en se plagant
toujours 4 un point de vue favorable & son systéme. II connut
Part de poser emphatiquement de prétendus axiomes; il fut
téméraire dans ses jugements, paradoxal dans ses aperqus,
absolu et trés souvent sophiste dans ses déductions; il plia
ses réflexions selon les exigences de ses affections ou de ses
ressentiments. Ces défauts, qui éclatent a chaque page de ses
écrits, doivent mettre tous les hommes sages en garde contre
ses assertions, surtout lorsqu’elles sont dénuées de preuves
solides et certaines. Je ne suis pas le seul qui porte, sur M.
Joseph de Maistre, un jugement aussi sévere. Plusieurs théo-
logiens de votre propre Eglise en ont parlé comme moi, et ces
théologiens sont, de I'aveu de tous, des hommes doctes et tres
religieux.

«En ce qui regarde I'Eglise de Russie, le témoignage de M.
Joseph de Maistre présente encore moins de garantie d’exacti-
tude et d'impartialité que sur tout autre sujet. Catholique
romain passionné et exclusif, il refuse d’admettre quelque chose
de bon dans les autres Eglises chrétiennes: vous n'étes pas
catholique romain, donc vous manquez d’intelligence, de morale,
de grace, d’espoir de salut, tel est le fond de tous les jugements
de M. J. de Maistre sur les Eglises non romaines. Ultramontain
des plus exagérés, M. J. de Maistre se constitua le champion



du systéme papal du moyen 4ge dans tout ce qu'il renferme de
plus absolu. II alla méme au dela des principes des papes du
moyen 4ge, et il se flatte lui-méme d’avoir étonné la Cour de
Rome par la hardiesse de sa doctrine. Tout vient du pape,
tout retourne au pape, tout a son but final dans le pape. Il ne
comprend donc l'indépendance de I'Eglise qu'a la condition
qu’elle domine sur 1'Etat. Les souverains ne doivent étre que
les vassaux de la papauté.

«Et c'est la Vécrivain que vous invequez, monseigneur,
comme juge dans la guestion des rapports entre I'Eglise et
IU'Etat! Vous savez bien cependant que la théorie de M. J. de
Maistre est jugée, et qu'elle n'a plus pour apétres qu'un petit
nombre d’écrivains qui ont congu le projet étrange de recons-
truire la société moderne avec les débris d'une époque qui ne
peut plus avoir de raison d'étre.. ..

« Vous avez raison de dire, monseigneur, que M. de Maistre
it un long séjour en Russie. Mais est-il vrai qu'on ne puisse
lui veprocher de me pas connaitre la Russie el de ne pas avorr
éludié a fond sa situation religieuse? Je vous ferai observer
d’abord qu'il ne connut pas notre langue, malgré le long séjour
qu’il fit dans notre pays; qu'il n'a pas étudié¢ nos monuments
historiques; qu'il n’a eu de rapports ni avec le clergé ni avec
le peuple. Le peu de renseignements que I'on trouve dans ses
€crits, il les avait puisés dans ses conversations avec quelques
membres de la noblesse, surtout avec les dames, comme il
lavoue plusieurs fois. Quant & sa connaissance des documents,
on doit croire qu'elle n’était pas profonde. On sait avec quel
amour il s’abandonne aux douceurs de 1'érudition, dans les notes
de ses divers ouvrages; il n’efit pas manqué de faire de l'éru-
dition russe si la tache lui efit été facile. Mais parcourez ses
écrits, et vous verrez qu'il ne cite que 'ouvrage contemporain
de Methodius. Pourquoi le cite-t-i1? Clest qu'il fut écrit en
latin. Vous conviendrez, monseigneur, que les sources olt M.
J. de Maistre avait puisé ses connaissances et sur la Russie et
sur 'Eglise russe ne sont ni tres profondes, ni trés abondantes.
Eatil possédé des connaissances étendues, il lui efit toujours
manqué quelque chose d’essentiel : I'impartialité, un esprit assez
€levé pour n'obéir ni aux préjugés, ni a la haine. ...

«Jusqu'a quel point sont allées les concessions de Iépis-
copat francais a 'égard du pouvoir civil? Sans oser le dire



— 704 —

lui-méme, M. J. de Maistre le fait dire & un auteur anonyme:
« Avec ume telle assemblée (des évéques francais) /e »of edit pu
substituer le Coran a I'FEvangtle.»

« C'est 1a une exagération plus énorme encore que celle que
vous avez émise vous-méme, monseigneur, touchant 'Eglise de
Russie; car vous avez avancé que les évéques russes consen-
tiraient, par soumission a la volonté de 'Empereur, & devenir
hérétiques; et M. J. de Maistre accuse les évéques francgais de
pousser la faiblesse, a 'égard des volontés du roi, jusqu’a em-
brasser l'islamisme.

« Je ne fais pas, monseigneur, une telle citation pour en
triompher, mais pour en gémir, et avec l'espérance gue vous
admettrez la justesse de ce dilemme: ou le témoignage de M.
J. de Maistre est bon contre 1'Eglise russe; et alors il est bon
aussi et méme meilleur contre I'Eglise de France; ou bien, il
est mauvais a l'égard de I'Eglise de France, et alors il est
mauvais et méme plus mauvais a U'égard de 'Eglise de Russie. »

M. Wassilieff conclut ainsi: « Dans le cas olt vous me deman-
deriez de nouveaux éclaircissements, j'ai une priére a adresser
a Votre Grandeur dans l'intérét de la discussion, qui doit avant
tout étre claire et précise:

1° Veuillez d'abord réfuter mes arguments, si cela vous
est possible, et ne les pas passer sous silence, comme s'ils
n'existaient pas. Vous en avez agi ainsi, monseigneur, dans
votre réponse a4 ma premiere lettre;

2° Veuillez de plus déterminer, exactement et avec clarte,
en quoi consiste l'indépendance de 1'Eglise, et quels doivent
&tre ses rapports avec U'Etat; indiquer le point précis oli com-
mence cette dépendance de I'Eglise que vous réprouvez si éner-
giquement; sans définitions claires, la discussion sera toujours
embarrassée;

3° Veuillez encore démontrer en quoi la prétendue dépen-
dance de I'Eglise russe a introduit le désordre dans cette Eglise:
me dire si le gouvernement a demand¢, A 'exemple de Charle-
magne, ou qu'un dogme flt ajouté au symbole, ou que des
changements fussent faits dans la célébration des sacrements;
il a géené les pasteurs dans l'accomplissement de leurs devoirs
d’enseignement, de sanctification et de gouvernement spirituel;
si par son ordre la morale chrétienne a été relachée, et si le



- — 7050 —

clergé russe a imité les jésuites sous ce rapport. En un mot,
j'ose solliciter de Votre Grandeur pius de clarté et de précision
plus de faits; car les généralités ne prouvent rien. . ..

«31 vous me demandez: L’Eglise russe a-t-elle beaucoup
fait pour la propagation de la foi chrétienne? je vous répon-
drai avec douleur: non. Si vous me demandez si elle a asses
fait, je vous répondrai encore: non. Mais si vous me demandez
si elle a fait quelque chose: Oui, vous répondrai-je avec con-
solation et avec reconnaissance envers Dieu qgui opére tout....»

)

Cette lettre magistrale, si pleine de sens, de logique, de vigueur, et en méme
temps de dignité, d'urbanité, de religieux respect envers un ministre de 'Eglise; cette
lettre & la fois si spirituelle, si modérée et si modeste, que on peut regarder comme
un modele du genre et qui éleva trés haut son auteur dans la considération publique,
infligea & I'évéque Jacquemet une défaite humiliante, dont il ne se releva pas. Clest
en vain que M. Galitzin, dans U'dmi de la religion, et M. Leleboms, dans le Monde,
essayerent de défendre 1’évéque, M. Souschkoff et surtout M. Guettée, de quelques
coups de plume !), les mirent en pleine déroute,

M, Darchiprétre Wassiliefl, quelque temps aprés, publia dans 1'Union chréticnne®)
trois lettres au Rev. Dampier, prétre de I'Eglise anglicane, intitulées: Zxplication sur
quelgues points de doctrine de I Eglise anglicane. Ce sont aussi des modeles de dis-
cussion serrée et courtoise, rehaussée encore par un grand esprit chrétien, Citons la
fin: « Ce rétablissement d’un sacrement divin (I'extréme onction) sera un lien de plus
entre la vénérable Eglise anglicane et I'Eglise orthodoxe orientale. La citation que
M. Dampier a tirée des écrits d'un vénérable archevéque de Canterbury nous a pro-
fondément touché. En effet, nous sommes en parenté directe avec I'Eglise d’Angle-
terre par son origine; nous le sommes encore davantage par les sentiments de respect
et de charité que nous lui portons. C’est sous l'impression de ces sentiments que je
termine mes explications fraternelles avec un membre distingué de I'Eglise anglicane. »
Ce que M, Wassilieff a dit auparavant des ordres anglicans et du XXVe article, n’est
pas moins digne d’intérét.

Qu’il me soit permis, en terminant cette notice, d’ajouter queje considére comme
une des meilleures joies spirituelles de ma vie les relations que ]aL eues avec cet
homme de Dieu, Lui aussi, 1l était de ceux qm comprennent la portée, dans le
présent et surtout dans Iavemr, de la réforme ancienne-catholique. Esprit aussi ouvert
qu eleve il traitait les questions avec toute la science et toute Pampleur nécessaires.
Dés le principe, il n’a été question avec lui que d’étre fermement établi de part et
d’autre sur la foi des huit premxers sitcles, professée par 'Eglise indivisée dOrIETlt et
d'Occident. Jamais il n’a songé & imposer aux Occidentaux les décisions théolog1que‘s
des théologiens et des synodes orientaux, pas plus que nous n ‘avons songé, nous, a
imposer aux Orientaux les décisions exclusivement occidentales. Sa notion de I'Eglise
était ferme et toute sa théologie pleine de bon sens; il ne voulait que Papplication
exacte, stricte, du criterium de Vincent de Lérins; il n’ignorait pas de quels cotés étaient

—_—

1) Voir 1’ Union cbrehem:e, 16 juin 1861, 13 octobre et suiv., 10 novembre et suiv.
®) 15, 22 et 29 juin 1862.



706 —

les obstacles a I’'Union, mais il ne les tenait nullement pour insurmontables. Loin de
la. Plein de confiance et d’espoir dans la mission de l’ancien catholicisme, i1 nous
a toujours tendu une main fraternelle, comme si l'union entre lui et nous était déja
réalisée. Autant nous comprenions, nous, anciens-catholiques, l'importance morale
qu'il y avait pour notre Eglise a rétablir l’ancienne union avec I’Eglise orientale,
autant il comprenait, dans sa perspicacité et sa sincérité, les avantages scientifiques
et ecclésiastiques dont son Eglise pourrait elle-méme bénéficier: car, tout en étant
fier de lorthodoxie de son Eglise, il avouait modestement et loyalement les imper-
fections des hommes, et il ne lui en cofitait nullement de confesser que I’Orient
pourrait encore trouver en Occident des éléments de progres. Il aimait répéter, comme
un programme, cette parole de St.-Paul aux Colossiens (I, 10): FPer omnia placentes,
i omni opere bono fructificantes et crescentes in scientia Dei, E. MICHAUD.




	Der Ober-Priester Joseph Wassilieff (1819-1887)

