
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: L'ancienne et la nouvelle Église en occident, au IXe Siècle

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


654 —

L'ANCIENNE ET LA NOUVELLE EGLISE

EN OCCIDENT, AU IX' SIÈCLE.")

(Suite et fin.)

V. — L'analyse des traits les plus caractéristiques du

IXe siècle, telle que nous l'avons faite précédemment, serait
très incomplète, si nous n'essayions pas de décrire, à côté du

milieu politico-ecclésiastique, le milieu théologique et religieux.
Si le milieu politico-ecclésiastique a rendu possible le
développement de la papauté politique et temporelle déjà créée
antérieurement, et surtout la création de la nouvelle papauté
ecclésiastique et spirituelle, le milieu théologique et religieux
a rendu possible plusieurs erreurs graves que la nouvelle Eglise
romaine n'a fait que développer, et par lesquelles elle a cherché,

mais sans réussir, à étouffer, en Occident et même en

Orient, l'orthodoxie de l'ancienne Eglise indivisée.
Précisons.
L'ignorance, la grossièreté, la superstition, la corruption,

le mensonge, tels sont, malheureusement, les éléments alors
dominants dans l'Eglise occidentale.

L'ignorance dans les Gaules ne datait pas du IXe siècle;
elle avait été aggravée déjà au V° par les invasions des barbares.
Vers le milieu du VIe, l'armée que Théodebert avait entraînée

avec lui du fond de la Germanie, a été dépeinte par Procope

(de Bell. Goth.), qui montre son christianisme récent encore

mélangé des superstitions les plus sanguinaires. Arrivés sur

les bords du Pô, ces barbares immolèrent à la divinité des

femmes et des enfants, et jetèrent leurs cadavres dans les

*) Voir la Revue n° 15, p. 463-488.



— 655 —

eaux du fleuve comme les prémices de la guerre. Grégoire
de Tours (539-593) a conscience de la décadence qui l'environne

et de la stérilité d'esprit de ses contemporains. «Si la
littérature se traîne dans l'ornière de l'imitation littérale et
sèche, si le cerveau se peuple des superstitions les plus puériles
et les plus ridicules, si' la langue elle-même devient entre les
mains des plus habiles un instrument rebelle ; plus lamentable
encore est la décadence qui s'affiche dans les habitudes et les
passions qui gouvernent les hommes. Les mœurs se sont en-

sauvagées ; les scènes de brutalité grossière, d'ivrognerie, de

rapt, de viol, se succèdent dans les récits de Grégoire de

Tours, sans que le pieux évêque songe le plus souvent à s'en
étonner et pense à les flétrir. Il les raconte comme choses
habituelles et dont le spectacle est trop familier à tous pour
qu'il s'émeuve et que les lecteurs s'indignent. A lire ces

pages, on se sent vivre dans une société livrée à la violence
et à la ruse, où la loi n'exerce plus d'empire, d'où toute sécurité

pour les personnes et les biens est décidément bannie. A
ce point de vue, nier l'influence de l'élément barbare sur le
monde façonné par la culture romaine, c'est fermer volontairement

les yeux à l'évidence1).» Sous Dagobert (628-638), la
prospérité de la Gaule franque était toute superficielle et l'éclat
de sa cour tout barbare. L'appauvrissement de l'esprit, la
décadence intellectuelle, que Grégoire de Tours accusait naïvement

au siècle précédent, n'ont fait qu'augmenter sous ses

continuateurs. Ni la curiosité d'information, ni le goût de l'exactitude

ne distinguent Frédégaire ; les Gesta Dagoberti, œuvre
d'un moine « plus soucieux de glorifier son patron saint Denis
que d'écrire fidèlement les annales du règne»2), sont moins sûrs

encore. En Italie, en Espagne, en Germanie, en Angleterre,
la situation n'est pas meilleure. Au IXe siècle, l'élan donné

aux études par Charlemagne ayant disparu avec lui, le mal
ne fit qu'empirer; il alla même toujours croissant, tellement
que la fin du IXe siècle et le Xe furent « marqués d'une lamentable

décadence dans les pays d'Occident » 3). Il est vrai que

') A. Gasquet, l'Empire byzantin et la Monarchie franque, p. 94-
2) Ibid., p. 205.
3) Ibid., p. 14. _ Dans leur Histoire littéraire de la France, les bénédictins ont

dit (T. IV, p. 218, édition Palmé, 1866): «Les années qui suivirent la mort de Charlemagne

ne furent que fatales à la littérature, le milieu du siècle encore davantage, et
la fin tout à fait pernicieuse. De sorte qu'avant cette dernière époque, la France se

vit replongée dans l'ignorance, d'où elle n'était pas encore entièrement sortie, a



- - 656 —

le concile d'Aix-la-Chapelle de 802 paraît être plus exigeant,
en ce qui concerne l'instruction des prêtres, que celui de Clo-
veshove (Angleterre) de 747, en ce qu'il ne se contente plus
de la connaissance du symbole, du Pater, des prières de la
messe et des rites du baptême, et qu'il exige encore la connaissance

du livre penitential, la possibilité de comprendre les

homélies des Pères et de chanter l'office d'après le rite
romain. Mais quelle ignorance de telles indications ne décèlent-
elles pas dans le clergé

Selon M. Mignon, on ne connaissait de Platon, dans les

Gaules, au IXe siècle, que le Timée, et peut-être même pas en

entier. C'est seulement après le retour de Constantinople du
moine Guillaume en 1167, ou même au commencement du

XIIIe siècle, que les autres dialogues de Platon pénétrèrent
dans les écoles et les bibliothèques d'Occident *). A part le
de Interpretatione, on ne connaissait rien non plus d'Aristote.
.M. Mignon va même jusqu'à dire : « Les écoles de St-Martin
de Tours, de Corbie et de Fulda au IXe siècle, de Reims et
de Lyon au Xe, avaient donné aux sciences divines une
certaine attention"1-).-» Les bénédictins de St-Maur avouent aussi

que la chute de la discipline entraîna aArec elle le culte des

lettres : « On ne faisait que très rarement des instructions aux
peuples et des catéchismes aux enfants. On négligeait de

soutenir l'établissement des écoles publiques. On n'a que

trop de preuves du progrès énorme que l'ignorance fit en

France avant la fin de ce siècle. Il ne s'y tint presque point
de conciles, depuis celui de Paris (829), qui ne se plaigne de

l'ignorance extrême du clergé et de ceux qu'il était obligé
d'instruire s). »

La superstition, sœur de l'ignorance, était aussi partout
répandue. En Occident comme en Orient, le culte exagéré des

images et des reliques avait montré, dès la fin du VIIIe siècle,
à quel degré de grossièreté étaient tombés les esprits. En 824,

l'empereur Michel le Bègue écrivait à l'empereur Louis le Pieux

que, chez beaucoup, le culte des images était dégénéré en
idolâtrie ; qu'on leur rendait, à elles, le même culte qu'au Christ
et qu'à Dieu: «Quelques-uns, dit-il, les habillent de linges et

') Les Origines de la scolastique, T. I, p. 39-40.
2) P. 152.
3) T. IV, p. 220-221.



— 657 —

veulent que leurs enfants nouveau-nés soient tenus par elles
sur les fonts baptismaux. D'autres, sur le point de prendre
l'habit religieux, dévouent aux images leur chevelure, à mesure
qu'elle tombe sous les ciseaux. Des prêtres et des clercs raclent
les couleurs qui les recouvrent et mêlent cette poussière au
vin du sacrifice, puis offrent ce mélange à la communion des
fidèles. Ceux-ci déposent le corps du Christ entre les mains de

-ces statues, afin de recevoir d'elles l'oblation sacrée. » En
Occident, il en était à peu près de même; et c'est précisément

cette superstition grossière, ce détournement de l'adoration

due à Dieu et rendue à la créature, ce détournement des

hommages dus aux Saints et à leurs vertus, et rendus à la
matière même de leurs statues et de leurs images, qui prolongèrent

pendant si longtemps chez les Francs, presque pendant
tout le cours du IXe siècle, l'opposition d'un grand nombre
¦d'évêques contre le culte en question.

Agobard de Lyon s'efforça, dans plusieurs de ses écrits,
de combattre les nombreuses superstitions de cette époque '),

mais en vain.

«On passa, disent les bénédictins, de l'astronomie à l'astrologie

judiciaire, qui vint à la mode sous le règne de Louis le

Débonnaire, prince timide et curieux. Il n'y avait point de

grand seigneur qui n'eût chez lui un astrologue. Adalme,
avant de devenir abbé de Castres, perdit beaucoup de temps
ii cette science aussi vaine que dangereuse2). »

C'est en 827 que les ambassadeurs byzantins apportèrent
¦à l'Eglise franque les œuvres prétendues de saint Denis
l'Aréopagite. Elles furent «noblement reçues»; Scot Erigène les

traduisit; on les étudia, et elles furent une des sources de la

mystique du moyen âge. Or on sait que ce sont des élucubra-

tions, au fond très inférieures en leurs complications, d'un
néoplatonicien fantaisiste du VIe siècle; rien de plus.

Même l'empereur Louis II poussait l'ignorance des choses

de la religion et de la conscience jusqu'à se croire obligé de

prier le pape Adrien de le délier du serment qu'il avait fait
en 871 au duc de Bénévent, dans un moment de contrainte et

') Hist. litt, de la France, T. IV, p. 269.
2) P. 274-275.



— 658 —

de violence, de ne jamais entrer en armes sur le territoire de-

Bénévent ')

La corruption marchait de pair aA^ec l'ignorance et la
superstition. Laissons de côté l'Orient où l'impératrice Irène-
elle-même eut ses heures de monstruosités, où les empereurs
Michel et Basile — pour ne citer que ceux-là — vivaient dans
de crapuleuses débauches et dans des orgies sanglantes2). Ne

voyons que l'Occident. Dans les royaumes francs, «la plupart
des familles prfncières donnaient l'exemple de scandales
retentissants. Sans parler des désordres notoires de Lothaire II, le-

frère de Teutberge, Hucbert, doté d'un monastère dans le Valais,,
abandonnait son abbaye pour se faire brigand, et parvenait
ensuite à se faire donner par le roi de Neustrie l'abbaye de-

Saint-Martin. La femme de Boson, de Provence, quittait son
mari, et pendant dix ans courait les grandes routes, étalant
la honte publique de ses adultères. La fille même de Charles
le Chatnœ, Richilde, se faisait enlever par un aventurier hardi,
Baudoin, le fondateur de la maison des comtes de Flandres» 8).

A Rome même, chez les papes mêmes, les mœurs étaient pires-
encore. Citons comme spécimen le simple passage suivant des

Annales de Hincmar (868) : « A l'instigation d'Arsenius, son fils
Eleuthérius séduisit et enleva la fille du pape Adrien, fiancée-
à un autre époux. Le pape fut vivement contristé. Arsénius
s'enfuit auprès de l'empereur Louis à Bénévent, confia ses
trésors à l'impératrice Ingelberge, et pris de la fièvre, conversant
avec le diable, il s'en alla sans communion le rejoindre. Après
sa mort, le pape Adrien demanda à l'empereur qu'Eleuthérius
fût jugé d'après la loi romaine. Mais cet Eleuthérius, par le-

conseil, dit-on, de son frère Anastase, qu'Adrien avait nommé-

au début de son pontificat bibliothécaire du saint-siège, tua.

Stéphanie, l'épouse du pontife, et sa fille, qu'il avait ravie. Il
fut lui-même mis à mort par les légats de l'empereur. Le pape
réunit un synode et fit condamner Anastase, déjà frappé par-
plusieurs jugements précédents. »

Poussés à un tel degré, ces trois facteurs, l'ignorance, la

superstition et la corruption, ne pouvaient produire que l'anarchie

dans les esprits, dans les consciences et dans la société..

'j p. 421-422.
2) P- 389-39°-
3) r. 376.



— 659 —

De fait, l'anarchie était alors à peu près partout, et le pape
Nicolas, qu'était-il dans l'Eglise dont il renversait la constitution,

sinon l'anarchie même? A chaque élection de pontife,
Rome était dans le trouble et souvent même le sang y était
versé. Parlant de l'Italie méridionale à cette époque, M. Gasquet

remarque que « l'absence de tout gouvernement, le relâchement

de toute discipline sociale, y avaient développé, comme
un fruit spontané et précoce, la plus effroyable anarchie. » Puis
il ajoute : « Les mêmes causes plus tard produisirent ailleurs
les mêmes effets. L'Italie tout entière, la France, la Germanie,
furent à leur tour la proie de la féodalité princière, surgie des
ruines de l'empire de Charlemagne. Mais si grossière et si
brutale que se soit manifestée en Occident la domination
seigneuriale, bien qu'on doive lui imputer la disparition de toute
culture, la perpétuité des guerres privées, les famines et les

pestes qui ravagèrent pendant plus de deux siècles ces
contrées, nulle part le mal ne fut plus profond et plus incurable.
Par un privilège de situation, le sud de l'Italie deAdnt la terre
de prédilection de l'anarchie. Les violences et les abus de la
force s'y aggravaient et s'y compliquaient de tous les AÛces,

de tous les instincts pervers particuliers à ces populations de

la Grande-Grèce, mélange d'Italiens, de Néo-Grecs et d'Africains :

cruauté froide, sensualité effrénée et féroce, duplicité féconde
en intrigues scélérates. Ailleurs, à défaut d'autorité publique,
la religion et la crainte des châtiments éternels paralysèrent
le dévergondage social et servirent de freins salutaires *). »

C'est dans ce milieu grossier et barbare qu'on matérialisa
ces «châtiments étemels», qu'on fit du feu de l'enfer un feu

matériel, qu'on prêta aux démons un corps avec des cornes,
des griffes et tout l'attirail satanique que les peintures du

moyen âge nous ont transmis. C'est dans ce milieu que, de

bonne foi, sans doute, et pour frapper davantage les esprits
qui n'étaient ouverts qu'aux choses matérielles, on matérialisa

les éléments spirituels de la religion, l'eucharistie en

particulier. C'est dans ce milieu qu'on ne se contenta plus
du sacerdoce spirituel du Christ invisible; qu'on outra le rôle
du prêtre; qu'on le substitua au Christ, qui fut oublié et relégué
dans le ciel; qu'on attribua au prêtre-homme, sous le nom de

') r. 342.



— 660 —

pouvoir sacerdotal, un pouvoir miraculeux de transformer les
substances matérielles, de remettre les péchés et d'ouvrir le
ciel et le purgatoire d'un coup de clef et d'un tour de main
(ce qui deviendra plus tard le fameux ex opere operato de la
scolastique). C'est dans ce milieu que, de bonne foi peut-être
(du moins chez quelques-uns), on se crut obligé d'outrer
l'autorité, surtout l'autorité du clergé, en particulier celle du pape ;

d'exagérer par conséquent le devoir de l'obéissance, qui de-

viendra plus tard l'obéissance passive et cadavérique; d'exagérer

de même la notion de la foi, qui, au lieu de rester une
adhésion rationnelle de l'intelligence à la vérité révélée par le

Christ, va devenir une soumission aveugle et absolue, sans

discussion, à la parole du pape et du clergé en général (qu'on
appellera l'Eglise enseignante ou simplement l'Eglise).

C'est ainsi que l'esprit de mensonge pénétra dans l'Eglise:
c'est ce qu'on appela mentir pour la bonne cause, par piété,

pro pietate mentiti. C'est ainsi qu'on n'hésita pas — toujours
dans de bonnes intentions, admettons — à fabriquer des
documents pour les besoins de sa cause, à inventer même des

fausses décrétales, à les mettre en circulation et à les appliquer

comme si elles étaient vraies et authentiques, etc., etc.

C'est bien, effectivement, à cette époque que l'usage des

Fausses Décrétales s'introduisit dans l'Eglise d'Occident. Elles

parurent pour la première fois dans le recueil de Benoît le

Lévite. On attribue leur introduction dans les diocèses de

Gaule et de Germanie à Riculf, archevêque de Mayence. Cette

publication jeta la perturbation la plus complète dans les

rapports des évêques avec les métropolitains, et des métropolitains

avec le pape. Cette législation nouvelle et subversive
tendait à se substituer à la législation canonique consacrée

par les conciles. Les évêques de France, notamment Hincmar,
se plaignirent vivement de ces règles nouvelles, destructives
de l'indépendance des Eglises, contraires à toutes les coutumes

reçues jusqu'à ce jour. Naturellement Nicolas prit fait et cause

pour les Fausses Décrétales, les appliqua et les imposa, bien

qu'elles fussent répudiées par les évêques de France dans tout

ce qu'elles avaient de contraire à l'autorité des canons et des

conciles A

') P. 380-381, 457.



— 661 —

Que les Fausses Décrétales soient en réalité de fausses
décrétales, on ne saurait le mettre en doute et les historiens
ultramontains eux-mêmes en conviennent aujourd'hui1). Mais
ce qu'il importe surtout de remarquer, c'est qu'elles ont servi
à fonder la nouvelle papauté et la nouvelle Eglise romaine.
«Les Décrétales, dit M. Funk (I, 419), servirent de fondement
aux prétentions de Nicolas Ier, qui se réclama certainement du
droit créé par le Pseudo-Isidore, pour rejeter la déposition de

Rothaditts, évêque de Soissons, ordonnée par les prélats francs
(864). » — « Vers le milieu du IXe siècle (845), a dit Döllinger,
surgit la monstrueuse fabrication des Décrétales d'Isidore, dont
l'effet atteignit bien au delà des intentions de l'auteur. Cette
fourberie amena lentement, mais progressivement, la transformation

complète de la constitution et du gouvernement de

l'Eglise. Nous ne croyons pas qu'on puisse trouver dans l'histoire

entière un second exemple d'une fiction qui ait aussi

parfaitement réussi et qui, cependant, ait été concertée d'une
façon plus grossière. Voilà trois cents ans qu'elle est dévoilée;
mais les principes qu'elle devait vulgariser et réaliser en
pratique, ont poussé de si profondes racines dans le sol de l'Eglise,
se sont si bien identifiés avec le développement de la vie
ecclésiastique, que la-découverte de la fraude n'a pas produit
d'ébranlement durable dans le système en vigueur.» On peut
même dire que l'infaillibilité papale n'est que la conséquence
éloignée des principes d'absolutisme papal émis dans ces fausses

décrétales.
D'autres pièces ont été fabriquées à cette même époque.

En 878, le pape Jean VIII, dans des négociations avec Louis
le Bègue (fils de Charles le Chauve), produisit le texte d'une
charte qu'il disait être de l'empereur Charles et qui faisait
donation au saint-siège de l'abbaye de St-Denis. Or cette charte
était fausse. «Beaucoup, dit Hincmar, croyaient qu'elle avait
été fabriquée, d'accord avec quelques évêques et conseillers
du roi Louis, pour avoir prétexte de l'enlever à l'abbé Gozlin

') Voir Funk, Histoire de l'Eglise, trad, par M. Hemmer; Colin, 1891, 2 vol.

M. Funic donne plusieurs fois le qualificatif de «faussaire» à l'auteur. Tout en lui
attribuant de bonnes intentions, il l'accuse d'avoir commis de «nombreuses falsifications»,

d'avoir «inventé à plaisir»: «Toutes les Décrétales de la première partie et un

grand nombre de lettres de la troisième sont de sa main; falsification grave,» etc.

T. I, p. 418.



— 662 —

et l'attribuer au pape. Le pape Jean déclara que, si Louis
\Toulait confirmer cette charte, il sanctionnerait A^olontiers lui-
même le privilège que lui accordait son père. Mais cet argument

plus factieux que raisonnable demeura sans effet. »

Déjà à cette époque les œuvres des Pères grecs n'étaient
plus intactes. C'est ainsi que Ratramne, en répliquant aux
Grecs, s'est seiwi d'un écrit faussement attribué à saint Athanase.
Zernicavius a signalé cette falsification et plusieurs autres ').

C'est cet esprit de mensonge et de falsification qui a produit

toutes ces légendes qu'on a essayé plus tard de faire
passer pour vraies et qu'on a introduites jusque dans le
Bréviaire et dans les fêtes des Saints. On n'avait alors ni le sens
de l'histoire, ni celui de l'exactitude ; la vérité purement morale
et spirituelle paraissait insuffisante par elle-même, et on la
traitait de chimérique, si elle n'était pas transformée en réalité
matérielle. C'est de cet esprit grossier et matérialiste qu'est
sorti le littéralisme par lequel on a dénaturé, déjà au IXe siècle,
le sens de plusieurs passages des Ecritures, passages que l'on
allait désormais prendre à la lettre et d'une manière absolue,
tandis que l'ancienne Eglise les avait interprétés dans leur
Arrai sens, essentiellement relatif, spirituel, moral et mystique.
C'était l'altération des dogmes qui se préparait par leur
matérialisation. De même qu'on s'attribuait le droit de biffer la
tradition — tradition qu'on ne connaissait déjà plus — en
appliquant au pape seul les paroles adressées par J.-C. à Pierre et

dans la personne de Pierre à l'Eglise même, ainsi s'attribuait-
on le droit d'interpréter les autres textes soit matériellement
(c'est ce qu'on appelait le sens littéral), soit à son gré (c'est

ce qu'on a appelé le sens accomodatice) ; c'était une exégèse
nouvelle qui se fondait, exégèse qu'on a appelée réaliste, mais

qui était au fond matérialiste et contraire au spiritualisme
chrétien.

Dans cet esprit on rédigea même de nouveaux livres péni-

tentiaux. « Comme les auteurs qui s'étaient mêlés de les diriger
avaient moins consulté les règles de l'Eglise que leur caprice,

ces livres se trouvaient pour la plupart contraires aux anciens

canons, et corrompaient les pécheurs par de vaines espérances.
Cet abus causait un si grand désordre dans l'administration

') Voir C. Lampryllos, la Mystification fatale, p. I18-120; Athènes, 1883.



— 663 —

de la pénitence, que les Pères du célèbre concile de Paris de
829 ordonnèrent que chaque évêque dans son diocèse rechercherait

soigneusement ces livres erronés pour les mettre au
feu J). » Sur la fabrication des légendes à cette époque, les
bénédictins font encore l'aveu suivant: « Les translations de reliques,
si fréquentes au IXe siècle, furent une nouvelle occasion de

multiplier ces légendes et de grossir le nombre des fausses.
Car, comme ces reliques venaient souvent de très loin, on
ignorait absolument l'histoire des Saints à qui elles appartenaient.

Il fallait cependant des actes pour lire aux jours de

fête. On en composait de son chef, où l'on tâchait, toujours à

bonne intention, de joindre le vraisemblable au merveilleux.
Quelquefois on puisait dans les actes d'autres Saints, et on les
confondait ainsi les uns avec les autres2).»

Aussi Florus de Lyon, dans son second opuscule contre
Amalaire, a-t-il averti les fidèles de se mettre en garde contre
les faux documents (falsi Codices et a sincera veritate discordes).
Il a dit expressément (n° 21): «In nullo usu lectionis habean-
tur. Apocryphœ autem scripturœ quœ sub nominibus apostolorum

multarum habent seminarium falsitattim, non solum
interdicendo sunt, sed etiam penitus auferendœ atque ignibus
concremandœ, quia, quamvis sint in illis quœdam quœ videantur
speciem habere pietatis, nunquam tamen vacua sunt venenis. »

VI. —- Les bénédictins de St-Maur ont ainsi caractérisé
cette époque : « Autant on était timide et réservé aux siècles

précédents à inventer et à proposer de nouvelles questions
sur les matières de religion, autant on fut hardi en celui-ci à

en faire naître sur les moindres sujets. » Et à propos d'une
de ces questions, ils ajoutent: «Question jusque-là inouïe, qui

marque bien la grossièreté du génie de ce temps-là8).»
C'est en effet le propre des esprits jeunes d'être curieux,

de vouloir connaître le pourquoi et le comment de tout ce

qui leur paraît mystérieux; et lorsqu'ils sont ignorants, ils

acceptent toutes les explications, même les plus puériles et les

plus naïvement grossières, qui jaillisent de leur propre imagination

ou de l'imagination de leurs éducateurs. C'est ce qui est ar-

*) Hist. litt, de la France, par les Bénédictins de St-Maur, T. IV, p. 271-272.

2) P- 273-274.
3) Ouvr. cité, T. IV, p. 258.



— 664 —

rivé en Occident, au IXe siècle et dans les siècles suivants. Les
documents historiques faisaient défaut ou n'étaient pas étudiés ;

la connaissance des Pères grecs était à peu près nulle et celle
même des Pères latins très rare; le goût n'était pas plus à la
tradition qu'à l'histoire, on préférait «faire de soi», spéculer
à sa manière, systématiser, discuter à perte de vue, ergoter,
fonder des partis exclusifs et étroits, d'un côté ceux qu'on
appellera bientôt les nominalistes, de l'autre les réalistes et
entre les deux rien, ou à peu près rien, quelque chose
d'intermédiaire que très peu apercevront, que la plupart trouveront

vague, insaisissable, chimérique, et qui sera cependant
la vérité. C'est ainsi qu'est née la scolastique ; et si sa
naissance date de la fin du XIe siècle, sa conception remonte au IXe.

Elle a été conçue dans le triste milieu décrit précédemment

; fille de l'ignorance et de l'erreur, elle n'a pu être elle-
même qu'erreur. Nous avons déjà vu comment la notion de

l'ancienne papauté spirituelle a été altérée et comment cette

première altération a conduit à l'altération de la constitution
de l'Eglise, qui, de république qu'elle était, est devenue, avec
Nicolas Ier, une monarchie déjà absolue et cassante. Nous

avons vu comment ces deux altérations ont détruit dans beaucoup

d'esprits la vraie notion de la catholicité, en lui substituant

la notion d'une Eglise particulière, l'Eglise de Rome,
devenue impérieuse et presque impériale, dominatrice,
absorbante, militante, se prétendant universelle en ce sens que
toutes les autres devaient lui être soumises, rompant ainsi
la véritable catholicité en rompant l'union entre les Eglises
d'Orient et d'Occident, divisant tout pour régner sur tout,
divisant même les Eglises d'Occident entre elles, les dominant

par des légats qu'elle leur imposait et qui faisaient la loi aux

métropolitains et aux rois mêmes. Ces légats pontificaux,
armés de pleins pouvoirs et tels que Nicolas Ier les envoyait,
étaient nouveaux. C'est aussi vers ce temps que les chor-

évêques furent remplacés par les archidiacres A
Cependant — c'est Leibniz qui en fait la remarque —

les papes d'alors ne s'appellent pas encore vicaires de Dieu

ou de J.-C, mais seulement vicaires de saint Pierre, comme

d'autres évêques s'appelaient vicaires des Saints dont ils étaient

') Funk, Hist, de l'Eglise, trad. Hemmer, T. 1, p. 409-4K



— 665 —

les successeurs et dont ils occupaient le siège. Ratramne ne
reconnaissait d'autre maître de l'Eglise que le Christ: « Si uno
sub magistro Christo omnes christiani censemur. » Au Xe siècle,
Ratherius, évêque de Vérone, expliquant comment l'Eglise
catholique est une, ne prononce même pas le nom du pape. Il
dit : « Ne quis Jerusalem, Romani, Alexandriam vel aliam quam-
libet in hac prœrogativa accipiat, cœteras accipiat: Catholica
est Ecclesia, catholica est ejus gratia... Licet consuetudines pro
ritti et proprietate gentium sunt discretœ, uno spiritu omnes
consecrantur, sicut et uno baptismate omnes lavantttr. Et licet
divisiones sint gratiarum, siquidem excellunt alii alios in
Ecclesia, sicut et in cœlo ordines, non tamen divisi datores ; unus
est enim dator, operator unus, idemque qui solus Deus essen-
tialiter. » Puis, il parie du roi, qui pour les choses terrestres
est au premier rang (regi quasi prœcellenti, I Petr. Il, 13);
mais il ne parle pas du pape. Il parle des apôtres et de leurs
successeurs, qui ont tous reçu le pouvoir de lier et de délier;
mais il n'est pas question du pape1). — Au Titre IV intitulé:
Episcopi quam honorandi, il cite le Psaume 138, v. 17 : Nimis
confortatus est principatus eorum, et il ajoute: « Quorum?
Apostolorum, evangelistarum, episcoporum, clericorum, monarcho-

rttm sœculo renuntiantium, qui, quia nolunt aliquid habere in
mundo, jure cum Deo principantur et judicant de mundo,
malentes aurum habentibus imperare quam aurum habere. » Donc
le pape n'est pas distingué des autres évêques dans la constitution

divine de l'Eglise. L'ancienne Eglise est donc encore
visible, malgré les innovations de Nicolas.

Dans le domaine du dogme spéculatif, voyons la marche
des esprits.

Au sujet du Filioque, que de chemin parcouru, de Léon III
(f 816) qui refusa de le ratifier et de l'introduire dans le symbole,

à Nicolas Ier (858-867) qui s'empressa de le favoriser, et

aux débats de 868* provoqués par ce pape en 867! Jean VIII,
toutefois, fut très modéré dans cette question. Ce ne sera même

que sous Benoît VIII (1012-1024) que l'addition en question
sera acceptée à Rome.

Hincmar a cru voir du trithéisme dans la strophe: Te trina
Deltas, etc., et il l'a interdite dans son Eglise. Gottschalk,

J) Prrcloquiorurn Libri VI; Lib. HI, Tit. V: Una est Catholica Ecclesia.



— 666 —

Ratramne et d'autres en ont défendu l'orthodoxie, et Thomas
d'Aquin en a assuré le triomphe 4).

De 847 à 859, les discussions sur la prédestination
soulevée par le moine Gottschalk, loin de placer la question dans
son vrai jour, ne firent guère qu'envenimer les esprits et
préparer de nouvelles Aboies aux fanatiques partisans d'une
prédestination au mal et au péché.

Il semble que plus les questions étaient ardues, compliquées

et difficiles à résoudre, plus elles attiraient les théologiens

de ce temps. Gottschalk, non content de s'être brûlé
les ailes en approchant de trop près le problème de la
prédestination ou des deux prédestinations, voulut encore discuter
si les justes, après la résurrection, verront Dieu des yeux du

corps2). Le moine Candide alla jusqu'à demander si, dès

maintenant, J.-C. pouvait voir Dieu des yeux du corps. D'autres
soutenaient que l'âme de l'homme n'est pas dans le corps, que
les anges sont corporels, que la seule peine de l'enfer est le

souvenir des péchés et le remords de la conscience3). L'abbé
Fridugise publia même un traité sur le rien et les ténèbres4).

Donc, les subtilités étaient dans le goût de l'époque; on s'y
livrait d'autant plus qu'on manquait des connaissances solides

qui en eussent arrêté le cours, et c'est ainsi que les esprits

sages furent débordés.
C'est aussi au IXe siècle qu'on a repris la question de la

manière dont Marie a conçu et enfanté J.-C, question qui avait
déjà été discutée par Jovinien (f 412) et Helvidius, d'une part,
et saint Jérôme, d'autre part, et qu'Ildefonse (f v. 669) avait

reprise. Au IXe siècle, les adversaires sont deux moines :

Paschase Radbert, qui prétend que ni la conception ni l'enfantement

du Christ ne se sont faits selon l'ordre de la nature, non

secundum naturse legem, sed clauso utero conceptus et natus;
Ratramne, qui soutient que l'ordre de la nature a été maintenu,

asserens Christum e virginea aula tarn uteri via proces-
sisse quam in utero conceptum, formatum ac novem menses

gestatum5). Tous deux admettent la virginité de Marie, mais

') Bénédictins de St-Maur, Hist. litt, de la Fr., T. IV, p. 267.

2) Ibid.
3) P. 267-268.
4) P. 275-
6) Cf. D'Achery, Spicilegiitm, T. I, p. 43 et seq.



— 667 —

ils l'expliquent différemment. Paschase ne nomme pas Ratramne,
mais il s'élève contre des frères, et, chose curieuse et
caractérisant bien la piété monacale du IXe siècle, c'est aux
religieuses de Soissons qu'il adresse son Explication Cette
explication est crue, et pour les lecteurs moins émancipés que les
religieuses de Soissons, je citerai le texte latin. Donc Paschase
veut réfuter les frères qui disent « non aliter beatam Virginem
.Mariam parere potttisse, neque aliter debuisse quam communi
lege naturae, et sicut mos est omnium feminarum, ut vera
nativitas Christi dici possit. » Il déclare cette piété impie,
.aveugle ; il dit qu'alors Marie ne serait plus vierge et que son
fils serait né de la chair du péché (de carne peccati). «Nam
et ipsa lex naturœ sub qua nunc mulieres concipiunt et
parlant, ut ita dicam, vere non est lex naturai quodammodo, sed
maledictionis et culpœ. » Donc, selon Paschase, la loi naturelle

d'après laquelle l'homme est engendré n'est pas vraiment
une loi de la nature, mais une loi de malediction et de péché.
Paschase sent bien qu'il outre, car il dit: «pour ainsi dire,
d'une certaine manière.» Mais il ne prend pas moins sa

pensée outrée pour un principe. De plus, il ne peut pas
concilier le maintien de la loi de la nature avec l'action de l'Esprit
Saint, et il conclut que le Christ, ayant été conçu du Saint
Esprit, a dû être conçu « non ex semine viri » ; les deux ne peuvent
pas aller ensemble. C'est à des religieuses qu'il prétend
démontrer ces thèses « Et ideo sicut clausis visceribus jure
creditur conceptus, ita omnino et clauso utero natus. » De cette

théologie sortira plus tard la mariolâtrie. C'est ainsi que le

Christ est né «sine colluvione peccati», donc miraculeusement
et non selon l'ordre ordinaire de la nature, et cela pour
sauvegarder la virginité de Marie : « ut Maria sine coïtu viri et sine

uba corruptione Dominum et hominem pareret, virgoque semper

maneret. » Dans l'esprit de Paschase, la notion du

surnaturel implique celle du miracle, non plus du miracle tel que
l'entendait saint Augustin, mais du miracle qui est une violation

des lois de la nature.
Les notions du sacrement et du ministre du sacrement ont

été altérées par le pape Nicolas Ier, par la manière dont il a

déclaré nul le baptême conféré aux Bulgares par les prêtres
du patriarcat de Constantinople. Ces prêtres étaient de

véritables prêtres, légitimement ordonnés, exerçant légitimement
44

Revue intern, de Théologie. Heft IG, 1896.



— 668 —

leurs fonctions et professant la foi orthodoxe. N'importe. Puisqu'ils

n'ont pas reçu leur mission du pape, puisqu'ils n'agissent
pas en vertu de la juridiction du pape, puisqu'ils ne
reconnaissent pas la supériorité du pape sur les autres patriarches,
le baptême qu'ils ont conféré est nul, et il faut rebaptiser les
Bulgares Et si le baptême que ces prêtres ont conféré est
nul, n'en résulte-t-il pas, d'une part, que l'effet du sacrement
dépend uniquement du prêtre et non pas avant tout du Christ,
et, d'autre part, que le sacerdoce des prêtres en question, c'est-
à-dire des prêtres qui n'ont pas été approuvés par le pape, est
nul? Telles sont les doctrines, absolument nouvelles, erronées
et hérétiques, impliquées dans les décisions du pape Nicolas Ier.

Rome, qui fait sonner si haut sa théorie de la succession

apostolique et qui prétend être seule à posséder cette succession,

oublie de considérer la conduite tenue par les papes
Etienne VI, qui déclara le pontificat de Formose illégal et lès-

ordinations qu'il avait faites invalides; Théodore II, qui
restitua leurs charges aux clercs ordonnés par Formose ; Jean IX,
qui condamna également les procédures d'Etienne VI. Et toutes
ces condamnations d'une partie du clergé romain par l'autre
partie ne sont rien, en comparaison des papes et des antipapes
qui ont tous eu leur clergé propre, leurs ordinations à eux,,

et qui, cependant, insurgés les uns contre les autres, ne
pouvaient pas avoir tous en même temps la succession.

Nicolas I81' a aussi altéré la notion du sacrement de

mariage dans l'affaire du divorce de Lothaire II, en ce sens qu'il
a agi comme s'il était, lui, pape, le ministre de ce sacrement,,

comme si la validité du mariage dépendait du jugement du

pape, et comme s'il avait le droit d'annuler ou de valider à

son gré toute union matrimoniale. La question n'est pas de

saA^oir si Lothaire a eu tort ou raison de rompre son mariage

avec Teutberge et d'épouser ensuite Valdrade ; la question est

de savoir si la conduite et les principes du pape Nicolas, dans

cette double affaire, sont conformes à la saine théologie et au

droit concernant le sacrement de mariage. Or, il est évident

qu'ils ne le sont pas, que Nicolas a violé ce droit, et que les

évêques lorrains ont eu raison de l'incriminer sur ce point.
Au sujet de la pénitence, le concile de Châlons-sur-Saône

de 813 enseigne encore, dans son 33e canon: «Quelques-uns
disent qu'il faut seulement confesser ses péchés à Dieu, et



— 669 —

d'autres qu'il faut les confesser aux prêtres. L'un et l'autre
se pratique avec grand fruit dans l'Eglise, de telle manière
que nous confessons nos péchés à Dieu, qui est celui qui les

remet; et selon l'institution de l'Apôtre, nous les confessons
les uns aux autres, et nous prions les uns. pour les autres,
afin d'être sauvés. Ainsi la confession qui se fait à Dieu purge
les péchés ; et celle qui se fait au prêtre enseigne de quelle
manière on doit les purger : car Dieu, auteur du salut et de

la santé, la donne souvent par une opération invisible de sa
puissance, et souvent par l'opération des médecins. »

Mais, d'autre part, le rachat des pénitences à prix d'argent

commençait à devenir un usage courant et donnait ainsi
lieu à une « innovation grosse de conséquences » pour la discipline

pénitentiaire. C'est l'aveu de M. Funk, qui ajoute : Comme
de très bonne heure la coutume s'était établie de recourir aux
bons offices des autres pour se décharger sur eux de

l'accomplissement des œuvres de pénitence, on finit par se libérer
simplement à prix d'argent. Les pénitentiaux, à partir du
VIIIe siècle, énumèrent les différentes sommes considérées comme
équivalentes à certains jeûnes, et que le pénitent pouvait payer
en compensation des austérités qu'il n'avait pas la force
d'accomplir... Le rachat de la pénitence publique n'est constaté
avec certitude qu'à la fin du IXe siècle. Le synode de Tribur,
de 895, nous en donne le premier exemple (c. 56)... En dépit
de toutes les précautions, il ombrait une porte à des abus; la
discipline courait le risque de se relâcher... Tandis que la
discipline pénitentiaire s'adoucissait, le pouvoir disciplinaire
de l'Eglise allait croissant de jour en jour. L'excommunication
se transforme peu à peu en une exclusion de tout commerce
avec le monde chrétien... A cette époque, l'interdit est
quelquefois étendu à des provinces et à des pays entiers J). »

Le 45e canon du concile précité de Châlons-sur-Saône, de

813, signale un autre abus: «Il se commet bien des abus,

dit-il, dans les pèlerinages que l'on fait à Rome et à St-Martin
de Tours. Il y a des ecclésiastiques qui croient que, dès qu'ils
ont visité ces saints lieux, ils ont expié leurs péchés et doivent
être rétablis dans leurs fonctions, qu'ils avaient perdues par
leur faute. Des laïques s'autorisent de ces pèlerinages pour

') Ouvr. cité, T. I, p. 426-428.



— 670 —

pécher impunément. Il y a des riches qui, sous prétexte
d'amasser de l'argent pour ces voyages, oppriment les pauvres;
et il y a des pauvres qui ne font ces pèlerinages que pour
avoir plus de liberté de mendier. »

La notion de l'eucharistie tend aussi, à cette époque, à

s'altérer et à se matérialiser. Quoi qu'il en soit de la doctrine
même de Paschase Radbertx), il est certain que ses disciples
ont encore outré sa doctrine, et qu'ils ont réussi à faire passer
pour suspects Ratramne et Scot, qui en appelaient au spiritualisme

des Pères et d'Augustin en particulier. L'erreur sur ce

point ira en empirant, du XIe au XVIe siècle. Trop matérialistes

pour comprendre la réalité morale et spirituelle, les
esprits de l'école fondée par Paschase Radbert ne voient de

réalité positive que clans la substance matérielle et traitent non
seulement d'idéalistes, mais de négateurs de la vérité, ceux qui
défendent la vérité, la réalité spirituelle, et qui n'ont pas
besoin de la palper matériellement et corporellement pour
savoir qu'elle est vraie et réelle.

On change aussi, à cette même époque, la manière de

communier : on ne continue plus à déposer le pain consacré
dans la main du communiant, on le dépose sur sa langue, et

les oblata sont appelles «hosties2)».
Il est à remarquer que presque toutes les innovations

doctrinales, liturgiques et autres, qui ont été faites à cette époque,
ont eu pour auteurs soit des moines, soit des papes. Or, si l'on
réfléchit à l'ignorance qui régnait alors dans les couvents, et

au genre de préoccupations et d'intérêts qui guidaient les

Romains ou les princes dans le choix des papes, on comprendra

aisément le peu de valeur que l'on doit accorder en
théologie et en religion, pour peu qu'on respecte la théologie et

la religion, aux opinions des docteurs de ce temps, de ceux
du moins qui, dédaigneux de la tradition universelle ou
incapables de la comprendre, ont voulu tirer de leur propre fonds

des explications ou des interprétations nouvelles, dans des

questions qu'ils n'étaient pas, manifestement, en état ni d'expliquer,
ni de résoudre. Ce n'est pas dans une telle théologie qu'il faut

chercher la lumière ; elle ne contient que des ténèbres.

x) Voir la Revue, numéro 14, avril 1896, p. 281-294.
s) Voir Funk, T. I, p. 423.



— 671 —

VII. — Toutefois, cette nouvelle théologie, cette nouvelle
dogmatique, cette nouvelle Eglise romaine, sont encore
relativement modérées et se ressentent encore soit de l'utile
opposition qui leur est faite, en Occident même, soit du voisinage
bienfaisant des siècles précédents. Leur état au IXe siècle n'est
qu'embryonnaire; il ne doit pas être confondu avec celui du
XIe, encore moins avec celui des XIIe et XIIIe, lorsque le germe
est devenu un arbre.

Nicolas Ier n'est ni Grégoire VII ni Innocent III, mais il
les prépare. Les mœurs à Rome sous Adrien II ne sont pas
encore ce qu'elles seront sous Sergius III (904-911), Jean X
(914-928), Jean XI (931-936), Jean XII, Benoît IX, etc., mais
elles y acheminent. C'est une loi du monde spirituel que le
châtiment des corruptions doctrinales ne se fait pas
longtemps attendre. « La période qui s'étend de la fin du IXe siècle
à la première moitié du Xe, dit M. Gasquet, comprend les
années les plus misérables qu'ait Aœcues la papauté; le saint-
siège fut la proie des plus détestables factions et l'enjeu des

plus tristes intriguesJ). » Et cependant ce n'était pas encore
Borgia

Le Filioque, malgré ses progrès, n'est pas encore ratifié
à Rome même, comme nous l'avons vu; il ne le sera qu'au
XIe siècle, par Benoît VIII.

Dans la question eucharistique, le mot « transsubstantiation»

n'existe pas encore; il n'apparaît pour la première fois

que dans Hildebert de Tours (f 1134). Les débats entre Paschase
Radbert et ses adversaires sont beaucoup moins Adolents que
ceux du XIe siècle. La lutte contre Bérenger poussera les

Paschasiens à de nouveaux excès, dans lesquels on se jouera
des anciennes définitions pour se contenter d'à peu près, de

jeux de mots, de rapprochements mystiques et forcés.
Ce n'est pas au IXe siècle, c'est au XIIe que Hugues,

évêque de Rouen, sous prétexte que les sacrements exigent la

foi, se dispense de les définir: sacramenta fidem quaerunt,
diffiniri nesciunt. C'est plus commode ; on peut ainsi nager en

plein dans l'arbitraire; la scolastique n'est que cela. Dans
l'ancienne Eglise on disait: Tu vois extérieurement le pain
qui est le signe du corps du Christ. Au XIIe siècle, ce même

Ouvr. cité, p. 482.



— 672 —

Hugues de Rouen dira: Vides exterius spcciem panis, qui caro
ipsa factus est

Dans l'ancienne Eglise, c'est J.-C. lui-même qui était
considéré comme le pontife et le consécrateur du pain et du vin.
Au XIIe siècle, on dira avec Hugues de Rouen que ce sont
les mains et la bouche du prêtre qui font le corps même et
le sang même du Christ : Ore sacerdotum et manibus ipsum
corpus, ipse sanguis Christi conficitur! Au XIIe siècle, Pierre
le Vénérable enseignera que le Christ nous donne sa chair «non
seulement à adorer, mais à manger » ; monophysisme et
anthropophagie, voilà ce que deviendra l'eucharistie Pierre Lombard

(f 1164) ne recule pas non plus devant ces expressions:
Caro Christi adoranda; carnem Christi, hoc est humanitatem
Deitati unitam adoramus. Ce n'est plus la Divinité unie à

l'humanité que l'on adore, c'est Vhumanilé unie à la Divinité!
Dans l'ancienne Eglise, il ne s'agissait que d'une mandu-

cation spirituelle et mystique du corps du Christ. Au XIIe siècle,
cette manducation sera transformée en manducation charnelle;
Yves de Chartres, Anselme de Laon, Bruno Astensis enseigneront

expressément que les apôtres, en faisant la cène aAœc le

Christ la veille de sa mort, ont mangé le corps du Christ tel

qu'il était alors!
Au IXe siècle, ce n'est déjà plus, chez les Paschasiens du

moins, l'ancienne Eglise, mais ce n'est pas encore celle du XIIe;
ce n'en est que la préparation encore A^ague et informe. C'est

au XIe siècle, lors de l'agitation contre Bérenger, que l'on
sortira de cette indécision et que l'on rompra aAœc l'ancienne
Eglise pour entrer pleinement dans le matérialisme, et le XIIe

siècle systématisera ces exagérations, ces outrances, ces jeux
de mots, ces analyses détaillées du mystère, et cherchera à

leur donner un caractère classique et scolastique. Hugues de

St-Victor, avec l'arbitraire qui caractérise son mysticisme
et qui lui faisait dire, par exemple, que « la nature humaine

dans le Christ n'était pas mortelle par nécessité, mais seulement

par volonté (humana natura in Christo mortalis fuit sed

voluntate, non necessitate)», Hugues de St-Victor, bien que

encore relativement modéré, enseignera cependant que «toute

sanctification découle de ce sacrement, ex hoc sacramento
omnis sanctificatio est». Dès lors, pourra-t-on dire, à quoi
bon les autres sacrements? C'est ainsi que l'eucharistie pren-



— 673 —

dra dans l'Eglise romaine une place énorme et reléguera dans
l'ombre, comme de simples formalités, les autres sacrements,
sauf la confession, qui sera, elle aussi, considérablement
exploitée. Pierre de Celles, évêque de Chartres, dira, lui aussi,
¦que «l'eucharistie occupe dans le corps de l'Eglise la place
que le cœur humain tient dans l'homme: eucharistia locum
tenet in corpore Ecclesiœ quem humanuni cor in nomine».
.L'eucharistie cœur de l'Eglise, n'est-ce pas déjà une expression

toute moderne, et qui fait songer non seulement au sacré
cœur de Marie Alacoque, mais au « dogme générateur de la
piété catholique» de l'abbé Gerbet?

Le 19e canon du concile de Tours de 813 montre que la
plupart de ceux qui assistaient à la messe y communiaient, et
•qu'on observait encore l'ancien usage de distribuer aux enfants
ce qui restait de l'eucharistie après la communion générale.
Ce canon ne prohibe pas cet usage ; il se borne à dire qu'on
ne doit pas distribuer « indifféremment » l'eucharistie aux
enfants et aux adultes présents. De fait, on donnait encore l'eu-
-charistie aux enfants au XIIe siècle; la prohibition en France
ne date que de la fin du XIIe siècle, ou du commencement du

XIIIe i).

Don Chardon, dans son Histoire des Sacrements, raconte
qu'on communiait alors « debout, en baissant un peu la tête
et tenant les yeux baissés3) » ; que le pape « autrefois et encore
aujourd'hui communie assis aux messes solennelles3); qu'«
anciennement les fidèles recevaient dans la main le corps de

N.-S., dont il se communiaient eux-mêmes4) » ; que les fidèles
buvaient au calice qui leur était présenté par le prêtre ou le

diacre, et disaient: Amen5); que c'est à Rome qu'on a

commencé à faire usage du chalumeau; puis, qu'on a trempé le

pain dans le vin pour les malades d'abord et pour tous les

fidèles ensuite; que ces trois manières de communier étaient
usitées sans uniformité dans les Eglises6); que c'est le pape
Urbain II qui, au concile de Clermont (1095), a commencé à

Cf. Don Chardon, Hist, des Sacrements, T. II, p. 106.

2) T. II, p. 113. — 3) P. 116. — 4) P. 117.
5) P. 126-127. Au IVe siècle, d'après Cyrille de Jérusalem, ils essuyaient

-avec la main leurs lèvres encore trempées, et la portaient ensuite aux yeux, au front
•et aux autres organes, pour les consacrer.

6) P- 131.



— 674 -

interdire la troisième; que c'est au XIIe siècle qu'«on se
désaccoutuma insensiblementt de donner la communion sous les deux
espèces » ') ; qu'on ne communiait qu'à la messe, et que ce sont
les religieux mendiants qui, au XIIIe siècle, ont introduit la
coutume de donner la communion en dehors de la messe2) ;

que, chez les Orientaux, l'eucharistie est encore conservée-
dans les maisons des particuliers, qui peuvent ainsi se
communier «de leurs propres mains, quand il leur plaît», mais-

qu'il n'en est pas ainsi en Occident; que cet usage a été
prohibé en Espagne au IVe siècle, mais qu'ailleurs il a été maintenu

s).

Don Martène raconte que «jusqu'au XIIe siècle et au-delà,
c'était la coutume de donner aux vierges sacrées, le jour de

leur consécration, une «hostie entière, de laquelle elles se
communiaient elles-mêmes pendant les huit jours suivants».

Encore au temps de saint Colomban (j- 615), en Hongrie
au Xe siècle et en Angleterre au XIIe, on portait l'eucharistie
en voyage; quand on s'arrêtait, on la déposait à terre (depo-
nebantur ibi sancta) ; et c'était tout, il n'était pas question d'un
culte direct. D'après l'ancien Ordo romanus, lorsqu'un clerc

apportait au pape, se rendant à l'autel pour y célébrer la messe,
une parcelle eucharistique provenant d'une messe précédente
et destinée à être placée dans le calice avant la fraction du

pain, le pape se bornait à faire un simple salut (salutat sancta).
U n'y avait de prostration que devant le livre des éAmngiles 4).

Avant la communion, des pains consacrés étaient portés devant
les évêques et les prêtres, dans des sacs de lin que les
acolytes tenaient suspendus au cou5) ; et à la communion même,,

il n'y avait ni prostration, ni adoration, mais seulement
communion A

Au VIIe siècle, le pape Théodore Ier (642-649), pour souscrire

la condamnation de l'hérétique Pyrrhus, patriarche de

Constantinople (639-641), a trempé sa plume dans le vin

consacré).
Les colombes, les tours, les vaisseaux, les boîtes, les sacs-

de soie, dans lesquels l'eucharistie était conservée pour les

malades, à la sacristie, ou dans une armoire derrière l'autel, ou

P. I35. — 2) P. I50-ISI. — 3) P. 162-164.
4) V. Duchesne, Origines dit culte chrétien, p. 155-
5) P. 177. — 6) P. 177-179.



— 675 —

dans un pilier à l'écart, n'étaient l'objet d'aucun culte. Ce n'est
que plus tard et quand les «facultés» de l'église le permettaient,

qu'on a entretenu une lampe allumée devant cette
réserve.

L'ancienne Eglise n'a connu aucune fête de l'eucharistie.
Les fêtes du jeudi-saint et de Pâques suffisaient. « On s'en
contenta, dit Don Chardon, jusqu'au XIIIe siècle, et ce ne fut
qu'en 1208 qu'une fille de seize ans eut les premières visions
qui servirent de fondement à l'institution de la Fête-Dieu. Cette
fille était la bienheureuse Julienne du Mont-Cornillon, aux portes
de la ville de Liège. Elle vit en songe la lune en son plein
qui avait une brèche. Elle fut deux ans sans pouvoir faire
l'application de cette vision. Elle comprit enfin que la lune
était l'Eglise, et que la brèche pouvait marquer le défaut de

la fête du saint Sacrement qu'elle croyait qui manquait dans

l'Eglise1).» En 1246, cette fête fut établie par Robert, évêque
de Liège; en 1264, Urbain IV l'institua pour toute l'Eglise.
Mais on n'en tint aucun compte. En 1311, Clément V, au concile

de Vienne, confirma la bulle d'Urbain IV et rétablit la
fête. En 1318, Jean XXII, donna le dernier coup de cloche,
et la brèche de la lune de Julienne du Mont-Cornillon fut enfin

prise au sérieux!
Le IXe siècle, il faut lui rendre cette justice, n'a pas connu

ces nouveautés étranges. Il n'a connu ni les processions du

saint Sacrement, ni à plus forte raison les expositions, qui
sont postérieures. La procession du saint Sacrement n'est
même pas mentionnée dans le décret de Clément V de 1311;

c'est, d'après Don Chardon, Martin V et Eugène IV qui en ont
parlé les premiers2); d'autres disent que c'est Jean XXII qui
l'a établie. En 1452, un concile de Cologne a trouvé ces
processions abusives et les a raréfiées3). Au XIe siècle, Lanfranc
a décrit la procession qui se faisait le dimanche des rameaux
dans son monastère, procession dans laquelle était portée, entre
autres chasses, celle qui contenait l'eucharistie; le clergé, en

passant devant elle, faisait la génuflexion4). A Rouen, une
confrérie du saint Sacrement fut fondée en 1527; le ciboire était
porté en procession d'une église à une autre; il y avait des

clochettes et des torches allumées, et le peuple « adorait » le

*) P. 270. — 2) p. 281-282. — 3) P. 312-313- — *) p- z85-



— 676 —

brancard déposé sur une table. Les processions mensuelles
dans l'intérieur des églises en l'honneur du saint Sacrement,
n'ont été établies à Orléans qu'en 1558 *). Ce n'est qu'au
XVe siècle que commencèrent les expositions du saint Sacrement

à découvert, en des ostensoirs ou des soleils ; ce n'est
qu'en 1627 qu'eut lieu à Paris, à Notre-Dame, la première
exposition à découvert, sur le haut du maître-autel2).

Comme je l'ai déjà fait remarquer dans mes Eludes
eucharistiques (IV), les génuflexions et les élévations qui se font
maintenant à la messe pendant le récit des paroles de
l'institution, ne se pratiquaient pas encore au IXe siècle. Elles datent
du XIIe ou du XIII0 siècle. Les Eclogœ de officio Missœ d'Amalaire

ne mentionnent absolument aucune génuflexion ni à la

consécration, ni à la communion.
Ce n'est qu'à partir du XIe siècle que l'on porta l'eucharistie

dans les incendies pour les éteindre ; ce fait s'est
produit à l'incendie du monastère de St-Jean du Moutier3) ; il se

reproduisit au XVIe siècle. L'épretrve du feu, avec le saint
Sacrement, a la même origine. Dans le rituel de Paul V se

trouve la condamnation d'un autre abus, qui consistait à porter
l'eucharistie aux malades, seulement pour la leur faire adorer4).

L'importance des aveux suivants, aveux d'un théologien
de l'Eglise romaine, n'échappera à personne. «Dans cette
période, dit M. Funk, de grands changements ont lieu, en ce

qui concerne l'administration de l'eucharistie. On cesse peu à

peu de donner la sainte communion aux jeunes enfants
immédiatement après le baptême, et de la donner sous les deux

espèces. Depuis le XIIe siècle, on commence à exiger que le

communiant ait atteint l'âge de raison et à ne communier les

laïques que sous l'espèce du pain... On s'efforce en même

temps de faire honorer davantage ce sacrement. A la messe,

par exemple, depuis le XIe siècle, on élève l'hostie après la

consécration pour l'offrir à l'adoration des fidèles. C'est une

coutume établie à la suite de l'erreur de Bérenger. Afin de

marquer extérieurement le respect des fidèles pour l'eucharistie,

Grégoire X (1271-1276) ordonna que, sauf pendant le temps

1) Voir G. Baguenault de Puchesse, Jean de Morvillier, p. 107; Paris, Didier,

1870.
2) Don Chardon, ouvr. cité, p. 316.
3) P. 335- - 4) 1J- 344-



— 677 —

de Pâques et de Noël, ils se mettraient à genoux depuis la
consécration jusqu'à la communion. Une autre coutume de ce

temps est l'habitude de s'agenouiller sur le passage du saint-
Sacrement, quand il est porté aux malades, ou du moins
d'incliner la tête, si c'est un dimanche, un jour de fête ou du
temps pascal. Enfin Urbain IV (1261-1264) institue une fête
spéciale en l'honneur de l'eucharistie. A mesure qu'on rend
plus d'honneurs au sacrement de l'autel, on s'en approche
moins souvent.... Les personnes pieuses elles-mêmes ne
communient plus, en général, que cinq à six fois par an. Le IVe
concile de Latran (1215) exige pour le moins une communion
annuelle faite à Pâques (c. 21). De même que la communion,
la célébration de la messe est abandonnée. Maint ecclésiastique

disait la messe à peine quatre fois par an. Le IVe concile

de Latran s'en plaignit amèrement (c. 17)1). »

La nouvelle Eglise du IXe siècle avait donc devant elle

un champ libre très étendu, mais qu'elle ne soupçonnait
certainement pas, pas plus qu'on ne soupçonne le fruit dans la
semence. Toujours est-il que c'est elle qui a jeté la première
cette semence de l'erreur et de la superstition. L'étroitesse de

l'esprit, la grossièreté de la piété, le matérialisme des

sentiments, le littéralisme ignorant et outré dans l'interprétation
des textes de l'Ecriture, l'ignorance de la tradition et du
spiritualisme chrétien, le besoin de sentir, de toucher et de palper
en quelque sorte les choses que l'on croit, telles sont les causes
de ces erreurs et de ces superstitions qui sont devenues des

préjugés dans les masses crédules. Hélas! on sait quelle est

l'incroyable force d'un préjugé, surtout quand il ne repose sur
aucun fondement sérieux. La tâche de la science est de lutter
sans cesse contre l'erreur, en la démasquant, en montrant la
futilité de ses arguments et la vanité de ses origines. Non

seulement elle n'a rien de divin, mais, humainement parlant,
elle est misérable.

VIII. — Bref, l'ancienne Eglise est encore très visible au

IXe siècle, mais on sent déjà que la nouvelle est puissante, et

que, outre les masses ignorantes dont elle flatte les passions
et les goûts superstitieux, elle a aussi pour elle des esprits

l) Ouvr. cité, T. I, p. 537-539-



_ 678 —

même instruits, mais timides, qui saArent qu'elle se trompe et
qu'elle trompe, mais qui n'osent pas lui résister énergiquement.

Les rois carolingiens ont beaucoup contribué à favoriser
la formation et le développement de cette nouvelle Eglise : en
fondant en Europe un nouvel empire romain politique, ils ont
contribué à fonder aussi dans l'Eglise occidentale un empire
romain spirituel. Ils n'eussent rien fait sans les papes, mais
les papes n'eussent rien fait non plus sans eux. C'est Nicolas

Ier qui fut le principal créateur de ce romanisme, que les

gallicans restés plus ou moins fidèles à l'ancienne Eglise ont
appelé ultramontanisme, et qui a été, dès son origine, un
véritable césaro-papisme.

Il a trouvé la place admirablement préparée par les papes
politiques qui l'ont précédé, et aussi par cet esprit d'innovation

qui soufflait en Espagne, en Italie et dans les Gaules, et

qui avait déjà inspiré l'auteur des Fausses Décrétales, ainsi

que les Paschase Radbert, les Gottschalk, etc.
Il a été aidé surtout par Charles le Chauve, qui fut

toujours fort soumis au saint-siège, qui prit toujours les intérêts
de la papauté, et qui, plus tard, au synode de Ponthion (876),

alla même jusqu'à sacrifier à Jean VIII les libertés de l'Eglise
nationale et instituer au-dessus des évêques et des métropolitains

un primat qui devait exercer dans le royaume les
pouvoirs du saint-siège1). Ce primat fut Anségise, archevêque de

Sens. Quoiqu'on ait fait passer les successeurs immédiats
de Nicolas, Adrien II et Jean VIII, pour des papes modérés
et animés d'un autre esprit, ils n'en furent pas moins les
continuateurs de son œuvre et les défenseurs de ses principes,
moins cassants et peut-être plus habiles.

La transformation ne se fit pas sans lutte. Hincmar fut
le principal défenseur des libertés traditionnelles. Un écrivain
du XIXe siècle l'a appelé le premier des Gallicans; la vérité
est qu'il fut plutôt le dernier des anciens et des vrais Gallicans,

affaibli déjà et faiblissant toujours davantage, faisant

consister son opposition surtout en paroles, tandis qu'il aurait
fallu des actes énergiques. Les évêques de Lorraine, dont

nous avons déjà cité le manifeste contre Nicolas, pensèrent

J) Gasquet, ouvr. cité, p. 435 et 457.



_ 679 —
Tï

comme Hincmar, mais se bornèrent, eux aussi, à parler et à
écrire. Les archevêques Günther de Cologne et Thietgaud
de Trêves, qui firent opposition au pape dans l'affaire de
Lothaire II, furent aussi des défenseurs de l'ancienne discipline;
Günther même brava jusqu'au bout Nicolas, et malgré
l'excommunication papale continua à célébrer la messe. Cependant

tous deux finirent par faire amende honorable au
successeur de Nicolas *). Les évêques de Germanie furent dans
le même esprit et prirent le parti de leur roi Louis le
Germanique contre le pape Jean VIII2). L'empereur Louis II eut
ses moments de résistance contre les empiétements du pape,
mais au fond il manqua de la force morale et de la persévérance

nécessaires, et il resta au-dessous de sa tâche.

L'Eglise de Ravenne chercha aussi à vaincre le despotisme

papal. « Les Ravennates, dit M. Gasquet, ne se
soumirent jamais que de mauvaise grâce et guettèrent toutes les
occasions de se soustraire à l'autorité romaine 3). » Au milieu
du IXe siècle, un de leurs évêques, Grégoire, se rendit en
France, emportant avec lui les archives de sa métropole et

accompagné de la malédiction apostolique », dans le but de

rentrer dans la possession des anciens droits de son Eglise.
Malheureusement il perdit ses archives et ses titres dans le
désastre de Fontanet, et il échoua. U n'est pas douteux que
ses successeurs Félix et Jean furent animés des mêmes
sentiments. C'est pourquoi le pape Nicolas traita ce dernier si

durement.
Jean de Ravenne était conseiller intime et ami particulier

de l'empereur Louis et de sa femme Ingelberge. Le pape
Nicolas, jaloux de son influence (invidia ductus), l'accusa d'abuser

de son autorité archiépiscopale pour défendre à ses suffragants

et à ses prêtres de se rendre à Rome et de recevoir
les légats pontificaux; il l'accusa aussi de rattacher à son
obédience les diocèses de l'Emilie qui relevaient de Rome, et
de vouloir transférer à saint Appollinaire les droits de saint
Pierre. Nicolas ne pouvait supporter que l'Eglise de Ravenne
se considérât comme autocéphale. Il voulut en finir, cita trois
fois l'archevêque Jean à comparaître devant un synode à Rome,
et trois fois l'archevêque refusa, déclarant ne pas reconnaître

l) p. 398. — 2) P. 459- - 3) p- 374-



— 680 —

la juridiction du pape. Nicolas l'excommunia, Louis II somma
le pape de lever l'excommunication. Nicolas, soutenu par les
dissidents de Ravenne et de l'Emilie, s'empara de l'archevêque,
qui, abandonné de l'empereur, se soumit et dut se présenter
chaque année comme vassal en cour de Rome1)!

Sous Jean VIII, il ne manquait pas, même à Rome, de

partisans déterminés du droit impérial qui poussaient l'empereur

à une initiative énergique et l'encourageaient à réduire
le saint-siège au rôle secondaire dont il s'était départi, grâce
à l'éloignement des empereurs2). Le parti des ennemis du

pape avait pour chef l'évêque Formose. A la mort de Charles
le Chauve (877), Carloman, fils de Louis le Germanique,
s'appuya sur ce parti et déchaîna sur Rome les bandes de Lambert

de Spolète et du marquis Adalbert. Lambert donna à

ses hommes les ordres les plus sévères pour ne laisser approcher

du pape ni les grands, ni les évêques, ni les prêtres, pas
même ses familiers les plus intimes; il rétablit à Rome, contre
le pape, les prêtres que le pape avait excommuniés 3).

En Irlande aussi, on en appelait à Constantinople contre
« le Loup y> de Rome. Aug. Thierry, dans son Histoire de la

conquête d'Angleterre (T. I, p. 122-123), dit: «Les Irlandais,
dans leurs cruels embarras, s'adressèrent à Constantinople, qui
n'a pu rien faire à cause des distances et des difficultés sans

nombre que les envoyés devaient rencontrer dans les pays
intermédiaires. Ainsi, un de leurs prêtres, qui s'occupait de

poésie, lance dans un poème des imprécations contre les
pasteurs de Constantinople qui négligent le troupeau de Dieu, à

la merci du Loup de Rome. »

Une quantité de mécontents et de scandalisés commençaient

à se détacher de l'Eglise romaine et à circuler à travers
l'Italie sous le nom de Pauliciens, très hostiles au clergé
romain et préludant à l'opposition, quelquefois terrible, que feront

plus tard les Bogomiles, les Cathares, les Vaudois, les

Albigeois, etc.
Si toutes ces forces qui en appelaient à l'ancienne Eglise

et qui protestaient contre les innovations d'alors, blessantes

pour leur piété et destructives de leur liberté religieuse, avaient

été unies, elles auraient été doublées et peut-être auraient-

') 1'. 373-375- — 2) P- 427- — 8) P. 461-464.



— 681 —

elles réussi à arrêter le torrent dévastateur. Telle fut sans
doute la pensée des évêques lorrains, lorsqu'ils envoyèrent à

Photius leur manifeste contre le pape, et tel fut aussi le désir
de Photius lorsqu'il entra en relations directes avec l'empereur
Louis II, le fit solennellement reconnaître «empereur» à

Constantinople et le pria de lui prêter main-forte contre le pape J).

Malheureusement cette union entre l'Occident et l'Orient ne se

solidifia pas, grâce à l'ambitieuse politique de l'empereur Basile
qui combattit Photius et qui refusa de reconnaître le titre
d'empereur de Louis IL Celui-ci, dans une lettre adressée à

Basile en 871, alla jusqu'à reprocher aux Grecs «leur esprit
d'hérésie et leur cacodoxic2). Il est manifeste, déjà à cette
époque, que la rupture entre l'Eglise d'Occident et l'Eglise
d'Orient les affaiblit l'une et l'autre; que les Eglises de

Ravenne, de Bénévent, des Gaules, de Germanie, en furent
particulièrement ébranlées et qu'à dater de ce moment leur
résistance à la tyrannie papale fut amoindrie.

Quoique cette étude, qui n'est qu'une introduction à l'histoire

ecclésiastique du IXe siècle, soit très incomplète, elle peut
déjà, cependant, indiquer aux défenseurs de l'ancienne Eglise
au XIXe siècle, les devoirs qu'ils ont à remplir pour rétablir
l'union des Eglises, soit l'union des Eglises d'Orient et d'Occident,

soit l'union des Eglises d'Occident entre elles.
E. Michaud.

') Voir Gasauet, p. 384-386.
2) P. 418.


	L'ancienne et la nouvelle Église en occident, au IXe Siècle

