Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: L'ancienne et la nouvelle Eglise en occident, au IXe Siécle
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403357

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[’ANCIENNE ET LA NOUVELLE EGLISE
EN OCCIDENT, AU IX® SIECLE.”

(Sutite et fin.)

V. — L’analyse des traits les plus caractéristiques du
IXe siécle, telle que nous l'avons faite précédemment, serait
tres incompléte, si nous n’essayions pas de décrire, 4 coté du
milieu politico-ecclésiastique, le milieu théologique et religieux.
Si le milieu politico-ecclésiastique a rendu possible le déve-
loppement de la papauté politique et temporelle déja créée an-
térieurement, et surtout la création de la nouvelle papauté
ecclésiastique et spirituelle, le milieu théologique et religieux
a rendu possible plusieurs erreurs graves que la nouvelle Eglise
romaine n’a fait que développer, et par lesquelles elle a cher-
ché, mais sans réussir, a étouffer, en Occident et méme en
Orient, I'orthodoxie de l'ancienne Eglise indivisée.

Précisons.

I'ignorance, la grossiereté, la superstition, la corruption,
le mensonge, tels sont, malheureusement, les élements alors
dominants dans 1’Eglise occidentale.

L’ignorance dans les Gaules ne datait pas du IX° siecle;
elle avait été aggravée déja au V° par les invasions des barbares.
Vers le milieu du VI, 'armée que Théodebert avait entrain€e
avec lui du fond de la Germanie, a été dépeinte par Procope
(de Bell. Goth.), qui montre son christianisme récent encore
mélangé des superstitions les plus sanguinaires. Arrivés suf
les bords du Po, ces barbares immolerent 4 la divinité des
femmes et des enfants, et jeterent leurs cadavres dans les

*) Voir la Revue n° 15, p, 463-488.



— 635 —

eaux du fleuve comme les prémices de la guerre. Grégoire
de Tours (539-593) a conscience de la décadence qui l'envi-
ronne et de la stérilité d’esprit de ses contemporains. «Si la
littérature se traine dans Vorniére de l'imitation Ilittérale et
seche, sile cerveau se peuple des superstitions les plus puériles
et les plus ridicules, si'la langue elle-méme devient entre les
mains des plus habiles un instrument rebelle; plus lamentable
encore est la décadence qui s'affiche dans les habitudes et les
passions qui gouvernent les hommes. Les mceurs se sont en-
sauvagées; les scénes de brutalité grossiere, d'ivrognerie, de
rapt, de viol, se succeédent dans les récits de Grégoire de
Tours, sans que le pieux évéque songe le plus souvent & s'en
¢tonner et pense a les flétrir. Il les raconte comme choses
habituelles et dont le spectacle est trop familier & tous pour
qu'il s’émeuve et que les lecteurs s'indignent. A lire ces
pages, on se sent vivre dans une société livrée a la violence
et & la ruse, olt la loi n'exerce plus d’empire, d'ol toute sécu-
rité pour les personnes et les biens est décidément bannie. A
ce point de vue, nier linfluence de 1'¢lément barbare sur le
monde faconné par la culture romaine, c’est fermer volontaire-
ment les yeux a 1'évidencel).» Sous Dagobert (628-638), la
prospérité de la Gaule franque était toute superficielle et I'éclat
de sa cour tout barbare. L’appauvrissement de lesprit, la
décadence intellectuelle, que Grégoire de Tours accusait naive-
ment au siécle précédent, n’ont fait qu'angmenter sous ses con-
tinuateurs. Ni la curiosité d'information, ni le gofit de I'exac-
titude ne distinguent Frédégaire; les Gesta Dagoberti, ceuvre
d'un moine «plus soucieux de glorifier son patron saint Denis
que d'écrire fidelement les annales du regne» ?), sont moins sirs
encore. En Italie, en Espagne, en Germanie, en Angleterre,
la situation n’est pas meilleure. Au IX°® siecle, I'élan donné
aux études par Charlemagne ayant disparu avec lui, le mal
ne fit qu'empirer; il alla méme toujours croissant, tellement
que la fin du IXe siecle et le X° furent «marqués d'une lamen-
table décadence dans les pays d’Occident» ?). Il est vrai que

Y A. Gasquet, 7 Empire byzantin et la Monarchic frangue, p. 94.

%) lbid., p. 205, o

5) Ibid., p. 14. — Dans leur Histoire litiéraire de la France, les bénédictins ont
dit (T. IV, p. 218, édition Palmé, 1866): « Les années qui suivirent la mort de Charle-
Mmagne ne furent que fatales & la littérature, le milien du siecle encore davantage, et
la: fin tout & fait pernicieuse. De sorte qu’avant cette dernitre époque, la France se
Vit replongée dans Pignorance, d’ol elle n’était pas encore entiérement sortie.»



le concile d'Aix-la-Chapelle de 802 parait étre plus exigeant,
en ce qui concerne l'instruction des prétres, que celui de Clo-
veshove (Angleterre) de 747, en ce qu'il ne se contente plus
de la connaissance du symbole, du Paler, des prieres de la
messe et des rites du baptéme, et qu'il exige encore la connalis-
sance du livre pénitential, la possibilité de comprendre les
homélies des Peres et de chanter Voffice d’aprés le rite ro-
main. Mais quelle ignorance de telles indications ne déctlent-
elles pas dans le clergé!

Selon M. Mignon, on ne connaissait de Platon, dans les
‘Gaules, au IX¢ siecle, que le 7imiéde, et peut-étre méme pas en
entier. C’est seulement aprés le retour de Constantinople du
moine Guillaume en 1167, ou méme au commencement du
XIIIe siecle, que les autres dialogues de Platon pénétrérent
dans les écoles et les bibliotheéques d'Occident '), A part le
de Interpretatione, on ne connaissait rien non plus d'Aristote.
M. Mignon va méme jusqu'a dire: «Les écoles de St-Martin.
«de Tours, de Corbie et de Fulda au IXe siecle, de Reims et
de Lyon au X°, avaient donné aux sciences divines wune cer-
taine attemtion?).» Les bénédictins de St-Maur avouent aussi
que la chute de la discipline entraina avec elle le culte des
lettres: «On ne faisait que trés rarement des instructions aux
peuples et des catéchismes aux enfants.... On négligeait de
soutenir I'établissement des écoles publiques.... On n'a que
trop de preuves du progrés énorme que lignorance fit en
France avant la fin de ce siecle. Il ne s’y tint presque point
de conciles, depuis celui de Paris (829), qui ne se plaigne de
lignorance extréme du clergé et de ceux qu'il était obligé
d’instruire %). »

La superstition, sceur de l'ignorance, était aussi partout
répandue. En Occident comme en Orient, le culte exagéré des
images et des reliques avait montré, des la fin du VIII® siécle,
a quel degré de grossiéreté étaient tombés les esprits. En 824,
Iempereur Michel le Begue écrivait & 'empereur Louis le Pieux
que, chez beaucoup, le culte des images était dégénéré en ido-
latrie; qu'on leur rendait, & elles, le méme culte quau Christ
et qu'a Dieu: «Quelques-uns, dit-il, les habillent de linges et

Y Les Origines de la scolastigue, U. 1, p. 39-40.
3 g,
3) T. 1V, p. 220-221.



— 637 —

veulent que leurs enfants nouveau-nés soient tenus par elles
sur les fonts baptismaux. D'autres, sur le point de prendre
Thabit religieux, dévouent aux images leur chevelure, & mesure
-qu’elle tombe sous les ciseaux. Des prétres et des clercs raclent
les couleurs qui les recouvrent et mélent cette poussieére au
vin du sacrifice, puis offrent ce mélange 4 la communion des
fideles. Ceux-ci déposent le corps du Christ entre les mains de
ces statues, afin de recevoir d'elles l'oblation sacrée.» En
QOccident, i1 en était a4 peu prés de méme; et c'est précisé-
ment cette superstition grossiére, ce détournement de I'adora-
tion due a Dieu et rendue a la créature, ce détournement des
hommages dus aux Saints et & leurs vertus, et rendus 2 la ma-
tiere méme de leurs statues et de leurs images, qui prolon-
gerent pendant silongtemps chez les Francs, presque pendant
tout le cours du IXe sigcle, 'opposition d'un grand nombre
d'évéques contre le culte en question.

Agobard de Lyon s'efforca, dans plusieurs de ses écrits,
de combattre les nombreuses superstitions de cette époque ),
mais en vain.

«On passa, disent les bénédictins, de I'astronomie a l'astro-
logie judiciaire, qui vint & la mode sous le régne de Louis le
Débonnaire, prince timide et curieux. Il n'y avait point de
grand seigneur qui n'efit chez lui un astrologue. Adalme,
avant de devenir abbé de Castres, perdit beaucoup de temps
A cette science aussi vaine que dangereuse ?).»

Cest en 827 que les ambassadeurs byzantins apporterent
A I'Eglise franque les ceuvres prétendues de saint Denis I'Arco-
pagite. Elles furent «noblement reques»; Scot Erigéne les tra-
duisit; on les étudia, et elles furent une des sources de la
mystique du moyen age. Or on sait que ce sont des élucubra-
tions, au fond treés inférieures en leurs complications, d'un néo-
Pplatonicien fantaisiste du VIe siecle; rien de plus.

Méme l'empereur Louis II poussait 'ignorance des choses
de la religion et de la conscience jusqu'a se croire obligé de
prier le pape Adrien de le délier du serment qu'il avait fait
en 871 au duc de Bénévent, dans un moment de contrainte et

Y Hist. litt. de la France, T. IV, p. 269.
9 P, 274275,



— 6568 —

de violence, de ne jamais entrer en armes sur le territoire de-
Bénévent 1)!

La corruption marchait de pair avec lignorance et la
superstition. Laissons de coté I'Orient ol 'impératrice Iréne
elleeméme eut ses heures de monstruosités, olt les empereurs.
Michel et Basile — pour ne citer que ceux-l2 — vivaient dans.
de crapuleuses débauches et dans des orgies sanglantes?. Ne
voyons que 1'Occident. Dans les royaumes francs, «la plupart
des familles princieres donnaient I'exemple de scandales reten-
tissants. Sans parler des désordres notoires de Lothaire II, le:
frere de Teutberge, Hucbert, doté d’'un monastére dans le Valais,
abandonnait son abbaye pour se faire brigand, et parvenait
ensuite & se faire donner par le roi de Neustrie 'abbaye de
Saint-Martin., La femme de Boson, de Provence, quittait som
mari, et pendant dix ans courait les grandes routes, étalant:
la honte publique de ses adultéeres. La fille méme de Charles.
le Chauve, Richilde, se faisait enlever par un aventurier hardi,
Baudoin, le fondateur de la maison des comtes de Flandres»3).
A Rome méme, chez les papes mémes, les moeeurs étaient pires.
encore. Citons comme spécimen le simple passage suivant des
Annales de Hincmar (868): «A linstigation d’Arsénius, son fils
Eleuthérius séduisit et enleva la fille du pape Adrien, fiancée
a un autre époux. Le pape fut vivement contristé. Arsénius.
s'enfuit auprés de 'empereur Louis & Bénévent, confia ses tré-
sors a l'impératrice Ingelberge, et pris de la fievre, conversant.
avec le diable, il s’en alla sans communion le rejoindre. Apres
sa mort, le pape Adrien demanda a l'empereur qu'Eleuthérius.
fat jugé d'apres la loi romaine. Mais cet Eleuthérius, par le
conseil, dit-on, de son frére Anastase, qu'Adrien avait nommé
au début de son pontificat bibliothécaire du saint-siege, tua.
Stéphanie, I'épouse du pontife, et sa fille, quil avait ravie. II
fut lui-méme mis & mort par les légats de 'empereur. Le pape
réunit un synode et fit condamner Anastase, déja frappe par
plusieurs jugements précédents. »

Poussés a un tel degré, ces trois facteurs, l'ignorance, la
superstition et la corruption, ne pouvaient produire que l'anar-
chie dans les esprits, dans les consciences et dans la société.

1) P. 421-422,
%) P. 389-390.
% B gy6.



— 659 —

De fait, l'anarchie était alors & peu preés partout, et le pape
Nicolas, qu’était-il dans I'Eglise dont il renversait la constitu-
tion, sinon l'anarchie méme? A chaque ¢lection de pontife,
Rome ¢était dans le trouble et souvent méme le sang y était
versé€. Parlant de I'Italie méridionale & cette époque, M, Gas-
quet remarque que «l'absence de tout gouvernement, le relache-
ment de toute discipline sociale, y avaient développé, comme
un fruit spontané et précoce, la plus effroyable anarchie.» Puis
il ajoute: «l.es mémes causes plus tard produisirent ailleurs
les mémes effets. L'ltalie tout entiere, la France, la Germanie,
furent a leur tour la proie de la féodalité princiere, surgie des
ruines de l'empire de Charlemagne. Mais si grossiére et si
brutale que se soit manifestée en Occident la domination
seigneuriale, bien qu'on doive lui imputer la disparition de toute
culture, la perpétuité des guerres privées, les famines et les
pestes qui ravagerent pendant plus de deux siécles ces con-
trées, nulle part le mal ne fut plus profond et plus incurable.
Par un privilege de situation, le sud de I'ltalie devint la terre
de prédilection de anarchie. Les violences et les abus de la
force s'y aggravaient et s'y compliquaient de tous les vices,
de tous les instincts pervers particuliers a ces populations de
la Grande-Grece, mélange d'Italiens, de Néo-Grecs et d’Africains:
cruauté froide, sensualit¢ effrénée et féroce, duplicité féconde
en intrigues scélérates. Ailleurs, a défaut d’'autorité publique,
la religion et la crainte des chatiments éternels paralyseérent
le dévergondage social et servirent de freins salutaires ). »
C'est dans ce milieu grossier et barbare qu'on matérialisa
ces « chatiments ¢éternels», qu'on fit du feu de l'enfer un feu
matériel, qu'on préta aux démons un corps avec des cornes,
des griffes et tout lattirail satanique que les peintures du
moyen Age nous ont transmis. Cest dans ce milieu que, de
bonne foi, sans doute, et pour frapper davantage les esprits
qui n'étaient ouverts qu'aux choses matérielles, on matéria-
lisa les éléments spirituels de la religion, 'eucharistie en
particulier. C’est dans ce milien qu'on ne se contenta plus
du sacerdoce spirituel du Christ invisible; qu'on outra le rdle
du prétre; qu'on le substitua au Christ, qui fut oublié et relégué
dans le ciel; qu'on attribua au prétre-homme, sous le nom de

) P, 342.



— 6060 —

pouvoir sacerdotal, un pouvoir miraculeux de transformer les
substances matérielles, de remettre les péchés et d’ouvrir le
ciel et le purgatoire d'un coup de clef et d'un tour de main
(ce qui deviendra plus tard le fameux ex opere operato de la
scolastique). Clest dans ce milieu que, de bonne foi peut-étre
(du moins chez quelques-uns), on se crut obligé d'outrer 'au-
torité, surtout 'autorité du clergé, en particulier celle du pape;
d’'exagérer par conséquent le devoir de l'obéissance, qui de-
viendra plus tard l'obéissance passive et cadavérique; dexa-
gérer de méme la notion de la foi, qui, au lieu de rester une
adhésion rationnelle de lintelligence a la vérité révélée par le
Christ, va devenir une soumission aveugle et absolue, sans
discussion, & la parole du pape et du clergé en général (qu'on
appellera I'Eglise enseignante ou simplement 1'Eglise).

C'est ainsi que l'esprit de mensonge pénétra dans I'Eglise:
c’est ce qu'on appela mentir pour la bonne cause, par piété,
pro pietate mentiri. C'est ainsi qu'on n’hésita pas — toujours
dans de bonnes intentions, admettons — a fabriquer des docu-
ments pour les besoins de sa cause, a inventer méme des
fausses décrétales, & les mettre en circulation et a les appli-
quer comme si elles étaient vraies et authentiques, etc., etc.

C'est bien, effectivement, 4 cette époque que l'usage des
Fausses Décrétales s’introduisit dans I'Eglise d’Occident. Elles
parurent pour la premitre fois dans le recueil de Benoit le
Lévite, On attribue leur introduction dans les dioceses de
Gaule et de Germanie a Riculf, archevéque de Mayence. Cette
publication jeta la perturbation la plus complete dans les rap-
ports des évéques avec les métropolitains, et des métropoli-
tains avec le pape. Cette législation nouvelle et subversive
tendait &4 se substituer a la législation canonique consacrée
par les conciles. Les évéques de France, notamment Hincmar,
se plaignirent vivement de ces régles nouvelles, destructives
de l'indépendance des Eglises, contraires a toutes les coutumes
recues jusqu'a ce jour. Naturellement Nicolas prit fait et cause
pour les Fausses Décrétales, les appliqua et les imposa, bien
qu'elles fussent répudiées par les évéques de France dans tout
ce quelles avaient de contraire a l'autorité des canons et des
conciles 1),

1y P. 380-381, 457.



— 661 —

Que les Fausses Décrétales soient en réalité de fausses
décrétales, on ne saurait le mettre en doute et les historiens
ultramontains eux-mémes en conviennent aujourd’huil). Mais
ce qu'il importe surtout de remarquer, c’est qu'elles ont servi
a fonder la nouvelle papauté et la nouvelle Eglise romaine.
«LLes Décrétales, dit M. Funk (I, 419), servirent de fondement
aux prétentions de Nicolas I*, qui se réclama certainement du
droit cré¢ par le Pseudo-lsidore, pour rejeter la déposition de
Rothadius, évéque de Soissons, ordonnée par les prélats francs
(864).» — <« Vers le milieu du IXe siecle (845), a dit Dollinger,
surgit la monstrueuse fabrication des Décrétales d'Isidore, dont
Peffet atteignit bien au dela des intentions de T'auteur. Cette
fourberie amena lentement, mais progressivement, la transfor-
mation compleéte de la constitution et du gouvernement de
I'Eglise. Nous ne croyons pas qu'on puisse trouver dans 1'his-
toire entiere un second exemple d'une fiction qui ait aussi
parfaitement réussi et qui, cependant, ait été concertée d'une
facon plus grossiere. Voila trois cents ans qu’elle est dévoilée,
mais les principes qu'elle devait vulgariser et réaliser en pra-
tique, ont poussé de si profondes racines dans le sol de I'Eglise,
se sont si bien identifiés avec le développement de la vie ec-
clésiastique, que la-découverte de la fraude n'a pas produit
d’ébranlement durable dans le systéme en vigueur.» On peut
méme dire que l'infaillibilité papale n’est que la conséquence
¢loignée des principes d’absolutisme papal émis dans ces fausses
décrétales.

D’autres pieces ont été fabriquées a cette méme €poque.
En 878, le pape Jean VIII, dans des négociations avec Louis
le Begue (fils de Charles le Chauve), produisit le texte d'une
charte qu'il disait étre de l'empereur Charles et qui faisait
donation au saint-sicge de I'abbaye de St-Denis. Or cette charte
était fausse. «Beaucoup, dit Hincmar, croyaient qu'elle avait
€té fabriquée, d’accord avec quelques évéques et conseillers
du roi Louis, pour avoir prétexte de l'enlever & 'abbé Gozlin

Y Voir Funk, Histoire de I Eglise, trad., par M. Hemmer; Colin, 1891, 2 VOE"
M. Funk donne plusieurs fois le qualificatif de « faussaire » a l'auteur. Tout en lui
attribuant de bonnes intentions, il 1’accuse d’avoir commis de « nomb‘reuses ffﬂmﬁca-
tions », d’avoir «inventé & plaisir »: « Toutes les Décrétales de la premiére partie et un
grand nombre de lettres de la troisieme sont de sa main; falsification grave,» etc.
T. 1, p. 418.



et l'attribuer au pape. Le pape Jean déclara que, si Louis
voulait confirmer cette charte, il sanctionnerait volontiers lui-
méme le privilege que lui accordait son pere. Mais cet argu-
ment plus factieux que raisonnable demeura sans effet, »

Déja a cette époque les ceuvres des Peéres grecs n'étaient
plus intactes. C’est ainsi que Ratramne, en répliquant aux
Grecs, s’est servi d’un écrit faussement attribué a saint Athanase.
Zernicavius a signalé cette falsification et plusieurs autres?t).

C’est cet esprit de mensonge et de falsification qui a pro-
duit toutes ces légendes qu'on a essayé plus tard de {faire
passer pour vraies et qu’on a introduites jusque dans le Bré-
viaire et dans les fétes des Saints. On n'avait alors ni le sens
de T'histoire, ni celui de 'exactitude ; la vérité purement morale
et spirituelle paraissait insuffisante par elle-méme, et on la
traitait de chimérique, si elle n'était pas transformée en réalité
matérielle. Clest de cet esprit grossier et matérialiste qu'est
sorti le littéralisme par lequel on a dénaturé, déja au I1Xe siecle,
le sens de plusieurs passages des Ecritures, passages que l'on
allait désormais prendre & la lettre et d'une maniere absolue,
tandis que l'ancienne Eglise les avait interprétés dans leur
vrai sens, essentiellement relatif, spirituel, moral et mystique.
C'était laltération des dogmes qui se préparait par leur mate-
rialisation. De méme qu'on s'attribuait le droit de biffer la tra-
dition — tradition qu’on ne connaissait déja plus — en appli-
quant au pape seul les paroles adressées par J.-C. a Pierre et
dans la personne de Pierre 4 I'Eglise méme, ainsi s’attribuait-
on le droit d'interpréter les autres textes soit matériellement
(C’est ce qu'on appelait le sens littéral), soit & son gré (c'est
ce qu'on a appelé le sens accomodatice); c'était une exégese
nouvelle qui se fondait, exégese qu'on a appelée réaliste, mais
qui était au fond matérialiste et contraire au spiritualisme
ghiretiet,

Dans cet esprit on rédigea méme de nouveaux livres péni-
tentiaux. « Comme les auteurs qui s'étaient mélés de les diriger
avaient moins consulté les regles de I'Eglise que leur caprice,
ces livres se trouvaient pour la plupart contraires aux anciens
canons, et corrompaient les pécheurs par de vaines espérances.
Cet abus causait un si grand désordre dans ladministration

Y Voir C. Lampryllos, la Aystification fatale, p. 118-120; Athenes, 1833.



— 0663 —

de la pénitence, que les Péres du célebre concile de Paris de
829 ordonneérent que chaque évéque dans son diocese recher-
cherait soigneusement ces livres erronés pour les mettre au
feu ). » Sur la fabrication des légendes a cette époque, les béné-
dictins font encore 'aveu suivant: « Les translations de reliques,
si fréquentes au IXe siecle, furent une nouvelle occasion de
multiplier ces légendes et de grossir le nombre des fausses.
Car, comme ces reliques venaient souvent de trés loin, on
ignorait absolument l'histoire des Saints a qui elles apparte-
naient. Il fallait cependant des actes pour lire aux jours de
fete. On en composait de son chef, ol 'on tachait, toujours a
bonne intention, de joindre le vraisemblable an merveilleux.
Quelquefois on puisait dans les actes d’autres Saints, et on les
confondait ainsi les uns avec les autres?).»

Aussi Florus de Lyon, dans son second opuscule contre
Amalaire, a-t-il averti les fideles de se mettre en garde contre
les faux documents (talsi Codices et a sincera veritate discordes).
IT a dit expressément (n° 21): «In nullo usu lectionis habean-
tur. Apocryphse autem scripturee quee sub nominibus aposto-
lorum multarum habent seminarium falsitatum, non solum in-
terdicendee sunt, sed etiam penitus auferendae atque ignibus
concremandee, quia, quamvis sint in illis queedam quee videantur
speciem habere pietatis, nunquam tamen vacua sunt venenis.»

VI. — Les bénédictins de St-Maur ont ainsi caractérisé
cette époque: « Autant on était timide et réservé aux siecles
précédents A inventer et A proposer de nouvelles questions
sur les matieres de religion, autant on fut kardi en celui-ci a
en faire naitre sur les moindres sujets.» Et a propos d'une
de ces questions, ils ajoutent: «Question jusque-la inoufe, qui
marque bien la grossidreté du génie de ce temps-1a®).»

C’est en effet le propre des esprits jeunes d'étre curieux,
de vouloir connaitre le pourquoi et le comment de tout ce
qui leur parait mystérieux; et lorsqu'ils sont ignorants, ils
acceptent toutes les explications, méme les plus puériles et les
plus naivement grossieres, qui jaillisent de leur propre imagina-
tion ou de 'imagination de leurs éducateurs. C'est ce qui est ar-

Y Hist. litt. de la France, par les Bénédictins de St-Maur, T. IV, p. 271-272.

%) P. 273-274.
) Owwr. cité, T. IV, p. 258.



— 664 —

rivé en Occident, au IX° siécle et dans les siecles suivants. Les
documents historiques faisaient défaut ou n’étaient pas étudiés;
la connaissance des Péres grecs était a peu pres nulle et celle
meéme des Peres latins trés rare; le goft n'était pas plus a la
tradition qu’a lhistoire, on préférait « faire de soi», spéculer
a sa manitre, systématiser, discuter a perte de vue, ergoter,
fonder des partis exclusifs et étroits, d'un cOté ceux qu'on
appellera bientét les nominalistes, de l'autre les réalistes et
entre les deux rien, ou a peu pres rien, quelque chose d'in-
termédiaire que trés peu apercevront, que la plupart trouve-
ront vague, insaisissable, chimérique, et qui sera cependant
la vérité. Clest ainsi qu’est née la scolastique; et si sa nais-
sance date de la fin du XI¢ sie¢cle, sa conception remonte au IX°

Elle a ¢été congue dans le triste milieu décrit précédem-
ment; fille de lignorance et de 'erreur, elle n’a pu étre elle-
méme qu'erreur. Nous avons déja vu comment la notion de
I'ancienne papauté spirituelle a été altérée et comment cette
premiere altération a conduit & laltération de la constitution
de I'Eglise, qui, de république qu’elle était, est devenue, avec
Nicolas I°*, une monarchie déja absolue et cassante. Nous
avons vu comment ces deux altérations ont détruit dans beau-
coup d'esprits la vraie notion de la catholicité, en lui substi-
tuant la notion d'une Eglise particuliere, I'Eglise de Rome,
devenue impérieuse et presque impériale, dominatrice, absor-
bante, militante, se prétendant universelle en ce sens que
toutes les autres devaient lui étre soumises, rompant ainsi
la véritable catholicité en rompant I'union entre les Eglises
d’Orient et d’Occident, divisant tout pour rvégner sur tout,
divisant méme les Eglises d’Occident entre elles, les dominant
par des légats qu'elle leur imposait et qui faisaient la loi aux
métropolitains et aux rois mémes. Ces légats pontificaux,
armés de pleins pouvoirs et tels que Nicolas Ier les envoyait,
étajent nouveaux. C'est aussi vers ce temps que les chor-
éveques furent remplacés par les archidiacres ).

Cependant — c’est Leibniz qui en fait la remarque —
les papes d’alors ne s'appellent pas encore vicaires de Dieu
ou de J.-C., mais seulement vicaires de saini Fierre, comme
d'autres évéques s'appelaient vicaires des Saints dont ils étaient

Y Funk, Hist. de 7 Eglise, trad, Hemmer, T. I, p. 409-410.



les successeurs et dont ils occupaient le siege. Ratramne ne
reconnaissait d’autre maitre de I'Eglise que le Christ: « Si uno
sub magistro Christo omnes christiani censemur.» Au X sigcle,
Ratherius, évéque de Vérone, expliquant comment 1'Eglise ca-
tholique est une, ne prononce méme pas le nom du pape. Il
dit: « Ne quis Jerusalem, Romam, Alexandriam vel aliam quam-
libet in hac praerogativa accipiat, cateras accipiat: Catholica
est Ecclesia, catholica est ejus gratia... Licet consuetudines pro
ritu et proprietate gentium sunt discretee, uno spiritu omnes
consecrantur, sicut et uno baptismate ommnes lavantur. Et licet
divisiones sint gratiarum, siquidem excellunt alii alios in Ec-
clesia, sicut et in ccelo ordines, non tamen divisi datores; unus
est enim dator, operator unus, idemque qui solus Deus essen-
tialiter.» Puis, il parle du roi, qui pour les choses terrestres
est au premier rang (regi quasi preecellenti, I Petr. Il, 13);
mais il ne parle pas du pape. Il parle des apotres et de leurs
successeurs, qui ont tous rec¢u le pouvoir de lier et de délier;
mais il n'est pas question du pape?). — Au Titre IV intitulé:
Episcopi quam honorandi, il cite le Psaume 138, v. 17: Nimis
confortatus est principatus eorum, et il ajoute: « Quorum? Apos-
tolorum, evangelistarum, episcoporum, clericorum, monarcho-
rum seeculo renuntiantium, qui, quia nolunt aliquid habere in
mundo, jure cum Deo principantur et judicant de mundo, ma-
lentes aurum habentibus imperare quam aurum habere.» Donc
le pape n'est pas distingué des autres évéques dans la consti-
tution divine de I'Eglise. L'ancienne Eglise est donc encore
visible, malgré les innovations de Nicolas.

Dans le domaine du dogme spéculatif, voyons la marche
des esprits.

Au sujet du Filiogque, que de chemin parcouru, de Léon III
(t 816) qui refusa de le ratifier et de l'introduire dans le sym-
bole, 2 Nicolas I (858-867) qui s’empressa de le favoriser, et
aux débats de 868*provoqués par ce pape €n 867! Jean VIII,
toutefois, fut trés modéré dans cette question. Ce ne sera méme
que sous Benoit VIIT (1012:1024) que laddition en question
sera acceptée 4 Rome.

Hincmar a cru voir du trithéisme dans la strophe: 7e frina
Deitas, etc., et il 'a interdite dans son Eglise. Gottschalk,

1) Preeloquiorum Libri VI; Lib. III, Tit. V: Una est Catholica Ecclesia.



— 666 —

Ratramne et d’autres en ont défendu l'orthodoxie, et Thomas
d’Aquin en a assuré le triomphe !).

De 847 a 859, les discussions sur la prédestination sou-
levée par le moine Gottschalk, loin de placer la question dans
son vrai jour, ne firent guére qu'envenimer les esprits et pré-
parer de nouvelles voies aux fanatiques partisans d'une pré-
destination au mal et au péché.

Il semble que plus les questions étaient ardues, compli-
quées et difficiles a résoudre, plus elles attiraient les théolo-
giens de ce temps. Gottschalk, non content de s’étre brilé
les ailes en approchant de trop prés le probleme de la pré-
destination ou des deux prédestinations, voulut encore discuter
si les justes, apres la résurrection, verront Dieu des yeux du
corps?). Le moine Candide alla jusqu'a demander si, dés main-
tenant, J.-C. pouvait voir Dieu des yeux du corps. D’autres
soutenaient que 1'ame de 'homme n’est pas dans le corps, que
les anges sont corporels, que la seule peine de l'enfer est le
souvenir des péchés et le remords de la conscience?). L'abb¢
Fridugise publia méme un traité sur le rien et les ténebres?).
Donc, les subtilités étaient dans le gott de 1'époque; on s’y
livrait d’autant plus qu'on manquait des connaissances solides
qui en eussent arrété le cours, et c'est ainsi que les esprits
sages furent débordés.

C'est aussi au IX° sidcle qu'on a repris la question de la
manidve dont Marie a concu et enfanté J.-C., question qui avait
déja été discutée par Jovinien (1 412) et Helvidius, d'une part,
et saint Jérome, d'autre part, et qu'lldefonse (f v. 669) avait
reprise. Au IX° siecle, les adversaires sont deux moines: Pa-
schase Radbert, qui prétend que ni la conception ni l'enfante-
ment du Christ ne se sont taits selon l'ordre de la nature, non
secundum naturee legem, sed clauso utero conceptus et natus,
Ratramne, qui soutient que l'ordre de la nature a ¢té main-
tenu, asserens Christum e virginea aula tam uteri via proces-
sisse quam in utero conceptum, formatum ac novem meNses
gestatum®). Tous deux admettent la virginité de Marie, mais

) Bénédictins de St-Maur, Hist litt. de la Fr., T. IV, p. 267.
¥y Jhid,

%) P. 267-268.

4 B, 28,

®) Cf. D’Achery, Sguilegium, T. 1, p. 43 et seq.



— 667 —

ils expliquent différemment. Paschase ne nomme pas Ratramne,
mais il s’éleve contre des freves, et, chose curieuse et carac-
térisant bien la piété monacale du IXe siecle, c'est aux reli-
gieuses de Soissons qu'il adresse son Explication! Cette expli-
cation est crue, et pour les lecteurs moins émancipés que les
religieuses de Soissons, je citerai le texte latin. Donc Paschase
veut réfuter les freres qui disent «non aliter beatam Virginem
Mariam parere potuisse, neque aliter debuisse quam communi
lege nature, et sicut mos est omnium feminarum, ut vera
nativitas Christi dici possit.» 11 déclare cette piété impie,
aveugle; il dit qu'alors Marie ne serait plus vierge et que son
fils serait né de la chair du péché (de carne peccati), «Nam
et ipsa lex natursee sub qua nunc mulieres concipiunt et pa-
riunt, ut ita dicam, vere non est lex nature quodammodo, sed
maledictionis et culpee.» Donc, selon Paschase, la loi natu-
velle d’apres laquelle 'homme est engendré n'est pas vraiment
une loi de la nature, mais une loi de malediction et de péché.
Paschase sent bien qu'il outre, car il dit: «pour ainsi dire,
d'une certaine maniere.» Mais il ne prend pas moins sa
pensée outrée pour un principe. De plus, il ne peut pas con-
<ilier le maintien de la loi de la nature avec 'action de 'Esprit
Saint, et il conclut que le Christ, ayant été congu du Saint Es-
prit, a df étre congu «non ex semine viri»; les deux ne peuvent
pas aller ensemble. Clest & des religieuses qu'il prétend dé-
montrer ces théses! « Et ideo sicut clausis visceribus jure cre-
ditur conceptus, ita omnino et clauso utero natus.» De cette
théologie sortira plus tard la mariolatrie. C'est ainsi que le
Christ est né «sine colluvione peccati», donc miraculeusement
et non selon 'ordre ordinaire de la nature, et cela pour sauve-
garder la virginité de Marie: «ut Maria sine coitu viri et sine
ulla corruptione Dominum et hominem pareret, virgoque sem-
per maneret.» Dans Pesprit de Paschase, la notion du sur-
naturel implique celle du miracle, non plus du miracle tel que
Pentendait saint Augustin, mais du miracle qui est une viola-
tion des lois de la nature.

Les notions du sacrement et du ministre du sacrement ont
€té altérées par le pape Nicolas I, par la maniere dont il a
déclaré nul le baptéeme conféré aux Bulgares par les prétre.s
du patriarcat de Constantinople. Ces prétres étaient de véri-
fables prétres, légitimement ordonnés, exercant légitimement

Revue intern. de Théologie. Heft 16, 1896, 44



— 668 —

leurs fonctions et professant la foi orthodoxe. N'importe. Puis-
qu’ils n’ont pas recu leur mission du pape, puisqu’ils n'agissent
pas en vertu de la juridiction du pape, puisqu’ils ne recon-
naissent pas la supériorité du pape sur les autres patriarches,
le baptéme qu’ils ont conféré est nul, et il faut rebaptiser les.
Bulgares! Et si le baptéme que ces prétres ont conféré est
nul, n'en résulte-t-il pas, d'une part, que l'effet du sacrement
dépend uniquement du prétre et non pas avant tout du Christ,
et, d'autre part, que le sacerdoce des prétres en question, c'est-
a-dire des prétres qui n'ont pas été approuvés par le pape, est
nul? Telles sont les doctrines, absolument nouvelles, erronées.
et hérétiques, impliquées dans les décisions du pape Nicolas I°.

Rome, qui fait sonner si haut sa théorie de la succession
apostolique et qui prétend étre seule & posséder cette succes-
sion, oublie de considérer la conduite tenue par les papes
Etienne VI, qui déclara le pontificat de Formose illégal et les
ordinations qu'il avait faites invalides; Théodore II, qui res-
titua leurs charges aux clercs ordonnés par Formose; Jean IX,
qui condamna également les procédures d’Etienne VI. Et toutes
ces condamnations d'une partie du clergé romain par l'autre
partie ne sont rien, en comparaison des papes et des antipapes
qui ont tous eu leur clergé propre, leurs ordinations a eux,
et qui, cependant, insurgés les uns contre les autres, ne pou-
vaient pas avoir tous en méme temps la succession.

Nicolas I a aussi altéré la notion du sacrement de ma-
riage dans l'affaire du divorce de Lothaire II, en ce sens qu'il
a agi comme s'il était, lui, pape, le ministre de ce sacrement,
comme si la validité du mariage dépendait du jugement du
pape, et comme s'il avait le droit d’annuler ou de valider &
son gré toute union matrimoniule. ILa question n'est pas de
savoir si Lothaire a eu tort ou raison de rompre son mariage
avec Teutberge et d’épouser ensuite Valdrade; la question est
de savoir si la conduite et les principes du pape Nicolas, dans
cette double affaire, sont conformes a la saine théologie et au
droit concernant le sacrement de mariage. Or, il est évident
qu'ils ne le sont pas, que Nicolas a violé ce droit, et que les
évéques lorrains ont eu raison de lincriminer sur ce point.

Au sujet de la pénitence, le concile de Chalons-sur-Sadne
de 813 enseigne encore, dans son 33° canon: «Quelques-uns
disent qu'il faut seulement confesser ses péchés a Dieu, et



— 669 —

- d’autres qu’il faut les confesser aux prétres. L'un et l'autre
se pratique avec grand fruit dans U'Eglise, de telle maniére
que nous confessons nos péchés a Dieu, qui est celui qui les
remet; et selon l'institution de I'Apodtre, nous les confessons
les uns aux autres, et nous prions les uns pour les autres,
afin d'étre sauvés, Ainsi la confession qui se fait a Dieu purge
les péchés; et celle qui se fait au prétre enseigne de quelle
maniere on doit les purger: car Dieu, auteur du salut et de
la sant¢, la donne souvent par une opération invisible de sa
puissance, et souvent par l'opération des médecins. »

Mais, d’autre part, le rachat des pénitences a prix d’ar-
gent commencait & devenir un usage courant et donnait ainsi
lieu & une «innovation grosse de conséquences» pour la disci-
pline pénitentiaire, C'est I'aveu de M. Funk, qui ajoute: Comme
de treés bonne heure la coutume s’était établie de recourir aux
bons offices des autres pour se décharger sur eux de l'accom-
plissement des ceuvres de pénitence, on finit par se libérer
simplement & prix d’argent. Les pénitentiaux, a partir du
VilIesiecle, énumerent les différentes sommes considérées comme
équivalentes a certains jefines, et que le pénitent pouvait payer
en compensation des austérités qu'il n'avait pas la force d'ac-
complir... Le rachat de la pénitence publique n’est constaté
avec certitude qu'a la fin du IX° siecle. Le synode de Tribur,
de 895, nous en donne le premier exemple (c. 56)... En dépit
de toutes les précautions, il ouvrait une porte a des abus; la
discipline courait le risque de se relacher.. Tandis que la
discipline pénitentiaire s'adoucissait, le pouvoir disciplinaire
de I'Eglise allait croissant de jour en jour. L’excommunication
se transforme peu & peu en une exclusion de tout commerce
avec le monde chrétien... A cette époque, linterdit est quel-
quefois étendu a des provinces et a des pays entiers?).»

Le 45° canon du concile précité de Chalons-sur-Saone, de
813, signale un autre abus: «Il se commet bien des abus,
dit-il, dans les pelerinages que l'on fait & Rome et a St-Martin
de Tours. Il y a des ecclésiastiques qui croient que, des qu'ils
ont visité ces saints lieux, ils ont expié leurs péchés et doivent
&re rétablis dans leurs fonctions, qu’ils avaient perdues par
leur faute. Des laiques s'autorisent de ces pelerinages pour

e

Y Ouwr. cizé, T. 1, p. 426-428.



— 670 —

pécher impunément. 11 y a des riches qui, sous prétexte
d’amasser de l'argent pour ces voyages, oppriment les pauvres;
et il y a des pauvres qui ne font ces pelerinages que pour
avoir plus de liberté de mendier. »

LLa notion de l'eucharistic tend aussi, & cette époque, &
s'altérer et & se matérialiser. Quoi qu'il en soit de la doctrine
méme de Paschase Radbert?), il est certain que ses disciples
ont encore outré sa doctrine, et qu'ils ont réussi a faire passer
pour suspects Ratramne et Scot, qui en appelaient au spiritua-
lisme des Peres et d’Augustin en particulier. IL’erreur sur ce
point ira en empirant, du XI* au XVI® si¢cle. Trop matéria-
listes pour comprendre la réalité morale et spirituelle, les es-
prits de 1'école fondée par Paschase Radbert ne voient de
réalité positive que dans la substance matérielle et traitent non
seulement d’idéalistes, mais de négateurs de la vérité, ceux qui
défendent la vérité, la réalité spirituelle, et qui n’ont pas
besoin de la palper matériellement et corporellement pour
savoir qu’elle est vraie et réelle.

On change aussi, & cette méme ¢époque, la maniere de
communier: on ne continue plus a déposer le pain consacre
dans la main du communiant, on le dépose sur sa langue, et
les oblata sont appellés «hosties 2)».

Il est a remarquer que presque toutes les innovations doc-
trinales, liturgiques et autres, qui ont été faites & cette époque,
ont eu pour auteurs soit des moines, soit des papes. Or, sil'on
réfléchit a lignorance qui régnait alors dans les couvents, et
au genre de préoccupations et dintéréts qui guidaient les
Romains ou les princes dans le choix des papes, on compren-
dra aisément le peu de valeur que 'on doit accorder en théo-
logie et en religion, pour peu qu'on respecte la théologie et
la religion, aux opinions des docteurs de ce temps, de ceux
du moins qui, dédaigneux de la tradition universelle ou inca-
pables de la comprendre, ont voulu tirer de leur propre fonds
des explications ou des interprétations nouvelles, dans des ques-
tions qu'ils n'étaient pas, manifestement, en état ni d'expliquer,
ni de résoudre. Ce n'est pas dans une telle théologie qu’il faut
chercher la lumitre; elle ne contient que des ténébres.

1) Voir la Rewue, numéro 14, avril 1896, p. 281-294.
?) Voir Funk, T. I, p. 423.



— 671 —

VII. — Toutefois, cette nouvelle théologie, cette nouvelle
dogmatique, cette nouvelle Eglise romaine, sont encore rela-
tivement modérées et se ressentent encore soit de l'utile oppo-
sition qui leur est faite, en Occident méme, soit du voisinage
bienfaisant des siecles précédents. Leur état au IXe siecle n'est
qu'embryonnaire; il ne doit pas étre confondu avec celui du
XI¢, encore moins avec celui des XII°® et XIII®, lorsque le germe
est devenu un arbre.

Nicolas I°** n’est ni Greégoire VII ni Innocent [II, mais il
les prépare. Les mceurs & Rome sous Adrien II ne sont pas
encore ce qu'elles seront sous Sergius III (904-911), Jean X
(914-928), Jean XI (931-936), Jean XII, Benoit IX, etc., mais
elles y acheminent. Clest une loi du monde spirituel que le
chatiment des corruptions doctrinales ne se fait pas long-
temps attendre. «La période qui s'étend de la fin du IX* siécle
a la premiere moiti¢ du X¢, dit M. Gasquet, comprend les an-
nées les plus misérables qu’ait vécues la papauté; le saint-
siege fut la proie des plus détestables factions et l'enjeu des
plus tristes intrigues?').» Et cependant ce n'était pas encore
Borgia!

Le Filioque, malgré ses progres, n'est pas encore ratifié
a4 Rome méme, comme nous l'avons vu; il ne le sera qu'au
XI¢ siecle, par Benoit VIIL

Dans la question eucharistique, le mot «transsubstantia-
tion» n’existe pas encore; il n'apparait pour la premiere fois
que dans Hildebert de Tours (7 1134). Les débats entre Paschase
Radbert et ses adversaires sont beaucoup moins violents que
ceux du XIle siecle. La lutte contre Bérenger poussera les
Paschasiens a de nouveaux exces, dans lesquels on se jouera
des anciennes définitions pour se contenter d’a peu prés, de
jeux de mots, de rapprochements mystiques et forcés.

Ce n'est pas au IXe siecle, c'est au XII* que Hugues,
évéque de Rouen, sous prétexte que les sacrements exigent la
foi, se dispense de les définir: sacramenta fidem queerunt,
diffiniri nesciunt. Clest plus commode; on peut ainsi nager en
plein dans l'arbitraire; la scolastique n'est que cela. Dans
l'ancienne Eglise on disait: Tu vois extérieurement le pain
qui est le szgme du corps du Christ. Au XII® siecle, ce méme

Y OQuwr. cité, p. 482.



—e BT —

Hugues de Rouen dira: Vides exterius speciem panis, qui caro
ipsa factus est!

Dans l'ancienne Eglise, c’est J.-C. lui-méme qui était con-
sidéré comme le pontife et le consécrateur du pain et du vin.
Au XII°® siécle, on dira avec Hugues de Rouen que ce sont
les mains et la bouche du prétre qui font le corps méme et
le sang méme du Christ: Ore sacerdotum et manibus ipsum
corpus, ipse sanguis Christi conficitur! Au XII® siécle, Pierre
le Vénérable enseignera que le Christ nous donne sa chair «non
seulement & adorer, mais a manger »; monophysisme et an-
thropophagie, voila ce que deviendra I'eucharistie! Pierre Lom-
bard (v 1164) ne recule pas non plus devant ces expressions:
Caro Christi adoranda, carnem Christi, hoc est humanitatem
Deitati unitam adoramus. Ce n’est plus la Divinité unie a
I'humanité que T'on adore, c’est Phumanité unie a la Divinité!

Dans l'ancienne Eglise, il ne s’agissait que d'une mandu-
cation spirituelle et mystique du corps du Christ. Au XII° siecle,
cette manducation sera transformée en manducation charnelle;
Yves de Chartres, Anselme de Laon, Bruno Astensis enseigne-
ront expressément que les apdtres, en faisant la céne avec le
Christ 1a veille de sa mort, ont mangé le corps du Christ Ze/
qu’il était alors!

Au IXe siecle, ce n'est déja plus, chez les Paschasiens du
moins, 'ancienne Eglise, mais ce n'est pas encore celle du XII°;
ce n'en est que la préparation encore vague et informe. Clest
au XI® siecle, lors de I'agitation contre Bérenger, que l'on sor-
tira de cette indécision et que l'on rompra avec l'ancienne
Eglise pour entrer pleinement dans le matérialisme, et le XII°
siecle systématisera ces exagérations, ces outrances, ces jeux
de mots, ces analyses détaillées du mystére, et cherchera &
leur donner un caractere classique et scolastique. Hugues de
St-Victor, avec larbitraire qui caractérise son mysticisme
et qui lui faisait dire, par exemple, que «la nature humaine
dans le Christ n'était pas mortelle par nécessité, mais seule-
ment par volonté (humana natura in Christo mortalis fuit sed
voluntate, non necessitate)», Hugues de St-Victor, bien que
encore relativement modéré, enseignera cependant que «toute
sanctification découle de ce sacrement, ex hoc sacramento
omnis sanctificatio est». Deés lors, pourra-t-on dire, a quoi
bon les autres sacrements? C'est ainsi que l'cucharistie pren-



— 673 —

«dra dans 'Eglise romaine une place énorme et reléguera dans
Tombre, comme de simples formalités, les autres sacrements,
-sauf la confession, qui sera, elle aussi, considérablement ex-
ploitée. Pierre de Celles, évéque de Chartres, dira, lui aussi,
que «l'eucharistie occupe dans le corps de I'Eglise la place
que le ccoeur humain tient dans 'homme: eucharistia locum
tenet in corpore Ecclesize quem humanum cor in homine»,
L’eucharistie coeur de I'Eglise, n'est-ce pas déja une expres-
sion toute moderne, et qui fait songer non seulement au sacré
cceur de Marie Alacoque, mais au «dogme génerateur de la
piété catholique » de 1'abbé Gerbet?

Le 19% canon du concile de Tours de 813 montre que la
plupart de ceux qui assistaient 4 la messe y communiaient, et
qu'on observait encore 'ancien usage de distribuer aux enfants
ce qui restait de l'eucharistie aprés la communion générale.
Le canon ne prohibe pas cet usage; il se borne a dire qu'on
ne doit pas distribuer «indifféremment» l'eucharistie aux en-
fants et aux adultes présents. De fait, on donnait encore I'eu-
charistie aux enfants au XII® sidcle; la prohibition en France
ne date que de la fin du XII® siecle, ou du commencement du
XIIIe b,

Don Chardon, dans son Hisfoire des Sacrements, raconte
qu’'on communiait alors «debout, en baissant un peu la téte
et tenant les yeux baissés?) »; que le pape «autrefois et encore
aujourd’hui communie assis aux messes solennelles?®); qu'«an-
ciennement les fideles recevaient dans la main le corps de
N.-S,, dont il se communiaient eux-mémes*)»; que les fideles
buvaient au calice qui leur était présenté par le prétre ou le
diacre, et disaient: Amen?®); que c'est & Rome qu'on a com-
mencé A faire usage du chalumeau; puis, qu'on a trempé le
Pain dans le vin pour les malades dabord et pour tous les
fideles ensuite; que ces trois manitres de communier étaient
usitées sans uniformité dans les Eglises®; que c'est le pape
Urbain II qui, au concile de Clermont (1095), a commenceé &

1) Cf. Don Chardon, Hist. des Sacrements, T. 11, p. 106.

) T. 1L, p. 113. — %) P. 116, — ) P. 117 . ,

%) P. 126-127. Au IVe siecle, d’aprés Cyrille de Jérusalem , ils essuyaient
avec la main leurs lévres encore trempées, et la portaient ensuite aux yeux, au front
€t aux autres organes, pour les consacrer.

%) B 13i.



— T4 -

interdire la troisiéme; que c’est au XII® siecle qu’ «on se désac-
coutuma insensiblementt de donner la communion sous les deux
espéces» 1); qu'on ne communiait qu'a la messe, et que ce sont
les religieux mendiants qui, au XIII® siecle, ont introduit la
coutume de donner la communion en dehors de la messe?);
que, chez les Orientaux, leucharistie est encore conservée
dans les maisons des particuliers, qui peuvent ainsi se com-
munier «de leurs propres mains, quand il leur plait», mais
qu’il n’en est pas ainsi en Occident; que cet usage a été pro-
hibé en Espagne au IV® si¢cle, mais qu’ailleurs il a été main-
tenu ?).

Don Marteéne raconte que «jusqu’au XII® siécle et au-dela,
c’était la coutume de donner aux vierges sacrées, le jour de
leur consécration, une «hostie entiére, de laquelle elles se com-
muniaient elles-mémes pendant les huit jours suivants ».

Encore au temps de saint Colomban (1 615), en Hongrie
au X° siecle et en Angleterre au XII° on portait 'eucharistie
en voyage; quand on s’arrétait, on la déposait a terre (depo-
nebantur ibi sancta); et c’était tout, il n'était pas question d'un
culte direct. D’apres Uancien Ordo romanus, lorsqu’'un clerc
apportait au pape, se rendant a 'autel pour y célébrer la messe,
une parcelle eucharistique provenant d'une messe précédente
et destinée a étre placée dans le calice avant la fraction du
pain, le pape se bornait a faire un simple salut (salutat sancta).
Il n'y avait de prostration que devant le livre des évangiles ).
Avant la communion, des pains consacrés étaient portés devant
les évéques et les prétres, dans des sacs de lin que les aco-
lytes tenaient suspendus au cou?’); et a la communion meéme,
il n'y avait ni prostration, ni adoration, mais seulement com-
munion ©).

Au VII® siecle, le pape Théodore Ie* (642-649), pour sous-
crire la condamnation de I'hérétique Pyrrhus, patriarche de
Constantinople (639-641), a trempé sa plume dans le vin
consacre).

Les colombes, les tours, les vaisseaux, les boites, les sacs
de soie, dans lesquels l'eucharistie était conservée pour les
malades, & la sacristie, ou dans une armoire derriére I'autel, ou

P o135, — %) P. 150-151. — *) P. 162-164.
*) V. Duchesne, Origines du culte chrétien, p. 153.

5y P17y, — 8 P.o1y7-179.



— 075 —

dans un pilier a 'écart, n'étaient 'objet d'aucun culte, Ce n’est
que plus tard et quand les «facultés» de 1'église le permet-
taient, qu'on a entretenu une lampe allumée devant cette ré-
serve.

L’ancienne Eglise n'a connu aucune féte de l'eucharistie.
Les fétes du jeudi-saint et de PAques suffisaient. «On s’en
contenta, dit Don Chardon, jusqu’au XIII® siécle, et ce ne fut
qu'en 1208 qu'une fille de seize ans eut les premitres visions
qui servirent de fondement a 1'institution de la Féte-Dieu. Cette
fille était la bienheureuse Julienne du Mont-Cornillon, aux portes
de la ville de Liege. Elle vit en songe la lune en son plein
qui avait une bréche. Elle fut deux ans sans pouvoir faire
lapplication de cette vision. Elle comprit enfin que la lune
était 'Eglise, et que la bréche pouvait marquer le défaut de
la féte du saint Sacrement qu'elle croyait qui manquait dans
I'Eglise 1).» En 1246, cette féte fut établie par Robert, évéque
de Liege; en 1264, Urbain IV linstitua pour toute I'Hglise.
Mais on n'’en tint aucun compte. En 1311, Clément V, au con-
cile de Vienne, confirma la bulle d’Urbain IV et rétablit la
fete. En 1318, Jean XXII, donna le dernier coup de cloche,
et la breche de la lune de Julienne du Mont-Cornillon fut enfin
prise au sérieux!

Le IXe siecle, il faut lui rendre cette justice, n'a pas connu
ces nouveautés étranges. Il n’a connu ni les processions du
saint Sacrement, ni 4 plus forte raison les expositions, qui
sont postérieures. La procession du saint Sacrement n’est
méme pas mentionnée dans le décret de Clément V de 1311;
c’est, d'apreés Don Chardon, Martin V et Eugeéne IV qui en ont
parlé les premiers?); d'autres disent que c'est Jean XXII qui
I'a établie. En 1452, un concile de Cologne a trouvé ces pro-
cessions abusives et les a raréfices?). Au XI° siecle, Lanfranc
a décrit la procession qui se faisait le dimanche des rameaux
dans son monastére, procession dans laquelle était portée, entre
autres chasses, celle qui contenait 'eucharistie; le clergé¢, en
passant devant elle, faisait la génuflexion*). A Rouen, une con-
frérie du saint Sacrement fut fondée en 1527; le ciboire était
porté en procession d'une église 4 une autre; il y avait des
clochettes et des torches allumées, et le peuple « adorait» le

e

N P. 270, — %) D, 281-282. — %) P. 312-313. — ) P. 285,



— 676 —

brancard déposé sur une table. lL.es processions mensuelles
dans lintérieur des ¢glises en 'honneur du saint Sacrement,
n'ont été¢ <¢tablies a Orléans qu'en 15587%). Ce n’est qu'au
XVe siecle que commencerent les expositions du saint Sacre-

-

ment a découvert, en des ostensoirs ou des soleils; ce n'est
qu'en 1627 qu'eut lieu & Paris, 4 Notre-Dame, la premieére ex-
position a découvert, sur le haut du maitre-autel?),

Comme je l'ai déja fait remarquer dans mes ZFEludes eu-
charistiques (IV), les génuflexions et les élévations qui se font
maintenant 4 la messe pendant le récit des paroles de linsti-
tution, ne se pratiquaient pas encore au IX°® siecle. Elles datent
du XII® ou du XIII® sie¢cle. Les Ecloge de officio Misse d’ Ama-
laire ne mentionnent absolument aucune génuflexion ni a la
consécration, ni 4 la communion.

Ce n’est qu'a partir du XI® siecle que l'on porta l'eucha-
ristie dans les incendies pour les éteindre; ce fait s'est pro-
duit & Pl'incendie du monastere de St-Jean du Moutier?); il se
reproduisit au XVI°® siecle. L'épreuve du feu, avec le saint
Sacrement, a la méme origine. Dans le rituel de Paul V se
trouve la condamnation d’'un autre abus, qui consistait & porter
I'eucharistie aux malades, seulement pour la leur faire adorer?).

L’importance des aveux suivants, aveux d'un théologien
de I'Eglise romaine, n'échappera 4 personne. «Dans cette pé-
riode, dit M. Funk, de grands changements ont lieu, en ce
qui concerne l'administration de ’eucharistie. On cesse peu &
peu de donner la sainte communion aux jeunes enfants immé-
diatement aprés le baptéme, et de la donner sous les deux
especes. Depuis le XII® siecle, on commence a exiger que le
communiant ait atteint I'dge de raison et 4 ne communier les
laiques que sous l'espéce du pain.. On s'efforce en méme
temps de faire honorer davantage ce sacrement. A la messe,
par exemple, depuis le XI® siecle, on éleve I'hostie apres la
consécration pour l'offrir a l'adoration des fideles. C'est une
coutume établie & la swuite de Uerveur de Béremger. Afin de
marquer extérieurement le respect des fideles pour I’eucharistie,
Grégoire X (1271-1276) ordonna que, sauf pendant le temps

1) Voir G. Baguenault de Puchesse, Fean de Morvillier, p. 107; Paris, Didier,
1870.

¥y Don Chardon, ouwr. cité, p. 316.

) P. 335. — 5 . 344




— 677 —

de Paques et de No&l, ils se mettraient & genoux depuis la
consécration jusqu’'a la communion. Une autre coutume de ce
temps est I'habitude de Sagemouiller sur le passage du saint-
Sacrement, quand il est porté aux malades, ou du moins d’zz-
cliner la téle, si c'est un dimanche, un jour de féte ou du
temps pascal. Enfin Urbain IV (1261-1264) institue une féte
spéciale en I'honneur de I'eucharistie. A mesure qu'on rend
plus d’honneurs au sacrement de l'autel, on s'en approche
moins souvent... Les personnes pieuses elles-mémes ne com-
munient plus, en général, que cing & six fois par an. Le IV®
concile de Latran (1215) exige pour le moins une communion
annuelle faite & Paques (c. 21). De méme que la communion,
la célébration de la messe est abandonnée. Maint ecclésias-
tique disait la messe & peine quatre fois par an. Le IV® con-
cile de Latran s'en plaignit amerement (c. 17)1). »

La nouvelle Eglise du IXe sigcle avait donc devant elle
un champ libre trés étendu, mais qu'elle ne soupgonnait cer-
tainement pas, pas plus qu'on ne soupgonne le fruit dans la
semence. Toujours est-il que c'est elle qui a jeté la premiére
cette semence de lerreur et de la superstition. L'étroitesse de
U'esprit, la grossiereté de la piété, le matérialisme des senti-
ments, le littéralisme ignorant et outré dans linterprétation
des textes de V'Ecriture, I'ignorance de la tradition et du spiri-
tualisme chrétien, le besoin de sentir, de toucher et de palper
en quelque sorte les choses que 1'on croit, telles sont les causes
de ces erreurs et de ces superstitions qui sont devenues des
préjugés dans les masses crédules. Hélas! on sait quelle est
Vincroyable force d'un préjugé, surtout quand il ne repose sur
aucun fondement sérieux. La tAche de la science est de lutter
sans cesse contre l'erreur, en la démasquant, en montrant la
futilité de ses arguments et la vanité de ses origines. Non
seulement clle n'a rien de divin, mais, humainement parlant,
elle est misérable.

VIII. — Bref, 'ancienne Eglise est encore tres visible au
IX® siecle, mais on sent déja que la nouvelle est puissante., et
que, outre les masses ignorantes dont elle flatte les passions
et les golits superstitieux, elle a aussi pour elle des esprits

Y OQuwr. cité, T. 1, p. 537-539-



= B

méme instruits, mais timides, qui savent qu'elle se trompe et
qu'elle trompe, mais qui n'osent pas lui résister énergique-
ment.

Les rois carolingiens ont beaucoup contribué a favoriser
la formation et le développement de cette nouvelle Eglise: en
fondant en Europe un nouvel empire romain politique, ils ont
contribué a fonder aussi dans I'Eglise occidentale un empire
romain spirituel. Ils n’eussent rien fait sans les papes, mais
les papes n'eussent rien fait non plus sans eux. C'est Nico-
las I¢r qui fut le principal créateur de ce romanisme, que les
gallicans restés plus ou moins fideles & l'ancienne Eglise ont
appelé ultramontanisme, et qui a été, dés son origine, un véri-
table césaro-papisme.

Il a trouvé la place admirablement préparée par les papes
politiques qui l'ont précédé, et aussi par cet esprit d'innova-
tion qui soufflait en Espagne, en Italie et dans les Gaules, et
qui avait déja inspiré lauteur des Fausses Décrétales, ainsi
que les Paschase Radbert, les Gottschalk, etc.

Il a été aidé surtout par Charles le Chauve, qui fut tou-
jours fort soumis au saint-siége, qui prit toujours les intéréts
de la papauté, et qui, plus tard, au synode de Ponthion (870),
alla méme jusqu’a sacrifier & Jean VIII les libertés de 1'Eglise
nationale et instituer au-dessus des évéques et des métropoli-
tains un primat qui devait exercer dans le royaume les pou-
voirs du saint-siege?). Ce primat fut Anségise, archevéque de
Sens. Quoiqu'on ait fait passer les successeurs immédiats
de Nicolas, Adrien 1I et Jean VIII, pour des papes modéres
et animés d'un autre esprit, ils n’en furent pas moins les con-
tinuateurs de son ceuvre et les défenseurs de ses principes,
moins cassants et peut-étre plus habiles.

La transformation ne se fit pas sans lutte. Hincmar fut
le principal défenseur des libertés traditionnelles. Un écrivain
du XIXe siecle I'a appelé le premier des Gallicans; la vérité
est qu'il fut plutot le dernier des anciens et des vrais Galli-
cans, affaibli déja et faiblissant toujours davantage, faisant
consister son opposition surtout en paroles, tandis qu'il aurait
fallu des actes énergiques. Les évéques de Lorraine, dont
nous avons déja cité le manifeste contre Nicolas, penserent

Y Gasquet, owwr. cité, p. 435 et 457.



— 679 —

comme Hincmar, mais se bornerent, eux aussi, a parler et a
écrire. Les archevéques Gunther de Cologne et Thietgaud
de Treves, qui firent opposition au pape dans l'affaire de Lo-
thaire 11, furent aussi des défenseurs de I'ancienne discipline;
Gunther méme brava jusqu’au bout Nicolas, et malgré 'ex-
communication papale continua & célébrer la messe. Cepen-
dant tous deux finirent par faire amende honorable au suc-
cesseur de Nicolas?). Les évéques de Germanie furent dans
le méme esprit et prirent le parti de leur roi Louis le Ger-
manique contre le pape Jean VIII#). L’empereur Louis II eut
ses moments de résistance contre les empiétements du pape,
mais au fond il manqua de la force morale et de la persévé-
rance nécessaires, et il resta au-dessous de sa tiche.

L’Eglise de Ravenne chercha aussi a vaincre le despo-
tisme papal. «Les Ravennates, dit M. Gasquet, ne se sou-
mirent jamais que de mauvaise grace et guettérent toutes les
occasions de se soustraire & l'autorité romaine?).» Au milieu
du IXe siecle, un de leurs évéques, Grégoire, se rendit en
France, emportant avec lui les archives de sa métropole et
accompagné de la malédiction apostolique», dans le but de
rentrer dans la possession des anciens droits de son Eglise.
Malheureusement il perdit ses archives et ses titres dans le
désastre de Fontanet, et il échoua. Il n'est pas douteux que
ses successeurs Félix et Jean furent animés des mémes senti-
ments. Clest pourquoi le pape Nicolas traita ce dernier si
durement.

Jean de Ravenne était conseiller intime et ami particulier
de T'empereur Louis et de sa femme Ingelberge. Le pape
Nicolas, jaloux de son influence (invidia ductus), 'accusa d’abu-
ser de son autorité archié¢piscopale pour défendre & ses suffra-
gants et & ses prétres de se rendre & Rome et de recevoir
les légats pontificaux; il laccusa aussi de rattacher a son
obédience les dioceses de I'Emilie qui relevaient de Rome, et
de vouloir transférer a saint Appollinaire les droits de saint
Pierre. Nicolas ne pouvait supporter que I’Eglise de Ravenne
se considérat comme autocéphale. Il voulut en finir, cita trois
fois I'archeveque Jean a comparaitre devant un synode a Rome,
et trois fois l'archevéque refusa, déclarant ne pas reconnaitre

) P 398. — %) P. 459, — ¥ P. 374.



— 680 —

la juridiction du pape. Nicolas I'excommunia, Louis II somma
le pape de lever l'excommunication. Nicolas, soutenu par les
dissidents de Ravenne et de 'Emilie, s'empara de 'archevéque,
qui, abandonné de l'empereur, se soumit et dut se présenter
chaque année comme vassal en cour de Rome?)!

Sous Jean VIII, il ne manquait pas, méme & Rome, de
partisans déterminés du droit impérial qui poussaient 'empe-
reur a une initiative ¢nergique et l'encourageaient & réduire
le saint-siege au role secondaire dont il s'était départi, grace
a 1'¢loignement des empereurs?). Le parti des ennemis du
pape avait pour chef I'évéque Formose. A la mort de Charles
le Chauve (877), Carloman, fils de Louis le Germanique, s'ap-
puya sur ce parti et déchaina sur Rome les bandes de Lam-
bert de Spoléte et du marquis Adalbert. ILambert donna &
ses hommes les ordres les plus séveres pour ne laisser appro-
cher du pape ni les grands, ni les évéques, ni les prétres, pas
méme ses familiers les plus intimes; il rétablit & Rome, contre
le pape, les prétres que le pape avait excommuniés ?).

En Irlande aussi, on en appelait & Constantinople contre
«le Loup» de Rome. Aug. Thierry, dans son Historre de la
conquéte & Angleterve (T. 1, p. 122-123), dit: «Les Irlandais,
dans leurs cruels embarras, s’adresseérent & Constantinople, qui
n'a pu rien faire a cause des distances et des difficultés sans
nombre que les envoyés devaient rencontrer dans les pays
intermédiaires. Ainsi, un de leurs prétres, qui s’occupait de
poésie, lance dans un poéme des imprécations contre les pas-
teurs de Constantinople qui négligent le troupeau de Dieu, &
la merci du Loup de Rome.»

Une quantité de mécontents et de scandalisés commen-
caient a4 se détacher de I'Eglise romaine et & circuler & travers
I'Ttalie sous le nom de Pauliciens, trés hostiles au clergé ro-
main et préludant a I'opposition, quelquefois terrible, que feront
plus tard les Bogomiles, les Cathares, les Vaudois, les Albi-
geols, etc. ,

Si toutes ces forces qui en appelaient a l'ancienne Eglise
et qui protestaient contre les innovations d’alors, blessantes
pour leur piété et destructives de leur liberté religicuse, avaient
été unies, elles auraient été doublées et peut-&tre auraient-

Y P, 373-375. — %) P, 427. — 3) P. 461-464.



— 681 —

elles réussi a arréter le torrent dévastateur. Telle fut sans
doute la pensée des évéques lorrains, lorsqu’ils envoyérent 2
Photius leur manifeste contre le pape, et tel fut aussile désir
de Photius lorsqu’il entra en relations directes avec 'empereur
Louis 1I, le fit solennellement reconnaitre «empereur» a Cons-
tantinople et le pria de lui préter main-forte contre le pape?).
Malheureusement cette union entre I'Occident et 'Orient ne se
solidifia pas, grace & 'ambitieuse politique de 'empereur Basile
qui combattit Photius et qui refusa de reconnaitre le titre
d'’empereur de Louis II. Celui-ci, dans une lettre adressée 2
Basile en 871, alla jusqu'a reprocher aux Grecs «leur esprit
d’hérésie et leur cacodoxic?. 11 est manifeste, déja a cette
époque, que la rupture entre I'Eglise d'Occident et I'Eglise
d’Orient les affaiblit 'une et P'autre; que les Eglises de Ra-
venne, de Bénévent, des Gaules, de Germanie, en furent par-
ticulierement ébranlées et qu'a dater de ce moment leur résis-
tance a la tyrannie papale fut amoindrie.

Quoique cette étude, qui n'est qu'une introduction a l'his-
toire ecclésiastique du IXe siecle, soit tres incomplete, elle peut
déja, cependant, indiquer aux défenseurs de l'ancienne Eglise
au XIXe siecle, les devoirs qu'ils ont a remplir pour rétablir
l'union des Eglises, soit 1'union des Eglises d’Orient et d'Occi-
dent, soit I'union des Eglises d’Occident entre elles.

E. MicHAUD.

1) Voir Gasquet, p. 384-386.
% P. 418.




	L'ancienne et la nouvelle Église en occident, au IXe Siècle

