
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Die zwei Schwerter

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


63c

DIE ZWEI SCHWERTER.

Die berühmte Staats- und kirchenrechtliche Allegorie des

Mittelalters, welche bekanntlich Luk. XXfl, 38 entstammt,
bedarf sachlich keiner Erläuterung mehr. Aber Beiträge zu ihrer
Geschichte werden den Lesern nicht unerwünscht sein.

Uns mutet es wie eine Frivolität an, Worte in offenbarem
Widerspruch zu ihrem aus dem Zusammenhange erkennbaren
Sinne zu deuten und zur Stütze eines ganz fremdartigen
Gedankens zu verwenden. Christus sagte, auf den bevorstehenden

Kampf hinweisend, nach dem letzten Abendmahle zu seinen
Jüngern, jetzt bedürfe es des Schwertes. Als sie dies missverstehend

erwiderten : es seien zwei Schwerter da, brach er das
Gespräch ab mit den Worten: es ist genug. Nur das aus der
alexandrinischen Schule des Juden Philo stammende, durch Ori-
.genes in die Kirche eingeführte, von Augustinus und Gregor I.
zur Herrschaft gebrachte wilde Allegorisieren in der Exegese
machte es möglich, im Mittelalter diese Stelle bei der Erörterung

über die geistliche und die weltliche Gewalt zu gebrauchen.
Dieser uns lächerlich erscheinende Gebrauch beruhte nicht auf
beabsichtigtem Betrug, sondern auf einer prinzipiellen, aus
Alexandrien stammenden Verirrung der Exegese, welche
Jahrhunderte hindurch zahlreiche Irrtümer in der Theologie
erzeugte und, weil die Theologie damals noch alles zu bedeuten
hatte, oft schweres Unglück über Europa brachte. Selbst heutige

religiöse und kirchlich-politische Missstände sind zum Teil
•auf diesen aus der vorchristlichen Zeit stammenden
Missbrauch der Bibel zurückzuführen.

Es hat lange gedauert, bis man auf den Einfall kam, jene
Stelle kirchlich-politisch zu verwenden. Die Auffassung, welche

Eevue intern, de Théologie. Heft IG, 1S96. 42



— 636 —

man durch sie zu stützen suchte, bestand schon geraume Zeit,,
spekulativ erzeugt und aus thatsächlichen Verhältnissen
hervorgewachsen ; die biblischen Beweise wurden erst hinterher
nach der herrschenden allegorischen Methode als Stützen und
Zierraten des päpstlichen Thrones herbeigesucht, und da man
keine bessern fand, nahm man u. a. mit jenem schon vorlieb. Er
war freilich so zweifelhafter Natur, oder, um bei dem Bilde
vom Schwert zu bleiben, so zweischneidig, dass man ihn auch
für eine ganz andere Theorie als die päpstliche verwenden
konnte, wie wir noch von den Kaisern Heinrich IV. und Friedrich

IL hören werden. Dem christlichen Altertum war bekanntlich

die päpstliche Lehre über die beiden Gewalten völlig fremd.
Nach der Anweisung der Apostel Petrus und Paulus sollten
die Christen auch der heidnischen Obrigkeit (natürlich nur in
erlaubten Dingen) gehorchen. Unter der Gewalt, welche das-

Schwert trägt zur Bestrafung des Bösen, versteht Paulus (Rom.

XIII, 4) die weltliche. Gewalt und Schwert waren keine
Vorstellungen, die man in der apostolischen Zeit auf das christliche

Hirtenamt anwandte, dessen Träger Vorsteher, Aufseher,.
Älteste, Diener, aber nicht Gewalthaber Messen. Von den

beiden Gewalten konnte also damals nicht einmal als
nebeneinander bestehenden die Rede sein, weil man nur Eine
Gewalt, die staatliche, kannte. Nicht als ob es keine Ordnung in
den altchristlichen Gemeinden gegeben hätte. Von der vorhandenen

und selbst zur Anwendung gekommenen Strafbefugnis
der Apostel und Kirchenvorsteher wird im N. T. oft genug
gehandelt. Aber man betrachtete diese als eine private
Einrichtung der Gemeinde, Avelche der staatlichen Gewalt, der

einzigen öffentlichen gegenüberzustellen niemand in den Sinn

kam. Erst in der konstantinischen Zeit, als die Kirche ein

Staat im Staate wurde, denselben teilweise beherrschte, weit
mehr aber von ihm beherrscht ward, sah man zwei Gewalten,
bald um die Oberherrschaft ringen, bald einander suchen und

unterstützen. Nun konnte es nicht ausbleiben, dass neben das.

weltliche Schwert als Ergänzung das geistliche trat, die zur

öffentlichen Macht gewordene ehemalige Handhabung
seelsorglicher Kirchenzucht. Als die Dekrete der ökumenischen

Konzilien im Orient zu Reichsgesetzen erhoben wurden, fühlte

sich die Hierarchie im Besitze der „geistlichen Gewalt". Der

Priester, sagte der Bischof Theodotus v. Ancyra 431 auf dem



— 637 —

allgemeinen Konzil zu Ephesus (bei Harduin I, 1666), trage
das Schwert der Exkommunikation gegen die Häretiker.

Aber auch ohne gerade dieses Bildes sich zu bedienen,
sprachen die Bischöfe seit der konstantinischen Zeit offen das
Bewusstsein aus, eine für sich bestehende Macht zu repräsentieren,

welche der weltlichen ebenbürtig oder vielmehr ihrem
Wesen und ihrer Bestimmung nach derselben überlegen sei.

„Es handelt sich hier nicht um eine Angelegenheit des Reiches,
äusserten bei der Verhandlung über Athanasius die Bischöfe
dem arianisch gesinnten Kaiser Konstantius gegenüber, sondern
um einen Bischof, verwechsle nicht die kaiserliche Macht mit
den Kanones." In demselben Sinne redet ihn der berühmte
Hosius von Corduba an: „Dir hat Gott die kaiserliche Gewalt
gegeben, uns Bischöfen hat er die Kirche anvertraut; weder
haben wir die Macht, über das Irdische zu gebieten, noch du,
Opfer darzubringen." Schon Ende des 4. Jahrhunderts wagten
die Bischöfe, ihre Gewalt der Dignität nach über die weltliche
zu erheben. Gregor v. Nazianz erklärte, die Fürsten seien
seiner (geistlichen) Herrschaft unterworfen, welche grösser und
vollkommener erscheine als die ihrige. Chrysostomus aber
bedient sich bereits des später so oft wiederholten Bildes: „Das
Priestertum ist dem Königtum überlegen, wie der Geist dem
Leibe. Der Kaiser regiert den letztern, der Priester den

erstem. Darum muss der König sein Haupt unter die Hand
des Priesters beugen. Wenn er eine Gnade vom Himmel
erfleht, so wendet er sich an den Priester, nicht dieser an ihn;
folglich hat dieser mehr als jener die Herrschaft inne." „Um
so viel die Seele besser ist als der Leib, heisst es darum auch
in den apostolischen Konstitutionen, so hoch steht das Priestertum

über der königlichen Gewalt." Bekannt ist, wie diesen
Grundsätzen gemäss Ambrosius 388 zu Mailand wegen des in
Thessalonich angerichteten Blutbades dem Kaiser den Eintritt
in die Kirche verwehrt.

Insbesondere bei den römischen Bischöfen stieg nach dem

Verfall des abendländischen Kaisertums das Bewusstsein der

Unabhängigkeit und geistlichen Souveränität mächtig empor.
In dem christologischen Streit mit dem Orient führt der Papst
Gelasius I. Ende des 5. Jahrhunderts dem Kaiser Anastasius
gegenüber aus: „Durch zwei höchste Gewalten wird die Welt
regiert, durch die hl. Autorität der Bischöfe und die königliche



__ 638 —

Macht, von denen die Gewalt der Priester im Verhältnis zu
ihrer grössern Verantwortlichkeit, die sie auch für die Könige
tragen, wichtiger und vorzüglicher ist. Wenn du auch über
die Menschen zu befehlen hast, so musst du doch deinen Nacken
unter den Gehorsam gegen die kirchlichen Obern beugen.
Nach ihrem Urteil hast du dich zu richten und darfst nicht
nach deinem Gefallen sie lenken wollen. Vor allem aber bist
du dem Oberhaupt des römischen Stuhles zur Unterwürfigkeit
verpflichtet, welches Christus selbst über alle erhöht hat,
welches die Kirche stets als ihr Oberhaupt bekannte und
bekennt." Solchen Aussprüchen gegenüber ist es charakteristisch,
wie im 6. Jahrhundert der Jurist und Theologe auf dem
byzantinischen Kaiserthron, Justinian, sich (Nov. VI. prsef.) über
die beiden Gewalten äussert : „ Die hervorragendsten Güter
Gottes unter den Menschen sind das Priestertum und das Kaisertum,

jenes dient dem Göttlichen, dieses steht dem Menschlichen
vor. Aus einem und demselben Prinzip hervorgehend, schmücken
beide das menschliche Leben. Darum liegt den Kaisern nichts
so sehr am Herzen, als die Ehrbarkeit der Priester, da diese

auch für sie zu Gott beten. Denn wenn das Priestertum
schuldlos ist das Kaisertum aber den ihm anvertrauten
Staat richtig fördert, wird eine gute Übereinstimmung
entstehen, die alles Nützliche dem menschlichen Geschlecht
verleiht. Wir haben darum die grösste Sorge um die richtigen
Glaubenssätze und den Lebenswandel der Priester." Man sieht

deutlich : während Gelasius und Justinian die beiden Gewalten
als göttlich geordnet und unabhängig von einander betrachten,
macht jener die moralische Unterordnung der weltlichen unter
die geistliche geltend, und beansprucht der Kaiser umgekehrt
die Aufsicht über den Klerus. Es lag in der Natur der Sache,

dass einstweilen noch die physische Macht, welche die Fürsten

besassen, über die moralische Autorität des Priestertums, selbst

des Papsttums, siegen musste. Die Kaiser beriefen die
allgemeinen Konzilien und verliehen deren Beschlüssen Gesetzeskraft.

Durch ihre Kommissare oder gar in eigener Person

übten sie Einfluss auf die konziliaren Entscheidungen. Dies

führte dazu, dass wie Justinian, so auch die Kaiser des 7.

Jahrhunderts förmliche Glaubensdekrete erliessen, denen nicht nur

Bischöfe des Orientes, sondern selbst Päpste wie Silverius und

Martin I. zum Opfer fielen. Aus dem Munde von Monotheleten



— 639 —

musste 635 Maximus Confessor die schmählichen Worte hören :

„Wie kannst du dich dem kaiserlichen Edikt widersetzen
Weisst du nicht, dass der Kaiser Herr des Reiches und
zugleich oberster Priester ist?" So viel fehlte daran, dass die Kirche
thatsächlich es hätte wagen können, sich als ebenbürtige Macht
neben die des Reiches aufzupflanzen. Selbst der Papst Gregor I.
(f 604) erkannte nicht nur sein Unterthanenverhältnis gegenüber

dem byzantinischen Kaiser an, sondern erklärte sogar,
infolgedessen ein Gesetz des Kaisers Mauritius über die Mönche
zu publizieren, welches nach seinem Dafürhalten Gottes Willen
zuwider war.

Erst als Italien aufgehört hatte, oströmische Provinz zu
sein, und sich der fränkisch-römische Staat durch die Kriegszüge

Pipins und Karls des Grossen gegen die Longobarden
gebildet hatte, also, wie man es gewöhnlich irrtümlich
auszudrücken pflegt, nach der Gründung des Kirchenstaates, erwachte
in den Päpsten das Bewusstsein weltlicher Souveränität, und
hierdurch auch das einer analogen „weltlichen Gewalt". Die
„konstantinische Schenkungsurkunde" ist das authentische
Monument der hochfliegenden Pläne und Erwartungen, welche
der römische Klerus in der Mitte des 8. Jahrhunderts hegte,
als nach der politischen UniAvälzung in Italien Karl der Grosse
und Hadrian I. fortwährend um die Oberherrschaft über das

neu gegründete Staatswesen stritten : Der Papst das monarchische
und unfehlbare Oberhaupt der ganzen Kirche, zugleich im
Besitze der Kaiserwürde über Italien und erhaben über alle
weltlichen Fürsten. Programmatisch war hier der grosse Kampf
skizziert, den die geistliche Gewalt mit der weltlichen zu führen
gedachte, wenn diese sich weigern sollte, ihren Nacken unter
das päpstliche Joch zu beugen. Unter einem Herrscher wie
dem grossen Karl, der sich durch die vorgebliche konstantinische

Urkunde nicht blenden liess und sogar die kirchlichen
Angelegenheiten seines Reiches selbständig ordnete, musste
der Plan scheitern. Aber später sind bis zum Beginne des

14. Jahrhunderts die Päpste Sieger geblieben. Freilich haben
sie auch manchmal ihre Ansprüche etwas herabgespannt.
Namentlich waren es einsichtige Kirchenmänner, welche die

übertriebenen Machtansprüche beider Gewalten als ein Unheil
empfanden und am liebsten beide säuberlich geschieden hätten.
«Ein Übel, hiess es schon 829 auf einer Synode zu Paris, ist



— 640 —

namentlich seit langer Zeit eingewurzelt, dass einerseits die
fürstliche GeAvalt bei verschiedenen Anlässen in kirchliche
Angelegenheiten sich unberufen einmengt, andererseits die
Priester teils aus Unachtsamkeit, teils aus Unwissenheit, teils
aus Herrschbegierde mit weltlichen Geschäften und Händeln
mehr als es ziemt sich abgeben." Bald entwickelten sich unter
den letzten Karolingern die Dinge in Deutschland und Italien,
namentlich bei dem päpstlichen Stuhle, so, dass alle Gutgesinnten

sich freuten, wenn die deutschen Kaiser nach der Erneuerung

des Imperiums (962) ohne Rücksicht auf irgend eine Theorie

mit kräftiger Hand auch in die kirchlichen Angelegenheiten
eingriffen. Von den Kaisern ernannte tüchtige Päpste und
Bischöfe zog man den formell nach dem kanonischen Recht,
aber meist simonistisch gewählten Unwürdigen vor. Nach jener
Erneuerung äusserte in stolzem Patriotismus ein deutscher
Chronist: „Wahrlich ganz gerecht war es, dass das römische
Kaisertum, welches durch uns von seinen Feinden erlöst wurde,
auf uns ist übertragen worden, so dass das stolze Rom dem
seinen Nacken zu beugen hat, welchen Deutschland zum König
wählt, und der vom Rhein bis an die Tiber herrscht."

Unter solchen Umständen konnte von einer Erhebung des

Priestertums über die weltliche Macht keine Rede sein. Aber
selbst die Lehre der griechischen Väter, besonders jedoch der

scharfe Ausspruch des Papstes Gelasius blieben in kirchlichen
Kreisen unvergessen. Die angesehensten fränkischen
Theologen im 9. Jahrhundert beriefen sich auf ihn, Avie er überhaupt
den Ausgangspunkt für die Theorie über die beiden Gewalten
bildete, welche das Mittelalter bis Innocenz III. beherrschte.
Nach Gelasius, führt B. Jonas v. Orleans aus, stehe die priesterliche

Gewalt über der königlichen, darum habe er, der Bischof,
über den König zu Avachen, dass er seine Amtspflicht erfülle.
Noch schärfer äussert sich der gelehrte Abt Lupus v. Ferriers,
Christus habe seine GeAvalt so unter die Priester und Fürsten

verteilt, dass diese jener Befehle zu A^ollstrecken hätten. Weit
staatsmännischer und vorsichtiger lehrt sein grosser Zeitgenosse,
der erste echt mittelalterliche Papst Nikolaus L, die Kirche
besitze das geistliche Schwert, der Kaiser das weltliche, aber seine

Gewalt erhalte er nur durch die Bestätigung des apostolischen
Stuhles. Und (ep. 86) schreibt er sogar, Christus habe die in

dem heidnisch-römischen Reiche verbundene GeAvalt des Im-



— 641 —

periums und des Pontifikatcs getrennt, so dass die Kaiser für
das ewige Leben der Pontifices bedürften, und diese in irdischen
Dingen der kaiserlichen Gesetze. Dies habe er gethan zu
beiderseitiger Verdemütigung. Man sieht, wie weit selbst die Päpste
des 9. Jahrhunderts noch ATon der Theorie entfernt waren, dass
sie die unbeschränkten Herren seien über die ganze Welt.
Über die patristische Lehre, dass die Fürsten als Laien den
Priestern in seelsorgerlicher und kirchlicher Hinsicht untergeordnet

seien, war man noch nicht hinaus. Aber in diesem nach
katholischer Auffassung an sich nicht zu beanstandenden Prinzip

lag die Quelle masslosen Missbrauchs und der Himmel und
Erde umspannenden Machtansprüche späterer Zeit.

Zunächst führte der schon in der alten Kirche beliebte
Vergleich der geistlichen und der weltlichen Gewalt mit Seele

und Leib, oder mit himmlischen und irdischen Dingen dazu,
¦erstere in abstracto unendlich über diese zu erheben. Die
nächste Folge war die Anwendung auf die Personen, und die

weitere Konsequenz die Ausbildung des Rechtes. Wenn es auch
echt christlich ist, zu sagen, dass die unsterbliche Seele etwas
Aveit Höheres und Wichtigeres sei als der vergängliche irdische

Leib, und darum die Sorge für das Ewige erhaben über die

Beschäftigung mit den AAreltlichen Angelegenheiten, so folgt
daraus doch nicht, wie der Papst Urban IL und seitdem so mancher
Kaplan gepredigt hat, dass der niedrigste Geistliche weit über
dem mächtigsten Fürsten stehe. Aber bei einer solchen Redensart

blieb es natürlich nicht, welcher Hugo v. St. Victor (f 1141),

De Sacr. II, 2, 4, auf Grund von Hebr. VII, 7 noch eine biblische
Form geben konnte: dass der, Avelcher segne, mehr sei, als

der, welcher den Segen empfange. In die Region der
Machtansprüche versetzt, musste dieselbe ihren idyllischen Charakter
verlieren. Bekanntlich war es Gregor VIL, der gewaltsam das

bis dahin geltende Verhältnis zwischen der geistlichen und

der weltlichen Gewalt umzugestalten trachtete. Mit dem
geistlichen Schwerte allein, wie Nikolaus L, dem Hirtenamte auch

über die Fürsten, glaubte er nicht auskommen zu können.

Schon in der Verwilderung, welche Ende des 9. Jahrhunderts
in Italien Platz griff, hatte ein weit kleinerer Nachfolger Nikolaus'

L, Stephan V., das geistliche Schwert allein für ungenügend
befunden. Derselbe drohte dem B. Anastasius v. Neapel, wenn
•er einen von ihm abgesetzten Diakon nicht wieder einsetze,



— 642 —

nicht bloss mit dem geistlichen Schwerte gegen ihn vorzugehen?
sondern auch mit feindlichem Volke, und seine Saaten zu zerstören ;¦
selbst Rom, Sardinien, Korsika und die ganze Christenheit werde
er ihm verschliessen, so dass er auch keine Zufuhr erhalten
könne (Collect. Britain ep. Steph. n. 7). Aber was war diese
kindische Drohung wegen der Restitution eines Diakons gegen
die Liebhaberei Gregors VIL, an den Gebrauch nicht nur des.

geistlichen, sondern auch des wirklichen, eisernen Schwertes
zu denken? Bei der Charakteristik dieses ganz eigenartigen
Papstes ist dessen stark militärische Anlage immer noch zu
wenig beachtet worden. In dieser Beziehung ist er seiner
Neigung nach nur noch mit seinem Nachfolger Julius IL zu ATer-

gleichen. Schon gleich im Beginne seines Pontifikates fasste

er den Entschluss, selbst an der Spitze eines Heeres in den
Orient zu ziehen und die Christen nicht bloss vor den
Sarazenen zu schützen, sondern auch die morgenländische Kirche
sich zu unterAverfen (Reg. II, 31). Später drohte er dem König
Alfons v. Kastilien, wegen einer Venvancltenehe ihn zu
exkommunizieren und seine Unterthanen gegen ihn aufzuwiegeln ;

Avollten diese sich aber darauf nicht einlassen, so werde er selbst

nach Spanien kommen und gegen ihn als einen Feind der christlichen

Religion Schlimmes unternehmen, d. h. sein Land mit Krieg
überziehen. Bereits bedient sich Gregor hierbei des
Ausdruckes : das Schwert des hl. Petrus ziehen (VIII, 2 f.), indem
er nicht bloss an das geistliche Schwert des Bannes denkt. In
einer Encyklika verkündete er der ganzen Christenheit, an der

Spitze einer Armee werde er nach Ravenna marschieren, um den

als Gegenpapst aufgestellten Erzbischof Wibert zu unterAverfen

(VIII, 7). Aus allen diesen päpstlichen Kriegszügen Avurde

freilich nichts; aber nur, Aveil es an der Möglichkeit ihrer
Ausführung gebrach. Vergebens hatte seit dem Beginne seiner
Regierung Gregor sich an alle befreundeten Dynasten geAvandt
mit dem unerhörten Projekte, eine grosse päpstliche iLr-mee

zusammenzubringen, um alles unter den Gehorsam gegen den römischen

Stuhl zu beugen. So dachte er in dem buchstäblichen
Sinne des Wortes das geistliche Schwert des hl. Petrus in ein
weltliches zu verwandeln.

Bekannter ist, dass Gregor im Aveitern Sinne das Aveltliche

Schwert, das ist die Aveltliche GeAvalt, insofern für sich
beanspruchte, als er die ganze Welt in eine päpstliche Theokratie



— 643 —

umzugestalten trachtete. Schon 1074 erklärt er dem König
von Aragonien, der hl. Petrus sei von Christus zum „Fürsten
über die Reiche der AVeit" gesetzt, und werde darum, wenn
der König in Spanien die römische Liturgie einführe, ihm den
Sieg über alle seine Feinde verleihen (I, 64). Die Apostelfürsten

ruft er deshalb auch bei der Absetzung Heinrichs IV.
auf der Fastensynode 1080 an: „Lasset die ganze Welt gewahr
werden, dass ihr auf Erden Kaiser- und Königreiche, Herzogtümer,

Fürstentümer, Grafschaften und alle menschlichen Besitztümer

nach Verdienst einem jeden nehmen und Arerleihen könnt.
Wenn ihr über Geistliches richten könnt, so gewiss über-Weltliches."
Hier redet er zAvar nicht direkt von der GeAvalt des Papstes,
sondern atoii den Apostelfürsten selbst, aber die Begriffe „ der
hl. Petrus" und „der Papst" flössen im Mittelalter ineinander
über. Bereits ZAvei Jahre früher hatte der Papst gedroht, Aver
seine Entscheidung über den deutschen Thronstreit zu verhindern

suche, den belege er nicht nur mit dem Anathem,
sondern auch mit allem irdischen Ungemach, und nehme ihm den

Sieg auf dem Schlachtfelde! (Cod. Udalr. n. 57). Auch erscheint
die Motivierung bemerkenswert, welche mangels eines
wirklichen biblischen Beweises einen solchen ersetzen sollte : wenn
Christus den Apostelfürsten GeAvalt über das Geistliche
verliehen hat, dann auch über das Weltliche, weil jenes über
dieses erhaben ist. Man sieht, wie aus der Vergleichung der beiden
Werte bereits staatsrechtliche Folgerungen gezogen werden.
In ähnlicher Weise erinnert Gregor auch den König Philipp
von Frankreich an den hl. Petrus, in dessen Hand sein Reich
icie seine Seele sei, der ihn im Himmel wie auf Erden binden und
lösen könne (VIII, 20). Er fügt also hier aus Matth. XVI, 19 die
bekannten Worte hinzu, durch welche nur dem (im Geiste
Christi gefällten) irdischen Urteil des Petrus auf geistlichem
Gebiete die himmlische, das ist die göttliche Sanktion
zugesichert Avircl. Allmählich entstand daraus die päpstliche Redensart

von der Verfügung über Himmel und Erde. Das Urteil
auf Erden war im Handumdrehen in ein solches über die Erde
verwandelt.

Gregor selbst wurde bekanntlich durch eine ganze Litteratur

unterstützt. Einer seiner Hauptvorkämpfer war Bernald
v. Konstanz. Derselbe wusste mit folgender Argumentation das

päpstliche Absetzungsrecht den Fürsten gegenüber zu begrün-



— 644 —

den: Da der Papst unzweifelhaft Patriarchen absetzen kann,
so sicher auch Fürsten, welche an Würde jenen nachstehen.
Keine Autorität aber wurde in diesen 'Kreisen so oft (wenn
auch mit Unrecht) citiert als die des hl. Ambrosius, der schon

gesagt haben sollte, die AA-eltliche Gewalt ATerhalte sich zur
geistlichen wie Blei zu Gold. Wenn er es auch schon hätte
sagen können, Avie wir hörten, so ist doch dieser Ausspruch
zuerst von dem berühmten Gerbert, dem spätem Papst
Silvester IL, gethan worden, da er den Stuhl von RaArenna bestieg
(vgl. meine Gesch. d. röm. Kirche III, 387). Charakteristischer
noch lautete Gregors VII. bekannter Vergleich der beiden Ge-

Avalten mit Sonne und Mond, durch den zugleich angedeutet
Avurde, dass die Aveltliche ihr Licht, ihre Autorität von der

geistlichen empfange. Dass die folgenden Päpste nicht säumten,

theoretisch wenigstens in die Fussstapfen Gregors zu treten,
zeigt schon Urban IL (f 1099), welcher die Immunität der
Geistlichen von den weltlichen Gerichten aus jenem Verhältnis der
beiden Stände oder Gewalten folgerte: weil die Geistlichen
über den Laien stehen, können sie von diesen nicht gerichtet
werden. Im 12. Jahrhundert wurde die Lehre von der
geistlichen Superiorität in dem Dekret Gratians kodifiziert. Um
dieselbe Zeit AArird das Bild von den zwei Schwertern auf Grund

von Luk. XXII, 38 der geAvöhnliche Ausdruck für das Bestehen

der beiden Gewalten.
Dass die Aveltliche Obrigkeit das Schwert trage, fanden

wir bereits bei dem hl. Paulus. Von dem geistlichen Schwerte
redeten schon Bischöfe des 4. Jahrhunderts. Aber an jene
Stelle im Lukasevangelium dachte dabei niemand. In dem

Streite zwischen Heinrich IV. und Gregor VII. scheint man
zuerst sie in die Debatte gezogen zu haben, und zwar von der

königlichen, nicht ATon der päpstlichen Seite. Gregor wurde

mit Recht zum Vorwurfe gemacht, dass er in der Papstmacht
Geistliches und Weltliches zusammenfassen wolle. Für diese

Idee schien die Stelle von den zwei Schwertern nicht wohl

verwendbar zu sein. Weit eher passte sie den Gegnern, Avelche

festhielten, dass es zwei Gewalten nebeneinander gebe. In
diesem Sinne fasste sie denn auch Heinrich IV. in dem Em-

berufungsschreiben zu der Wormser Versammlung, auf welcher

der Papst abgesetzt werden sollte. Wieder eine seltsame

Ironie des Schicksals. Wer hätte damals geahnt, dass die



— 645 —

Kurialisten den Kaiserlichen die Stelle bald entreissen und \Ter-
mittelst einer neuen Interpretationskunst das gerade Gegenteil
mit ihr beAveisen Avürden Der hl. Bernard Avar es, der das
Wörtchen „ hier " betonte, Avelches den Kreis Christi und der
Apostel, also die Kirche bezeichne : in der Kirche befinden sich
die beiden Schwerter. Desgleichen hob er das Possessivum
bei Matth. XXVI, 52 hervor : stecke dein Schwert in die Scheide,
Avoraus hervorgehe, dass nach der Erklärung Christi auch das
Aveltliche Sclnvert wirklich dem hl. Petrus gehöre, aber nicht
A'on ihm persönlich zu ziehen sei (De consid. IV, 3, 7. Ep. 256).
So Avar die kaiserliche Exegese Aron der päpstlichen übertrumpft
Ohne sich auf diese abenteuerliche Diskussion einzulassen, ent-
wickelt ungefähr gleichzeitig der Engländer Johannes von Salisbury

denselben Gedanken, indem er die Staatsgewalt geradezu
für den Büttel der Kirche. erklärt. Sie, heisst es Polycrat. IV, 3,

empfange das Aveltliche Schwert atou der Kirche und führe es

als Diener derselben, deren es unwürdig sein würde, es selbst

zu ziehen.
Im 12. Jahrhundert Avar also die Schwerter-Theorie nicht

bloss ausgebildet, sondern auch, besonders durch Bernard, auf
Luk. XXII, 38 begründet. Mit geAvaltiger Hand bemächtigte
sich ihrer dann der grosse Testamentsvollstrecker Gregors VIL,
Innocenz HL, um sich möglichst die ganze Welt zu unterwerfen.
Er liebte es speciell, seine ausschweifendsten Herrschaftsideen
durch eine ebenso aussclrweifende Bibelexegese zu stützen. Ihm
Avar der Papst nicht mehr bloss der Nachfolger oder Stellvertreter

Petri, sondern Christi selbst. Dass Petrus, schreibt er
dem Patriarchen v. Konstantinopel (II, 209), nicht bloss die

Regierung der ganzen Kirche, sondern der ganzen Welt von
Christus erhalten, zeige der an ihn allein gerichtete Befehl, zu
ihm über die Wogen des Sees zu kommen, denn die Wogen
bedeuteten die Völker, und Avie Christus selbst über sie dahin

geschritten, so habe er dies auch Petrus als seinem Stellvertreter

geheissen. Wie Petrus selbst, so ist natürlich auch der

apostolische Stuhl über „Völker und Reiche" gesetzt (II, 220).

Den König Leo v. Armenien, den sein Interesse trieb, die

Hülfe des Papstes anzurufen, belobt er, dass er nicht bloss in

geistlichen, sondern auch in Aveltlichen Angelegenheiten an
den römischen Stuhl appelliere (II, 253). Den von Gregor VII.
aufgebrachten Vergleich der beiden GeAvalten mit Sonne und



— 646 —

Mond führt Innocenz (Reg. de negot. n. 32) weiter aus: Wie
die Sonne den Tag erhelle, so sei die geistliche Gewalt von
Gott geordnet für den Geist, die Aveltliche aber gleiche dem

Monde, weil sie die Nacht der Ketzerei durch Anwendung des

materiellen Schwertes zu Arerscheuchen habe. Weitläufig
entwickelt er bei anderer Gelegenheit aus dem A. und dem N. T.,
dass der Papst auch Aveltliche Jurisdiktion besitze : Deut. XVII,
8 ff. Averde befohlen, Entscheidungen über strittige Rechtsfragen

an dem Orte, den der Herr erwählt, bei den Priestern
einzuholen; wer sich denselben Avidersetze, müsse getötet
werden. Deuteronomium heisse zAveites Gesetz, und bedeute,
dass sein Inhalt auch in der christlichen Zeit gelte. Der Ort,
den der Herr erwählt, sei Rom, der oberste Priester der
Stellvertreter des Richters über die Lebendigen und die Toten ;

Aver ihm nicht gehorche, sei zu töten, d. h. als Toter von der
christlichen Gemeinschaft auszuschliessen. Auch Paulus (l.Kor.
VI, 3) schreibe sich die Gewalt über das Irdische zu (V, 128).

Majestätisch beginnt er 1204 die Bulle, durch Avelche er dem

Bulgarenfürsten die Königswürde verleiht : Christus, dem Gott
der Vater die ganze Welt und alles, was darin ist, unterworfen
hat, bestellte sich im hl. Petrus den Papst als seinen Stellvertreter,

und übertrug ihm die Macht über alle Völker und

Reiche, auszurotten und zu zerstören, aufzubauen und zu

pflanzen. Er sei, schreibt er in demselben Jahre nach Ara-
gonien, der Stellvertreter dessen, durch den die Könige und
Fürsten regierten, und der die Herrschaft verleihe, wem er
wolle (VII, 229).

Innocenz III. gehörte zu den Päpsten, Avelche trotz alles
Machtbewusstseins die dogmatische Unfehlbarkeit ausdrücklich
ablehnten. So leuchtet auch aus seinen unbeschränkten
Herrschaftsansprüchen doch immer noch der Gedanke älterer Zeit
hervor, dass dieselben nicht unmittelbar auf das Weltliche
zielten, sondern in seiner seelsorgerlichen Stellung als Oberhirt
über alle, auch über die Fürsten, begründet seien. Was bei
ihm also noch ideell erschien, sank nun im 13. Jahrhundert
allmählich zu der plattesten Anschauungsweise, zur rohesten
Rauferei um Geld und Macht herab. Sinnlos wurde die päpstliche
Gewaltfülle zu einer Höhe emporgeschraubt, wie es nur in
der Phantasie von halben Barbaren möglich war. Weil die

Kanones alle Päpste für heilig erklären, folgert Gregors IX.



— 647 —

(f 1241) Biograph Bernard Guidonis, ist es ein Sakrilegium,
über die päpstliche Macht auch nur zu disputieren. Aber in
dieser Zeit der Vergötterung sollte der Enkel des grossen
Barbarossa, Friedrich!!., den Kampf wegen der beiden SehAverter
wieder aufnehmen, der trotz aller Ströme von Blut, die er
bereits gekostet, immer noch unerledigt war. Nach dem Frieden
atou St. Germano (1231) A^ersprach Friedrich IL dem Papste
Gregor IX., das ihm von Gott verliehene Aveltliche Schwert zur
Ausrottung der Ketzer in Sicilien zu verwenden. Dieser
Auffassung gemäss führt er auch in der Vorrede zu seinem sici-
lianischen Gesetzbuch aus, infolge der Erbsünde sei das von
Natur allen gemeinsame Eigentum geschieden Avorden.
Hierdurch würden die Fürsten notwendig gemacht zur Verhinderung

ATon Verbrechen, deren oberste Pflicht, über welche sie

Christus Rechenschaft abzulegen hätten, von dem sie ihre Gewalt

empfingen, sei, die Kirche vor den Häresien zu schützen. Wie
Heinrich IV. und Barbarossa die beiden Schwerter als Aron-

einander unabhängig und gleichmässig von Gott unmittelbar
verliehen betrachtet hatten, so thut dies also auch, nur mit
tieferer, spekulativer Begründung, Friedrich IL Noch schärfer
spricht er sich 1232 in seinem Schutzbrief für die
Dominikaner in Deutschland aus : Die von Gott ihm verliehene

Herrscherwürde zwinge ihn, getrennt von dem Priestertum,
das weltliche Sclrwert zur Ausrottung der Ketzer zu gebrauchen
(Huillard-Bréholles IV, 298 ff.). Eine solche Lehre liess natürlich

ein so gCAvaltthätiger Papst Avie Gregor IX., der Neffe
Innocenz' HL, der „leibhaftige Antichrist", wie der Erzbischof
Ebrard v. Salzburg ihn nannte, nicht zu. Die Vernunft duldet
nicht, antwortet er dem Kaiser, die Natur Avidersetzt sich, dass

etwas Einheitliches getrennt loerde. Diese Erklärung hatte Friedrich,

der des Papstes gegen die Aufständischen in Sicilien
bedurfte, Avohl verstanden. In dem päpstlichen Sinne machte er
nun aus den zAvei Schwertern eines, vermutlich nicht ohne

innerlichen Spott. Obwohl, führt er aus, das Priestertum und
das h. Kaisertum verschiedene Namen trügen, seien sie doch
der Wirkung nach eins, desselben Ursprunges, durch die
Prinzipien der göttlichen Macht eingesetzt. Das Eine Schwert des

Priestertums und des Kaisertums habe indess eine doppelte
Schneide, Avie auch Petrus sage: es sind ZAvei Schwerter hier.
In Wirklichkeit seien es ZAvei Schwerter, aber die Kirche sei



— 648 —

die Scheide beider. Dies drücke Petrus mit dem Worte „hier"
aus. Daraus erhelle, class beide Schwerter dieselbe Substanz
besässen. Dieselbe Scheide mache die beiden Schwerter in
Wahrheit zu Einem, so class sie sich zu einander verhielten
Avie die Teile eines Ganzen. Durchaus ferne liege ihm die

Auffassung, dass die Einheit der Sclrwerter, die Vereinigung
des Vaters und des Sohnes, eine Teilung zulasse, vielmehr
bekenne er offen, dass sie beide (der Papst und der Kaiser)
wie Vater und Sohn Eins seien. Nach dieser wohl ironischen
Auseinandersetzung schliesst der Kaiser mit dem Wunsche, tun
dessen Erfüllung es ihm eben zu thun Avar: der Worte seien

nun genug geAvechselt; der Papst möge jetzt den Berg Zion
besteigen und die Fahne der Verteidigung des Kaisers ergreifen
(Ibid. IV, 409). Bald nachher (1239) standen Friedrich und

Gregor Avieder auf Kriegsfuss. Sie schrieben Schmähbriefe
gegeneinander, in denen sie sich durch die Kraft und Fülle
gemeinster Schimpfworte zu überbieten trachteten. Hinsichtlich

des Verhältnisses der beiden Gewalten führt nun der Kaiser
wieder aus, die göttlich geordnete Eintracht ZAvischen Sacerdo-
tium und Imperium Avolle der auf dem Stuhl der Irrlehre sitzende

Pharisäer, mit dem Öle der Schlechtigkeit gesalbt, zerstören.
Der Papst dagegen blieb bei seinem Anspruch auf die
Herrschaft über die ganze Welt: das Patrimonium Petri (cl. i. den

später sog. Kirchenstaat) habe die Kirche sich ATorbehalten als

Zeichen ihrer allgemeinen Herrschaft, Avährend sie die übrigen
kaiserlichen Rechte an den Aveltlichen Fürsten als ihren
Verteidiger abtrete (Huill.-Bréh. V, 776). Auch sonst hielt er diesen

dogmatisch ebenso falschen als auch geschichtlich Avahrheits-

Avidrigen Standpunkt fest. Wie den Orientalen gegenüber zur
Aufrechthaltung des lateinischen Kaisertums in Konstantinopel,
so entwickelte Gregor auch dem französischen König Ludwig
seine Weltherrschafts-Theorie : sein Vorgänger, Karl der Grosse,

sei dem Papste stets gehorsam geAvesen, Aveil der Herr dem

hl. Petrus die Rechte des irdischen wie des himmlischen Imperiums
zugleich übertragen habe. Die Kirche, im Besitze des geistlichen
Avie des Aveltlichen Sclrwertes, um das eine zu führen und das

andere nach ihrem Urteil führen zu lassen, habe das Kaisertum
Karl dem Grossen übergeben (Ep. 672 ed. Rodenberg).

Auf Grund dieser Entwicklung brachte nun der klassische

Dogmatiker des Papsttums, Thomas v. Aquin, die Lehre von



— 649 —

den beiden Gewalten in sein System, Avelches auch von den
Päpsten als massgebend anerkannt wurde. Christus, führt er
Opusc. XVI, 1, 14 aus, übergab die Verwaltung seines Reiches
den Priestern, namentlich dem Papst, dem alle Könige der
Christenheit unterworfen sein müssen, Avie dem Herrn Jesus
Christus selbst. Denn dem, Avelcher für das letzte Ziel zu
sorgen hat, müssen die untergeben sein und seinem Befehle
gehorchen, Avelchen die Sorge für die untergeordneten Ziele
zusteht. Weil die Religion bei den Heiden und Juden auf die
irdischen Güter gerichtet Avar, mussten die Priester den Königen
tmtenvorfen sein. In der neutestamentlichen Zeit richtet das

Priestertum seine Thätigkeit auf die himmlischen Güter. Darum
\Terhält es sich jetzt umgekehrt. Der Papst ist König und
Priester, heisst es dann Aveiter 3, 10, Aveil es auch Christus ist.
Seine Gewalt erstreckt sich nicht bloss auf das Geistliche,
sondern die Aveltliche Gewalt kommt auch von ihm und hängt von
ihm ab, Avie der Körper atou der Seele. Die GeAvalt des Papstes
darf aber nur zum Nutzen der Untergebenen gebraucht werden,
sonst ist er ein Tyrann. Vorausgesetzt, dass er zum Nutzen
der Herde handelt, geht die Macht des Papstes über jede
andere. Die Kaiser nennt Thomas 3, 17 die executores et

cooperatores der Päpste zur Regierung der gläubigen Völker.
Der Papst ist der Stellvertreter Gottes auf Erden (3, 19). Ähnlich

lehrt Thomas Opusc. XXXVII, 7, 3, nach Aristoteles seien
Hirn und Hand die Hauptorgane des Körpers. In der Kirche
sei der Klerus das Gehirn, die Aveltliche GeAvalt die Hand.
Der Klerus habe die geistige Führung, die weltliche Gewalt
die Pflicht, die Kirche zu schützen und von ihr ihre Leitung
zu empfangen. Mit diesen Ausführungen lieferte Thomas eigentlich

nur einen Kommentar zu dem kurzen Ausspruch seines
Lehrers Albertus Magnus (t. XIII, 111): Die beiden Schwerter
gehören zu Einer Jurisdiktion, Aveil es heisst: sie sind hier,
nicht hier und dort; die Aveltliche Gewalt besitzt die Kirche
aber nur Jurisdiktionen, weil ihre Ausübung meist mit Blut-
vergiessen verbunden ist.

Je mehr die päpstliche Sclrwerter-Theorie sich befestigte,
desto ausschweifender wurde ihre Anwendung. Die päpstliche
Jurisdiktion über Himmel und Erde, der Papst selbst als
Stellvertreter Christi oder Gottes gedacht, musste allmählich die

Vorstellung erzeugen, dass der Papst kein irdisches Wesen



— 650 —

mehr sei, sondern der Deus terrestris, Avie man ihn auch wirklich

nannte. Die Kirche selbst erschien als die Braut des

Herrn wie eine Göttin, vor welcher die ganze Schöpfung sich
beugte. In dem Streite um Sicilien schrieb der päpstliche
Vasall Karl v. Anjou (f 1284) an Peter von Aragonien: Du
hast die unübertreffliche Hoheit unserer Mutter Kirche nicht
erwogen, welcher der ganze Erdkreis und alle Geschöpfe
huldigen. Sie ist es, welche das Meer, die Luft und alles anbetet,
und ihr müssen alle, welche unter der Sonne sind, Tribut
entrichten (Martène, Thesaur. aneedot. III, 30). In einer
wahrscheinlich ATon dem Kardinal d'Aqua-Sparta verfassten
Denkschrift vom 6. Januar 1300 heisst es, der Papst sei der oberste
Richter nicht bloss in geistlichen, sondern auch in Aveltlichen
Sachen, Stellvertreter des allmächtigen Christus mit seinem

Imperium über Himmel und Erde, berechtigt, selbst den obersten
Monarchen, den Kaiser, abzusetzen. An demselben Tage
predigte jener Kardinal im Lateran vor dem Papst und dem ganzen
Kardinal-Kollegium: der Papst besitze die geistliche und
Aveltliche Souveränität über alle Menschen an Gottes Stelle; wer
sich ihm widersetze, gegen den könne die Kirche angehen mit
dem Aveltlichen und dem geistlichen Schwert.

Nachdem auf diese Weise vorgearbeitet war, schloss die

ganze Entwicklung die berühmte Bulle Unam sanctam von

Bonifaz VIII. [18. November 1302 *)] mit der feierlichen Dogma-
tisierung der Lehre ab, class alles Menschliche um des Heiles

willen dem Papste unterworfen sein müsse. Neu war eigentlich
an dieser Bulle nichts, als ihr dogmatischer Charakter. Sie ist

vollständig aus Lehren und Formeln zusammengesetzt, welche

längst entwickelt und in dem päpstlichen Sinne verwertet
worden waren. Sie beginnt mit der Aufstellung, dass es nur
Eine Kirche gebe, ausser der das Heil nicht zu finden sei, mit

Berufung auf das Hohelied (VI, 8), unter Anwendung der Bilder

von der Arche Noah's und dem mystischen Leibe Christi, dessen

einziges Haupt Christus sei, wie dessen Haupt Gott. Alles dies

ist patristisch. Ebenso der Vergleich mit dem ungenähten,
d. h. einheitlichen Rock Christi. Auf die Lehre vom Papste

Avird dann damit übergegangen, dass das Eine Haupt Christus

r) Dieses Datum ist durch Denifle, Spec, palgeogr. regest. Rom. pont. Rom«

1886, sichergestellt.



— 651 —

.sich darstelle in Petrus und dessen Nachfolgern, da er diesen
die Weide seiner Schafe übertragen. Wer darum, Avie die
Griechen, dem Papste nicht untergeben sein wolle, gehöre nicht
zu dem Einen Schafstalle Christi, wovon bei Joh. X, 16 die
Rede sei. Dies ist ganz nach Thomas von Aquin (Summa II,
39, 1, zu Joh. XXI, 15 ff. u. a.). In dieser einheitlich

organisierten Kirche, heisst es dann weiter, befänden sich zwei
-Schwerter, Aron denen mit Bezug auf Luk. XXII, 38 ausgeführt
wird, was wir von Bernard von Clairvaux bereits hörten. Nur
am Schlüsse dieser Stelle hat die Bulle eine kleine Änderung
vorgenommen, welche Avir nicht mit Berchtold (die Bulle Unam
sanctam, München 1887, S. 17) für eine Verschärfung halten
können. Während Bernard sagt, das weltliche Schwert befinde
sich in der Hand des Soldaten und werde geführt nach dem
Winke des Priesters und dem Befehl des Kaisers, ist dieser
Gedanke in der Bulle etwras gelockert : es befinde sieh in der
Hand der Könige und der Soldaten, und Averde geführt nach
dem Willen und der Zulassung des Priesters. Der Gedanke
Bernards, als ob die Aveltliche Gewalt immer nur auf den Wink
der Geistlichen zu Avarten hätte, schien der Kurie wohl zu
¦scharf: sie forderte wenigstens die Zulassung derselben. Hierin
liegt eher eine Milderung als eine Verschärfung. Die Bulle
fährt dann fort mit der bekannten Lehre, class die Aveltliche
Autorität der geistlichen untergeordnet sei, unter Berufung
auf die neuplatonische Theorie des (vorgeblichen) Dionysius vom

Areopag, dass in der Ordnung Gottes stets das Niedrigere durch
ein Höheres mit dem Höchsten (Gott) verbunden sei. Zu Gott,
so lautet die Folgerung, steht darum die weltliche Gewalt nur
vermittelst der geistlichen in Beziehung, welche sie deshalb
auch einzusetzen und zu richten hat. Dass in dieser Stufenleiter

die höchste geistliche Gewalt von Gott allein zu richten
sei, echt mittelalterlich wieder ganz gegen den Sinn des Apostels

in 1. Kor. II, 15 hineingetragen, war seit dem 6.

Jahrhundert zahllos oft von Päpsten und Kurialisten wiederholt
worden. Diese göttliche Ordnung der Gewalten, so schliesst
die ganze, fast Avörtlich aus Hugo v. St. Victor, De sacr. II, 2, 4,

herübergenommene Exposition, könne nur umgestossen werden
durch die manichäische Annahme zweier Prinzipien. Und auf
Grund dessen wird dann feierlich definiert, dass es jeglicher
menschlichen Kreatur zum Heile notwendig sei, dem Papst zu

Revue intern, de Theologie. Heft 16, 189G. ^3



— 652 —

gehorchen. Auch dieser Adel besprochene Satz stammt aus
Thomas v. Aquin (Opusc. VI c. error. Grase.) ; nur ist omni
humanse creaturse zugesetzt, Avas auf dem fünften Laterankonzil

unter Leo X. in omnes Christi fidèles verändert wurde..
Bischof Reinkens hat (Revolution und Kirche, Bonn 1876)
zuerst darauf aufmerksam gemacht, dass jener Ausdruck aus
1. Petr. II, 13 entnommen sei, avo er Aveltliche Obrigkeit als
menschliche Einrichtung bedeutet. Aber ob er in der Bulle
ausschliesslich diesen Sinn ausdrücken soll, halten wir doch
fürfraglich. Eine Hinweisung auf die Bibelstelle ist nicht vorhanden.
Der ganzen, vorherigen Exposition wäre dieser Sinn auch nicht
entsprechend, Aveil sie nicht bloss von der Unterordnung der
Aveltlichen GeAvalt unter den Papst handelt, sondern von der
einheitlichen Herrschaft Christi und seines Stellvertreters über
die ganze Kirche, ausser der es kein Heil giebt. Wohl sind
die Inhaber der Aveltlichen Gewalt in „jeglicher menschlichen
Kreatur" eingeschlossen, und gerade, um sie nicht etwa
auszunehmen, ist wohl der Ausdruck so allgemein gewählt. Der
Ausdruck des Laterankonzils : „alle Christgläubigen" konnte
leicht auf alle Privatleute gedeutet werden, so dass etwa der
König nur als Christ, aber nicht als Fürst in Betracht gezogen
wurde. Diesem Gedanken wollte die Bulle begegnen, Aveil es

sich gerade um die Unterwerfung der französischen
Kronehandelte. Man kann nicht mit Berchtold dagegen erinnern,,
class der Papst nur Jurisdiktion über Christen beanspruche,,
aber nicht über alle Menschen, und darum jener Ausdruck
einen andern Sinn erfordere. Ausser der Kirche, lehrt die

Bulle, giebt es kein Heil, und demgemäss ist es zum Heile für
alles Menschliche notwendig, dem Papst zu gehorchen. Omnis

humana creatura in diesem Sinne ist also durch den ganzen
Lehrgehalt der Bulle gerechtfertigt. Nennt doch auch ein

Bischof Geraldus noch Leo X. generi humano prsesidens (II
Muratori, Roma 1892, I, 217).

So wurde die päpstliche SchAverter-Theorie feierlich in

dogmatischer Weise durch Bonifaz VIII. abgeschlossen. Das

Eine Prinzip, auf welches schon Justinian die beiden Gewalten
als koordiniert zurückführte, verlangte nach der auf den

Neuplatoniker, den vorgeblichen Dionysius vom Areopag, gegründeten

absoluten Einheitstheorie die Unterordnung des weltlichen
Schwertes unter das geistliche. Hat jede absolute Einheitsidee



— 653 —

einen pantheistischen Anstrich, so ist hiervon auch die
scholastische Lehre in diesem Punkte samt der sie dogmatisierenden
Bulle Unam sanctam nicht freizusprechen. Die auch von Hugo
v. St. Victor, De Sacr. II, 2, 7, festgehaltene Nebenordnung der
beiden von Gott stammenden GeAvalten AAüirde zwar nicht das

„Eine Prinzip" Justinians zerstören, Avohl aber den neuplatonischen,

das All umfassenden Einheitsbegriff der Bulle, Avelche
dessen Leugnung als Manichäismus ATerdammt. Zum Schlüsse
wollen AAÜr nicht ATersäumen, darauf hinzuweisen, dass Bonifaz
VIII., obwohl er die zuerst von Gregor VII. erfasste Idee der
Weltherrschaft durchzuführen suchte, dieselbe Aveit tiefsinniger
begründete, als deren Urheber. Dieser regierte noch in der
vorscholastischen Periode. Wie er die Transsubstantiation, die

Lehre der durch Christus selbst gestifteten sieben Sakramente,
die Lehre von der Wirksamkeit derselben auch im Falle der

Unwürdigkeit des Spenders und manches andere noch nicht
kannte, so wusste er auch noch nichts von der neuplatonischen
Stufenleiter des Dionysius in der Sphäre der Gewalten. Nach
der Rohheit seiner Zeit und der eigenen Brutalität leitete er
die Entstehung der Aveltlichen Mächte im Gegensatz zu der

göttlichen Stiftung des Papsttums vom Teufel her, aus Raub,
Gewaltthat und Blutvergiessen, Aveshalb die Fürsten durch den

Gebrauch ihrer Macht sich in der Regel auch zu verschlechtern

pflegten (Reg. VIII, 21). Das war nun nach der Bulle
Unam sanctam wenigstens thatsächlicher Manichäismus, den

Gregor dadurch aus der Welt zu schaffen suchte, class er sich
auch das Aveltliche Schwert selbst anzueignen trachtete. Bonifaz

Avar, durch die neuplatonische Scholastik belehrt, massvoller:
im Widerspruch zu Gregor erkannte er mit den Apostel-
fürsten das Aveltliche Schwert als von Gott stammend an,
aber auch im Widerspruch zu diesen nur in neuplatonischer
absoluter Unterordnung unter das geistliche.

Also drei sich Avidersprechende päpstliche Staatslehren, um
mit den Ultramontanen zu reden: St. Peter, Gregor, Bonifaz.
Die erste Avird Avohl die beste sein.

J. Langen in Bonn.


	Die zwei Schwerter

