Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 16

Artikel: Die zwei Schwerter

Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 635 —

DIE ZWEI SCHWERTER.

Die bertihmte staats- und kirchenrechtliche Allegorie des
Mittelalters, welche bekanntlich Luk. XXII, 38 entstammt, be-
darf sachlich keiner Erlduterung mehr. Aber Beitrige zu ihrer
Geschichte werden den Lesern nicht unerwiinscht sein.

Uns mutet es wie eine Frivolitit an, Worte in offenbarem
Widerspruch zu ihrem aus dem Zusammenhange erkennbaren
Sinne zu deuten und zur Stiitze eines ganz fremdartigen Ge-
dankens zu verwenden. Christus sagte, auf den bevorstehen-
den Kampf hinweisend, nach dem letzten Abendmahle zu seinen
Jingern, jetzt bediirfe es des Schwertes. Als sie dies missver-
stehend erwiderten: es seien zwei Schwerter da, brach er das
Gespriach ab mit den Worten: es ist genug. Nur das aus der
alexandrinischen Schule des Juden Philo stammende, durch Ori-
genes in die Kirche eingefithrte, von Augustinus und Gregor 1.
zur Herrschaft gebrachte wilde Allegorisieren in der Exegese
machte es moglich, im Mittelalter diese Stelle bei der Erorte-
rung tber die geistliche und die weltliche Gewalt zu gebrauchen.
Dieser uns licherlich erscheinende Gebrauch beruhte nicht auf
beabsichtigtem Betrug, sondern auf einer prinzipiellen, aus
Alexandrien stammenden Verirrung der Ixegese, welche Jahr-
hunderte hindurch zahlreiche Irrtimer in der Theologie er-
zeugte und, weil die Theologie damals noch alles zu bedeuten
hatte, oft schweres Ungliick tiber Europa brachte. Selbst heu-
tige religiose und kirchlich-politische Missstdnde sind zum Teil
auf diesen aus der vorchristlichen Zeit stammenden Miss-
brauch der Bibel zuriickzufiihren.

Es hat lange gedauert, bis man auf den Einfall kam, jene
Stelle kirchlich-politisch zu verwenden. Die Auffassung, welche

Revue intern. de Théologie. Heft 16, 1896. 42



— 636 —

man durch sie zu sttitzen suchte, bestand schon geraume Zeit,
spekulativ erzeugt und aus thatsfdchlichen Verhaltnissen her-
vorgewachsen; die biblischen Beweise wurden erst hinterher
nach der herrschenden allegorischen Methode als Stiitzen und
Zierraten des pépstlichen Thrones herbeigesucht, und da man
keine bessern fand, nahm man u. a. mit jenem schon vorlieb. Er
war freilich so zweifelhafter Natur, oder, um bei dem Bilde
vom Schwert zu bleiben, so zweischneidig, dass man ihn auch
flir eine ganz andere Theorie als die péapstliche verwenden
konnte, wie wir noch von den Kaisern Heinrich IV. und Fried-
rich II. horen werden. Dem christlichen Altertum war bekannt-
lich die papstliche Lehre tiber die beiden Gewalten vollig fremd..
Nach der Anweisung der Apostel Petrus und Paulus sollten
die Christen auch der heidnischen Obrigkeit (natiirlich nur in
erlaubten Dingen) gehorchen. Unter der Grewalt, welche das
Schwert triagt zur Bestrafung des Bosen, versteht Paulus (Rom.
XIII, 4) die weltliche. Gewalt und Schwert waren keine Vor-
stellungen, die man in der apostolischen Zeit auf das christ-
liche Hirtenamt anwandte, dessen Triger Vorsteher, Aufseher,
Alteste, Diener, aber nicht Gewalthaber hiessen. Von den
beiden Gewalten konnte also damals nicht einmal als neben-
einander bestehenden die Rede sein, weil man nur Eine Ge-
walt, die staatliche, kannte. Nicht als ob es keine Ordnung in
den altchristlichen Gemeinden gegeben hétte. Von der vorhan-
denen und selbst zur Anwendung gekommenen Strafbefugnis
der Apostel und Kirchenvorsteher wird im N. T. oft genug ge-
handelt. Aber man betrachtete diese als eine private Ein-
richtung der Gemeinde, welche der staatlichen Gewalt, der
einzigen offentlichen gegentiberzustellen niemand in den Sinn
kam. Erst in der konstantinischen Zeit, als die Kirche ein
Staat im Staate wurde, denselben teilweise beherrschte, weit
mehr aber von ihm beherrscht ward, sah man zwel Gewalten,
bald um die Oberherrschaft ringen, bald einander suchen und
unterstittzen. Nun konnte es nicht ausbleiben, dass neben das
weltliche Schwert als Erginzung das geistliche trat, die zur"
offentlichen Macht gewordene ehemalige Handhabung seel-
sorglicher Kirchenzucht. Als die Dekrete der olkumenischen
Konzilien im Orient zu Reichsgesetzen erhoben wurden, tiihlte
sich die Hierarchie im Besitze der ,geistlichen Gewalt®. Der
Priester, sagte der Bischof Theodotus v. Ancyra 431 auf dem:



— 637 —

allgemeinen Konzil zu Ephesus (bei Harduin I, 1666), trage
das Schwert der Exkommunikation gegen die Haretiker.

Aber auch ohne gerade dieses Bildes sich zu bedienen,
sprachen die Bischofe seit der Konstantinischen Zeit offen das
Bewusstsein aus, eine fiir sich bestehende Macht zu représen-
tieren, welche der weltlichen ebenbiirtig oder vielmehr ihrem
Wesen und ihrer Bestimmung nach derselben iiberlegen sei.
»Iis handelt sich hier nicht um eine Angelegenheit des Reiches,
dusserten bei der Verhandlung iiber Athanasius die Bischofe
dem arianisch gesinnten Kaiser Konstantius gegentiber, sondern
um einen Bischof, verwechsle nicht die kaiserliche Macht mit
den Kanones.“ In demselben Sinne redet ihn der beriithmte
Hosius von Corduba an: ,Dir hat Gott die kaiserliche Gewalt
gegeben, uns Bischofen hat er die Kirche anvertraut; weder
haben wir die Macht, {iber das Irdische zu gebieten, noch du,
Opfer darzubringen.“ Schon Ende des 4. Jahrhunderts wagten
die Bischofe, ihre Gewalt der Dignitit nach tber die weltliche
zu erheben. Gregor v. Nazianz erklarte, die Firsten seien
seiner (geistlichen) Herrschaft unterworfen, welche grosser und
vollkommener erscheine als die ihrige. Chrysostomus aber be-
dient sich bereits des spiter so oft wiederholten Bildes: ,Das
Priestertum ist dem Konigtum tiberlegen, wie der Geist dem
Leibe. Der Kaiser regiert den letztern, der Priester den
erstern. Darum muss der Konig sein Haupt unter die Hand
des Priesters beugen. Wenn er eine Gnade vom Himmel er-
fleht, so wendet er sich an den Priester, nicht dieser an ihn;
folglich hat dieser mehr als jener die Herrschaft inne.* ,Um
so viel die Seele besser ist als der Leib, heisst es darum auch
in den apostolischen Konstitutionen, so hoch steht das Priester-
tum tiber der kéniglichen Gewalt.“ Bekannt ist, wie diesen
Grundsitzen gemiss Ambrosius 388 zu Mailand wegen des in
Thessalonich angerichteten Blutbades dem Kaiser den Eintritt
in die Kirche verwehrt.

Insbesondere bei den rémischen Bischofen stieg nach dem
Verfall des abendliindischen Kaisertums das Bewusstsein der
Unabhangigkeit und geistlichen Souverdnitit michtig empor.
In dem christologischen Streit mit dem Orient fihrt der Papst
Gelasius 1. Ende des 5. Jahrhunderts dem Kaiser Anastasius
gegentiber aus: ,Durch zwei héchste Gewalten wird die Welt
regiert, durch die hl. Autoritit der Bischofe und die konigliche



— 638 —

Macht, von denen die Gewalt der Priester im Verhiltnis zu
ihrer grossern Verantwortlichkeit, die sie auch fir die Konige
tragen, wichtiger und vorziiglicher ist. Wenn du auch tber
die Menschen zu befehlen hast, so musst du doch deinen Nacken
unter den Gehorsam gegen die kirchlichen Obern beugen,
Nach ihrem Urteil hast du dich zu richten und darfst nicht
nach deinem Gefallen sie lenken wollen. Vor allem aber bist
du dem Oberhaupt des romischen Stuhles zur Unterwiirfigkeit
verpflichtet, welches Christus selbst tber alle erhoht hat,
welches die Kirche stets als ihr Oberhaupt bekannte und be-
kennt.“ Solchen Ausspriichen gegentiber ist es charakteristisch,
wie im 6. Jahrhundert der Jurist und Theologe auf dem by-
zantinischen Kaiserthron, Justinian, sich (Nov. VI. preef.) iiber
die beiden Gewalten é#ussert: . Die hervorragendsten Giiter
Gottes unter den Menschen sind das Priestertum und das Kaiser-
‘tum, jenes dient dem Gottlichen, dieses steht dem Menschlichen
vor. Aus einem und demselben Prinzip hervorgehend, schmiicken
beide das menschliche Leben. Darum liegt den Kaisern nichts
so sehr am Herzen, als die Ithrbarkeit der Priester, da diese
auch fiir sie zu Gott beten. Denn wenn das Priestertum
schuldlos ist..., das Kaisertum aber den ihm anvertrauten
Staat richtig fordert, wird eine gute Ubereinstimmung ent-
stehen, die alles Nitzliche dem menschlichen Geschlecht ver-
leiht. Wir haben darum die grosste Sorge um die richtigen
Glaubensséitze und den Lebenswandel der Priester.“ Man sieht
deutlich : wahrend Gelasius und Justinian die beiden Gewalten
als gottlich geordnet und unabhingig von einander betrachten,
macht jener die moralische Unterordnung der weltlichen unter
die geistliche geltend, und beansprucht der Kaiser umgekehrt
die Aufsicht itber den Klerus. Es lag in der Natur der Sache,
dass einstweilen noch die physische Macht, welche die Fiirsten
besassen, liber die moralische Autoritit des Priestertums, selbst
des Papsttums, siegen musste. Die Kaiser beriefen die allge-
meinen Konzilien und verliehen deren Beschliissen Gesetzes-
kraft. Durch ihre Kommissare oder gar in eigener Person
libten sie Einfluss auf die konziliaren Entscheidungen. Dies
fihrte dazu, dass wie Justinian, so auch die Kaiser des 7. Jahr-
hunderts formliche Glaubensdekrete erliessen, denen nicht nur
Bischofe des Orientes, sondern selbst Pipste wie Silverius und
Martin I. zum Opfer fielen. Aus dem Munde von Monotheleten



e GEH =

musste 635 Maximus Confessor die schmahlichen Worte horen:
. Wie kannst du dich dem kaiserlichen Edikt widersetzen ?
Weisst du nicht, dass der Kaiser Herr des Reiches und zu-
gleich oberster Priester ist?* So viel fehlte daran, dass die Kirche
thatséchlich es hétte wagen konnen, sich als ebenbiirtige Macht
neben die des Reiches aufzupflanzen. Selbst der Papst Gregor 1.
(t 604) erkannte nicht nur sein Unterthanenverhiltnis gegen-
tiber dem byzantinischen Kaiser an, sondern erklirte sogar,
infolgedessen ein Gesetz des Kaisers Mauritius tiber die Ménche
zu publizieren, welches nach seinem Dafiirhalten Gottes Willen
zawider war.

Frst als ITtalien aufgehort hatte, ostromische Provinz zu
sein, und sich der frankisch-romische Staat durch die Kriegs-
zlige Pipins und Karls des Grossen gegen die Longobarden ge-
bildet hatte, also, wie man es gewdohnlich irrtumlich auszu-
driicken pflegt, nach der Grindung des Kirchenstaates, erwachte
in den Pipsten das Bewusstsein weltlicher Souveriinitéit, und
hierdurch auch das einer analogen ,weltlichen Gewalt®. Die
»Konstantinische Schenkungsurkunde® ist das authentische Mo-
nument der hochfliegenden Pline und Erwartungen, welche
der rémische Klerus in der Mitte des 8. Jahrhunderts hegte,
als nach der politischen Umwilzung in Italien Karl der Grosse
und Hadrian 1. fortwiahrend um die Oberherrschaft tiber das
neu gegriindete Staatswesen stritten: Der Papst das monarchische
und unfehlbare Oberhaupt der ganzen Kirche, zugleich im Be-
sitze der Kaiserwiirde tiber Italien und erhaben (ber alle welt-
lichen Fiirsten. Programmatisch war hier der grosse Kampf
skizziert, den die geistliche Gewalt mit der weltlichen zu fiihren
gedachte, wenn diese sich weigern sollte, ihren Nacken unter
das pipstliche Joch zu beugen. Unter einem Herrscher wie
dem grossen Karl, der sich durch die vorgebliche konstanti-
nische Urkunde nicht blenden liess und sogar die kirchlichen
Angelegenheiten seines Reiches selbstandig ordnete, musste
der Plan scheitern. Aber spater sind bis zum Beginne des
14. Jahrhunderts die Papste Sieger geblieben. Freilich haben
sie auch manchmal ihre Anspriiche etwas herabgespannt.
Namentlich waren es einsichtige Kirchenménner, welche die
ibertriebenen Machtanspriiche beider Gewalten als ein Unheil
empfanden und am liebsten beide siuberlich geschieden hétten.
»Ein Ubel, hiess es schon 829 auf einer Synode zu Paris, ist



— 640 —

namentlich seit langer Zeit eingewurzelt, dass einerseits die
fuirstliche Gewalt bei verschiedenen Anldssen ... in kirchliche
Angelegenheiten sich unberufen einmengt, andererseits die
Priester teils aus Unachtsamkeit, teils aus Unwissenheit, teils
aus Herrschbegierde mit weltlichen Geschéiften und Handeln
mehr als es ziemt sich abgeben.“ Bald entwickelten sich unter
den letzten Karolingern die Dinge in Deutschland und Italien,
namentlich bei dem pépstlichen Stuble, so, dass alle Gutgesinn-
ten sich freuten, wenn die deutschen Kaiser nach der Ifrneue-
rung des Imperiums (962) ohne Riicksicht auf irgend eine Theo-
rie mit kriftiger Hand auch in die kirchlichen Angelegenheiten
eingriffen. Von den Kaisern ernannte tiichtige Péapste und
Bischiofe zog man den formell nach dem kanonischen Recht,
aber meist simonistisch gewéhlten Unwiirdigen vor. Nach jener
Erneuerung #usserte in stolzem Patriotismus ein deutscher
Chronist: ,Wahrlich ganz gerecht war es, dass das rémische
Kaisertum, welches durch uns von seinen Feinden erlost wurde,
auf uns ist tibertragen worden, so dass das stolze Rom dem
seinen Nacken zu beugen hat, welchen Deutschland zum Kénig
wahlt, und der vom Rhein bis an die Tiber herrscht.”

Unter solchen Umstinden konnte von einer Erhebung des
Priestertums iiber die weltliche Macht keine Rede sein. Aber
selbst die Lehre der griechischen Véter, besonders jedoch der
scharfe Ausspruch des Papstes Gelasius blieben in kirchlichen
Kreisen unvergessen. Die angesehensten friankischen Theo-
logen im 9. Jahrhundert beriefen sich auf ihn, wie er tiberhaupt
den Ausgangspunkt fiir die Theorie iiber die beiden Gewalten
bildete, welche das Mittelalter bis Innocenz III. beherrschte.
Nach Gelasius, filhrt B. Jonas v. Orleans aus, stehe die priester-
liche Gewalt tiber der koniglichen, darum habe er, der Bischof,
iiber den Kénig zu wachen, dass er seine Amtspflicht erfiille.
Noch schiirfer #ussert sich der gelehrte Abt Lupus v. Ferriers,
Christus habe seine Gewalt so unter die Priester und Fiirsten
verteilt, dass diese jener Befehle zu vollstrecken hitten. Weit
staatsméinnischer und vorsichtiger lehrt sein grosser Zeitgenosse,
der erste echt mittelalterliche Papst Nikolaus 1., die Kirche be-
sitze das geistliche Schwert, der Kaiser das weltliche, aber seine
Gewalt erhalte er nur durch die Bestitigung des a,postolischc?n
Stuhles. Und (ep. 86) schreibt er sogar, Christus habe die 1n
dem heidnisch-romischen Reiche verbundene Gewalt des Im-



— 041 —

periums und des Pontifikates getrennt, so dass die Kaiser fur
das ewige Leben der Pontifices bediirften, und diese in irdischen
Dingen der kaiserlichen Gesetze. Dies habe er gethan zu beider-
seitiger Verdemitigung. Man sieht, wie weit selbst die Pépste
des 9. Jahrhunderts noch von der Theorie entfernt waren, dass
sie die unbeschrankten Herren seien iiber die ganze Welt.
Uber die patristische Lehre, dass die Firsten als Laien den
Priestern in seelsorgerlicher und kirchlicher Hinsicht unterge-
ordnet seien, war man noch nicht hinaus. Aber in diesem nach
katholischer Auffassung an sich nicht zu beanstandenden Prin-
zip lag die Quelle masslosen Missbrauchs und der Himmel und
Erde umspannenden Machtanspriiche spiterer Zeit.

Zunidchst fiihrte der schon in der alten Kirche beliebte
Vergleich der geistlichen und der weltlichen Gewalt mit Seele
und Leib, oder mit himmlischen und irdischen Dingen dazu,
erstere in abstracto unendlich tiber diese zu erheben. Die
néchste Folge war die Anwendung auf die Personen, und die
~ weitere Konsequenz die Ausbildung des Rechtes. Wenn es auch
echt christlich ist, zu sagen, dass die unsterbliche Seele etwas
weit Hoheres und Wichtigeres sei als der vergangliche irdische
Leib, und darum die Sorge fiir das Ewige erhaben ber die
Beschiftigung mit den weltlichen Angelegenheiten, so folgt da-
raus doch nicht, wie der Papst UrbanIl. und seitdem so mancher
Kaplan gepredigt hat, dass der niedrigste Geistliche weit tber
dem méachtigsten Fursten stehe. Aber bei einer solchen Redens-
art blieb es natiirlich nicht, welcher Hugo v. St. Victor +1141),
De Sacr. 11, 2, 4, auf Grund von Hebr. VIIL, T noch eine blbhbche
Form geben konnte: dass der, welcher segne, mehr sei, als
der, welcher den Segen empfange. In die Region der Macht-
anspriche versetzt, musste dieselbe ihren idyllischen Charakter
verlieren. Bekanntlich war es Gregor VIL, der gewaltsam das
bis dahin geltende Verhiiltnis zwischen der geistlichen und
der weltlichen Gewalt umzugestalten trachtete. Mit dem geist-
lichen Schwerte allein, wie Nikolaus I, dem Hirtenamte auch
tber die Firsten, glaubte er nicht auskommen zu konnen.
Schon in der Verwilderung, welche Ende des 9. J ahrhunderts
in Italien Platz griff, hatte ein weit kleinerer Nachfolger Niko-
laus’ 1., Stephan V., das geistliche Schwert allein fur ungentigend
Toefunden Derselbe drohte dem B. Anastasius v. Neapel, wenn
€r einen von ihm abgesetzten Diakon nicht wieder einsetze,



— 1T e

nicht bloss mit dem geistlichen Schwerte gegen ihn vorzugehen,
sondern awch mit feindlichem Volke, und seine Saaten zu zerstiren ;
selbst Rom, Sardinien, Korsika und die ganze Christenheit werde
er ihm wverschliessen, so dass er auch keine Zufuhr erhalten
konne (Collect. Britan. ep. Steph. n. 7). Aber was war diese
kindische Drohung wegen der Restitution eines Diakons gegen
die Liebhaberei Gregors VII., an den Gebrauch nicht nur des
geistlichen, sondern auch des wirklichen, eisernen Schwertes
zu denken? DBei der Charakteristik dieses ganz ecigenartigen
Papstes ist dessen stark militdrische Anlage immer noch zu
wenig beachtet worden. In dieser Beziehung ist er seiner Nei-
gung nach nur noch mit seinem Nachfolger Julius 1L zu ver-
gleichen. Schon gleich im Beginne seines Pontifikates fasste
er den Entschluss, selbst an der Spitze eines Heeres in den
Orient zu ziehen und die Christen nicht bloss vor den Sara-
zenen zu schiitzen, sondern auch die morgenlindische Kirche
sich zu unterwerfen (Reg. II, 31). Spéter drohte er dem Konig
Alfons v. Kastilien, wegen einer Verwandtenehe ihn zu ex-
kommunizieren und seine Unterthanen gegen ihn aufzuwiegeln;
wollten diese sich aber darauf nicht einlassen, so werde er selbst
nach Spanien kommen und gegen thn als einen Feind der christ-
lichen Religion Schlimmes unternehmen, d. h. sein Land mit Krieg
iiberziehen. Bereits bedient sich Gregor hierbei des Aus-
druckes: das Schwert des hi. Petrus ziehen (VIII, 2 f.), indem
er nicht bloss an das geistliche Schwert des Bannes denkt. In
einer Encyklika verkiindete er der ganzen Christenheit, an der
Spitze einer Avrmee werde er nach Ravenna marschieren, um den
als Gegenpapst aufgestellten Erzbischof Wibert zu unterwerfen
(VIII, 7). Aus allen diesen péipstlichen Kriegsziigen wurde
freilich nichts; aber nur, weil es an der Moglichkeit ihrer Aus-
fiilhrung gebrach. Vergebens hatte seit dem Beginne seiner
Regierung Gregor sich an alle befreundeten Dynasten gewandt
mit dem unerhoérten Projekte, eine grosse pdpstliche Armee zu-
sammenzubringen, wm alles unter den Gehorsam gegen den 10mi-
schen Stuhl zu beugen. So dachte er in dem buchstéiblichen
Sinne des Wortes das geistliche Schwert des hl. Petrus in ein
weltliches zu verwandeln.

Bekannter ist, dass Gregor im weitern Sinne das weltliche
Schwert, das ist die weltliche Gewalt, insofern fiir sich bean-
spruchte, als er die ganze Welt in eine p#apstliche Theokratie



— 643 —

umzugestalten trachtete. Schon 1074 erklirt er dem Konig
von Aragonien, der hl. Petrus sei von Christus zum ,Fiirsten
iber die Reiche der Welt® gesetzt, und werde darum, wenn
der Konig in Spanien die romische Liturgie einfiihre, ihm den
Sieg tlber alle seine Feinde verleihen (I, 64). Die Apostel-
fursten ruft er deshalb auch bei der Absetzung Heinrichs IV.
auf der Fastensynode 1080 an: ,Lasset die ganze Welt gewahr
werden, dass ihr auf Erden Kaiser- und Konigreiche, Herzog-
timer, Firstentiimer, Grafschaften und alle menschlichen Besitz
timer nach Verdienst einem jeden nehmen und verleihen kénnt.
Wenn ihr iiber Geistliches richten kimnt, so gewiss iiber Weltliches.“
Hier redet er zwar nicht direkt von der Gewalt des Papstes,
sondern von den Apostelfiirsten selbst, aber die Begriffe , der
hl. Petrus“ und ,der Papst® flossen im Mittelalter ineinander
tber. Bereits zwei Jahre frither hatte der Papst gedroht, wer
seine Entscheidung {iber den deutschen Thronstreit zu verhin-
dern suche, den belege er mnicht nur mit dem Anathem, son-
dern auch mit allem irdischen Ungemach, und nehme ihm den
Sieg auf dem Schlachifelde! (Cod. Udalr. n. 57). Auch erscheint
die Motivierung bemerkenswert, welche mangels eines wirk-
lichen biblischen Beweises einen solchen ersetzen sollte: wenn
Christus den Apostelfiirsten Gewalt tiber das Geistliche ver-
liehen hat, dann auch tber das Weltliche, weil jenes iiber
dieses erhaben ist. Man sieht, wie aus der Vergleichung der beiden
Werte bereits staatsrechtliche Folgerungen gezogen werden.
In dhnlicher Weise erinnert Gregor auch den Konig Philipp
von Frankreich an den hl. Petrus, in dessen Hand sein Ieich
wie seine Seele sei, der ihn im Himmel wie auf Evrden binden und
lisen konne (VIIL, 20). Er fiigt also hier aus Matth. XVI, 19 die
bekannten Worte hinzu, durch welche nur dem (im Geiste
Christi gefiillten) irdischen Urteil des Petrus auf geistlichem
Gebiete die himmlische, das ist die gottliche Sanktion zuge-
sichert wird. Allméhlich entstand daraus die péapstliche Redens-
art von der Verfigung tber Himmel und Erde. Das Urteil
auf Erden war im Handumdrehen in ein solches éber die Erde
verwandelt.

Gregor selbst wurde bekanntlich durch eine ganze Littera-
tur unterstiitzt. Finer seiner Hauptvorkdmpfer war Bernald
V. Konstanz. Derselbe wusste mit folgender Argumentation das
Pépstliche Absetzungsrecht den Firsten gegentiber zu begrin-



— 644 —

den: Da der Papst unzweifelhaft Patriarchen absetzen kann,
so sicher auch Fursten, welche an Wirde jenen nachstehen.
Keine Autoritit aber wurde in diesen ‘Kreisen so oft (wenn
auch mit Unrecht) citiert als die des hl. Ambrosius, der schon
gesagt haben sollte, die weltliche Gewalt verhalte sich zur
geistlichen wie Blei zu Gold. Wenn er es auch schon hiitte
sagen konnen, wie wir horten, so ist doch dieser Ausspruch
zuerst von dem bertihmten Gerbert, dem spitern Papst Sil-
vester 1., gethan worden, da er den Stuhl von Ravenna bestieg
(vgl. meine Gesch. d. rom. Kirche I11, 387). Charakteristischer
noch lautete Gregors VII. bekannter Vergleich der beiden Ge-
walten mit Sonne und Mond, durch den zugleich angedeutet
wurde, dass die weltliche ihr Licht, ihre Autoritit von der
geistlichen empfange. Dass die folgenden Pédpste nicht sdum-
ten, theoretisch wenigstens in die Fussstapfen Gregors zu treten,
zeigt schon Urban I11. (+1099), welcher die Immunitédt der Geist-
lichen von den weltlichen Gerichten aus jenem Verhéltnis der
beiden Stinde oder Gewalten folgerte: weil die (Geistlichen
tiber den Laien stehen, kénnen sie von diesen nicht gerichtet
werden. Im 12. Jahrhundert wurde die Lehre von der geist-
lichen Superioritiit in dem Dekret Gratians kodifiziert. Um die-
selbe Zeit wird das Bild von den zwei Schwertern auf Grund
von Luk. XXTI, 38 der gewoshnliche Ausdruck fir das Bestehen
der beiden Gewalten.

Dass die weltliche Obrigkeit das Schwert trage, fanden
wir Dbereits bei dem hl. Paulus. Von dem geistlichen Schwerte
redeten schon Bischofe des 4. Jahrhunderts. Aber an jene
Stelle im Lukasevangelium dachte dabei niemand. In dem
Streite zwischen Heinrich IV. und Gregor VII. scheint man
zuerst sie in die Debatte gezogen zu haben, und zwar von der
koniglichen, nicht von der pipstlichen Seite. Gregor wurde
mit Recht zum Vorwurfe gemacht, dass er in der Papstmacht
Geistliches und Weltliches zusammenfassen wolle. Fiir diese
Idee schien die Stelle von den zwei Schwertern nicht wohl
verwendbar zu sein. Weit eher passte sie den Gegnern, welche
festhielten, dass es zwei (Gewalten nebeneinander gebe. In
diesem Sinne fasste sie denn auch Heinrich IV. in dem Ein-
berufungsschreiben zu der Wormser Versammlung, auf welcher
der Papst abgesetzt werden sollte. Wieder eine seltsan"{e
Ironie des Schicksals. Wer hitte damals geahnt, dass die



645 —

Kurialisten den Kaiserlichen die Stelle bald entreissen und ver-
mittelst einer neuen Interpretationskunst das gerade Gegenteil
mit ihr beweisen wiirden! Der hl. Bernard war es, der das
Wortchen , hier® betonte, welches den Kreis Christi und der
Apostel, also die Kirche bezeichne: in der Kirche befinden sich
die beiden Schwerter. Desgleichen hob er das Possessivum
bei Matth., XXVI, 52 hervor: stecke dein Schwert in die Scheide,
woraus hervorgehe, dass nach der Erklidrung Christi auch das
weltliche Schwert wirklich dem hl. Pefrus gehore, aber nicht
- von ihm personlich zu ziehen sei (De consid. IV, 3, 7. Ep. 256).
So war die kaiserliche Iixegese von der péapstlichen tibertrumpft!
Ohne sich auf diese abenteuerliche Diskussion einzulassen, ent-
wickelt ungefihr gleichzeitig der Englinder Johannes von Salis-
bury denselben Gedanken, indem er die Staatsgewalt geradezu
fir den Biittel der Kirche. erklirt. Sie, heisst es Polycrat. 1V, 3,
empfange das weltliche Schwert von der Kirche und fiihre es
als Diener derselben, deren es unwiirdig sein wiirde, es selbst
zu ziehen.

Im 12. Jahrhundert war also die Schwerter-Theorie nicht
bloss ausgebildet, sondern auch, besonders durch Bernard, auf
Luk. XXII, 38 begriindet. Mit gewaltiger Hand beméichtigte
sich ihrer dann der grosse Testamentsvollstrecker Gregors VII.,
Innocenz 111, um sich moglichst die ganze Welt zu unterwerfen.
Er liebte es speciell, seine ausschweifendsten Herrschaftsideen
durch eine ebenso ausschweifende Bibelexegese zu stiitzen. Thm
war der Papst nicht mehr bloss der Nachfolger oder Stellver-
treter Petri, sondern Christi selbst. Dass Petrus, schreibt er
dem Patriarchen v, Konstantinopel (II, 209), nicht bloss die Re-
gierung der ganzen Kirche, sondern der ganzen Welt von
Christus erhalten, zeige der an ihn allein gerichtete Befehl, zu
ihm {iber die Wogen des Sees zu kommen, denn die Wogen
bedeuteten die Volker, und wie Christus selbst iber sie dahin
geschritten, so habe er dies auch Petrus als seinem Stellver-
treter geheissen. Wie Petrus selbst, so ist naturlich auch der
apostolische Stuhl tber ,Volker und Reiche“ gesetzt (II, 220).
Den Konig Leo v. Armenien, den sein Interesse trieb, die
Hilfe des Papstes anzurufen, belobt er, dass er nicht bloss in
geistlichen, sondern auch in weltlichen Angelegenheiten an
den romischen Stuhl appelliere (II, 253). Den von Gregor VIL
aufgebrachten Vergleich der beiden Gewalten mit Sonne und



- 646 —

Mond fahrt Tnnocenz (Reg. de negot. n. 32) weiter aus: Wie
die Sonne den Tag erhelle, so sei die geistliche Gewalt von
Gott geordnet fir den Geist, die weltliche aber gleiche dem
Monde, weil sie die Nacht der Ketzerei durch Anwendung des
materiellen Schwertes zu verscheuchen habe. Weitldufig ent-
wickelt er bei anderer Gelegenheit aus dem A. und dem N. T,
dass der Papst auch weltliche Jurisdiktion besitze: Deut. XVTI,
8 ff. werde befohlen, Kntscheidungen iiber strittige Rechts-
fragen an dem Orte, den der Herr erw#hlt, bei den Priestern
einzuholen; wer sich denselben widersetze, miisse getdtet
werden. Deuteronomium heisse zweites Gesetz, und bedeute,
dass sein Inhalt auch in der christlichen Zeit gelte. Der Ort,
den der Herr erwahlt, sei Rom, der oberste Priester der Stell-
vertreter des Richters tiber die Lebendigen und die Toten;
wer ihm nicht gehorche, sei zu toten, d. h. als Toter von der
christlichen Gemeinschaft auszuschliessen. Auch Paulus (1. Kor.
V1, 3) schreibe sich die Gewalt tiber das Irdische zu (V, 128).
Majestitisch beginnt er 1204 die Bulle, durch welche er dem
Bulgarenfirsten die Konigswiirde verleiht: Christus, dem Gott
der Vater die ganze Welt und alles, was darin ist, unterworfen
hat, bestellte sich im hl. Petrus den Papst als seinen Stellver-
treter, und ibertrug ihm die Macht tiber alle Volker und
Reiche, auszurotten und zu zerstoren, aufzubauen und zu
pflanzen. Er sei, schreibt er in demselben Jahre nach Ara-
gonien, der Stellvertreter dessen, durch den die Konige und
Fiirsten regierten, und der die Herrschaft verleihe, wem er
wolle (VII, 229).

Innocenz IIL. gehérte zu den Pé#psten, welche trotz alles
Machtbewusstseins die dogmatische Unfehlbarkeit ausdriicklich
ablebnten. So leuchtet auch aus seinen unbeschrankten Herr-
schaftsanspriichen doch immer noch der Gedanke ilterer Zeit
hervor, dass dieselben nicht unmittelbar auf das Weltliche
zielten, sondern in seiner seelsorgerlichen Stellung als Oberhirt
tiber alle, auch tber die Firsten, begriindet seien. Was bei
ihm also noch ideell erschien, sank nun im 13. Jahrhundert
allméhlich zu der plattesten Anschauungsweise, zur rohesten Rau-
terei um Geld und Macht herab. Sinnlos wurde die pé#pstliche
Gewaltfillle zu einer Hohe emporgeschraubt, wie es nur in
der Phantasie von halben Barbaren moglich war. Weil die
Kanones alle Pipste fiir heilig erkliren, folgert Gregors IX.



— 047 —

(1 1241) Biograph Bernard Guidowis, ist es ein Sakrilegium,
tiber die pépstliche Macht auch nur zu disputieren. Aber in
dieser Zeit der Vergdtterung sollte der Enkel des grossen
Barbarossa, Friedrich11., den Kampf wegen der beiden Schwerter
wieder aufnehmen, der trotz aller Strome von Blut, die er be-
reits gekostet, immer noch unerledigt war. Nach dem Frieden
von St. Germano (1231) versprach Friedrich II. dem Papste
Gregor 1X., das thm won Gott verlichene weltliche Schwert zur
Ausrottung der Ketzer in Sicilien zu verwenden. Dieser Auf-
fassung geméss fihrt er auch in der Vorrede zu seinem sici-
lianischen Gesetzbuch aus, infolge der Erbsiinde sei das von
Natur allen gemeinsame Eigentum geschieden worden, Hier-
durch wiirden die Fursten notwendig gemacht zur Verhinde-
rung von Verbrechen, deren oberste Pflicht, diber welche sie
Christus Rechenschaft abzulegen hitten, von dem sie ihre Gewalt
empfingen, sei, die Kirche vor den Hiresien zu schiitzen. Wie
Heinrich IV. und Barbarossa die beiden Schwerter als vomn-
einander unabhéingig und gleichmiissig von Gott unmittelbar
verliechen betrachtet hatten, so thut dies also auch, nur mif
tieferer, spekulativer Begriindung, Friedrich II. Noch schérfer
spricht er sich 1232 in seinem Schutzbrief fiir die Domi-
nikaner in Deutschland aus: Die won Gott thm verlichene
Herrscherwiirde zwinge ihn, getrennt won dem Priestertum,
das weltliche Schwert zur Ausrottung der Ketzer zu gebrauchen
(Huillard-Bréholles IV, 298 ff.). Eine solche Lehre liess natir-
lich ein so gewaltthiitiger Papst wie Gregor 1X., der Neffe
Innocenz’ III., der ,leibhaftige Antichrist“, wie der Erzbischof
Ebrard v. Salzburg ihn nannte, nicht zu. Die Vernunft duldet
nicht, antwortet er dem Kaiser, die Natur widersetzt sich, dass
etwas Finheitliches getrennt werde. Diese Erklarung hatte Fried-
rich, der des Papstes gegen die Aufstiandischen in Sicilien be-
durfte, wohl verstanden. In dem pipstlichen Sinne machte er
nun aus den zwei Schwertern eines, vermutlich nicht ohne
innerlichen Spott. Obwohl, fithrt er aus, das Priestertum und
das h. Kaisertum verschiedene Namen triigen, seien sie doch
der Wirkung nach eins, desselben Ursprunges, durch die Prin-
zipien der gottlichen Macht eingesetzt. Das Eine Schwert des
Priestertums und des Kaisertums habe indess eine doppelte
Schneide, wie auch Petrus sage: es sind zwel Schwerter hier.
In Wirklichkeit seien es zwei Schwerter, aber die Kirche sei



— 648 —

die Scheide beider. Dies driicke Petrus mit dem Worte ,hier®
aus. Daraus erhelle, dass beide Schwerter dieselbe Substanz
besissen. Dieselbe Scheide mache die beiden Schwerter in
Wahrheit zu Einem, so dass sie sich zu einander verhielten
wie die Teile eines Ganzen. Durchaus ferne liege ihm die
Auffassung, dass die Einheit der Schwerter, die Vereinigung
des Vaters und des Sohnes, eine Teilung =zulasse, vielmehr
bekenne er offen, dass sie beide (der Papst und der Kaiser)
wie Vater und Sohn Eins seien. Nach dieser wohl ironischen
Auseinandersetzung schliesst der Kaiser mit dem Wunsche, um
dessen Erftullung es ihm eben zu thun war: der Worte seien
nun genug gewechselt; der Papst moge jetzt den Berg Zion
besteigen und die Fahne der Verteidigung des Kaisers ergreifen
(Ibid. IV, 409). Bald nachher (1239) standen Friedrich und
Gregor wieder auf Kriegsfuss. Sie schrieben Schméhbriefe
gegeneinander, in denen sie sich durch die Kraft und Fille
gemeinster Schimpfworte zu iiberbieten trachteten. Hinsicht-
lich des Verhéltnisses der beiden Gewalten fihrt nun der Kaiser
wieder aus, die gottlich geordnete Hintracht zwischen Sacerdo-
tium und Imperium wolle der auf dem Stuhl der Irrlehre sitzende
Pharisder, mit dem Ole der Schlechtigkeit gesalbt, zerstéren.
Der Papst dagegen blieb bei seinem Anspruch auf die Ierr-
schaft tiber die ganze Welt: das Patrimonium Petri (d. i. den
spéter sog. Kirchenstaat) habe die Kirche sich vorbehalten als
Zeichen ihrer allgemeinen Herrschaft, wihrend sie die tibrigen
kaiserlichen Rechte an den weltlichen Fliirsten als ihren Ver-
teidiger abtrete (Huill.-Bréh. V, 776). Auch sonst hielt er diesen
dogmatisch ebenso falschen als auch geschichtlich wahrheits-
widrigen Standpunkt fest. Wie den Orientalen gegenttber zur
Aufrechthaltung des lateinischen Kaisertums in Konstantinopel,
so entwickelte Gregor auch dem franzosischen Konig Ludwig
seine Weltherrschafts-Theorie: sein Vorgéinger, Karl der Grosse,
sei dem Papste stets (?!) gehorsam gewesen, weil der Herr dem
hl. Petrus die Rechte des irdischen wie des himmlischen Imperiums
zugleich iibertragen habe. Die Kirche, im Besitze des geistlichen
wie des weltlichen Schwertes, um das eine zu fithren und das
andere nach ihrem Urteil fithren zu lassen, habe das Kaisertum
Karl dem Grossen tbergeben (Ep. 672 ed. Rodenberg).

Auf Grund dieser Entwicklung brachte nun der klassische
Dogmatiker des Papsttums, Thomas v. Aquin, die Lehre vol



— 649 —

den beiden Gewalten in sein System, welches auch von den
Papsten als massgebend anerkannt wurde. Christus, fiihrt er
Opusc. XVI, 1, 14 aus, tibergab die Verwaltung seines Reiches
den Priestern, namentlich dem Papst, dem alle Konige der
Christenheit unterworfen sein miissen, wie dem Herrn Jesus
Christus selbst. Denn dem, welcher fir das letzte Ziel zu
sorgen hat, miissen die untergeben sein und seinem Befehle
gehorchen, welchen die Sorge fiur die untergeordneten Ziele
zusteht. Weil die Religion bei den Heiden und Juden auf die
irdischen Giiter gerichtet war, mussten die Priester den Konigen
unterworfen sein. In der neutestamentlichen Zeit richtet das
Priestertum seine Thatigkeit auf die himmlischen Giiter. Darum
verhilt es sich jetzt umgekehrt. Der Papst ist Konig und
Priester, heisst es dann weiter 3, 10, weil es auch Christus ist.
Seine Gewalt erstreckt sich nicht bloss auf das Geistliche, son-
dern die weltliche Gewalt kommt auch von ihm und héngt von
ihm ab, wie der Kérper von der Seele. Die Gewalt des Papstes
darf aber nur zum Nutzen der Untergebenen gebraucht werden,
sonst ist er ein Tyrann. Vorausgesetzt, dass er zum Nutzen
der Herde handelt, geht die Macht des Papstes tber jede
andere. Die Kaiser nennt Thomas 3, 17 die executores et
cooperatores der Piapste zur Regierung der gliubigen Volker.
Der Papst ist der Stellvertreter CGottes auf Erden (3, 19). Ahn-
lich lehrt Thomas Opusc. XXXVII, 7, 3, nach Aristoteles seien
Hirn und Hand die Hauptorgane des Korpers. In der Kirche
sei der Klerus das Gehirn, die weltliche Gewalt die Hand.
Der Klerus habe die geistige Fuhrung, die weltliche Gewalt
die Pflicht, die Kirche zu schiitzen und von ibr ihre Leitung
zu empfangen. Mit diesen Ausfithrungen lieferte Thomas eigent-
lich nur einen Kommentar zu dem kurzen Ausspruch seines
Lehrers Albertus Magnus (t. XIII, 111): Die beiden Schwerter
gehoren zu EKiner Jurisdiktion, weil es heisst: sie sind hier,
nicht hier und dort; die weltliche Gewalt besitzt die Kirche
aber nur jurisdiktionell, weil ibre Ausitbung meist mit Blut-
vergiessen verbunden ist.

Je mehr die papstliche Schwerter-Theorie sich befestigte,
desto ausschweifender wurde ihre Anwendung. Die pépstliche
Jurisdiktion tiber Himmel und Erde, der Papst selbst als Stell-
vertreter Christi oder Gottes gedacht, musste allmahlich die
Vorstellung erzeugen, dass der Papst Kein irdisches Wesen



— 650 —

mehr sei, sondern der Deus terrestris, wie man ihn auch wirk-
lich nannte. Die Kirche selbst erschien als die Braut des
Herrn wie eine Gottin, vor welcher die ganze Schopfung sich
beugte. In dem Streite um Sicilien schrieb der pépstliche
Vasall Karl v. Anjou (7 1284) an Peter von Aragonien: Du
hast die uniibertreffliche Hoheit unserer Mutter Kirche nicht
erwogen, welcher der ganze lirdkreis und alle Geschopfe hul-
digen. Sie ist es, welche das Meer, die Luft und alles anbetet,
und ihr miissen alle, welche unter der Sonne sind, Tribut ent-
richten (Marténe, Thesaur. anecdotf. III, 30). In einer wahr-
scheinlich von dem Kardinal d’Aqua-Sparta verfassten Denk-
schrift vom 6. Januar 1300 heisst es, der Papst sei der oberste
Richter nicht bloss in geistlichen, sondern auch in weltlichen
Sachen, Stellvertreter des allméchtigen Christus mit seinem
Imperium iiber Himmel und Erde, berechtigt, selbst den obersten
Monarchen, den Kaiser, abzusetzen. An demselben Tage pre-
digte jener Kardinal im Lateran vor dem Papst und dem ganzen
Kardinal-Kollegium: der Papst besitze die geistliche und welt-
liche Souveranitit iiber alle DMenschen an Gottes Stelle; wer
sich ihm widersetze, gegen den konne die Kirche angehen mit
dem weltlichen und dem geistlichen Schwert.

Nachdem auf diese Weise vorgearbeitet war, schloss die
ganze HEntwicklung die bertihmte Bulle Unam sanctam von
Bonifaz VIII. [18. November 1302 )] mit der feierlichen Dogma-
tisierung der Lehre ab, dass alles Menschliche wm des Heiles
willen dem Papste unterworfen sein miisse. Neu war eigentlich
an dieser Bulle nichts, als ihr dogmatischer Charakter. Sie ist
vollstindig aus Lehren und Formeln zusammengesetzt, welche
lingst entwickelt und in dem pé#pstlichen Sinne verwertet
worden waren. Sie beginnt mit der Aufstellung, dass es nur
Eine Kirche gebe, ausser der das Heil nicht zu finden sei, mit
Berufung auf das Iohelied (VI, 8), unter Anwendung der Bilder
von der Arche Noah’s und dem mystischen Leibe Christi, dessen
einziges Haupt Christus sei, wie dessen Haupt Gott. Alles dies
ist patristisch. Tbenso der Vergleich mit dem ungenéhten,
d. h. einheitlichen Rock Christi. Auf die Lehre vom Papste
wird dann damit iibergegangen, dass das Bine Haupt Christus

1y Dieses Datum ist durch Demnifle, Spec. palaeogr. regest. Rom. pont. Rome
1886, sichergestellt.



— 651 —

sich darstelle in Petrus und dessen Nachfolgern, da er diesen
die Weide seiner Schafe tibertragen. Wer darum, wie die
firiechen, dem Papste nicht untergeben sein wolle, gehore nicht
zu dem Einen Schafstalle Christi, wovon bei Joh. X, 16 die
Rede sei. Dies ist ganz nach Thomas von Aquin (Summa II,
39, 1, zu Joh. XXI, 15 ff. u. a.). In dieser einheitlich organi-
sierten Kirche, heisst es dann weiter, befinden sich zwei
Schwerter, von denen mit Bezug auf Luk. XXII, 38 ausgefiihrt
wird, was wir von Bernard von Clairvaux bereits hérten. Nur
am Schlusse dieser Stelle hat die Bulle eine kleine Anderung
vorgenommen, welche wir nicht mit Berchiold (die Bulle Unam
sanctam, Miunchen 1887, S. 17) fur eine Verschérfung halten
kénnen. Wahrend Bernard sagt, das weltliche Schwert befinde
sich in der Hand des Soldaten und werde gefithrt nach dem
Winke des Priesters und dem Befehl des Kaisers, ist dieser
Gedanke in der Bulle etwas gelockert: es befinde sich in der
Hand der Kénige und der Soldaten, und werde gefihrt nach
dem Willen wnd der Zulassung des Priesters. Der Gedanke
Bernards, als ob die weltliche Gewalt immer nur auf den Wink
der Geistlichen zu warten hétte, schien der Kurie wohl zu
scharf: sie forderte wenigstens die Zulassung derselben. Hierin
liegt eher eine Milderung als eine Verschirfung. Die Bulle
fahrt dann fort mit der bekannten Lehre, dass die weltliche
Autoritat der geistlichen untergeordnet sei, unter Berufung
auf die neuplatonische Theorie des (vorgeblichen) Dionysius vom
Areopag, dass in der Ordnung Gottes stets das Niedrigere durch
ein Hoheres mit dem Hochsten (Gott) verbunden sei. Zu Gott,
30 lautet die Folgerung, steht darum die weltliche Gewalt nur
vermittelst der geistlichen in Beziehung, welche sie deshalb
auch einzusetzen und zu richten hat. Dass in dieser Stufen-
leiter die hochste geistliche Gewalt von Gott allein zu richten
sel, echt mittelalterlich wieder ganz gegen den Sinn des Apo-
stels in 1. Kor. II, 15 hineingetragen, war seit dem 6. Jahr-
hundert zahllos oft von Papsten und Kurialisten wiederholt
worden. Diese gottliche Ordnung der Gewalten, so schliesst
die ganze, fast wortlich aus Hugo v. St. Victor, De sacr. 11, 2, 4,
herithergenommene Exposition, konne nur umgestossen werden
durch die manichéische Annahme zweier Prinzipien. Und auf
Grund dessen wird dann feierlich definiert, dass es jeglicher
fmenschlichen Kreatur zum Heile notwendig sei, dem Papst zu

Revue intern. de Théologie, Heft 16, 1896. 43



— 632 —

gehorchen. Auch dieser viel besprochene Satz stammt aus
Thomas v. Aquin (Opusc. VI c¢. error. Greec.); nur ist omni
humanee creaturee zugesetzt, was auf dem flnften Lateran-
konzil unter Leo X. in omnes Christi fideles verdndert wurde.
Bischof FHeinkens hat (Revolution und Kirche, Bonn 1876)
zuerst darauf aufmerksam gemacht, dass jener Ausdruck aus
1. Petr. II, 13 entnommen sei, wo er weltliche Obrigkeit als.
menschliche Einrichtung bedeutet. Aber ob er in der Bulle
ausschliesslich diesen Sinn ausdriicken soll, halten wir doch fiir
fraglich. Eine Hinweisung auf die Bibelstelle ist nicht vorhanden.
Der ganzen, vorherigen Exposition wire dieser Sinn auch nicht
entsprechend, weil sie nicht bloss von der Unterordnung der
weltlichen Gewalt unter den Papst handelt, sondern von der
einheitlichen Herrschaft Christi und seines Stellvertreters tiber
die ganze Kirche, ausser der es kein Heil giebt. Wohl sind
die Inhaber der weltlichen Gewalt in ,jeglicher menschlichen
Kreatur* eingeschlossen, und gerade, um sie nicht etwa aus-
zunehmen, ist wohl der Ausdruck so allgemein gewihlt. Der
Ausdruck des Laterankonzils: ,alle Christgliaubigen® konnte
leicht auf alle Privatleute gedeutet werden, so dass etwa der
Koénig nur als Christ, aber nicht als Fiirst in Betracht gezogen
wurde. Diesem Gedanken wollte die Bulle begegnen, weil es
sich gerade um die Unterwerfung der franzosischen Krone:
handelte. Man kann nicht mit Berchtold dagegen erinnern,
dass der Papst nur Jurisdiktion iiber Christen beanspruche,.
aber nicht tber alle Menschen, und darum jener Ausdruck
einen andern Sinn erfordere. Ausser der Kirche, lehrt die
Bulle, giebt es kein Heil, und demgemiiss ist es zum Heile fir
alles Menschliche notwendig, dem Papst zu gehorchen. Omnis.
humana creatura in diesem Sinne ist also durch den ganzen
Lehrgehalt der Bulle gerechtfertigt. Nennt doch auch ein
Bischof Geraldus noch Leo X. generi humano preaesidens (II
Muratori, Roma 1892, 1, 217).

So wurde die péapstliche Schwerter-Theorie feierlich in
dogmatischer Weise durch Bonifaz VIII. abgeschlossen. Das
Eine Prinzip, auf welches schon Justinian die beiden Gewalten
als koordiniert zurtickfihrte, verlangte nach der auf den Neu-
platoniker, den vorgeblichen Dionysius vom Areopag, gegrin-
deten absoluten Einheitstheorie die Unterordnung des weltlichen
Schwertes unter das geistliche, Hat jede absolute Einheitsidee



einen pantheistischen Anstrich, so ist hiervon auch die scho-
lastische Lehre in diesem Punkte samt der sie dogmatisierenden
Bulle Unam sanctam nicht freizusprechen. Die auch von Hugo
v. St. Victor, De Sacr. I, 2, 7, festgehaltene Nebenordnung der
beiden von Gott stammenden Gewalten wiirde zwar nicht das
oine Prinzip“ Justinians zerstéren, wohl aber den neuplato-
nischen, das All umfassenden Einheitsbegriff der Bulle, welche
dessen Leugnung als Manichiismus verdammt. Zum Schlusse
wollen wir nicht versiumen, darauf hinzuweisen, dass Bonifaz
VIII., obwohl er die zuerst von Gregor VII. erfasste Idee der
Weltherrschaft durchzufiihren suchte, dieselbe weit tiefsinniger
begrindete, als deren Urheber. Dieser regierte noch in der
vorscholastischen Periode. Wie er die Transsubstantiation, die
Lehre der durch Christus selbst gestifteten sieben Sakramente,
die Lehre von der Wirksamkeit derselben auch im Falle der
Unwiirdigkeit des Spenders und manches andere noch nicht
kannte, so wusste er auch noch nichts von der neuplatonischen
Stufenleiter des Dionysius in der Sphére der Gewalten. Nach
der Rohheit seiner Zeit und der eigenen Brutalitit leitete er
die Entstehung der weltlichen Michte im Gegensatz zu der
gottlichen Stiftung des Papsttums vom Teufel her, aus Raub,
Gewaltthat und Blutvergiessen, weshalb die Fursten durch den
Gtebrauch ihrer Macht sich in der Regel auch zu verschlech-
tern pflegten (Reg. VIII, 21). Das war nun nach der Bulle
Unam sanctam wenigstens thatséchlicher Manichaismus, den
Gregor dadurch aus der Welt zu schaffen suchte, dass er sich
auch das weltliche Schwert selbst anzueignen trachtete. Bonifaz
war, durch die neuplatonische Scholastik belehrt, massvoller:
im Widerspruch zu Gregor erkannte er mit den Apostel-
fiirsten das weltliche Schwert als von Gott stammend an,
aber auch im Widerspruch zu diesen nur in neuplatonischer
absoluter Unterordnung unter das geistliche.

Also drei sich widersprechende pipstliche Staatslehren, um
mit den Ultramontanen zu reden: St. Peter, Gregor, Bonifaz.

Die erste wird wohl die beste sein.
J. LANGEN in Bonn.




	Die zwei Schwerter

