
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


614

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.

* La Bible et l'Avesta. D'après M. de Harlez, les traits

communs à la Bible et à l'Avesta, se ramènent à trois : un
monothéisme (plus ou moins altéré dans l'Avesta); un homme choisi

de Dieu, jouissant d'entretiens divins qui lui révèlent la vraie
doctrine et les règles de la vie; enfin, la croyance au démon. A qui

appartient la priorité de ces idées Impossible de le dire avec
certitude. Peut-être aucun des deux ne doit-il être traité de copiste.

Mais, si l'on admet qu'il y a eu copie de l'un des deux côtés,

toutes les probabilités sont contraires aux prétentions des avocats
du Zoroastrisme.

* Le nouveau manuscrit des Evangiles. On lit dans les

Illustrated Church News du 8 mai, p. 526, les détails suivants,

envoyés par le correspondant de Constantinople du Daily News:
« As I find that my account of the finding of the new MS. of the

Gospels near Caesarea has attracted considerable attention, and

especially in Continental newspapers, I may add the following facts

as completing the information given. The MS. has been compared
with the leaves which exist at Patmos, and which are admitted to

belong to the same superb copy of the Gospels as those found m

the Britisch Museum, in the Vatican, and in Vienna, and
^

are

known as Codex N. The comparison leaves no doubt on the minds

of the experts who have made it that the newly-found MS. is the

Gospel from which, probably many centuries ago, these leaves

have been taken. An examination made by a Russian expert here,

and by Dr. A. Long, of Robert College, shows that the colour of

the leaves — a dark red purple — is the same, that the letters,

silver throughout except sacred names, which are in gold, are 0

the same period probably between 550 and 600 A. D., and tna



— 615 —

the size of the columns and pages is identical. The evidence,
however, noAV goes much further. The Patmos and the other pages
are missing, and the first of the Patmos pages begins with the
latter half of a word with which one of the newly-found MS. pages
ends, while the last of the Patmos pages finishes with half of a
word which is completed in the new finding. The world may therefore

now be congratulated on the recovery of probably one of the
finest, probably from the point of view of caligraphy the finest,
specimen of the Gospels ever written. »

* La « Vie de Jésus» du P. Méchineau. (Paris, Lethielleux,
in-8°, 6 fr.) Cette Vie de Jésus d'après le texte même des Evangiles,

permet d'embrasser d'un seul coup d'œil le texte de chacun
des épisodes de la Vie du Sauveur. En tête de la Concordance
se trouve une introduction où l'auteur examine la situation politique
de la Judée à l'époque du Christ, la condition religieuse du peuple
juif pendant les années de la prédication du Christ, les différentes
sectes rivales, le calendrier religieux du Temple et quelques autres
points en rapports avec le sujet. Ensuite vient un rapide examen
de la date de la naissance du Sauveur : L'auteur hésite à se
prononcer entre 746, 748 et 749. Dans un chapitre consacré à la
langue parlée par le Christ et ses apôtres, il n'admet pas que le

grec ait été la langue commune de la Palestine à cette époque.
Une conclusion comprend l'examen de la méthode suivie par J.-C.
dans ses prédications, une analyse des paraboles, de courtes notices
sur Marie et sur les principaux personnages qui interviennent dans
la vie du Sauveur. L'auteur ne se prononce pas sur l'identité de

Marie-Madeleine, de Marie de Béthanie et de la pécheresse.

* La supercherie de M. Nicolas Notovitch. La « Vie
inconnue de J.-C. », publiée, il y a deux ans, à Paris (v. la Revue
de juillet 1894, p. 571—572), n'est qu'une mystification. Le
professeur Archibald Douglas, habitant Madras, a voulu contrôler les
assertions de M. Notovitch. Il s'est rendu au couvent de Himis
et le 3 juin 1895 il y a fait une enquête officielle. Il en résulte
que M. Notovitch est peut-être allé à Himis, mais que le fameux
manuscrit qu'il prétend avoir vu, n'a jamais existé, ni à Himis, ni
dans aucun autre couvent bouddhiste du Thibet, d'après les
renseignements demandés aux divers supérieurs par le lama en chef.
Le supérieur du couvent de Himis, auquel on a traduit le livre de
M. Notovitch, a demandé avec indignation «s'il n'existait pas en
Europe de lois pénales pour châtier de pareils menteurs. » M. Notovitch

est donc com'aincu d'imposture, et Max Müller l'a exécuté
sans scrupule dans une lettre datée du 15 novembre 1895.



— 616 —

* L'Apocalypse synoptique d'après M. Loisy. D'après M. Loisy,
« le grand discours sur la fin du monde qu'on lit dans les trois
premiers Evangiles semble procéder d'un discours moins étendu

qui se trouvait dans l'Evangile primitif. S. Marc l'a pourvu d'une
introduction historique et complété au moyen d'emprunts faits à

d'autres discours qui existaient séparément dans la même source.
Le rédacteur du premier Evangile et S. Luc paraissent dépendre
de S. Marc ; mais ils ont utilisé aussi d'autres sources. Le texte
de S. Mathieu doit, en divers endroits, représenter plus littéralement

que celui de S. Marc la teneur du discours apocalyptique
dans l'Evangile primitif; et les particularités qu'on remarque dans

S. Luc, sont probablement dues en partie à une recension du
discours qui n'était ni celle de S. Marc, ni une simple traduction de

l'Evangile hébreu, et que l'évangéliste a souvent suivie de
préférence à S. Marc. » (Voir Revue biblique, XIIIe année, n° 2.)

* Les Origines de l'épiscopat d'après MM. Jean Réville et

Raoul Allier. Professeurs de théologie protestante, MM. Réville

et Allier affirment que l'épiscopat n'est pas d'institution divine, pas

même d'institution apostolique, qu'il a été établi plus tard à la

suite du besoin que les Eglises ont éprouvé de se donner des

surveillants à la fois temporels et spirituels. On connaît le procède

qui consiste à traduire le mot cpiscopatus par charge; mais il est

des cas où il n'est pas de mise, notamment dans les passages
où saint Paul parle des évêques qui sont placés à la tête des Eglises,

et où il dit expressément aux évêques de Milet et d'Ephèse qu'ils

ont été établis par le Saint-Esprit pour paître l'Eglise de Dieu

(Act. XX, 28). Aussi les adversaires du droit divin de l'épiscopat

sont-ils très embarrassés. Résumons leur pensée et constatons

le peu de solidité de leur thèse.
Ils enseignent que l'épiscopat n'est pas né à Rome : car,

disent-ils, la première des deux Epîtres, dites de Pierre, a été écrite

à Rome vers l'an 80 ; or elle ne contient aucune allusion a un

évêque, elle ne nomme que des presbytres surveillants. Et la

première lettre de Clément Romain aux Corinthiens, qui est de la

fin du premier siècle ou de peu après et qui avait pour but d

attaquer l'esprit d'anarchie, aurait certainement indiqué l'épiscopat

comme remède au mal, si l'on en avait eu l'idée à Rome à cette

époque.
Selon MM. Réville et Allier, l'épiscopat monarchique est ne

en Orient: Ignace d'Antioche, épouvanté par le débordement des

opinions individuelles, aurait été porté à concentrer toute l'autorité

en un seul homme; «ce qu'il rêve, c'est l'établissement d'un directeur

unique dans chaque Eglise; d'une autorité universelle et d un



— 617 —

pouvoir sacramentel de l'évêque, de l'origine apostolique de
l'épiscopat, le fougeux polémiste ne dit pas un mot. » Donc Ignace
d'Antioche n'a pas fondé l'épiscopat monarchique, il ne l'a que
préparé. Quand et comment l'épiscopat a-t-il été fondé de fait?
Le cas est embarrassant pour ces messieurs.

M. Allier avoue que le fait de l'épiscopat existant dans toutes
les Eglises et sur tous les points de l'empire, et cela d'après les
textes les plus anciens, est un fait merveilleux. «N'y-a-t-il point
là une merveilleuse évolution, dont l'universalité inquiete comme
un mystère » Cependant, M. Allier essaie d'expliquer cette
merveille, ce mystère, et voici comment:

D'abord, il trouve que rien n'est plus naturel «Qu'un homme
chargé des intérêts matériels d'une société prétende veiller sur ses
intérêts moraux et religieux, que de bonne foi il profite de sa
situation pour faire sentir aux âmes son autorité, ce n'est que trop
humain; cela s'est vu souvent et se voit encore tous les jours.
D'autre part, les communautés chrétiennes étaient les unes avec
les autres en des relations suivies et intimes ; les voyageurs disaient
à chaque Eglise les soucis des autres et faisaient sentir à toutes
la gravité des dangers de l'extrême liberté. Les Eglises les plus
éloignées étaient hantées des mêmes rêves et il n'est pas étonnant
qu'elles aient fini par appliquer toutes au même mal le même
remède. » A cette explication aussi fantaisiste historiquement
qu'ingénieuse, on pourrait objecter: Comment se fait-il que dans les
Eglises protestantes qui se racontent les périls de l'extrême liberté
auxquels elles sont exposées, aucune ne songe à appliquer au même
mal le même remède Si c'était si naturel à l'origine, comment et

pourquoi n'est-ce plus naturel aujourd'hui
Ensuite, M. Allier, dans le but d'expliquer ce fait universel,

recourt à une prétendue histoire « invisible. » Il reconnaît que
l'institution de l'épiscopat a pu rencontrer des contradictions ; mais
n en voyant aucune trace, il dit : « Pourquoi aurait-on pieusement
conservé le souvenir des contradictions qu'elle a pu rencontrer?
L'histoire ne parle pas des vaincus (I), sauf quand ils ont su, avant
de mourir, causer grand bruit autour d'eux. Les vaincus, ce sont
ici les raisons que des âmes vivantes ont peut-être dirigées contre
les ambitions de l'autorité naissante. De ces raisons, des luttes
intimes qu'elles ont provoquées, toute trace, même la plus humble, a
disparu... Cette histoire si régulière si majestueuse que nous
a contée M. Réville, en dissimule sans doute une autre plus
accidentée et plus tragique ; et c'est cette histoire invisible et à jamais
perdue qui jette le philosophe en d'infimes rêveries » — Et
c est sur ces prétendues raisons dont aucune trace n'existe, c'est sur



— 618 —

cette prétendue histoire invisible, qu'est construite la thèse de ces

messieurs. Singulière manière d'expliquer l'histoire réelle, visible,
le fait éclatant de l'existence de l'épiscopat dès l'origine, au rapport
même de saint Paul. —¦ Et c'est avec cette absence de sens
historique que l'on prétend faire de la critique historique! La thèse
catholique est donc plus forte que jamais.

* A propos de la Visibilité de l'Eglise catholique en
Occident. M. Hanotaux, dans ses Etudes historiques sur le XVIe
et le XVIP siècle (Hachette, 1886), enseigne expressément que la

rupture de l'Eglise romaine avec la science, le progrès et la
civilisation, a été accomplie au cours du XVIe siècle. « C'est alors,

dit-il, qu'elle a prononcé le véritable sint ut sunt; c'est alors que,

de catholique, elle est devenue romaine (p. 89).» Donc, selon M. Hanotaux,

le catholicisme aurait été visible, même dans l'Eglise romaine,

jusqu'au XVIe siècle. Ajoutons que, même depuis les jésuites, le

catholicisme s'est continuellement manifesté dans les oppositions
faites contre eux et contre Rome. En France et ailleurs, beaucoup
de ceux qui se disaient catholiques-rw/«ö»2i', se disaient avec plus

d'énergie encore ca.tho\iques-antiultramontains, voulant dire par là

que, s'ils acceptaient l'évêque de Rome, ils rejetaient cependant
l'ultramontanisme. Au XVIe siècle, dit encore M. Hanotaux, « l'Eglise

catholique offrait aux âmes pieuses un assez vaste abri pour que

chacune d'elles y trouvât le genre de repos et d'émotion qu'elle

recherchait... Des hérésies nombreuses avaient glissé sur elle sans

jamais pénétrer leur masse. Elles étaient restées fidèles, empressées,

soumises. Beaucoup d'entre elles et qu'aucune condition ethnographique

importante ne distingue, ne se sont pas séparées. »

* Der ursprüngliche bei Georgios Monachos nur teilweise
erhaltene Bericht über die Paulikianer. Von J. Friedrich. (Sitzungsberichte

der philosophisch-philologischen und der historischen Klasse

der königlich bayerischen Akademie der Wissenschaften, 1896,

Heft I, S. 67—in.)
Professor Friedrich veröffentlicht hier zum erstenmal, nach einer

in Döllinger's Nachlass vorgefundenen Abschrift aus einer Handschrift

der Escurial-Bibliothek, den ursprünglichen vollständigen Text einer

Schrift, die als die Hauptquelle für die Geschichte der Paulikianer

zu gelten hat, und die bisher nur aus den Auszügen im gedruckten

Text der Chronik des Georgios Monachos und in der von Gieseler

1847 veröffentlichten Schrift, die den Namen eines Petros Hegume-

nos trägt, sowie aus der am Anfang des ersten Buches des un er

dem Namen des Photios überlieferten Werkes contra Manichaeos

vorliegenden Bearbeitung bekannt war. Aus den Angaben, welche der



— 619 —

neue Text mehr enthält, als aus den bisher vorliegenden abgeleiteten

Quellen davon bekannt war, ergaben sich nicht unerhebliche
Aufschlüsse zur Aulhellung der Geschichte und Lehre der Sekte,
obwohl Friedrich auf manches hier nur hinweist und nicht
beabsichtigt, die « Untersuchung über diese Sekte abzuschliessen. »

Bezüglich mancher streitigen Punkte setzt er sich mit den in der
neuesten umfangreicheren Specialarbeit über die Paulikianer, der
Schrift des Armeniers Karapet Ter-Mkrttschian (1893) vertretenen
Anschauungen auseinander, um auf Grund einer neuen Prüfung der
Überlieferung eine richtigere Anschauung zur Geltung zu bringen. Namentlich

wird die Annahme Ter-Mkrttschians, die Paulikianer seien Marcio-
niten, resp. A^on diesen abzuleiten, gründlich widerlegt. Auch über die
Geschichte und Lehre der Bogomilen, in ihrer altern Gestalt, wie sie
in Bulgarien auftraten, Avie sie sich nach neuestens bekannt
gewordenen slavischen Quellen jetzt sicherer bestimmen lässt, und
über ihren darnach zu erkennenden Zusammenhang mit den Pau-
likianern werden interessante Mitteilungen gemacht.

* Liguoristes embarrassés. On sait qu'à partir de 1762 Liguori
n'enseigna plus le « probabilisme » qu'il avait professé de 1741 à

1762, mais l'«équiprobabilisme». Ne fut-ce qu'un changement de
mots, ou fut-ce un changement de doctrine? Grosse question: car,
si l'on avoue qu'il a renié le probabilisme jésuitique de sa Théologie
morale, on l'amoindrit singulièrement, sa Théologie morale étant
son ouvrage principal et «le seul dont le contenu ait reçu de
fEglise une sorte d'approbation positive!» Et cependant, d'autre
part, à qui fera-t-on croire que équiprobalisme soit synonyme de
probabilisme Ve P. Noldin écrit à ce sujet ; « Que le saint Docteur
ait cru personnellement à une différence essentielle entre sa nouvelle
formule et le probabilisme pur ; que, par suite d'un malentendu,
u ait pris le probabilisme simple pour le probabilisme relâché,
c est possible; mais, en réalité, son équiprobabilisme n'est qu'une
autre expression du probabilisme pur et simple.» Sur quoi, M. J. F.,
dans la Revue catholique des Revues (20 mai 1896, p. 812—813)
observe: «Quand on veut justifier ce jugement comparatif, on se
heurte à bien des difficultés de détail : car saint Alphonse n'a donné
dans aucun de ses derniers écrits un exposé suivi et parfaitement
méthodique de Péquiprobabilisme, et il n'a d'ailleurs introduit, pareil

par-là, dans ses ouvrages antérieurs, que des corrections incompletes

ou contredites par d'autres endroits conservés dans leur teneur
primitive Mais il est clair du moins qu'on ne peut, sous peine
de ramener toute la discussion à une pure question de mots, ni
affirmer, 71Ì nier absolument la différence essentielle entre les deux
theories successivement défendues dans les écrits de saint Alphonse. »

t intern, de Théologie. Heft 15. 1896. -±1



— 620 —

Remarquez ces mots: «On ne peut ni affirmer ni nier absolument.»
Ne donnent-ils pas à rêver? Qu'est-ce que cette différence essentielle

qu'on ne peut ni affirmer, ni nier absolument Pauvres Liguo-
ristes, trop collés aux jésuites et au jésuitisme pour pouvoir dire
la vérité

* Möhler in Russland. Der St. Petersburger «Kirchliche Bote»

gedenkt in seiner Nr. 19 vom 9. Mai in höchst sympathischer Weise
des hundertjährigen Geburtstags Möhlers, (6. Mai), als des
ruhmvollen Vertreters einer nicht ultramontanen abendländisch-katholischen

Theologie, welcher jedem teuer sein müsse, « der die Wahrheit

der Kirche höher stellt, als alle äusseren Erwägungen und als

die Regungen des Zeitgeistes.» Zum Schluss wird bemerkt : «Unsere

orthodoxe Theologie schätzt diesen mutigen Theologen schon längst
nach Verdienst ; so legte z. B. der verstorbene Professor J. T. Ossinin
seine Schriften sogar seinen akademischen Vorlesungen über
vergleichende Theologie zu Grunde.»

* Les deux „de Pressensé". Il s'agit du père, Edmond, et

du fils, Francis. On ne saurait dire ici : Tel père tel fils. Hélas
Autant le père, malgré le regrettable esprit de parti qui l'a inspiré

souvent, avait su cependant se tenir à une grande hauteur d'esprit,
surtout dans ses attaques contre Rome, autant le fils aujourd'hui
s'abaisse devant l'idole du Vatican et devant les adorateurs de

cette idole. La façon dont il vient de prendre, dans la Revue de

M. Brunetière, la défense du cardinal Manning contre les reproches
adressés à ce dernier par un de ses amis, le chanoine Purcell,

montre l'infinie distance qui sépare le fils du père.

Le père, Edmond, a écrit un livre contre le concile du Vatican,
livre dans lequel il a applaudi chaleureusement et chrétiennement a

la réforme ancienne-catholique. Il a dit du mouvement ancien-catholique

que, s'il se poursuivait dans la direction qui lui a été donnée

au congrès de Munich, «il serait certainement l'une des plus grandes
dates de l'histoire religieuse». Il a trouvé que ce qui était déjà

acquis à la date de 1871, était «considérable». «Nous avons vu,

a-t-il écrit, pour la première fois depuis Pascal et Port-Royal, une

sainte résistance de la conscience chrétienne au sein du catholicisme.
C'est bien son noble et ferme langage que nous avons entendu.

Sans doute, cette protestation, née sur une terre allemande, a pris

une forme scientifique ; mais ceux-là se tromperaient gravement

qui n'y verraient qu'une pure revendication de la science. Celle-ci

n'a été que l'instrument de la conscience qui ne peut s'incliner

devant une autorité usurpatrice. Le gros rire de Y Univers, les

indignations aristocratiques de ceux qui furent autrefois les catho-



— 621 —

liques libéraux n'affaibliront pas la portée d'une protestation
vraiment chrétienne a) ».

Après ces nobles paroles du père, écoutons les basses injures
du fils qui fait écho au «gros rire de l'Univers». Non content
d'exalter Manning, l'un des auteurs du dogme de 1870 ; non
content de glorifier les résultats du concile du Vatican et du dogme
de l'infaillibilité — ce qui est déjà un comble de la part d'un
protestant et d'un politicien, — il traite la réforme ancienne-catholique
de «prétendue réforme»; il prétend, lui, qu'elle a avorté, et, bien
plus, qu'elle a «mérité d'avorter», et cela, parce qu'elle est
protégée par l'Etat Là où le père voyait la religion, le fils ne voit
que la politique, et quelle politique Où donc est la protection
de l'Etat sur les anciens-catholiques en France N'y est-elle pas,
au contraire, exclusivement réservée à l'Eglise ultramontaine Où
donc est la protection de l'Etat sur les anciens-catholiques en
Autriche, en Italie? En Suisse, les catholiques-nationaux sont-ils
dans d'autres conditions que les protestants-nationaux Est-ce donc
là une hérésie Ce qui est bon pour les protestants est-il mauvais

pour les catholiques Non, M. Francis de P. ne dissimulera à

personne qu'il piétine maintenant sur les doctrines religieuses de son
père et que, s'il ne porte pas encore le chapeau romain, ni la robe
longue, il porte déjà la robe courte.

— Ajoutons que, dans le Journal des Débats du 27 mai,
M. Augustin Filon a pris la défense du chanoine Purcell contre
M. Francis de P. et les autres admirateurs exclusifs de l'archevêque
Manning. Il estime qu'en un grand nombre de cas, le biographe
du cardinal « a bien jugé et blâmé à propos » : et, tout considéré,
il engage le public à se tenir à son livre, comme à un livre
«provisoirement définitif». M. Filon donne des preuves piquantes de la
mobilité et de l'extraordinaire souplesse du caractère de Manning.
Il lui arrivait souvent de dire le lendemain le contraire de ce qu'il
avait dit la veille. Expliquons, si l'on veut, une partie de ces

contradictions de langage par les « généreuses impulsions » de sa

nature. Mais la soif du pouvoir n'y était-elle pour rien? Etc., etc.
— Nos lecteurs liront avec d'autant plus d'intérêt l'étude de M. le
chancelier Lias sur le cardinal Manning, dans la présente livraison,
p. 502—517.

* Der selige Bischof Reinkens. Unter dem Titel: Aus dem

geistigen Vermächtnis des Bischofs Joseph Hubert Reinkens gibt
Dr. E. Zirngiebl in Nr. 14 ff. des « Deutschen Merkurs » eine
reichhaltige und interessante Zusammenstellung von Auszügen aus den
Schriften und Gelegenheitsreden des seligen Bischofs, die unter fol-

l) Le Concile du Vatican, p. 394—395.



— 622 —

gende Rubriken geordnet sind : I. Religion. II. Christentum. III. Die
Kirche Christi. IV. Christentum und Kirchentum. V. Die
Papstkirche. VI. Kirche und Staat. VII. Altkatholicismus. VIII. Die
Wiedervereinigung der christlichen Konfessionen.

* Un nouveau volume de M. Gladstone. On lit dans les

Illustrated Church News, du 5 juin : "Mr. Gladstone's new volume
of "studies Subsidiary to the Works of Bishop Butler" Avili be

published at the Clarendon Press early in Juli. Part I. will consist
of eleven chapters on Butler himself. The substance of one of these,

a reply to the Bishop's censors, appeared in the Nineteenth
Century, and most of another chapter, that treating of Butler's
celebrity and influence, was published in Good Words, but each of
these has now been revised and supplemented by Mr. Gladstone.
Part IL, consisting of ten chapters, is devoted to such subsidiary
studies as "Discussion of a Future Life", "Necessity or Determinism",

"Teleology", "Miracle", "The Mediation of Christ", and

"Probability as the Guide of Life ", and of these, only part ot

the first has been published in the North American Review. The
volume will be issued simultaneously in this country and in America.

"

* A lire: dans la Revue des Deux Mondes, du ior juin: la

Grande Epreuve de la papauté, par H. Fr. Delaborde (compte
rendu sur «la France et le Grand schisme d'Occident», par
M. Noël Valois; v. dans la présente livraison, p. 574-577; — dans

la Revue de théologie de Montauban, du mois de mai, un très beau

passage de M. Westphal sur l'Unité de la Bible et la critique,

p. 195-198; — dans la Revue chrétienne, de mai, p. 321-329,
une curieuse étude de Holtzmann sur les Pharisiens et les Saddu-

céens (trad, par Ménégoz) ; — p. 330-352, une étude détaillée de

M. A. Fassler, sur la vie religieuse aux Etats-Unis (v. surtout ce

qui concerne la chaire américaine, le catholicisme américain, la

presse religieuse américaine); — numéro de juin, p. 401-4231 les

lettres d'Ad. Monod sur l'infaillibilité de l'Eglise romaine; —

p. 437-448, une étude de M. Thury sur le miracle et les sciences

de la nature.



623

IL NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.
* Orthodoxes et Anciens-Catholiques. — Die im letzten

Hefte dieser Zeitschrift von Plerrn Prof. Dr. Michaud veröffentlichten

« Simples remarques sur l'Encyclique du patriarche Anthimos
de Constantinople » haben im orthodoxen Orient einen sehr guten
Eindruck gemacht. Das offizielle Organ des Patriarchen, die
PExxXrjGiaGxixij "AXfjAsia » von Konstantinopel, teilt in ihrer Nr. 7

vom 12. April unter dem Titel: «Die Altkatholiken über die

Encyklika des Patriarchen » den Artikel in griechischer
Übersetzung vollständig mit, nachdem schon Nr. 6 einen vorläufigen
Hinweis auf denselben gegeben hatte. Ebenso giebt die von dem
Archimandriten Gregorios Zigabenos in Marseille herausgegebene
griechische Zeitschrift « Exegetes » eine vollständige Übersetzung
des Artikels. Desgleichen weist die «Anaplasis» in Nr. 13 vom
1. Mai auf denselben hin.

— Die s FxxXrfiiaGxixrj 'AXrjAsia » bringt in Nr. 10 u. ff. eine

auszugsweise Übersetzung des im vorausgehenden Heft unserer
Revue erschienenen Artikels von Prof. Alichaud: « De la visibilité
de l'ancienne Eglise catholique en Occident, du IXe siècle à

l'époque actuelle ».

— Die «Anaplasis» erinnert in ihrer Nr. 15 vom 20. Mai
daran, dass Professor Zikos Rhosis, der Urheber der widerwärtigen
athenischen Polemik geçen den Altkatholizismus, einst selber den

Standpunkt in betreff der Grundlagen einer Wiedervereinigung
der Kirchen vertrat, welcher auch derjenige der Altkatholiken ist,
und welchen er jetzt bekämpft. Nach den Bonner Unionskonferenzen

von 1875, an denen er teilgenommen hatte, erstattete er
einen Bericht über dieselben an die heil. Synode von Griechen-,
land, den er auch veröffentlichte. Darin berichtet er u. a. über
die auf der zweiten Konferenz vom II. August (Bericht S. 6 ff.)
von Ossinin vorgetragenen, « von den Orientalen tags zuvor
besprochenen und gutgeheissenen Sätze», und teilt den 1. Satz
im Wortlaut mit, welcher lautet: «Bei allen Unionsversuchen und

Verhandlungen zAvischen den Mitgliedern der orientalischen und
occidentalischen Kirche ist nur dann die Hoffnung vorhanden,
irgend einen praktischen Erfolg zu erzielen, wenn man von beiden
Seiten auf die Basis der alten ungetrennten Kirche zurückzugehen
bereit ist. Es ist darum nur dann möglich, eine dogmatischkirchliche

Verständigung zwischen den beiden Schwesterkirchen
vorzubereiten, wenn beiderseits nur die Auktorität und Tradition
der alten ökumenischen Kirche als Grundlage und als Kriterium
des für die ganze christliche Welt verpflichtenden fehrsystems



— 624 —

anerkannt wird. Dieser Standpunkt ist bei der Beurteilung der
die Kirchen trennenden Differenzpunkte für die Vertreter der
orientalischen Kirchengemeinschaften um so natürlicher als die
orientalische Kirche selbst sich eben darum die orthodoxe nennt,
weil sie ihr ganzes Lehrsystem als durch die Bestimmungen der
sieben alten ökumenischen Konzilien und durch die mit diesen
Konzilien übereinstimmende Lehre der alten Kirchenväter
abgeschlossen und für immer unantastbar ansieht. Wenn wir also in
der spätem Zeit, in der Zeit nach der Trennung der Kirchen
entweder in der neuern theologischen Litteratur des Orients oder
in der abendländischen Scholastik etwas finden, was als Aveitere

Entwicklung und Auseinandersetzung der frühern allgemein
anerkannten Kirchenlehre angesehen werden kann, so muss diese

spätere Lehre, wenn auch nicht ignoriert, doch nicht in dem
Sinne als massgebend betrachtet Averden, wie der von der frühern
ungetrennten Kirche angenommene und bestätigte Standpunkt. >

Auch die sich anschliessenden, im gleichen Sinne gehaltenen
Äusserungen Döllingers, des Archimandriten Anastasiadis und
des Protopresbyters Janyschew führte Rhosis dort an. Die These
hatte er also mit den andern orientalischen Teilnehmern an der

Bonner Konferenz gebilligt, und billigte sie auch nachträglich.
Auch in einer besonderen Schrift über die Vereinigung der

Kirchen erklärte er die Lehre der sieben ökumenischen Konzilien
als die massgebende Grundlage für die Vereinigung der Kirchen.
Jetzt aber ist er aus Opposition gegen den Altkatholizismus,

der sich zu demselben Grundsatze bekennt, wie er in
Ossinins These ausgesprochen ist, auf einmal zu einer ganz
andern Ansicht gekommen und erklärt im « Hieros Syndesmos »

vom II. April 1896, die ökumenischen Konzilien und die kirchliche

Tradition der neun ersten Jahrhunderte seien für sich allem
eine ungenügende Grundlage für die Wiedervereinigung der

Kirchen, für welche er ausserdem verlangt, dass die Erklärungen
aller andern Synoden der orientalischen Kirche « und im besondern

die der Synoden des 17. Jahrhunderts » als massgebend anerkannt

werden. Die « Anaplasis » begnügt sich, dem heutigen Rhosis den

früheren Rhosis gegenüberzustellen ; wir können es auch dabei

bewenden lassen.

— In derselben Nummer erinnert die « Anaplasis » an
^

das

1894 erschienene Werk des russischen Theologen Kérensky, jetzt

Professor an der Geistlichen Akademie in Kasan, über den

Altkatholizismus, und führt dessen Urteil über die Erklärung der

altkatholischen Bischofsversammlung von Utrecht von 1889 an.

Diese gemeinsame Erklärung der altkatholischen Bischöfe, urteil



— 625 —

Kérensky, sei deshalb sehr wichtig, weil sich die Bischöfe darin
auf die Grundlage der ökumenischen Konzilien und der alten
ungeteilten Kirche stellen, und weil dadurch bezeugt Averde, dass
die Altkatholiken in der Frage der Wiedervereinigung der Kirchen
den richtigen Gesichtspunkt vertreten, « dass diese nämlich nur
auf dem Grund der Lehre der alten ungeteilten Kirche möglich
sei. Denn alle erwähnten Grundsätze [der bischöflichen Erklärung]
stimmen mit der Lehre der alten Kirche überein».

* Une lettre de M. le recteur D. Kyriakos. M. le recteur de
l'université d'Athènes a fait l'honneur d'adresser au directeur de la
Revue intern, de théol. la lettre suivante :

Athènes, 5 avril 1896.

Très honoré Monsieur,
J'ai reçu votre lettre. En prenant la défense de l'ancien

catholicisme, j'ai fait mon devoir. La vérité ne devait pas être altérée.
Les anciens-catholiques étaient, sans raison et contre la vérité,
présentés par leurs ennemis à Athènes comme ayant délaissé les
principes orthodoxes et comme étant enclins au protestantisme. C'était
dommage que le feu Métropolitain, qui avait reçu une médiocre
instruction théologique, ait été entraîné à la guerre contre vous

par son organe dans la presse, ainsi que le synode même de l'an
passé ; et on pouvait, à cause de tout cela, penser que l'Eglise de
la Grèce était la seule parmi les Eglises grecques orthodoxes à

prendre une position hostile contre vous. Mon article dans Y

Anaplasis a changé les choses parfaitement et radicalement. L'opinion
publique est maintenant ouvertement déclarée contre les ennemis
des anciens-catholiques. Clergé et laïques ont condamné les

attaques contre vous comme injustes et comme provenant d'une
méconnaissance des choses. Le synode de cette année a révoqué,
après la publication de mon article, l'écrit adressé par le synode
de l'an passé au ministère contre le théologien qui avait loué
l'ancien-catholicisme. Il a aussi déclaré que la feuille ecclésiastique qui
vous a attaqués Aexprime pas les idées du synode. Je suis plein
de joie d'être la cause de cet agréable changement. Aujourd'hui,
vous pouvez être sûrs des sentiments à'amitié de l'Eglise de Grèce.

Que Dieu donne que nous voyions le plus tôt possible accomplie
l'union des orthodoxes et des anciens-catholiques, laquelle assurément

se fera et doit se faire à l'avantage des deux partis, parce
que orthodoxes et anciens-catholiques, nous nous basons sur le

même fondement, c'est-à-dire sur les décrets des sept premiers conciles

œcuméniques et sur les enseignements des anciens Pères de

l'Eglise œcuménique et indivisée. Nous devons encore nous



— 626 —

entendre sur quelques points, et j'espère que ce que nous désirons
tous se fera.

Acceptez l'assurance de mes sentiments sincères.

Votre dévoué,
A. DlOAtÈDH Kyriakos.

* Un article du « Messager de l'Eglise serbe ». Dans le
« Messager de l'Eglise serbe » (Belgrade, N. IV, P. 287-307), a

paru, sous la signature (bien connue de nos lecteurs) N. R., un
article qui rend hommage à l'ancien-catholicisme et qui conclut en
faveur d'une union fraternelle entre l'Eglise orthodoxe orientale et

l'Eglise ancienne-catholique. Nous regrettons de ne pouvoir en donner

ici la traduction.

* En Suisse. Le XXIIe synode ancien-catholique de la Suisse

a eu lieu à Genève les 27 et 28 mai. Des comptes rendus détaillés

ont été publiés par le Katholik et par le Catholique national.
Remarquons seulement, à l'adresse des adversaires qui annoncent
sans cesse la mort de l'ancien catholicisme, que 91 délégués des

paroisses ont pris part au synode; que l'office religieux a touché
même les membres des Eglises étrangères ; que de chaleureuses

marques d'amitié ont été données, à cette occasion, aux anciens-

catholiques, par M. le pasteur Balavoine, délégué du consistoire

protestant national, par M. H. Roehrich, représentant de la vénérable

compagnie des pasteurs, par M. Rimond, délégué de l'Eglise
évangélique libre, par MM. Vauthier et Dunand, conseillers d'Etat
du canton de Genève, etc.; que, d'après les rapports officiels,

l'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse compte actuellement 60

prêtres, dont 15 dans le canton de Genève; qu'elle a célébré, en

1895, 737 baptêmes, 174 mariages, 567 enterrements; qu'elle a

donné l'instruction religieuse à 4501 enfants; qu'elle fonde presque
tous les ans des paroisses nouvelles ; qu'elle est pourvue d'une

liturgie officielle et d'un catéchisme officiel ; bref, qu'elle est en voie

de progrès.

* En Russie. — La Confrérie ouvrière de M. Nicolas de

Nepluyezv (Yanpol TschernigoAvsky). Les deux buts principaux de

cette confrérie sont l'éducation chrétienne des enfants, l'organisation

de la vie selon la foi et la protection des infirmes, des malades,

des veuves et des orphelins. Cette confrérie renferme des

associations agricoles et industrielles de jeunes gens ; les jeunes
filles forment des associations de couturières, de lingères et de

femmes de ménage. Il y a cinq écoles pour l'éducation des enfants,

un asile pour les tout petits enfants, une école primaire, un internat

et deux écoles agronomiques. M. de Nepluyew, aidé de sa



— 627 —

mère et de ses deux sœurs, en est le fondateur et le directeur.
« Chaque samedi, dit-il, on se rassemble pour faire en commun un
résumé de la vie morale de l'école pour la semaine écoulée. Tous
les jours, avant les prières du soir, on lit un verset de l'Evangile,
principalement les propres paroles de Notre Seigneur, pour méditer

pendant la journée suivante leur sens vital et l'application
pratique que nous devons en faire pour notre vie intérieure et nos
relations envers Dieu et nos prochains. Pendant les repas, les
enfants se communiquent leur manière d'entendre le verset du jour
et le soir on en parle en commun en présence du maître de
service et de moi quand je ne suis pas absent. Les leçons de
religion sont données par le prêtre. Outre cela, tous les dimanches et
les jours de fêtes, nous avons, avant le service divin à l'église, des
conférences religieuses dirigées par les maîtres de notre école dans
les quatre premières classes et par moi dans la classe supérieure.
A l'église, érigée auprès de l'école agronomique, se rassemblent

pour le service divin les membres de la confrérie et de toutes nos
écoles. Un chœur réuni de la confrérie et des écoles chante les
chants sublimes de l'Eglise orthodoxe et nous nous unissons tous
dans un commun élan de prière, souvent touchés jusqu'au fond du
cœur. Mgr Serge, unanimement regretté par nous, notre défunt
archevêque et ami, m'a autorisé, par bénédiction spéciale et par
acte signé de sa main, de prêcher la parole du Seigneur à l'église
en revêtant un habit sacerdotal. Permettez-moi d'espérer, mes
chers frères et sœurs en Jésus, que tout ce que je viens de dire
sera pour vous une preuve convaincante de ce que l'Eglise orthodoxe

n'est pas portée à persécuter les gens pour la lecture et
l'étude de la parole de Dieu, comme on le pense souvent et que
l'on peut rester au sein de l'Eglise orthodoxe sans trahir la cause
du Seigneur. Si je parviens à vous inspirer plus de confiance et
de bons sentiments pour la confession chrétienne, si souvent
dénaturée et calomniée par des politiciens et pharisiens qui ont
l'audace de parler et d'agir en son nom, se faisant passer pour
des zélateurs de l'Eglise orthodoxe, n'étant en réalité ni orthodoxes

ni chrétiens, j'aurai à me féliciter et à remercier le Bon
Dieu qui a bien voulu travailler par moi à l'œuvre de la paix,
de l'amour et de la conciliation, si nécessaire pour terminer à la fin
l'humiliant scandale de l'animosité enracinée entre les différentes
nations et confessions du monde chrétienx). »

* Mr. A. Fassler et les Sectes aux Etats-Unis. Mr. A.
Eassler a publié les détails suivants dans la Revue chrétienne

1 Extrait d'une conférence faite par M. de Nepluyew, à Menton, le 15 mars 1896.



— 628 —

d'avril, p. 267—269 : « On compte qu'il existe ici cent quarante-
trois sectes dont certaines sont si petites qu'on peut les appeler
Insectes. Les différences qui partagent en tant de parties les 58
millions de membres de la population religieuse américaine sont

pour la plupart ridiculement minces. A part ces cent quarante-
trois mentionnées, il existe encore cent cinquante dénominations
et congrégations qui ne sont rattachées à aucune Eglise. Le
nombre des communiants, qui se réunissent dans 142 000 temples
ou églises est de 20643000, dont 6231000 catholiques, soit

34 °/o. Mais de ce nombre il faut défalquer les enfants de douze

ans des deux sexes qui sont comptés comme communiants. En
réalité, l'Eglise romaine ne compte que 2 000 OOO de votes, soit
un sixième du vote total. Environ cinq millions d'individus se

tiennent en dehors des Eglises — libres penseurs, antireligieux,
athées, etc. Les méthodistes comptent 4598000 communiants,
divisés en 17 branches; les baptistes 3 743 OOO, divisés en 13

branches. Les presbytériens, divisés en 12 branches, en comptent
1278000 et les luthériens, en 16 branches, en comprennent
1 231 000. La valeur de la propriété des Eglises américaines se

monte à 3 milliards 300 millions de francs. La famille religieuse
la plus riche est la méthodiste avec 660 millions, la famille catholique

vient ensuite avec 590; puis la presbytérienne avec 475,

l'episcopale 414 175 000, et la baptiste avec 413 400 OOO francs.
Ces chiffres acquièrent une certaine valeur, si l'on tient compte
du fait que l'Etat n'a pas donné un seul dollar et que cette

fortune provient de dons volontaires. Nous n'oserions affirmer,

malgré des chiffres qui nous montrent une population religieuse
de 58 millions d'êtres humains, que tous soient chrétiens modèles,

assistant fidèlement aux services. L'expérience démontre que,

souvent, le quart à peine des membres inscrits sont un tant soit

peu actifs. Et puis, il est de bon ton ici, de faire partie d'une

Eglise, cela pose un homme, et tel qui se soucie fort peu de

religion donne régulièrement sa contribution et se fait voir au

temple comme il se ferait voir en bonne société, au théâtre, ou

au Central Park. Mais cette hypocrisie même est une reconnaissance

de la position que le christianisme a acquise ici.

« Celui qui ne craint pas d'affronter la vérité doit déclarer

qu'en Amérique comme en Europe, les religions en général ont

partagé le discrédit universel dans lequel toutes, sans exception,
sont partout tombées. Si, aux Etats-Unis, les fruits de ce

discrédit sont moins apparents qu'en Europe, cela tient à la position
solide que deux siècles de vie religieuse intense ont assurée aux

principes chrétiens. Mais, dans le nouveau comme dans l'ancien



— 629 —

monde, un rajeunissement du christianisme, une simplification de
ses dogmes et leur réconciliation avec l'esprit du siècle pourront
seuls à l'avenir assurer à la religion chrétienne la place qui lui
est due dans la conscience des peuples. »

Et encore: «Toutes les fonctions qui ont rapport aux cultes
sont largement rétribuées ; le salaire des prédicateurs influents varie
de 15 à 60,000 fr. par an. On prétend que le salaire du Rev.
Greer se monte à 100 000 fr. De plus, l'Eglise paie la prime d'une
assurance sur sa vie de 250000 fr. (p. 272). »

* En Angleterre. — L1Anglican Church Magazine de juin
(p. 129), parlant du Guardian, s'exprime ainsi: 1 Here the great
English newspaper, by the mouth of its Continental correspondent,
explains in a somewhat remarkable manner its attitude towards
Rome upon the Ad Anglos affair, its alliance with the Abbé
Portal and his Revue Anglo-Romaine, its attacks upon Old
Catholicism, its curious historical assertion that St. Augustine's
was the first hand that planted the Christian Church in England.
No wonder that thoughtful Continental minds are asking, « Where
is the Anglican Church ?» It is strange to find a Avriter who has
subscribed to the Thirty-nine Articles, declaring that the
neoRoman Church represents the cause of true religion. And when
he asserts that the Vatican is steadily winning adherents both in
England and upon the Continent, he should bring forward some
statistics to prove a point of such vital importance. That Romanism

makes way in certain quarters where a cold Protestantism
is dominant, may be readily allowed, say in Holland, in South
Germany, in Denmark, in some Swiss cantons ; but that is a poor
set-off against the « leakage » which even Roman organs bewail
over the wider area of more faithful Europe, and conspicuously
in England. And how, one naturally queries, can « true religion »

be worthily represented by a Church which, as the writer in
the Guardian says, is about to bind down upon her priests a

decision against Avhich their consciences revolt?»

— On lit dans les Illustrated Church News, du 18 avril:
«The Pall Mall Gazette under its new editor foolishly restricts
the title Catholic to the Roman communion. » — Et dans le

numéro du 5 juin : « I have heard some interesting stories of fears

expressed by Roman Catholics that Leo XIII. may pronounce
Anglican Orders valid ; such a pronouncement would, in their
opinion, stultify their position and cut the ground from under
their feet. It is exceedingly doubtful that Leo XIII. will be allowed
to pronounce such a decision; it is much more likely the verdict
will be, that Anglican Orders are, at least, open to grave doubt



— 630 —

and that English priests seceding to Rome must always be
(conditionally) ordained in future. The difficulty of the entire
condemnation will consist in the giving of the reasons, unless some
new ones have been discovered; Anglican experts can easily
demolish the old ones, as untenable, and some of them as
invalidating Roman Orders as well. It cannot be too often repeated
that arguing on Roman lines, Roman Orders are far more open
to objections as to their validity than the Anglican.» — « I came

across various protests against Lord Halifax's suggestion that the

Primacy of the Pope is of Divine appointment. Whether it be so

or not, the great question is this: What is involved in such

Primacy? Ninety-nine Anglicans out of a hundred do not believe
that the Primacy of the Pope is of Divine appointment, but a

matter of ecclesiastical arrangement and recognition. The Roman
view is that the Pope is by Divine appointment Primate, Supreme
Governor, and Infallible Head of the Church, and superior to

General Councils. How, then, can reunion be dreamed of as

possible Under God it depends more upon Rome than upon the

Anglican communion, and first of all in the definition of what

reunion means. »

¦—¦ Le Signal de Genève, du 11 avril, a publié l'appréciation
suivante, que nous reproduisons à titre de fait sans en assumer

la responsabilté : « Durant la dernière quinzaine de mars a eu lieu

à Nottingham, sous la présidence du Rév. H. Price Hughes, le

grand Congrès des non-conformistes anglais (membres des Eglises

séparées de l'Etat). Le succès de cette manifestation a dépasse

les espérances des plus enthousiastes champions du non-conformisme.

C'étaient les Eglises indépendantes qui prenaient conscience
de leur propre force et affirmaient l'esprit de solidarité dont elles

sont animées, s'unissaient pour protester contre les prétentions
excessives et injustifiées de l'anglicanisme, s'occupaient enfin de

ces grosses questions sociales qui s'appellent: l'intempérance, le

jeu, l'impureté, la presse, la paix. Ce Congrès était la representation

de 6000 églises évangéliques, avec un total d'au moins un

million de membres ; d'après une statistique dressée dernièrement,

ces Eglises réunies ont, en Angleterre, plus de lieux de culte et

plus de places dans ces lieux de culte que l'Eglise anglicane;
elles ont aussi, dans leurs écoles du dimanche, 500,000 enfants de

plus que l'Eglise officielle. »

* Le protestantisme et le catholicisme jugés par M. Aug.

Sabatier. Dans une de ses récentes conférences de Genève, M. •

Sabatier, si l'on en croit certains comptes rendus, aurait prononce

sur le catholicisme des assertions tellement banales et telletnen



— 631 —

erronées que nous préférons attendre la publication du texte officiel
et exact. — Dans un article publié par le Journal de Genève du
3 mai 1896, l'honorable écrivain, à propos d'un volume d'un de
ses confrères en protestantisme, M. Pédézert, a jugé ainsi le
protestantisme et le catholicisme :

« Entre protestants, il ne peut décidément plus y avoir de
vrais hérétiques, au sens catholique du mot; il n'y a jamais que
des dissidents, ce qui est bien autre chose. La confession de foi

pour eux tous ne saurait avoir qu'une valeur disciplinaire au dedans,
et remplir le rôle d'un symbole et d'un drapeau pour les gens du
dehors. Elle n'est plus la mesure ni la base de la communion des
âmes et de la réelle fraternité chrétienne. Les églises protestantes
peuvent rester des Eglises de peuple ou de multitude, si elles
vivent sur une tradition large et vénérée où chacun se sent à l'aise
parce que l'application légale en est impossible; ou bien, si la
confession de foi est récente et est mise en pleine vigueur, comme
dans les Eglises de professants, celles-ci peuvent se diviser indéfiniment

à propos de tel ou tel point de dogme mis en discussion.
Mais remarquez-le : dans ce cas comme dans l'autre, les Eglises
nouvelles qui surgissent de ces séparations n'en sont pas moins
protestantes et n'en forment pas moins une même famille que le
monde continue à réunir sous le même nom, et à honorer ou à

mépriser également. Le monde ne se trompe pas. Toutes ces Eglises
ont le double principe de l'Evangile et de la liberté, si bien qu'elles
ne pourraient renoncer à l'un ou à l'autre sans mourir. Je
comparerai donc le protestantisme à ces grands peuples anglo-saxons
qui essaiment sans repos et forment des peuples nouveaux qui, tout
en étant indépendants, parlent la même langue, ont les mêmes

mœurs, les mêmes lois et ne semblent jamais former, malgré leurs
divisions, qu'une famille toujours en train de grandir. Il n'en va
pas de même avec l'Eglise catholique. On peut être protestant
malgré toutes les Eglises protestantes du monde. On ne saurait
être catholiqiie malgré le pape. Ici nous sommes en présence d'un
de ces empires fermés et absolus, dans le sein duquel vous ne
pouvez rester qu'en vous soumettant sans réserve et qui ne vous
connaît plus dès que vous en êtes sortis. »

En ce qui concerne le protestantisme, bornons-nous à constater
que M. A. S. l'identifie avec le « babélisme », puisque, d'une part,
les Eglises de multitude n'ont pas de confession de foi et que l'ap-
plication légale de toute doctrine est chez elle « impossible », et
que, d'autre part, les Eglises de professants « peuvent se diviser
indéfiniment à propos de tel ou tel point de dogme mis en discussion. »

Jamais le droit de contradiction à l'infini n'a été affirmé et proclamé
aussi clairement. Nous voulons croire que tous les protestants qui



— 632 —

n'ont pas oublié cette parole du Christ : « Toute maison divisée
contre elle-même tombera (Math. XII, 25) », répudient énergiquement

la doctrine dissolvante de M. A. S.

Quant au catholicisme, M. A. S. le représente comme un

empire fermé et absolu, dans lequel on ne peut rester qu'en étant
soumis sans réserve au pape. Il va même jusqu'à dire: «On ne
saurait être catholique malgré le pape. »

Nous disons, au contraire: 1° l'histoire démontre que le catholicisme

a existé avant le papisme, et que par conséquent on peut
être catholique sans le pape ; 2° l'histoire démontre que le papisme
est la corruption des dogmes de l'ancienne Eglise catholique, et

que, par conséquent, résister au pape est un devoir imposé à tout
vrai catholique par les dogmes du catholicisme même ; 3" l'histoire
démontre que des catholiques nombreux, savants et éminents, n'ont
cessé, depuis le fonctionnement de la papauté anticatholique, de

protester contre les erreurs et les vices des papes ; 4° ces notions
élémentaires d'histoire ecclésiastique étaient déjà connues avant la

lutte occasionnée par le concile de 1870 ; depuis, des ouvrages
nombreux ont été publiés dans toutes les langues de l'Europe, et ont
mis en pleine lumière la profonde distinction qui existe entre le

catholicisme et le papisme.
En ignorant ou en feignant d'ignorer ces faits et ces

démonstrations, M. A. Sabatier ne compromet que lui-même. Sa manière
de faire le jeu des papistes, dans cette importante question, nous

paraît d'autant plus incompréhensible que nous nous étions fait de

sa science théologique et de son caractère une tout autre idée.

* Divisions protestantes. Il est bien rare qu'on lise une Revue

protestante sans avoir le regret d'y constater des divisions
persistantes. Oh sans doute, on cherche à s'en consoler par l'apologie
bien connue des avantages de la division. Mais cette apologie ne

fait illusion à personne: autant la variété dans la vie des Eglises
unies par une même foi est utile, autant les contradictions dans la

foi sont nuisibles au christianisme et aux âmes. La démonstration
est faite. Donc, nous déplorons vivement les divisions protestantes,
et si nous les relatons ici, c'est pour renseigner nos lecteurs sur

un fait grave, et aussi pour exprimer le désir que nos amis
protestants ouvrent enfin les yeux sur un état de choses qui les affaiblit

manifestement et qui, par conséquent, devrait prendre fin. Oui,

la réforme doit être réformée, telle est notre conviction.
Le Chrétien évangélique du 20 mai contient sur les divisions

dans le canton de Vaud et en France des renseignements très

précis. M. Ch. Luigi, dans sa chronique de France, s'exprime

ainsi : « Une partie du peuple chrétien (dans lequel je comprends



— 633 —

les pasteurs et les théologiens), a décidément faibli dans sa foi; sa
vue est trouble, elle n'aperçoit plus les grands sommets, elle s'imagine

qu'on pourra toujours obtenir les applications tout en
méconnaissant les principes, elle ne distingue plus, dans les doctrines,
entre l'essentiel et le secondaire, ou plutôt, tout ce qui est dogme,
elle l'enveloppe dans une espèce de béate insouciance mêlée
d'ignorance superficielle, de mysticisme, de mollesse et de charité
mal entendue. On ne peut pas en trouver un indice plus clair que
toutes les discussions et toutes les mesures auxquelles vient de
donner lieu le trop fameux projet de conférences dites « fraternelles

» à Lyon. Ce mot fraternelles lui-même renferme déjà une
équivoque. Saint-Paul appelait bien les Israélites ses frères, et je
puis, chaque fois dans un sens différent, donner ce nom à tous les

protestants, le donner à tous mes compatriotes, l'accorder à tous
mes contemporains ou à tous les hommes de race européenne,
enfin l'étendre à tous les hommes. Mais instituer un colloque
religieux ayant pour but une conciliation problématique, et que
plusieurs jugent avec raison dangereuse, et lui appliquer d'avance
cette étiquette souriante, attendrie et indéterminée: fraternel, je
dis que c'est déjà un piège, puisque vous, croyants, vous y
rencontrerez des hommes qui nient presque tout ce que vous croyez.
Cette proposition de conférences entre évangéliques et « libéraux »

a été accueillie avec une faveur excessive, qui constitue encore un
signe des temps et un signe des plus fâcheux. Convoquer à ce

propos le Synode général officieux, c'est un honneur qu'elle ne
méritait en aucune façon. Elle aurait pu être examinée par les

Synodes particuliers, qui auraient dû la renvoyer simplement à la
commission permanente, chargée de s'entendre avec la délégation
« libérale » pour représenter ensemble les Eglises réformées devant
l'Etat.

«Au contraire, on dirait que le parti évangélique a combiné
tous ses efforts pour accroître la portée de cette conférence et en
faire un événement. Il a eu le tort, en général, de considérer
comme allant sans dire qu'elle aurait lieu, qu'elle devait avoir lieu.
Comment, nos « frères libéraux » nous « tendent la main » (sans

abandonner ni leur scepticisme, ni leurs négations) et nous repousserions

leurs avances! Quel honneur! quel bonheur! Et des

révérences, et des sourires, et des précautions oratoires, et des
euphémismes Enfin, au milieu de ce déluge de feuilles de roses, on
entrevoit pourtant que la plupart des Synodes évangéliques sont
résolus à maintenir la déclaration de foi de 1872 et le régime
synodal. S'il en est ainsi, on ne voit pas trop la nécessité de cette
conférence de Lyon. Et peut-être est-il encore permis d'espérer



— 634 —

qu'à Sedan le parti évangélique réuni saura se rallier autour de

quelques hommes décidés, hommes de foi, aux vues nettes, qui
démontreront les dangers de tous ces compromis en perspective
et feront abandonner le projet de conférence (p. 275—276). »

— Voir aussi la brochure de M. le prof. Paul Chapuis : A
propos d'un cinquantenaire, et la réplique de M. Eugène Barnaud
dans la Casette de Lausanne des 16 et 17 avril.

* La « Revue de l'Orient chrétien ». On lit dans les Débats
du 22 avril : « Nous avons lieu de croire que le pape Léon XIII
n'est pas étranger à la fondation de la Revue de l'Orient chrétien,
dont M. de Mas Latrie a présenté le premier numéro à l'Académie
des inscriptions dans sa dernière séance. Le but de cette Revue
est de remettre de nouveau à l'étude les questions qui séparent
les Eglises d'Orient de l'Eglise d'Occident, dans l'espoir d'amoindrir
cette séparation et de la faire cesser peut-être un jour, en laissant
d'ailleurs une entière liberté à chaque Eglise pour son organisation
intérieure, son rite et sa langue. Si nous sommes bien informés, le

cardinal Langénieux aurait remis une somme assez considérable à

l'Oeuvre des Ecoles d'Orient pour seconder les débuts de la

nouvelle Revue. »

Errata.
Dans la précédente livraison, p. 264, ligne 14, au lieu de

toute, lire tout; — p. 267, ligne 33, au lieu de Occidental, lire

Oriental.

Avis.
La Direction rappelle aux lecteurs de la Revue qu'elle laisse a

ses collaborateurs l'entière responsabilité de leurs articles.

-^-=3e~>-


	Chronique

