Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)
Heft: 15
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 614 —

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THEOLOGIQUES.

* La Bible et I'Avesta. D’aprés M. de Harlez, les traits
communs a la Bible et a ’Avesta, se raménent a trois: un mono-
théisme (plus ou moins altéré dans I’Avesta); un homme choisi
de Dieu, jouissant d’entretiens divins qui lui révelent la vraie doc-
trine et les régles de la vie; enfin, la croyance au démon. A qui
appartient la priorité de ces idées? Impossible de le dire avec certi-
tude. Peut-étre aucun des deux ne doit-il étre traité de copiste.
Mais, si 'on admet qu’il v a eu copie de l'un des deux cbtés,
toutes les probabilités sont contraires aux prétentions des avocats
du Zoroastrisme.

* Le nouveau manuscrit des Evangiles. On lit dans les
llustrated Church News du 8 mai, p. 526, les détails suivants,
envoyés par le correspondant de Constantinople du Dazly News:
¢ As I find that my account of the finding of the new MS. of the
Gospels near Cemsarea has attracted considerable attention, and
especially in Continental newspapers, I may add the following facts
as completing the information given. The MS. has been compared
with the leaves which exist at Patmos, and which are admitted ffO
belong to the same superb copy of the Gospels as those found in
the Britisch Museum, in the Vatican, and in Vienna, and are
known as Codex N. The comparison leaves no doubt on the minds
of the experts who have made it that the newly-found MS. is the
Gospel from which, probably many centuries ago, these leaves
have been taken. An examination made by a Russian expert here,
and by Dr. A. Long, of Robert College, shows that the colour of
the leaves — a dark red purple — is the same, that the Jetters,
silver throughout except sacred names, which are in gold, are of
the same period probably between g30 and 600 A. D, and that



s 15 =

the size of the columns and pages is identical. The evidence,
however, now goes much further. The Patmos and the other pages
are missing, and the first of the Patmos pages begins with the
latter half of a word with which one of the newly-found MS. pages
ends, while the last of the Patmos pages finishes with half of a
word which is completed in the new finding. The world may there-
fore now be congratulated on the recovery of probably one of the
finest, probably from the point of view of caligraphy the finest,
specimen of the Gospels ever written. »

* La «Vie de Jésus» du P. Méchineau. (Paris, Lethielleux,
in-8°, 6 fr.) Cette Vie de Jésus d’aprés le texte méme des Evan-
giles, permet d’embrasser d'un seul coup d’ceil le texte de chacun
des épisodes de la Vie du Sauveur. En téte de la Concordance
se¢ trouve une introduction ou l'auteur examine la situation politique
de la Judée a I'époque du Christ, la condition religieuse du peuple
juif pendant les années de la prédication du Christ, les différentes
sectes rivales, le calendrier religieux du Temple et quelques autres
points en rapports avec le sujet. Ensuite vient un rapide examen
de la date de la naissance du Sauveur: L’auteur hésite 4 se pro-
noncer entre 746, 748 et 749. Dans un chapitre consacré a la
langue parlée par le Christ et ses apotres, il n’admet pas que le
grec ait été la langue commune de la Palestine a cette époque.
Une conclusion comprend I'examen de la méthode suivie par J.-C.
dans ses prédications, une analyse des paraboles, de courtes notices
sur Marie et sur les principaux personnages qui interviennent dans
la vie du Sauveur. L’auteur ne se prononce pas sur lidentité de
Marie-Madeleine, de Marie de Béthanie et de la pécheresse.

* La supercherie de M. Nicolas Notovitch. La « Vie in-
connue de J.-C.», publie, il y a deux ans, a Paris (v. la Revue
de juillet 1804, p. 571—572), n'est qu'une mystification. ILe pro-
fesseur Archibald Douglas, habitant Madras, a voulu contrdler les
assertions de M. Notovitch. Il s'est rendu au couvent de Himis
¢t le 3 juin 1895 il y a fait une enquéte officielle. Il en résulte
que M. Notovitch est peut-étre allé & Himis, mais que le fameux
Manuscrit qu'il prétend avoir vu, n'a jamais existé, ni a Himis, ni
da_ﬂS aucun autre couvent bouddhiste du Thibet, d’apres les ren-
Seignements demandés aux divers supérieurs par le lama en chef.
Le supérieur du couvent de Himis, auquel on a traduit le livre de
M. Notovitch, a demandé avec indignation «s’il n’existait pas en
E_Ul‘Ope de lois pénales pour chitier de pareils menteurs. » M. Noto-
vitch est donc convaincu d’'imposture, et Max Miiller I'a exécute
Sans scrupule dans une lettre datée du 15 novembre 1895.



— 616 —

* L’Apocalypse synoptique d’apres M. Loisy. D’apreés M. Loisy,
¢le grand discours sur la fin du monde qu’on lit dans les trois
premiers Evangiles semble procéder d'un discours moins étendu
qui se trouvait dans I'Evangile primitif. S. Marc 'a pourvu d'une
introduction historique et complété au moyen d’emprunts faits a
d’autres discours qui existaient séparément dans la méme source.
Le rédacteur du premier Evangile et S. Luc paraissent dépendre
de S. Marc; mais ils ont utilisé aussi d’autres sources. Le texte
de S. Mathieu doit, en divers endroits, représenter plus littérale-
ment que celui de S. Marc la teneur du discours apocalyptique
dans I'Evangile primitif; et les particularités qu'on remarque dans
S. Luc, sont probablement dues en partie 4 une recension du dis-
cours qui n’était ni celle de S. Marc, ni une simple traduction de
I'Evangile hébreu, et que 'évangéliste a souvent suivie de préfé-
rence a S. Marc.» (Voir Revue bibligue, XIII® année, n° 2.)

. ¥ Les Origines de l'épiscopat d’aprées MM. Jean Réville et
Raoul Allier. Professeurs de théologie protestante, MM. Réville
et Allier affirment que 'épiscopat n’est pas d’institution divine, pas
méme d'institution apostolique, qu'il a été établi plus tard a la
suite du besoin que les Eglises ont éprouvé de se donner des sur-
veillants 2 la fois temporels et spirituels. ©On connait le procédé
qui consiste & traduire le mot epascopatus par charge; mais il est
des cas ou il n'est pas de mise, notamment dans les passages
ol saint Paul parle des évéques qui sont placés a la téte des Eglises,
et ol il dit expressément aux évéques de Milet et d’Epheése qu'ils
ont été élablis par le Saint-Esprit pour paitre I'Eglise de Dieu
(Act. XX, 28). Aussi les adversaires du droit divin de I'épisco-
pat sont-ils trés embarrassés. Résumons leur pensée et constatons
le peu de solidité de leur theése. '

Ils enseignent que lépiscopat n’est pas né a Rome: cal
disent-ils, la premiére des deux Epitres, dites de Pierre, a été écrite
% Rome vers Pan 80; or elle ne contient aucune allusion 2 un
évéque, elle ne nomme que des presbytres surveillants. Et la
premiére lettre de Clément Romain aux Corinthiens, qui est de la
fin du premier si¢cle ou de peu aprés et qui avait pour but d’atta-
quer lesprit d’anarchie, aurait certainement indiqué Pépiscopat
comme reméde au mal, si Uon en avait eu lidée a2 Rome a cette
époque. :

Selon MM. Réville et Allier, I'épiscopat monarchique est n€
en Orient: Ignace d’Antioche, épouvanté par le débordement d'e?
opinions individuelles, aurait été porté a concentrer toute l’autgrife
en un seul homme; «ce quil réve, c’est I'établissement d’un dzr,ec"
teur unique dans chaque Eglise; d’une autorité universelle et d'un



— 617 —

pouvoir sacramentel de I'évéque, de l'origine apostolique de !’épis-
copat, le fougeux polémiste ne dit pas un mot.» Donc Ignace
d’Antioche n’a pas fondé I'épiscopat monarchique, il ne I'a que
préparé. Quand et comment l'épiscopat a-t-il été fondé de fait?
Le cas est embarrassant pour ces messieurs.

M. Allier avoue que le fait de l'épiscopat existant dans toutes
les Eglises et sur tous les points de I'empire, et cela d’aprés les
textes les plus anciens, est un fait merveilleux. «N'y-a-t-il point
la une wmeerveilleuse évolution, dont l'universalité zmguzéte comme
un #eystere 7»  Cependant, M. Allier essaie d'expliquer cette mer-
veille, ce mystere, et voici comment:

D’abord, il trouve que rien n’est plus naturel! « Qu'un homme
chargé des intéréts matériels d’une société prétende veiller sur ses
intéréts moraux et religieux, que de bonne foi il profite de sa
situation pour faire sentir aux admes son autorité, ce n’est que trop
humain; cela s’est vu souvent et se voit encore tous les jours.
D’autre part, les communautés chrétiennes étaient les unes avec
les autres en des relations suivies et intimes; les voyageurs disaient
a chaque Eglise les soucis des autres et faisaient sentir a toutes
la gravité des dangers de l'extréme liberté... Les Eglises les plus
cloignées étaient hantées des mémes réves et o/ #n'est pas étonnant
qu'elles aient fini par appliquer toutes au méme mal le méme
remede. » A cette explication aussi fantaisiste historiquement qu'in-
génieuse, on pourrait objecter: Comment se fait-il que dans les
Eglises protestantes qui se racontent les périls de I'extréme liberté
auxquels elles sont exposées, aucune ne songe a appliquer au méme
mal le méme reméde? Si c’était si naturel & lorigine, comment et
pourquoi n’est-ce plus naturel aujourd’hui?

Ensuite, M. Allier, dans le but d’expliquer ce fait universel,
recourt & une prétendue histoire «invisible.» Il reconnait que l'ins-
titution de 1'épiscopat a pu rencontrer des contradictions; mais
n'en voyant aucune trace, il dit: «Pourquoi aurait-on pieusement
conservé le souvenir des contradictions qu'elle a pu rencontrer?
L’histoire ne parle pas des vaincus (!), sauf quand ils ont su, avant
_de mourir, causer grand bruit autour d’eux. Les vaincus, ce sont
1ci les raisons que des dmes vivantes ont peut-étre dirigées contre
lt?s ambitions de 'autorité naissante. De ces raisons, des luttes in-
times quelles ont provoquées, Zoute trace, méme la plus humble, a
@isparu... Cette histoire si réguliere (), si majestueuse (?), que nous
a contée M. Réville, en dissimule sans doute une autve plus acci-
dentée et plus tragique: et c'est cette kistoive invisible et & jamais
pf’rdue’ qui jette le philosophe en d’infimes (!) réveries (!)» — Et
¢est sur ces prétendues raisons dont aucune trace n'existe, c’est sur



— 0618 —

cette prétendue histoire invisible, qu’est construite la thése de ces
messieurs. Singuliére maniére d’expliquer Uhistoire réelle, visible,
le fait éclatant de l'existence de !’épiscopat dés lorigine, au rapport
méme de saint Paul. — Et c’est avec cette -absence de sens histo-
rique que l'on prétend faire de la critique historique! La thése ca-
tholique est donc plus forte que jamais.

* A propos de la Visibilité de I'Eglise catholique en Oc-
cident. M. Hanotaux, dans ses Ftudes historigues sur le XVI
et le XVII® szecle (Hachette, 1886), enseigne expressément que la
rupture de I'Eglise romaine avec la science, le progreés et la civi-
lisation, a été accomplie au cours du XVI® siécle. « Cest alors,
dit-il, qu’elle a prononcé le véritable szmnz ut sunt; c’est alovs que,
de catholique, elle est devenue romaine (p. 89).» Donc, selon M. Hano-
taux, le catholicisme aurait été visible, méme dans 'Eglise romaine,
jusqu’au XVIe siecle. Ajoutons que, méme depuis les jésuites, le
catholicisme s’est continuellement manifesté dans les oppositions
faites contre eux et contre Rome. En France et ailleurs, beaucoup
de ceux qui se disaient catholiques-romazns, se disaient avec plus
d’énergie encore catholiques-antiultramontains, voulant dire par la
que, s'ils acceptaient 1'évéque de Rome, ils rejetaient cependant
l'ultramontanisme. Au X VI siécle, dit encore M. Hanotaux, «’Eglise
catholique offrait aux 4mes pieuses un assez vaste abri pour que
chacune d'elles y trouvat le genre de repos et d’émotion qu'elle
recherchait... Des hérésies nombreuses avaient glissé sur elle sans
Jamais pénétrer leur masse. Elles étaient restées fideles, empressées,
soumises. Beaucoup d’entre elles et qu’aucune condition éthnogra-
phique importante ne distingue, ne se sont pas séparées.»

“ Der urspriingliche bei Georgios Monachos nur teilweise
erhaltene Bericht tiber die Paulikianer. Von ¥. Friedyick. (Sitzungs-
berichte der philosophisch-philologischen und der historischen Klasse
der koniglich bayerischen Akademie der Wissenschaften, 1896,
Heft I, 5. 67—111.) _

Professor Friedrich veroffentlicht hier zum erstenmal, nach einer
in Dollinger’s Nachlass vorgefundenen Abschrift aus einer Handscbflft
der Escurial-Bibliothek, den urspriinglichen vollstindigen Text einer
Schrift, die als die Hauptquelle fiir die Geschichte der Paulikiane!
zu gelten hat, und die bisher nur aus den Ausziigen im gedrgckteﬂ
Text der Chronik des Georgios Monachos und in der von Gieseler
1847 verdffentlichten Schrift, die den Namen eines Petros Hegume-
nos trigt, sowie aus der am Anfang des ersten Buches des unter
dem Namen des Photios iiberlieferten Werkes contra Manichaeos vor*
liegenden Bearbeitung bekannt war. Aus den Angaben, welche der



— 619 —

neue Text mehr enthdlt, als aus den bisher vorliegenden abgeleite-
ten Quellen davon bekannt war, ergaben sich nicht unerhebliche
Aufschliisse zur Authellung der Geschichte und Lehre der Sekte,
obwohl Friedrich auf manches hier nur hinweist und nicht beab-
sichtigt, die « Untersuchung iiber diese Sekte abzuschliessen. » Be-
zliglich mancher streitigen Punkte setzt er sich mit den in der
neuesten umfangreicheren Specialarbeit iiber die Paulikianer, der
Schrift des Armeniers Karapet Ter-Mkrttschian (1893) vertretenen An-
schauungen auseinander, um auf Grund einer neuen Priifung der Uber-
lieferung eine richtigere Anschauung zur Geltung zu bringen. Nament-
lich wird die Annahme Ter-Mkrttschians, die Paulikianer seien Marcio-
niten, resp. von diesen abzuleiten, griindlich widerlegt. Auch tber die
Geschichte und Lehre der Bogomilen, in ihrer dltern Gestalt, wie sie
in Bulgarien auftraten, wie sie sich nach neuestens bekannt ge-
wordenen slavischen Quellen jetzt sicherer bestimmen ldasst, und
iber ihren darnach zu erkennenden Zusammenhang mit den Pau-
likianern werden interessante Mitteilungen gemacht.

* Liguoristes embarrassés. On sait qu’a partir de 1762 Liguori
n’enseigna plus le «probabilismes» qu’il avait professé de 1741 &
1762, mais 1'<équiprobabilisme». Ne fut-ce qu'un changement de
mots, ou fut-ce un changement de doctrine? Grosse question: car,
si 'on avoue qu'il a renié le probabilisme jésuitique de sa 7/éologee
morale, on lamoindrit singuliérement, sa 7héologée morale étant
son ouvrage principal et «le seul dont le contenu ait recu de
PEglise (1) une sorte d’approbation positive!» Et cependant, d’autre
part, a qui fera-t-on croire que équzprobalisme soit synonyme de
Probabilisme ? Le P. Noldin écrit 2 ce sujet; «Que le saint Docteur
ait cru personnellement 4 une différence essentzelle entre sa nouvelle
formule et le probabilisme pur; que, par suite d’un malentenduy,
il ait pris le probabilisme simple pour le probabilisme relaché,
Cest possible; mais, en réalité, son équiprobabilisme n’est qu’une
autre expression du probabilisme pur et simple.> Sur quoi, M. J. F.,
dans la Revue catholique des Revues (20 mai 1890, p. 812—813)
observe: «Quand on veut justifier ce jugement comparatif, on se
heurte & bien des difficultés de détail: car saint Alphonse n’a donné
dans aucun de ses derniers écrits un exposé suivi et parfaitement
méthodique de I'équiprobabilisme, et il n'a d’ailleurs introduit, par-
¢, par-la, dans ses ouvrages antérieurs, que des corrections incom-
Ph\?tes ou contredites par d’autres endroits conservés dans leur teneur
Primitive . . . Mais il est clair du moins qu'on ne peut, sous peine
de ramener toute la discussion 4 une pure question de mots, #z
‘aﬁf wmer, ne niev absolument la différence essentielle entre les deux
théories successivement défendues dans les écrits de saint Alphonse.»

Revue intern, de Théclogie. Heft 15, 18395. 41



— 620 —

Remarquez ces mots: «On ne peut ni affirmer ni nier absolument.»
Ne donnent-ils pas a réver? Qu’est-ce que cette différence essen-
tielle qu’on ne peut nz affirmer, ni nier absolument ? Pauvres Liguo-
ristes, trop collés aux jésuites et au jésuitisme pour pouvoir dire
la verité!

# Mohler in Russland. Der St. Petersburger «Kirchliche Botes»
gedenkt in seiner Nr. 19 vom g. Mai in hochst sympathischer Weise
des hundertjdhrigen Geburtstags Moklers, (6. Mai), als des ruhm-
vollen Vertreters einer nicht ultramontanen abendlandisch-katholi-
schen Theologie, welcher jedem teuer sein miisse, «der die Wahr-
heit der Kirche hoher stellt, als alle dusseren Erwidgungen und als
die Regungen des Zeitgeistes.» Zum Schluss wird bemerkt: «Unsere
orthodoxe Theologie schitzt diesen mutigen Theologen schon ldngst
nach Verdienst; so legte z. B. der verstorbene Professor J. T. Ossinin
seine Schriften sogar seinen akademischen Vorlesungen iiber ver-
gleichende Theologie zu Grunde.»

* Les deux ,,de Pressensé“. Il s'agit du pére, Edmond, et
du fils, Francis. On ne saurait dire ici: Tel pére tel fils. Hélas!...
Autant le pere, malgré le regrettable esprit de parti qui I’a inspiré
souvent, avait su cependant se tenir 4 une grande hauteur d’esprit,
surtout dans ses attaques contre Rome, autant le fils aujourd’hui
s'abaisse devant lidole du Vatican et devant les adorateurs de
cette idole. La facon dont il vient de prendre, dans la Revue de
M. Brunetiére, la défense du cardinal Manning contre les reproches
adressés & ce dernier par un de ses amis, le chanoine Purcell,
montre l'infinie distance qui sépare le fils du pere.

Le pére, Edmond, a écrit un livre contre le concile du Vatican,
livre dans lequel il a applaudi chaleureusement et chrétiennement a
la réforme ancienne-catholique. Il a dit du mouvement ancien-catho-
lique que, il se poursuivait dans la direction qui lui a été donnée
au congres de Munich, «il serait certainement 1'une des plus grandfzs
dates de Dhistoire religieuse». Il a trouvé que ce qui était déja
acquis a la date de 1871, était «considérable». «Nous avons Vi,
a-t-il écrit, pour la premiére fois depuis Pascal et Port-Royal, une
sainte résistance de la conscience chrétienne au sein du catholicisme.
C’est bien son noble et ferme langage que nous avons entendu.
Sans doute, cette protestation, née sur une terre allemande, a pris
une forme scientifique; mais ceux-la se tromperaient gravement
qui n'y verraient qu'une pure revendication de la science. Cell.e~cl
n’a été que linstrument de la conscience qui ne peut s’inchl}el’
devant une autorité usurpatrice. Le gros rire de 1'Unzvers, les 1n-
dignations aristocratiques de ceux qui furent autrefois les catho-



liques libéraux n’affaibliront pas la portée d’une protestation vrai-
ment chrétienne !)».

Apres ces nobles paroles du pere, ¢coutons les basses injures
du fils qui fait écho au «gros rire de I'Unzvers». Non content
d’exalter Manning, l'un des auteurs du dogme de 1870; non
content de glorifier les résultats du concile du Vatican et du dogme

de l'infaillibilit¢é — ce qui est déja un comble de la part d’un pro-
testant et d’un politicien, — il traite la réforme ancienne-catholique

de «prétendue réforme»; il prétend, lui, qu'elle a avorté, et, bien
plus, qu’elle a «mérité d’avorter», et cela, parce gu'elle est pro-
tégée par I'Etat! ILa ou le pere voyait la religion, le fils ne voit
que la politique, et quelle politique! Ou donc est la protection
de 'Etat sur les anciens-catholiques en France?! N’y est-elle pas,
au contraire, exclusivement réservée a I'Eglise ultramontainer Ou
donc est la protection de l'Etat sur les anciens-catholiques en
Autriche, en Italie? En Suisse, les catholiques-nationaux sont-ils
dans d’autres conditions que les protestants-nationaux? Est-ce donc
la une hérésie? Ce qui est bon pour les protestants est-il mauvais
pour les catholiques? Non, M. Francis de P. ne dissimulera a per-
sonne qu’il piétine maintenant sur les doctrines religieuses de son
pere et que, s’il ne porte pas encore le chapeau romain, ni la robe
longue, il porte déja la robe courte.

— Ajoutons que, dans le Jowrnal des Débats du 27 mai,
M. Augustin Filon a pris la défense du chanoine Purcell contre
M. Francis de P. et les autres admirateurs exclusifs de l'archevéque
Manning. Il estime qu’en un grand nombre de cas, le biographe
du cardinal «a bien jugé et blimé a propos»; et, tout considéré,
il engage le public & se tenir & son livre, comme a un livre «pro-
visoirement définitif». M. Filon donne des preuves piquantes de la
mobilité et de lextraordinaire souplesse du caractere de Manning.
Il lui arrivait souvent de dire le lendemain le contraire de ce qu’il
avait dit la veille. Expliquons, si 'on veut, une partie de ces
contradictions de langage par les «généreuses impulsions » de sa
nature. Mais la soif du pouvoir n'y était-elle pour rien? Etc., etc.
— Nos lecteurs liront avec d’autant plus d'intérét Iétude de M. le
chancelier Lias sur le cardinal Manning, dans la présente livraison,
p. 502—z17.

* Der selige Bischof Reinkens. Unter dem Titel: Aus dem
gewstigen  Vermdchinis des Bischofs Foscph Hubert Reinkens oibt
Dy, E, Zirngiebl in Nr. 14 ff. des « Deutschen Merkurs » eine reich-
haltice und interessante Zusammenstellung von Ausziigen aus den
Schriften und Gelegenheitsreden des seligen Bischofs, die unter fol-

Y Le Concile du Vatican, p. 394—395.



cgende Rubriken geordnet sind: I. Religion. II. Christentum. III. Die
Kirche Christi. IV. Christentum und Kirchentum. V. Die Papst-
kirche. VI. Kirche und Staat. VII. Altkatholicismus. VIII. Die
Wiedervereinicung der christlichen Konfessionen.

* Un nouveau volume de M. Gladstone. On lit dans les
Hlustrated Church News, du g5 juin: “Mr. Gladstone’s new volume
of “studies Subsidiary to the Works of Bishop Butler” will be
published at the Clarendon Press early in Juli. Part I. will consist
of eleven chapters on Butler himself. The substance of one of these,
a reply to the Bishop’s censors, appeared in the Nemeteenth Cen-
tury, and most of another chapter, that treating of Butler’s cele-
brity and influence, was published in Good Words, but each of
these has now been revised and supplemented by Mr. (Gladstone.
Part II., consisting of ten chapters, is devoted to such subsidiary
studies as “Discussion of a Future Life”, “Necessity or Determi-
nism”, “Teleology”, “Miracle”, “The Mediation of Christ”, and
“Probability as the Guide of Life”, and of these, only part of
the first has been published in the North American Review. The
volume will be issued simultaneously in this country and in Ame-
rica.”’

* A lire: dans la Revue des Denx Mondes, du 1°° juin: la
Grande Epreuve de la papauté, par H. Fr. Delaborde (compte
rendu sur «la France et le Grand schisme d’Occident», par
M. Noél Valois; v. dans la présente livraison, p. 574-577; — dans
la Revue de théologie de Montauban, du mois de mai, un tres beau
passage de M. Westphal sur I'Unité de la Bible et la critique,
p. 195-198; — dans la Revue chrétzenne, de mal, p. 321-320,
une curieuse étude de Holtzmann sur les Pharisiens et les Saddu-
céens (trad. par Ménégoz); — p. 330-352, une étude détaillée de
M. A. Fassler, sur la vie religieuse aux Etats-Unis (v. surtout ce
qui concerne la chaire américaine, le catholicisme américain, la
presse religieuse américaine); — numéro de juin, p. 401-423, les
lettres d’Ad. Monod sur linfaillibilité de I'Eglise romaine; —
p. 437-448, une étude de M. Thury sur le miracle et les sciences
de la nature.



II. NOUVELLES ECCLESIASTIQUES.

* Orthodoxes et Anciens-Catholiques. — Die im letzten
Hefte dieser Zeitschrift von Herrn Prof. Dr. Michaud verbffent-
lichten « Simples remarques sur 'Encyclique du patriarche Anthimos
de Constantinople» haben im orthodoxen Orient einen sehr guten
Eindruck gemacht. Das offizielle Organ des Patriarchen, die
« ExxlnGieoriny AMGac > von Konstantinopel, teilt in ihrer Nr. 7
vom 12, April unter dem Titel: «Die Altkatholiken uber die
Encyklika des Patriarchen » den Artikel in griechischer Uber-
setzung vollstindig mit, nachdem schon Nr. 6 einen vorldaufigen
Hinweis auf denselben gegeben hatte. Ebenso giebt die von dem
Archimandriten Gregorios Zigabenos in Marseille herausgegebene
griechische Zeitschrift « Exegetes» eine vollstindige Ubersetzung
des Artikels. Desgleichen weist die « Anaplasis» in Nr. 13 vom
I. Mai auf denselben hin.

— Die ¢ Exxdnoeovi Adidae > bringt in Nr. 10 u. ff. eine
auszugsweise Ubersetzung des im vorausgehenden Heft unserer
Revue erschienenen Artikels von Prof. Mzchand: « De la visibilité
de l'ancienne Eglise catholique en Occident, du IX® siecle a
I'époque actuelle »,

— Die « Anaplasis» erinnert in ihrer Nr. 15 vom 20. Mai
daran, dass Professor Zikos Rkoszs, der Urheber der widerwirtigen
athenischen Polemik gegen den Altkatholizismus, einst selber den
Standpunkt in betreff der Grundlagen einer Wiedervereinigung
der Kirchen vertrat, welcher auch derjenige der Altkatholiken ist,
und welchen er jetzt bekampft. Nach den Bonner Unionskon-
ferenzen von 1875, an denen er teilgenommen hatte, erstattete er
einen Bericht iiber dieselben an die heil. Synode von Griechen-
land, den er auch verdffentlichte. Darin berichtet er u. a. uber
die auf der zweiten Konferenz vom 11. August (Bericht S. 6 ff)
von Ossinin vorgetragenen, «von den Orientalen tags zuvor be-
sprochenen und gutgeheissenen Sitze», und teilt den 1. Satz
im Wortlaut mit, welcher lautet: «Bei allen Unionsversuchen und
Verhandlungen zwischen den Mitgliedern der orientalischen und
occidentalischen Kirche ist nur dann die Hoffnung vorhanden,
irgend einen praktischen Erfolg zu erzielen, wenn man von beiden
Seiten au/ die Basis der alten ungetrennten Kirche zuriickzugehen
bereit ist. Es ist darum nur daan moglich, eine dogmatisch-
kirchliche Verstindigung zwischen den beiden Schwesterkirchen
vorzubereiten, wenn beiderseits nur die Aukioritit und Tvadition
dev alten Ghumenischen Kirche als Grundiage und als Kriterium
des  fiir die ganze christliche Welt verpjlichtenden Lekrsystems



— 624 —

anerkannt wird. Dieser Standpunkt ist bei der Beurteilung der
die Kirchen trennenden Differenzpunkte fiir die Vertreter der
orientalischen Kirchengemeinschaften um so natiirlicher, als dze
orientalische Kivche selbst sich eben darum die orthodoxe nennt,
weil sie ihir ganses Lehrsystem: als durch die Bestimmungen der
steben  alten dkumenischen Konzilien wund durch die it diesen
Konzilien iibereinstimmende Lehre der alten Kirchenviter abge-
schlossen und fiiry tmmer unaniastbar ansieht. Wenn wir also in
der spidtern Zeit, in der Zeit nach der Trennung der Kirchen
entweder in der neuern theologischen Litteratur des Orients oder
in der abendlindischen Scholastik etwas finden, was als weitere
Entwicklung und Auseinandersetzung der f{rithern allgemein aner-
kannten Kirchenlehre angesehen werden kann, so muss diese
spatere Lehre, wenn auch nicht ignoriert, doch nicht in dem
Sinne als massgebend betrachtet werden, wie der von der frithern
ungetrennten Kirche angenommene und bestitigte Standpunkt. »
Auch die sich anschliessenden, im gleichen Sinne gehaltenen
Ausserungen Dollingers, des Archimandriten Anastasiadis und
des Protopresbyters Janyschew fiihrte Rhosis dort an. Die These
hatte er also mit den andern orientalischen Teilnehmern an der
Bonner Konferenz gebilligt, und billigte sie auch nachtraglich.
Auch in einer besonderen Schrift iiber die Vereinigung der
Kirchen erklirte er die Lehre der sieben 6kumenischen Konzilien
als die massgebende Grundlage fiir die Vereinigung der Kirchen.
Jetzt aber ist er aus Opposition gegen den Altkatholizis-
mus, der sich zu demselben Grundsatze bekennt, wie er in
Ossinins These ausgesprochen ist, auf einmal zu einer ganz
andern Aunsicht gekommen und erkliart im « Hieros Syndesmos»
vom 11. April 1896, die Skumenischen Konzilien und die kirch-
liche Tradition der neun ersten Jahrhunderte seien fiir sich allein
eine ungeniigende Grundlage fir die Wiedervereinigung der
Kirchen, fiir welche er ausserdem verlangt, dass die Erklarungen
aller andern Synoden der orientalischen Kirche «und im besondern
die der Synoden des 17. Jahrhunderts» als massgebend anerkannt
werden. Die « Anaplasis» begniigt sich, dem heutigen Rhosis deq
friiheren Rhosis gegeniiberzustellen; wir kénnen es auch dabet
bewenden lassen.

— In derselben Nummer erinnert die ¢« Anaplasis» an ‘das
1894 erschienene Werk des russischen Theologen Kerensky, jetzt
Professor an der Geistlichen Akademie in Kasan, iber den Alt-
katholizismus, und fithrt dessen Urteil iiber die Erkldrung der
altkatholischen Bischofsversammlung von Utrecht von 1889 a_ff'
Diese gemeinsame Erkliarung der altkatholischen Bischofe, urteilt



— 625 —

Kerensky, sei deshalb sehr wichtig, weil sich die Bischofe darin
auf die Grundlage der Okumenischen Konzilien und der alten
ungeteilten Kirche stellen, und weil dadurch bezeugt werde, dass
die Altkatholiken in der Frage der Wiedervereinigung der Kirchen
den richtigen Gesichtspunkt vertreten, «dass diese niamlich nur
auf dem Grund der Lehre der alten ungeteilten Kirche moglich
sei. Denn alle erwdhnten Grundsétze [der bischoflichen Erkldrung]
stimmen mit der Lehre der alten Kirche iiberein ».

* Une lettre de M. le recteur D. Kyriakos. M. le recteur de
I'université d’Athénes a fait I’honneur d’adresser au directeur de la
Revue intern. de theol. la lettre suivante:

Athénes, 5 avril 1896.
Tres honoré Monszeur,

J’ai regu votre lettre. En prenant la défense de I'ancien catho-
licisme, j’ai fait mon devoir. La vérité ne devait pas etre altérée.
Les anciens-catholiques étaient, sans razson et contre la vérité, pré-
sentés par leurs ennemis a Atheénes comme ayant délaissé les prin-
cipes orthodoxes et comme étant enclins au protestantisme. C’était
dommage que le feu Métropolitain, qui avait requ une meédiocre
instruction théologique, ait été entrainé a la guerre contre vous
par son organe dans la presse, ainsi que le synode méme de I'an
passé; et on pouvait, & cause de tout cela, penser que 'Eglise de
la Gréce était la seule parmi les Eglises grecques orthodoxes a
prendre une position hostile contre vous. Mon article dans I'Ana-
Plasis a changé les choses parfaiement et vadicalement. L’opinion
publique est maintenant ouvertement déclarée conire les ennemis
des anciens-catholiques. Clergé et laiques ont condamné les atta-
ques contre vous comme injustes et comme provenant d’une meé-
connaissance des choses. Le synode de cette année a #évogué,
aprés la publication de mon article, I'écrit adressé par le synode
de 'an passé au ministére contre le théologien quiavait loué l'an-
cien-catholicisme. Il a aussi déclaré que la feuille ecclésiastique qui
vous a attaqués n'exprime pas les idées du synode. Je suis plein
de joie d’étre la cause de cet agréable changement. Aujourd’hui,
vous pouvez &tre sirs des sentiments d’amitié de I'Eglise de Grece.
Que Dieu donne que nous voyions le plus tot possible accomplie
Punion des orthodoxes et des anciens-catholiques, laquelle assuré-
ment se fera et doit se faive i lavantage des deux partis, parce
que orthodoxes et anciens-catholiques, nous nous basons sur le
méme fondement, c'est-a-dire sur les décrets des sept premiers con-
ciles cecuméniques et sur les enseignements des anciens Peres de
UEglise cecuménique et indivisée. Nous devons encore nous



— 626 —

entendre sur quelques points, et j'espére que ce que nous désirons
tous se fera.
Acceptez l'assurance de mes sentiments sincéres.

Votre dévoué,
A. Drioamtpe Kvriakos.

* Un article du « Messager de I'Eglise serbe». Dans le
« Messager de U'Eglise serbe» (Belgrade, N. IV, P. 287-307), a
paru, sous la signature (bien connue de nos lecteurs) N. R., un
article qui rend hommage a l'ancien-catholicisme et qui conclut en
faveur d’une union fraternelle entre 'Eglise orthodoxe orientale et
I'Eglise ancienne-catholique. Nous regrettons de ne pouvoir en don-
ner ici la traduction.

* En Suisse. Le XXII® synode ancien-catholique de la Suisse
a eu lieu a Geneve les 27 et 28 mai. Des comptes rendus détail-
1és ont été publiés par le Katholzk et par le Catholegue national.
Remarquons seulement, a l'adresse des adversaires qui annoncent
sans cesse la mort de l'ancien catholicisme, que 91 délégués des
paroisses ont pris part au synode; que loffice religieux a touch¢
méme les membres des Eglises étrangéres; que de chaleureuses
marques d’amitié ont été données, a cette occasion, aux anciens-
catholiques, par M. le pasteur Balavoine, délégué du consistoire
protestant national, par M. H. Roehrich, représentant de la véné-
rable compagnie des pasteurs, par M. Rimond, délégué de I'Eglise
évangélique libre, par MM. Vauthier et Dunand, conseillers d’Etat
du canton de Genéve, etc.; que, d’aprés les rapports officiels,
I'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse compte actuellement 00
prétres, dont 15 dans le canton de Genéve; qu’elle a célébré, en
18935, 737 baptémes, 174 mariages, 567 enterrements; qu'elle a
donné linstruction religieuse & 4501 enfants; qu’elle fonde presque
tous les ans des paroisses nouvelles; qu’elle est pourvue d'une
liturgie officielle et d’un catéchisme officiel; bref, qu’elle est en voie
de progres.

* En Russie. — La Confrérie ouvritve de M. Nicolas de
Nepluyew (Yanpol Tschernigowsky). Les deux buts principaux de
cette confrérie sont 'éducation chrétienne des enfants, l'organisa-
tion de la vie selon la foi et la protection des infirmes, des mala-
des, des veuves et des orphelins. Cette confrérie renferme des
associations agricoles et industrielles de jeunes gens; les jeunes
filles forment des associations de couturiéres, de lingeres et de
femmes de ménage. Il y a cinq écoles pour 'éducation des enfants,
un asile pour les tout petits enfants, une école primaire, un inter-
nat et deux écoles agronomiques. M. de Nepluyew, aidé de sa



— 627 —

meére et de ses deux sceurs, en est le fondateur et le directeur.
« Chaque samedi, dit-il, on se rassemble pour faire en commun un
résumé de la vie morale de V'école pour la semaine écoulée. Tous
les jours, avant les priéres du soir, on lit un verset de 1'Evangile,
principalement les propres paroles de Notre Seigneur, pour médi-
ter pendant la journée suivante leur sens vital et Vapplication pra-
tique que nous devons en faire pour notre vie intérieure et nos
relations envers Dieu et nos prochains. Pendant les repas, les
enfants se communiquent leur maniere d’entendre le verset du jour
et le soir on en parle en commun en présence du malitre de ser-
vice et de moi quand je ne suis pas absent. Les legons de reli-
gion sont données par le prétre. Outre cela, tous les dimanches et
les jours de fétes, nous avons, avant le service divin a I'église, des
conférences religieuses dirigées par les maitres de notre école dans
les quatre premiéres classes et par moi dans la classe supérieure.
A Téglise, érigée aupres de l'école agronomique, se rassemblent
pour le service divin les membres de la confrérie et de toutes nos
écoles. Un cheeur réuni de la confrérie et des écoles chante les
chants sublimes de I'Eglise orthodoxe et nous nous unissons tous
dans un commun élan de priére, souvent touchés jusqu’au fond du
cceur. Mgr Serge, unanimement regretté par nous, notre défunt
archevéque et ami, m'a autorisé, par bénédiction spéciale et par
acte signé de sa main, de précher la parole du Seigneur a I'église
en revétant un habit sacerdotal. Permettez-moi d’espérer, mes
chers fréres et sceurs en Jésus, que tout ce que je viens de dire
sera pour vous une preuve convaincante de ce que I'Eglise ortho-
doxe n'est pas portée & persécuter les gens pour la lecture et
Pétude de la parole de Dieu, comme on le pense souvent et que
Pon peut rester au sein de 'Eglise orthodoxe sans trahir la cause
du Seigneur. Si je parviens 4 vous inspirer plus de confiance et
de bons sentiments pour la confession chrétienne, si souvent dé-
naturée et calomniée par des politiciens et pharisiens qui ont
laudace de parler et d’agir en son nom, se faisant passer pour
des zélateurs de I'Eglise orthodoxe, n’étant en réalité ni ortho-
doxes ni chrétiens, jaurai 2 me féliciter et a remercier le Bon
Dieu qui a bien voulu travailler par moi & l'ceuvre de la paix,
de 'amour et de la conciliation, si nécessaire pour terminer a la fin
Phumiliant scandale de P'animosité enracinée entre les différentes
nations et confessions du monde chrétien?). »

* Mr. A. Fassler et les Sectes aux Etats-Unis. Mr A.
Fassler a publi¢ les détails suivants dans la Revwe chrétienne

! Extrait d’une conférence faite par M, de Nepluyew, 2 Menton, le 15 mars 18g6,



— 628 —

d’avril, p. 267—269: «On compte qu'il existe ici cent quarante-
trois sectes dont certaines sont si petites qu'on peut les appeler
Iusectes.  Les différences qui partagent en tant de parties les 58
millions de membres de la population religieuse américaine sont
pour la plupart ridiculement minces. A part ces cent quarante-
trois mentionnées, il existe encore cent cinquante dénominations
et congrégations qui ne sont rattachées a aucune Eglice. Le
nombre des communiants, qui se réunissent dans 142 000 temples
ou églises est de 20643000, dont 6231000 catholiques, soit
34 °06. Mais de ce nombre il faut défalquer les enfants de douze
ans des deux sexes qui sont comptés comme communiants. En
réalité, 'Eglise romaine ne compte que 2 000000 de votes, soit
un sixieme du vote total. Environ cing millions d’individus se
tiennent en dehors des Eglises — libres penseurs, antireligieux,
athées, etc. I.es méthodistes comptent 4 598 000 communiants,
divisés en 17 branches; les baptistes 3 743000, divisés en 13
branches. Les presbytériens, divisés en 12 branches, en comptent
1278000 et les luthériens, en 16 branches, en comprennent
1231000. La valeur de la proprieté des Eglises américaines se
monte a 3 milliards 300 millions de francs. ILa famille religieuse
la plus riche est la méthodiste avec 660 millions, la famille catho-
lique vient ensuite avec 590; puis la presbytérienne avec 475,
I'épiscopale 414175000, et la baptiste avec 413 400000 francs.
Ces chiffres acquiérent une certaine valeur, si l'on tient compte
du fait que I’Etat n’a pas donné un seul dollar et que cette
fortune provient de dons volontaires. Nous n’oserions affirmer,
malgré des chiffres qui nous montrent une population religieuse
de 58 millions d’étres humains, que tous soient chrétiens modeles,
assistant fidelement aux services. L’expérience démontre que,
souvent, le quart & peine des membres inscrits sont un tant soit
peu actifs. Et puis, il est de bon ton, ici, de faire partie d'une
Eglise, cela pose un homme, et tel qui se soucie fort peu de
religion donne réguliérement sa contribution et se fait voir au
temple comme il se ferait voir en bonne société, au théatre, ou
au Central Park. Mais cette hypocrisie méme est une reconnais-
-sance de la position que le christianisme a acquise ici.

«Celui qui ne craint pas d’affronter la vérité doit déclarer
qu'en Amérique comme en Europe, les religions en général ont
partagé le discrédit universel dans lequel toutes, sans exception,
sont partout tombées. Si, aux Etats-Unis, les fruits de ce dis-
crédit sont moins apparents qu’en Europe, cela tient a la pos1t1on
solide que deux siécles de vie religieuse intense ont assurée aux
principes chrétiens. Mais, dans le nouveau comme dans I’ancien



— 629 —

monde, un rajeunissement du christianisme, une simplification de
ses dogmes et leur réconciliation avec l'esprit du siécle pourront
seuls a l'avenir assurer a la religion chrétienne la place qui lui
est due dans la conscience des peuples.»

Et encore: «Toutes les fonctions qui ont rapport aux cultes
sont largement rétribuées; le salaire des prédicateurs influents varie
de 15 a 60,000 fr, par an. On prétend que le salaire du Rev.
Greer se monte a 100000 fr. De plus, 'Eglise paie la prime d'une
assurance sur sa vie de 250000 fr. (p. 272).»

* En Angleterre. — L’'Anglican Church Magazine de juin
(p. 129), parlant du Guardian, s’exprime ainsi: « Here the great
English newspaper, by the mouth of its Continental correspondent,
explains in a somewhat remarkable manner its attitude towards
Rome upon the Ad Anglos affair, its alliance with the Abbé
Portal and his Revue Anglo-Romaine, 7its attacks wupon Old
Catholicisme, its curious historical assertion that St. Augustine’s
was the first hand that planted the Christian Church in England.
No wonder that thoughtful Continental minds are asking, « Where
zs the Anglican Church?» It is strange to find a writer who has
subscribed to the Thirty-nine Articles, declaring that the neo-
Roman Church represents the cause of true religion. And when
he asserts that the Vatican is steadily winning adherents both in
England and upon the Continent, he should bring forward some
statistics to prove a point of such vital importance. That Roma-
nism makes way in certain quarters where a cold Protestantism
is dominant, may be readily allowed, say in Holland, in South
Germany, in Denmark, in some Swiss cantons; but that is a poor
set-off against the «leakage» which even Roman organs bewail
over the wider area of more faithful Europe, and conspicuously
in England. And how, one naturally queries, can e true religion »
be worthily represented by a Church which, as the writer in
the Guardian says, is about to bind down upon her priests a
decision against which their consciences revolt?»

— On lit dans les Zllustrated Church News, du 18 avril:
«The Pall Mall Gasette under its new editor foolishly restricts
the title Catholic to the Roman communion.» — Et dans le
numéro du § juin: «I have heard some interesting stories of fears
expressed by Roman Catholics that Leo XIII. may pronounce
Anglican Orders valid; such a pronouncement would, in their
Opinion, stultify their position and cut the ground from under
their feet. It is exceedingly doubtful that Leo XIII. will beallowed
to pronounce such a decision; it is much more likely the verdict
will be, that Anglican Orders are, at least, open to grave doubt



and that English priests seceding to Rome must always be (con-
ditionally) ordained in future. The difficulty of the entire con-
demnation will consist in the giving of the reasons, unless some
new ones have been discovered; Anglican experts can easily
demolish the old ones, as untenable, and some of them as invali-
dating Roman Orders as well. It cannot be too often repeated
that arguing on Roman lines, Roman Orders are far more open
to objections as to their validity than the Anglican.» — «1 came
across various protests against Lord Halifax’s suggestion that the
Primacy of the Pope is of Divine appointment. Whether it be so
or not, the great question is this: What is involved in such
Primacy? Ninety-nine Anglicans out of a hundred do not believe
that the Primacy of the Pope is of Divine appointment, but a
matter of ecclesiastical arrangement and recognition. The Roman
view is that the Pope is by Divine appointment Primate, Supreme
Governor, and Infallible Head of the Church, and superior to
General Councils. How, then, can reunion be dreamed of as
possible? Under God it depends more upon Rome than upon the
Anglican communion, and first of all in the definition of what
reunion means. »

— Le Signal de Geméve, du 11 avril, a publié l'appréciation
suivante, que nous reproduisons a titre de fait sans en assumer
la responsabilté: « Durant la derniére quinzaine de mars a eu lieu
a Nottingham, sous la présidence du Rév. H. Price Hughes, le
grand Congrés des non-conformistes anglais (membres des Eglises
séparées de ['Etat). Le succes de cette manifestation a dépassé_
les espérances des plus enthousiastes champions du non-confor-
misme. C’étaient lesEglises indépendantes qui prenaient conscience
de leur propre force et affirmaient l'esprit de solidarité dont elles
sont animées, s'unissaient pour protester contre les prétentions
excessives et injustifiées de l'anglicanisme, s’occupaient enfin de
ces grosses questions sociales qui sappellent: lintempérance, le
jeu, 'impureté, la presse, la paix. Ce Congres était la représenta-
tion de 6000 églises évangéliques, avec un total d’au moins un
million de membres; d’aprés une statistique dressée derniérement,
ces Eglises réunies ont, en Angleterre, plus de lieux de culte ¢t
plus de places dans ces lieux de culte que I'Eglise anglicane;
elles ont aussi, dans leurs écoles du dimanche, 500,000 enfants de
plus que I'Eglise officielle. »

* Le protestantisme et le catholicisme jugés par M. Aug.
Sabatier. Dans une de ses récentes conférences de Geneve, M. A;
Sabatier, si 'on en croit certains comptes rendus, aurait prononce
sur le catholicisme des assertions tellement banales et tellement



— 031 —

erronées que nous préférons attendre la publication du texte officiel
et exact. — Dans un article publié par le Fournal de Genéve du
3 mai 1896, 'honorable écrivain, a propos d’un volume d'un de
ses confreres en protestantisme, M. Pédézert, a jugé ainsi le pro-
testantisme et le catholicisme:

« Entre protestants, il ne peut décidément plus y avoir de
vrais Aérétzques, au sens catholique du mot; il n’y a jamais que
des dissidents, ce qui est bien autre chose. La confession de foi
pour eux tous ne saurait avoir qu’une valeur disciplinaire au dedans,
et remplir le role d’un symbole et d’un drapeau pour les gens du
dehors. Elle n’est plus la mesure ni la base de la communion des
ames et de la réelle fraternité chrétienne. Les églises protestantes
peuvent rester des Eglises de peuple ou de multitude, si elles
vivent sur une tradition large et vénérée ou chacun se sent & l'aise
parce que l'application légale en est impossible; ou bien, si la
confession de foi est récente et est mise en pleine vigueur, comme
dans les Eglises de professants, celles-ci peuvent se diviser indéfini-
ment a propos de tel ou tel point de dogme mis en discussion.
Mais remarquez-le: dans ce cas comme dans lautre, les Eglises
nouvelles qui surgissent de ces séparations n’en sont pas moins
protestantes et n’en forment pas moins une méme famille que le
monde continue a réunir sous le méme nom, et a honorer ou a
mépriser également. Le monde ne se trompe pas. Toutes ces Eglises
ont le double principe de U'Evangile et de la liberté, si bien qu’elles
ne pourraient renoncer a l'un ou a lautre sans mourir. Je com-
parerai donc le protestantisme a ces grands peuples anglo-saxons
qui essaiment sans repos et forment des peuples nouveaux qui, tout
en etant indépendants, parlent la méme langue, ont les mémes
meeurs, les mémes lois et ne semblent jamais former, malgré leurs
divisions, qu’une famille toujours en train de grandir. Il n'en va
pas de méme avec I'Eglise catholique. On peut étre protestant
malgré toutes les Eglises protestantes du monde. On ne saurait
itre catholique malgré le pape. lci nous sommes en présence d’'un
de ces empires fermés et absolus, dans le sein duquel vous ne
pouvez rester qu’en vous soumettant sans réserve et qui ne vous
connait plus dés que vous en étes sortis. »

En ce qui concerne le protestantisme, bornons-nous a constater
que M. A. S. P'identifie avec le «babélisme », puisque, d'une part,
les Eglises de multitude n’ont pas de confession de foi et que l'ap-
plication légale de toute doctrine est chez elle «impossible», et
que, d’autre part, les Eglises de professants « peuvent se diviser in-
définiment 2 propos de tel ou tel point de dogme mis en discussion. »
Jamais le droit de contradiction & Uinfini n'a été affirmé et proclamé
aussi clairement. Nous voulons croire que tous les protestants qui



— 632 —

n‘ont pas oublié cette parole du Christ: «Toute maison divisée
contre elle-meéme tombera (Math. XII, 25)», répudient énergique-
ment la doctrine dissolvante de M. A. S.

(Quant au catholicisme, M. A. S. le représente comme un
empire fermé et absolu, dans lequel on ne peut rester qu'en étant
soumis sans réserve au pape. Il va méme jusqu’a dire: «On ne
saurait étre catholique malgré le pape.»

Nous disons, au contraire: 1° I'histoire démontre que le catholi-
cisme a existé avant le papisme, et que par conséquent on peut
étre catholique sans le pape; 2° I'histoire démontre que le papisme
est la corruption des dogmes de l'ancienne Eglise catholique, et
que, par conséquent, résister au pape est un devoir imposé a tout
vrai catholique par les dogmes du catholicisme méme; 3° I’histoire
démontre que des catholiques nombreux, savants et éminents, n’ont
cessé, depuis le fonctionnement de la papauté anticatholique, de
protester contre les erreurs et les vices des papes; 4° ces notions
élémentaires d’histoire ecclésiastique étaient déja connues avant la
lutte occasionnée par le concile de 1870; depuis, des ouvrages nom-
breux ont été publiés dans toutes les langues de I'Europe, et ont
mis en pleine lumiére la profonde distinction qui existe entre le
catholicisme et le papisme.

En ignorant ou en feignant d’ignorer ces faits et ces démons-
trations, M. A. Sabatier ne compromet que lui-méme. Sa manicre
de faire le jeu des papistes, dans cette importante question, nous
parait d’autant plus incompréhensible que nous nous étions fait de
sa science théologique et de son caractére une tout autre idée.

* Divisions protestantes. Il est bien rare qu’on lise une Revue
protestante sans avoir le regret d'y constater des divisions persis-
tantes. Oh! sans doute, on cherche &4 s’en consoler par 'apologie
bien connue des avantages de la division. Mais cette apologie ne
fait illusion & personne: autant la variété dans la vie des Eglises
unies par wune méme joz est utile, autant les contradictions dans la
Jfoz sont nuisibles au christianisme et aux ames. La démonstration
est faite. Donc, nous déplorons vivement les divisions protestantes,
et si nous les relatons ici, c’est pour renseigner nos lecteurs suf
un fait grave, et aussi pour exprimer le désir que nos amis pro-
testants ouvrent enfin les yeux sur un état de choses qui les affa%*
blit manifestement et qui, par conséquent, devrait prendre fin. Oul,
la réforme doit étre réformée, telle est notre conviction. N

Le Chrétien évangéliqgue du 20 mai contient sur les divisions
dans le canton de Vaud et en France des renseignements FreS_
précis. M. Ch. Luigi, dans sa chronique de France, s’exprime
ainsi: « Une partic du peuple chrétien (dans lequel je comprends



— 633 —

les pasteurs et les théologiens), a décidément faibli dans sa foi; sa
vue est trouble, elle n'apercoit plus les grands sommets, elle s'ima-
gine qu’on pourra toujours obtenir les applications tout en mécon-
naissant les principes, elle ne distingue plus, dans les doctrines,
entre 'essentiel et le secondaire, ou plutdt, tout ce qui est dogme,
elle l'enveloppe dans une espéce de béate insouciance mélée
d’ignorance superficielle, de mysticisme, de mollesse et de charité
mal entendue. On ne peut pas en trouver un indice plus clair que
toutes les discussions et toutes les mesures auxquelles vient de
donner lieu le trop fameux projet de conférences dites «frater-
nelles » a Lyon. Ce mot fraternelles lui-méme renferme déja une
équivoque. Saint-Paul appelait bien les Israélites ses fréres, et je
puis, chaque fois dans un sens diftérent, donner ce nom a tous les
protestants, le donner a tous mes compatriotes, l'accorder a tous
mes contemporains ou & tous les hommes de race européenne,
enfin l'étendre a tous les hommes. Mais instituer un colloque
religieux ayant pour but une conciliation problématique, et que
plusieurs jugent avec raison dangereuse, et lui appliquer d’avance
cette étiquette souriante, attendrie et indéterminée: jfraternel, je
dis que c’est déja un picge, puisque vous, croyants, vous y ren-
contrerez des hommes qui nient presque tout ce que vous croyez.
Cette proposition de conférences entre évangéliques et «libéraux»
a été accueillie avec une faveur excessive, qui constitue encore un
signe des temps et un signe des plus ficheux. Convoquer a ce
propos le Synode général officieux, c’est un honneur qu’elle ne
méritait en aucune fagon. Elle aurait pu étre examinée par les
Synodes particuliers, qui auraient dii la renvoyer simplement a la
commission permanente, chargée de s’entendre avec la délégation

<libérale » pour représenter ensemble les Eglises réformées devant
I'Etat.

¢« Au contraire, on dirait que le parti évangélique a combiné
tous ses efforts pour accroitre la portée de cette conférence et en
faire un événement. Il a eu le tort, en général, de considérer
comme allant sans dive qu’elle aurait lieu, qu’elle devait avoir lieu.
Comment, nos «fréres libéraux» nous «tendent la main» (sans
abandonner ni leur scepticisme, ni leurs négations) et nous repous-
serions leurs avances! Quel honneur! quel bonheur! Et des révé-
rences, et des sourires, et des précautions oratoires, et des euphé-
mismes! Enfin, au milieu de ce déluge de feuilles de roses, on
entrevoit pourtant que la plupart des Synodes évangéliques sont
résolus & maintenir la déclaration de foi de 1872 et le régime
synodal. S’il en est ainsi, on ne voit pas trop la nécessite de cette
conférence de Lyon. Et peut-étre est-il encore permis d’espérer



— 634 —

qu'a Sedan le parti évangélique réuni saura se rallier autour de
quelques hommes décidés, hommes de foi, aux vues nettes, qui
démontreront les dangers de tous ces compromis en perspective
et feront abandonner le projet de conférence (p. 275—276).»

— Voir aussi la brochure de M. le prof. Paul Chapuis: 4
propos d'un cinguantenaire, et la réplique de M. Eugeéne Barnaud
dans la Gasette de Lausanne des 16 et 17 avril.

* La «Revue de I'Orient chrétien». On lit dans les Débats
du 22 avril: «Nous avons lieu de croire que le pape Léon XIII
n'est pas étranger a la fondation de la Revue de I’Orient chrétien,
dont M. de Mas Latrie a présenté le premier numéro & I’Académie
des inscriptions dans sa derniére séance. L.e but de cette Revue
est de remettre de nouveau a l'é¢tude les questions qui séparent
les Eglises d’Orient de I'Eglise d’Occident, dans l'espoir d’amoindrir
cette séparation et de la faire cesser peut-étre un jour, en laissant.
d'ailleurs une enti¢re liberté a chaque Eglise pour son organisation
intérieure, son rite et sa langue. Si nous sommes bien informés, le
cardinal Langénieux aurait remis une somme assez considérable a
I'Oeuvre des Ecoles d’Orient pour seconder les débuts de la
nouvelle Revue. »

Errata.

Dans la précédente livraison, p. 264, ligne 14, au lieu de
toute, lire tout; — p. 267, ligne 33, au lieu de Occidental, lire
Oreental.

Avis.

La Direction rappelle aux lecteurs de la Revue qulelle laisse 2
ses collaborateurs 'entiére responsabilité de leurs articles.



	Chronique

