
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 563

VARIÉTÉS.

I. — Ein russisches Urteil über den Altkatholizismus
und seine Beziehungen zur orthodoxen orientalischen

Kirche *).

Im Hinblick auf den bevorstehenden 4. Altkatholikenkon-
gress erAvacht natürlich von neuem das Interesse für eine
Bewegung, Avelche nun schon während eines Vierteljahrhunderts
als eine der wichtigsten Quellen dient zur Anregung des
theologischen Geistes in der ganzen christlichen Welt, im Orient
wie im Occident. Eine hervorragende kirchenhistorische
Bedeutung hat diese Bewegung schon dadurch, dass sie
zur Vermittlung diente, durch Avelche der in jahrhundertelanger

Entfremdung voneinander getrennte Orient und Occident

Avieder eine gegenseitige Berührung finden konnten,
und dank dieser Berührung erwachten im Bewusstsein der
christlichen Welt Fragen, die lange gering geschätzt waren,
obwohl sie ein dringendes Bedürfnis für ihr Leben und
sozusagen ein moralisches Postulat des christlichen Gewissens sind.
In der That kann das wahrhaft christliche Gewissen, wenn es
nicht durch Aveltüche Berechnungen und egoistischen Hochmut
eingeschläfert ist, sich niemals mit der traurigen Thatsache
versöhnen, dass die Kirche Christi, die der Heiland mit seinem
kostbaren Blute erlöst hat, und für deren Einheit er in der
schwersten Stunde seines Seelenleidens gebetet hat, sich in
Spaltung und Feindschaft befindet, die einen furchtbaren Nachteil

fur ihre moralisch erzieherische Aufgabe auf Erden herbeiführen

und eines der grössten Hindernisse bilden für den
schliesslichen Triumph des Werkes Christi selbst in der Welt.

r) Aus dem „Kirchlichen Boten" von St. Petersburg, Nr. 16, vom 18. April 1896.



— 564 —

Die orthodoxe Kirche, als eine wahrhafte Vertreterin des
christlichen Gewissens, hört darum nie auf, Gebete für.jiie Einheit,
aller zu erheben, und dadurch unterstützt sie in ihren Söhnen
das Streben nach diesem sozusagen kirchenhistorischen Idf&L-
Aber für seine Verwirklichung verlangt dieses Streben
bestimmte Mittel, und daran fehlte es im Verlaufe ganzer
Jahrhunderte, Avährend beide Hälften der getrennten Christenheit,
sich voneinander scheidend, sich gänzlich nur mit ihrer
eigenen inneren Entwickelung beschäftigten, Avelche den

vollzogenen Bruch nur noch mehr befestigte. Der orthodoxe Orient
allerdings, mit seiner sogenannten Unbeweglichkeit, oder richtiger
gesagt, mit seiner unerschütterlichen Beharrlichkeit auf der alten

Grundlage des ökumenischen Christentums, Avie es seinen
Ausdruck auf den sieben ökumenischen Konzilien fand, blieb in
der That auf der Stufe der dogmatischen Entwicklung, wie

sie zu jener Zeit Avar, als die traurige Thatsache der Spaltung
sich vollzog, und darum Avar er immer und allezeit bereit für
das Resultat des unablässigen Gebetes für die Vereinigung aller,
Avenu dieses Gebet seine Erfüllung gefunden hätte. In ganz
anderer Lage befand sich der Occident, der, indem er sich

sozusagen losriss von dem Anker der ökumenischen Christenheit,

sich allen Elementen dieser Welt unterAvarf und unter
deren Einfluss Adele Bestandteile in sich aufnahm, die mit dem

alten ökumenischen Christentum nichts gemeinsam haben und

ausschliesslich das Resultat einer falschen EntAvicklung auf der

Grundlage der Elemente dieser Welt darstellen. Diese

Neuerungen, die sich beständig mehr und mehr vermehrten und

durch die stolze Autorität der selbsterfundenen Unfehlbarkeit
befestigt Avurden, brachten die abendländische Welt in eine

Stellung, avo selbst die Frage nach der Wiedervereinigung der

christlichen Welt immer mehr an Boden A'erlor und in das

Gebiet der unrealisierbaren Phantasien zurücktrat. Aber gerade

\ als die abendländische Welt ihre Hétérodoxie endgültig zu be-

siegeln dachte durch die Proklamation des neuen Dogmas von der

Unfehlbarkeit ihres Hauptes, und als dem Anschein nach der Spalt,

der die morgenländische von der abendländischen Kirche schied,

sich in einen unüberschreitbaren Abgrund verwandelte, m

dieser selben Zeit begann im Abendlande eine Bewegung,

Avelche als ein schlagender BeAveis dafür erschien, dass auch

dort das Gewissen des Avahrhaften Christentums noch nicht



— 565 —

vollständig unterdrückt Avar, als dieses Gewissen im Angesicht
der furchtbaren Unterdrückung der kirchlich - historischen
Wahrheit aus seinem langwierigen Schlafe auffuhr und lauten
und scharfen Protest gegen die Extreme des römischen Katholizismus

erhob. In der That Avar der Altkatholizismus ein Protest
des christlichen GeAvissens der abendländischen Völker gegen
die Neuerungen und Extreme des Papismus, und dieser Protest
war um so bedeutungsvoller, da er seine Stimme erhob im
Namen des alten, ökumenischen Christentums, von dem sich
der römische Katholizismus entfernt hatte, im Namen des
Christentums der alten ungeteilten Kirche, mit ihren sieben
unerschütterlichen Säulen, den ökumenischen Konzilien, die in
sich die ganze Weisheit der dogmatischen Wahrheit verkörpern.
Die ganze Wichtigkeit und kirchenhistorische Bedeutung eines
solchen Protestes ist klar: es Avar die Stimme des GeAvissens

der abendländischen Kirche selbst, die zur Erkenntnis ihres
Irrtums kam und wiederum auf die ökumenische Grundlage
zurückzukehren strebte, von der sie sich leider entfernt hatte,
und auf welcher die heilige orthodoxe Kirche des Orients
unwandelbar fortfährt zu stehen.

Daraus Avird es auch von selbst verständlich, Avie sich zu
dieser Bewegung der Osten und Westen der christlichen Welt
verhalten musste. Für das Abendland mit seiner Venvelt-
lichung der Kirche erschien diese BeAvegung Avie ein Vonvurf
des erAvachenden Gewissens, und da sie als ein Vorwurf sich
gegen den richtete, der soeben in gotteslästerlicher Selbsterhebung

sich für unfehlbar erklärt hatte, so Avar es nicht zu
verwundern, dass der Altkatholizismus als eine höchst ATer-

derbliche und gefährliche Erscheinung erklärt wurde, und dass

man gegen ihn alle Streitkräfte des Jesuitismus vorrücken
liess mit seinen gebräuchlichen Waffen, Verleumdung, Schmähung
und Verfolgung. Es gab kein noch so niedriges Mittel, das s

nicht in Anwendung gebracht Avorden wäre, um diese unangenehme

Stimme des erwachenden kirchenhistorischen GeAvissens

zu verleumden, schlecht zu machen und nach Möglichkeit zu
unterdrücken, und diese Feindseligkeit machte selbst nicht
Halt vor der strengen Majestät des Todes. —

Ganz anders verhielt sich der orthodoxe Orient. Für ihn
hatte diese BeAvee'une- etwas Venvandtes und er ahnte in ihr



— 566 —

eine tiefere Bewegung des abendländisch - christlichen
Gewissens, in der Überführung der mit der Zeit angehäuften
Unwahrheit und in der Anerkennung jener Grundsätze, von
denen sich das Abendland entfernt hatte, während der orthodoxe

Orient unwandelbar daran festgehalten hatte, der Grundsätze

des ökumenischen Christentums der ungeteilten Kirche.
Darum wurde diese BeAvegung auch überall im orthodoxen
Orient mit der wärmsten Sympathie aufgenommen, als der

einzige „lichte Punkt", der in dem andersgläubigen Abendland
aufleuchtet, oder als „Sauerteig" der Wahrheit, der die höchsten

Erwartungen erregt. Und diese Sympathie liess nicht nach,
sondern nahm immer mehr zu im Verlauf des verflossenen
Vierteljahrhunderts, und sie fand in der letzten Zeit ihren
offenen Ausdruck dort, avo nach der historischen Lage selbst
das feinste Gefühl für die kirchlich-historische Wahrheit be-

Avahrt wurde, und avo der orthodoxe Orient gewöhnt ist seinen

Mittelpunkt zu sehen, nämlich in der ersten Kirche des
orthodoxen Orients, in der Person ihres obersten Vorstehers, des

ökumenischen Patriarchen der Kirche von Konstantinopel, als

derjenigen Kirche, welche der unmittelbarste Zeuge des

hochmütigen Abfalls des Abendlandes war.
Zu seiner Zeit machten Avir schon Mitteilung von dem

Briefwechsel zwischen einem der Führer des Altkatholizismus,
dem Frofessor Michaud, Herausgeber der „Internationalen
theologischen Zeitschrift", und dem ökumenischen Patriarchen
Anthimos VIL, und Avir wiesen hin auf die bedeutsame
Thatsache, dass der Vertreter des Altkatholizismus die dogmatischen
Grundsätze, die dargelegt sind in dem wichtigen „Rundschreiben"
der ökumenischen Kirche als Antwort auf die päpstliche

Encyklika, als diejenigen Grundsätze anerkannte, die auch die

Grundsätze des Altkatholizismus sind, wogegen auch seinerseits

das Organ des ökumenischen Patriarchen, die „Kirchliche
Wahrheit", über den Brief des Altkatholiken als einen solchen

sich äusserte, der „einen reinen und orthodoxen Geist atmet

und durchdrungen ist von aufrichtigem Eifer für die

Wiedervereinigung der Kirchen". Jetzt ist es uns möglich, auch das

Schreiben des ökumenischen Patriarchen selbst mitzuteilen,

in dem sich dieselbe Sympathie mit dem Altkatholizismus
ausspricht, die auch im Organ des Patriarchen ausgedrückt



— 567 —

worden war1). Eine so autoritative Stimme, vom Mittelpunkt
des orthodoxen Orients ausgehend, ist für die Altkatholiken
ijejyiss.„eine_ wahrhaft ermutigende Botschaft und wird sie ohne
Zweifel bestärken in ihrem mutigen Streben nach endgültiger
Befestigung in den Grundsätzen der ökumenischen Orthodoxie.
Das wird von der Redaktion der „Internat, theol. Zeitschrift"
offen ausgesprochen in einem besonderen Artikel, der die
grösste Aufmerksamkeit aller verdient, die sich mit den
dogmatischen Grundsätzen und Anschauungen des Altkatholizismus
bekannt zu machen wünschen.

Wir meinen den im Aprilheft der „Internat, theol.
Zeitschrift" (S. 217—223) veröffentlichten Artikel: „Simples remark
ques sur l'Encyclique du Patriarche Anthimos de Constanti
nople". Der ganze Artikel stellt eine ausführliche Erörterung
des schon früher in dem Briefe von Prof. Michaud an den
ökumenischen Patriarchen ausgesprochenen Gedankens dar,
dass „die wahrhaft katholischen Grundsätze", die in dem
Rundschreiben des Patriarchen dargelegt sind, vollkommen identisch
sind mit den Grundsätzen des Altkatholizismus.

[Zum Beleg wird der Anfang des Artikels, S. 217 f., und
der Schluss, S. 222 f., in Übersetzung mitgeteilt, Avoran noch
die Schlussbemerkung geknüpft wird:]

Der Verfasser schliesst seinen Artikel mit dem feurigen
; Ausdruck des Wunsches, bald diesen Tag unaussprechlicher
| Freude zu sehen, und wir teilen vollkommen sein edles Gefühl,
i Leider bildet freilich die „unvermeidliche Erbschaft der \rer-
j gangenen Jahrhunderte, das Resultat einer langen und be-
\klagensAverten Trennung", immer noch bis jetzt ein schweres
\Hemmnis für dieses edle Bestreben. Und zur selben Zeit, da
dieser herzliche Austausch von Gedanken und Gefühlen
zwischen dem ökumenischen Patriarchen und einem hervor-1
ragenden Vertreter des Altkatholizismus stattfand, wurde in \

einem andern Centrum der orthodoxen griechischen Welt, in
Athen, eine wütende Polemik gegen den Altkatholizismus von
seiten zweier Theologen erhoben, mit der wir unsere Leser
ein anderes Mal näher bekannt machen werden. X.

') Das Schreiben des Patriarchen, wie es im vorausgehenden Heft unserer
Zeitschrift, S. 342 f., mitgeteilt war, folgt am Schluss dieses Artikels in
russischer Übersetzung.



— 568 —

II. — Unsere Beziehungen zu den Verstorbenen.
Aus dem Russischen.

Die Sense des unbarmherzigen Todes sucht immer wieder
neue Opfer und lässt die am Leben Gebliebenen in Sorge und
Thränen zurück Die Trauer der letzteren ist vollkommen
natürlich. Die Ursache derselben liegt in einer Eigentümlichkeit

des menschlichen Wesens, welcher zufolge wir nicht ohne

Teilnahme auf unsere Nächsten, die von Kummer heimgesucht
werden, blicken können, besonders aber dann, wenn dies von
uns geliebte Personen sind. Selbst unser Herr Jesus Christus

vergoss eine Thräne, als er den Tod seines geliebten Lazarus
erfuhr (Joh. XI, 35). Als Maria Magdalena weinte, Aveil sie

den Heiland nicht in seinem Grabe gefunden, machte ihr der

erschienene Herr desAvegen keinen VorAvurf (Joh. XX, 15).

Nach dem Tode des ersten Märtyrers „beschickten aber Ste-

phanus gottesfürchtige Männer und hielten eine grosse Klage
über ihn" (Apostgesch. VIII, 2). Doch Avenn wir auch unsere
Toten beweinen, so ist unser Zustand lange nicht so bitter und

traurig, Avie bei Leuten, die keine Hoffnung haben (1. Thess.

IV, 13).

Diejenigen, wrelche entweder von der Auferstehung der

Toten nichts Avissen oder an dieselbe nicht glauben, nehmen

an, dass mit dem leiblichen Tode jeglicher Existenz des Menschen

ein Ende gemacht Averde, und deshalb nehmen sie entweder mit

hoffnungsloser Verzweiflung Abschied von ihren teuern Lieben,
die ihnen durch den Tod entrissen Avurden, oder aber mit
stoischem Gleichmut, in Anbetracht der Unabänderlichkeit
des von ihnen erdachten Fatums. Wir Christen nun, die an

eine Auferstehung der Toten und an ein eAviges Leben glauben
(1. Thess. IV, 16, 17 etc., Luk. XX, 38 etc.), sind beiden Extremen
fremd. Der Abschied von den Verstorbenen ist selbstverständlich

auch für uns unsagbar traurig, doch ist ja derselbe m

unseren Augen nur ein zehnteiliger. Und dies vermindert die

Bitterkeit desselben um ein Bedeutendes. Ausserdem bleiben

die Verstorbenen, Avie Avir dies fest glauben, in derselben
Gemeinschaft mit uns, im selben Reiche Gottes. Wie Avir mit
unseren Lieben, die zu ihren Lebzeiten in ein fremdes Land
übersiedeln, auf verschiedenartige Weise in Fühlung bleiben und

einander das Leben erleichtern können etc., so sind wir auch



im Stande, mit den Verstorbenen dieselbe Fühlung zu
unterhalten, da dieselben ja bloss leiblich, und auch dies nicht für
immer, sterben, dabei jedoch nicht aufhören, in demselben
Reiche Gottes mit uns zu sein. Die Beziehungen zu unseren
Nächsten drücken sich vollständig in der Liebe zu denselben

aus, Avelche zusammen mit der Liebe zu Gott den Inhalt des

ganzen Gesetzes bildet (Matth. XXII, 37—40). Diese Liebe,
mit Avelcher unser ganzes Handeln erfüllt sein soll, darf nimmer
aufhören (1. Kor. XIII, 8). Folglich muss dieselbe auch
stattfinden in unseren Beziehungen zu den Verstorbenen, denn
sonst Aväre sie bloss ein zeitliches Prinzip. Da nun aber nach
der Erklärung unseres Herrn als unser Nächster nicht dieser
oder jener, sondern jeder Mensch zu betrachten ist, so müssen
wir auch diese Liebe nicht bloss zu einzelnen, sondern zu allen
Verstorbenen äussern. Es ist nun selbstverständlich, dass AA'ir

bei Lebzeiten Menschen, die Avir nie gesehen und A'on denen
AA'ir nie gehört, soAvie auch andere, die wir ZAvar kennen, mit
denen wir aber Avenig oder auch gar nicht in Beziehung-
gestanden, aus einem allen \-erstandlichen Grunde, nicht auf
gleiche Weise lieben können, Avie diejenigen, mit denen wir
Adel Gemeinsames haben, mit denen uns ATerAvandtschaftliche
Bande verknüpfen, mit deren Überzeugungen Avir

übereinstimmen, deren Glaube auch der unsrige ist u. s. av. Gerade
dieser Umstand wird auch in der Heiligen Schrift hervorgehoben,

die uns lehrt: „so lasset uns Gutes thun an jedermann,
allermeist aber an des Glaubens Genossen" (Gal. VI, 10). „So
aber jemand, sagt die Heilige Schrift ferner, die Seinen,
sonderlich seine Hausgenossen, nicht ATersorget, der hat den Glauben
verleugnet und ist ärger denn ein Heide" (1. Timoth. V, 8).
Wenn Avir nun den Verstorbenen unsere Liebe erzeigen, so

müssen wir dies an erster Stelle den uns Nahestehenden thun.
Doch Avorin kann und darf sich diese unsere Liebe zu den
Verstorbenen äussern? „Lasset uns nicht lieben mit Worten,
noch mit der Zunge, sondern mit der That und mit der Wahrheit"

(1. Joh. III, 18). Mit der That Fast jeder Verstorbene

verlässt zweifelsohne diese Welt, ohne alle seine Pläne
und Absichten vollständig erfüllt zu haben ; Pläne, die mitunter
sehr rein und edel sein können. Wenn Avir nun den Verstorbenen

Avirklich lieben, so Averden Avir uns bemühen, dieselben
zu Ende zu führen, Avas er nicht mehr vermochte. Dadurch



— 570 —

schaffen wir ihm eine grosse Beruhigung und einen noch
grösseren Vorteil für diejenigen, deren Interessen mit der Erfüllung
derselben mehr oder weniger verknüpft sind. Wenn wir dies

nicht thun und besonders ihren klar ausgesprochenen Willen
nicht erfüllen, so werden wir dadurch zu ihren Feinden, was
dem Geiste christlicher Liebe widerspricht. Obgleich nun
gewöhnlich der Ausspruch : de mortuis aut bene aut nihil beachtet

wird, so findet man besonders in unserer Zeit oft, dass der

gute Name unseres verstorbenen Nächsten ungerechter- und
unverdienterweise verunglimpft wird. Die Liebe zum Verschiedenen

Arerpflichtet uns, seinen guten Namen ebenso zu verteidigen,

AA'ie AA'ir es thaten, Avenn jemand den unsrigen beschimpfte.
Kürzer gesagt : wenn das Gefühl der Liebe uns veranlasst, sich

in gewisser Weise zu unseren Nächsten zu stellen, so muss
dies auch nach seinem Tode geschehen. Von einem wesentlichen

Unterschiede darf hier gar nicht die Rede sein;

schweigen wir ganz davon, dass wir bei der Erinnerung an

die Verstorbenen und an ihr Erdenleben eine gute Lehre daraus
ziehen können, indem Avir ihnen nachzueifern streben, so dass

dieselben auch nach ihrem Tode unsere Lehrer und Führer
sein können, gleichsam aus Dankbarkeit dafür, class AA'ir ihrer
gedenken. Darüber, dass dieselben auch nach dem Tode für

uns beten können, wollen wir gar nicht reden (Lukas XVI, 27).

Hauptsächlich muss sich unsere Erinnerung an die Verstorbenen

und unsere Liebe zu ihnen darin äussern, dass wir für
ihre Seelen beten. Wir müssen zwar immer für die Seelen

der Verstorbenen beten, hauptsächlich aber an den von der

Heiligen Kirche dazu bestimmten Tagen. Das Schicksal der

Verstorbenen kann durch unsere, besonders aber durch die

Gebete der Heiligen Kirche, bis zum jüngsten Tage noch

einigermassen geändert werden, vorausgesetzt dass dieselben

nicht als reulose Sünder diese Welt verlassen haben. Man

kann auch für diejenigen beten, die gestorben sind, ohne das

Evangelium gehört zu haben, sowie auch für die, Avelche

unverschuldet Christo nicht nachfolgen konnten. Schon in

alttestamentlicher Zeit sah man in ähnlicher Weise auf das

Schicksal der Verstorbenen und brachte für ihre Sünden Gott

Opfer dar (2. Maccab. XII, 43—46). Der Heiland selbst ist

niedergefahren zur Hölle, um den Toten zu predigen. Indem

Er uns lehrte, zum himmlischen Vater zu beten: „Dein Reich



— 571 —

komme zu uns" (Lukas XI, 2), verstand er selbstverständlich
dies Kommen nicht nur für die Lebenden. Der hl. Apostel
Paulus rät, für alle Menschen zu beten (1. Timoth. II, 1). Er
selbst bittet den Herrn, dem Onesiphorus, der ihm wohl geneigt
war, Seine Gnade zu erzeigen, obgleich derselbe, nach dem Gange
der apostolischen Rede zu urteilen, schon längst gestorben war
(2. Timoth. I, 16—18), Avoraus klar die Möglichkeit hervorgeht,
das Schicksal der Verstorbenen durch Fürbitten der Lebenden
ändern zu können. In diesem Sinne sprachen sich auch die
hl. Kircheiwäter Cyrillus atoii Jerusalem, Gregorius der Grosse
und Johannes Chrysostomus aus. Der griechisch-katholischen
Kirche ist die Ansicht (besonders der Protestanten früherer
Zeit) fremd und unbegreiflich, dass die Fürbitten für die Toten
unnütz seien, Aveil ihr Schicksal sofort nach ihrem Tode
entschieden Avird. Doch ist ihr auch das andere Extrem, Avelches
jene Ansicht herA-orbrachte, fremd: nämlich die römisch-katholische

Lehre vom Fegefeuer.
Nach dem Tode des Menschen AA'ircl dessen Leib zerstört

und geht in Staub über. Doch ist dies kein Grund, sich cles-

Avegen nichtachtend zu den Leibern der Verstorbenen zu
verhalten. Die Sache ist die, dass bei Lebzeiten des Menschen
sein Leib ein Tempel des Heiligen Geistes Avar, mit dem wir
am jüngsten Tage auferstehen Averden (1. Kor. VI, 15, 19;
XV, 52). Ausserdem A'envahren wir mit besonderer Pietät
Sachen, die liebe Verstorbene gerne gehabt und die ihnen
gehört haben, und nur aus diesem einzigen Grunde. Wie viel
grösser muss nun unser Pietätsgefühl dem Leibe gegenüber
sein, in Avelchem dieselben gewohnt?! Wie äussert sich nun
diese Pietät? Die Alten, besonders die Ägypter, balsamierten
ihre Leichname, um dieselben möglichst lange Zeit vor dem
Verwesen zu beAvahren. Doch ist diese Methode (welche jetzt
nirgends mehr praktiziert wird) ganz dem Sinne der Heiligen
Schrift zuAvider, die uns Gottes Worte AAdedergiebt, Avelche er
dem ersten Menschen gesagt: „von Erde bist du genommen
und zu Erde sollst du Avieder werden (1. Mos. III. 19). Im
klassischen Altertume und auch in der Jetztzeit (zum Glücke
noch nicht in Russland) gelangte man zu einem anderen
Extrem — zur Leichenverbrennung, um den Boden Aror den sich
zersetzenden Leichengiften zu beAvahren. IuwieAveit die
Fürsorge der Menschen in dieser Angelegenheit begründet, wollen

Revue Intern, de Théologie, Helt 15, 1896. 38



— 572 —

wir nicht untersuchen, da ja dies noch bis heute eine offene

Frage ist. Fragen Avir lieber: ist das Verbrennen des Leibes,
in dem gestern, ja heute noch ein Mensch gewohnt, welcher
heute noch ein Tempel des Heiligen Geistes Avar, vereinbar
mit unserer Nächstenliebe Der Leib stirbt und wir, nicht
zufrieden mit der säumigen Natur, beeilen uns, ihn künstlich in
Staub und Asche zu verwandeln Nein, jedes Avahrhaft menschliche

Gefühl empört sich gegen ein solches Verhalten zu den

irdischen Überresten eines Menschen Lassen wir die Natur
selbst ihr vom Schöpfer durch Gesetze Arerüehenes Zerstörungs-
Averk ATollbringen Wollen Avir nicht abgehen von dem alten

Brauche, die Leichen der Erde zu übergeben — ein Brauch,
der mit der Heiligen Schrift völlig übereinstimmt (1. Mos. III, 19,

Predig. XII, 7, Joh. XII, 24, 1. Kor. XV, 44 etc.). Indem wir
die toten Leiber in der Nähe eines Gotteshauses beerdigen,
stellen Avir dieselben auf diese Weise, sozusagen, unter die
Obhut des Allmächtigen selbst, und Avenn wir auf den Gräbern
Kreuze errichten, so reden Avir von der Erlösung aller Menschen
durch Christi Kreuzestod und von der Hoffnung, mit der unsere
Nächsten gestorben

In unserer Zeit ist der Brauch sehr verbreitet, die

Leichname, sehr oft gleich nach dem Tode des Menschen, zu öffnen.

Zu diesem Zwecke Averden dieselben, gleich Tierleichen, in

Stücke geschnitten, mitunter sogar in Kesseln gekocht, damit

sich das Fleisch leichter von den Knochen ablöse und man so

die Möglichkeit habe, Skelette herzustellen. Ein schauerlicher

Anblick, der jedem menschlichen Gefühl entgegen ist — ein

Anblick, den selbst Heiden ihren Mitmenschen nicht zu bieten

Avagten Jedoch wird dies bei uns geAvöhnlich im Namen der

Wissenschaft gethan oder aber, um die Todesursache
festzustellen, was mitunter sehr Avichtig ist. Die Wissenschaft braucht

dies Mittel zur genaueren Kenntnis der Besonderheiten des

menschlichen Körpers, um dadurch die Möglichkeit zu erlangen,

regelmässiger und erfolgreicher die vorkommenden Krankheiten

zu heilen. Gewiss kann man sich in solchen Fällen mit dem

Faktum der Leichenöffnung einverstanden erklären, aber auch

nur in solchen. Ausserdem ist dazu die vorherige Erlaubnis der

Verwandten des Betreffenden oder noch besser des Verstorbenen

selbst einzuholen. Anderenfalls ist dies Verfahren ein gewalt-

thätiges und kann sogar als unmoralischer Eingriff in fremdes



— 573 —

Eigentum ausgelegt werden, weil der Leib, auch nach dem
Tode, nicht aufhört, der ihn früher bewohnenden Seele
anzugehören. Solche Eingriffe werden bei uns in roher Weise
ausgeführt bei heimatlosen und ähnlichen Individuen, die in einigen
öffentlichen Krankenhäusern sterben. Diese Art Gebaren ist
nur zulässig bei Mördern und ähnlichen Personen, die durch
ihr Betragen sich selbst aus den Reihen der Menschen
Verstössen und in die Klasse der vernunftlosen Tiere gesunken
sind, so dass sie auf nichts Menschliches mehr Anspruch
erheben können.

Nur beim Vorhandensein obenerwähnter Momente können
unsere Beziehungen zu den Verstorbenen normale, sittlich gute
sein. A. Fekkein.


	Variétés

